

| X   | فهرست                                                         | 5<br>N | آئىنە پُرويزىت                                                              |
|-----|---------------------------------------------------------------|--------|-----------------------------------------------------------------------------|
| 94  | باب چہارم : نظریہ ارتقاء کا سرسید کے                          | 71     | حديث اور فقه سب ناقابل حجت بي                                               |
|     | عقائد پر اثر                                                  | 72     | قرآن اور نيچر                                                               |
| 94  | فرشتوں پر ایمان                                               | 73     | سرسید احمد خال کے نظریات                                                    |
| 95  | <u>ر ٹون پر جیکی</u><br>سرسید کے خیالات کے ماغذ               | 74     | سرسيد كالنظريه معجزات                                                       |
| 96  | مرسید اور صوفیہ کا ذہنی اتحاد                                 | 75     | قوانين قدرت ميں تبديلي                                                      |
| 97  | فرشتوں کے ذاتی تشخص کے دلائل                                  | 76     | قوانین قدرت اور استنائی صورتیں                                              |
| 98  | جبر ئیل ملاہے ای حقیقت اور نبوت کا مقام                       | 77     | معجزات سے انکار کی اصل وجہ                                                  |
| 99  | فطری ملکہ اور نبوت میں فرق                                    | 77     | قرآن کریم میں مذکور معجزات                                                  |
| 98  | فطری ملکہ اور علامہ اقبالؓ                                    | 77     | آگ کا ٹھنڈا ہونا<br>ب                                                       |
| 101 | نوت ادر قرآن کریم<br>نبوت ادر قرآن کریم                       | 78     | اصحاب فيل                                                                   |
| 102 | جبرئيل اور ميكائيل                                            | 78     | عصائے موسیٰ اور ید ہیضا                                                     |
| 102 | البليس يا شيطان                                               | 80     | دریا کا بخشنا                                                               |
| 103 | جن                                                            | 81     | بارہ چشموں کا پھوٹنا                                                        |
| 104 | اہلیس<br>اہلیس کے خارجی وجود کا ثبوت                          | 81     | حضرت عیسیٰ ملس <u>ب</u> کم پیدائش اور وفات                                  |
| 104 | جنوں کے خارجی وجود کا ثبوت                                    | 82     | حضرت علینی لانے اکے دو سرے معجزات<br>ا                                      |
| 105 | قصه آدم ملائلا و ابلیس                                        | 84     | رسول الله ملتي مع مع التي مع محرزات<br>وورور قد الله التي مع التي مع محرزات |
| 106 | قصہ آدم میں گفتگو کے فریق                                     | 84     | انشقاق قمر                                                                  |
| 107 | جنت' شجر ممنوعه اور ہبوط آدم کی تاویلات                       | 84     | واقعه المراء                                                                |
| 108 | تاویلات کا جائزہ                                              | 86     | وَمَازَمِيْتَ اِذْرَمَيْتَ وَلَكَنَّ اللَّه رَمِٰي<br>مُنَّ مَنْ            |
| 109 | سرسید پر کفرکافتوی                                            | 86     | دو سرے خرق عادت امور سے انگار                                               |
| 111 | مرسید کے افکار و نظریات پر ایک نظر<br>پہلا نظریہ 'عقل کا تفوق | 86     | کیا دعا کا کچھ فائدہ ہو تا ہے؟<br>بنی اسرا ئیل کا بند ربننا                 |
| 111 | پہلا نظریہ' عقل کا تفوق                                       | 88     | بی اسرایی کابندر بینا<br>اللہ کے مارنے اور زندہ کرنے کی قدرت                |
| 111 | دو سرا نظریه 'ذات وصفات باری تعالی کی تنزیمه                  | 88     | اللہ نے مارے اور رندہ کرنے کی قدرت<br>حضرت عزیر لیسٹے کم کی موت اور زندگی   |
| 112 | تيسرا نظريه 'جرو قدر                                          | 88     | م شرک طریر مشیق کی مہوت اور زندگی<br>پرندوں کی موت اور زندگی                |
| 112 |                                                               | 89     | چر مدون ی شوف اور زندگی<br>جنت اور دوزخ کی حقیقت                            |
| 114 | اپنے دور کی علمی سطح کی قباحت                                 | 91     | بسے اور دورے کی کشیفت<br>جنت اور دوزخ کے خارجی وجود کا انکار                |
| 115 | ** ** ** **                                                   | 92     | بسے اور دورے کے کاربی وبود کا اگار<br>خدا اور رسول ملہٰتی کے متعلق تصور؟    |
| 116 | نگه بازگشت                                                    | 93     | حدا اور رسون شامینیا سے مسل تصور:                                           |

| $\Diamond$ | فهرت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 7 <   | ب آئنید پُردیزیت                        |
|------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|-----------------------------------------|
| 14(        | كتاب كااصطلاحي مفهوم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 118   | ب پنجم : عجمی تصورات کا تیسرا دَور 8    |
| 140        | كتاب وسنت يا قرآن وحديث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |       |                                         |
| 140        | کتاب وسنت لازم وملزوم ہیں                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | : 118 | ہوری دور نے سرین حکدیف                  |
| 141        | قرآن میں سنت رسول کا ذکر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 110   | بند مشهور منکرین حدیث کا مختصر تعارف    |
| 141        | احاديث ميں كتاب اللّٰد كا ذكر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 1 110 | ىبداللد چكرالوى                         |
| 141        | كتاب الله اور "واقعه عسيف"                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 121   | یاز منتح بوری                           |
| 142        | کتاب اللہ اور حق تولیت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 100   | ملامه عنايت الله مشرقي                  |
| 143        | «حسبنا کتاب اللہ" سے عمر بنائقہ کی مراد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 124   | اکٹر غلام جیلانی برق                    |
| 144        | کتاب اللہ اور کلام اللہ کا فرق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 126   | حافظ اسلم ج راج بوری 🖌                  |
| 144        | کتاب اللہ کے پرویزی معانی کا تجزید                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 126   | حافظ اسلم صاحب كالنظربة حديث            |
| 145        | مدون شکل میں                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 127   | غلام احمد برويز اور طلوع اسلام          |
| 146        | سلی ہوئی شکل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 128   | طلوع اسلام كااپنے پیشروؤں كو خراج عقیدت |
| 147        | قرآن کی ماسٹر کایی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 128   | معتزلين اور طلوع اسلام                  |
| 148        | ر من کام مرونی<br>مدون اور سلی ہوئی کتاب کا ایک نقلی ثبوت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 129   | سرسيد احمد خاب اور طلوع اسلام           |
| 149        | حفاظت قرآن کے پر چار میں غلو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 129   | علامه مشرقي اور اداره طلوع اسلام        |
| 150        | الله کې ذمه دارې پورې شريعت کې حفاظت ہے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 129   | حافظ اسلم صاحب اور اداره طلوع اسلام     |
| 151        | قرآن کے بیان کولغت سے متعین کرنے کے مفاسد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 131   | طلوع اسلام اور حافظ عنايت الله اثرى     |
| 151        | کر جمع کی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |       | طلوع اسلام کے عجمی افکار                |
| 152        | اصطلاحات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 131   | عقل کا تفوق اور برتری                   |
| 152        | مقامی محاورات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 133   | تاویلات کا دهندا                        |
| 153        | عربی معانی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 133   | طلوع اسلام كالنزيجر                     |
| 153        | رب میں<br>پرویزی اصطلاحات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 134   | مسلمانوں ہے شکوہ؟                       |
| 154        | بوديون المعلمة المعلمة<br>معلمة المعلمة ال | 134   | اہل مغرب میں پرویز صاحب کی مقبولیت      |
| 155        | باب دوم: عجمي سازش اور زوال أمت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |       | حصه دوم                                 |
| 155        | اسلام میں عجمیٰ تصورات کی آمیز ش                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Ę     | کلوع اسلام کے مخصوص نظریات              |
| 155        | عجمی سازش کیا ہے؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 137   | باب اقل: حَسْبُنَاكِتَابُ الله          |
| 156        | محجمی سازش کے راوی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |       |                                         |
|            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 137   | لفظ کتاب کے مختلف معانی                 |

| $\propto$ | ل فرست                                             | 8   | لَيْهُ بَهُولِا يَت                  |
|-----------|----------------------------------------------------|-----|--------------------------------------|
| 173       | خلفائح بنواميه وبنوعماس كے مناقب ومثالب            | 156 | سازش کی ابتدا                        |
| 174       | مذہب پر پرویز صاحب کی برہمی                        | 156 | سازش کی انتہا                        |
| 176       | ملوكيت أدريبيثوائيت كالسمجهوبة                     | 157 | <i>حدیث کے جامعین کے اوصاف</i>       |
| 177       | علائے دین کی حق گوئی وبے باکی                      | 157 | طلوع اسلام کے مکرد فریب              |
| 177       | سعیدین مسیب ادر اموی خلفاء                         | 158 | حدیث کے عرب جامعین                   |
| 177       | مالم بن عبدالله بن عمرًا ور بشام بن عبد الملك      | 159 | نظریہ عجمی سازش کے غلط ہونے کے دلائل |
| 178       | امام ابو حنیفه ریتی ادر عراق کا گور نر             | 159 | صحاح سته كامواد اور ایرانی عقائد     |
| 178       | خلیفه منصور کی خلافت کی توثیق امام ابو حنیفه       | 159 | اسلامی فقه اور محجمی سازش            |
|           | اور ابن ابی ذئب                                    | 160 | محدثين كامعيار صحت                   |
| 180       | امام ابو حنیفہ ریٹتھ کی بے نیازی                   | 160 | یزد گرد کا قامل؟                     |
| 181       | خالد بن عبدالرحمان کی خلیفہ منصور پر تنقید         | 161 | شهادت حضرت عمر منافقه                |
| 181       | امام مالک دیکھیے اور خلیفہ منصور                   | 161 | اسلامی حکومت میں سازشیں              |
| 181       | جری بیعت سے متعلق امام مالک ریکتھ کا فتوٹ          | 162 | سازش کے لئے مناسب مقام               |
| 182       | ابن طاوُس <sup>رو</sup> تته (محدث) اور خلیفه منصور | 162 | ایران میں ہی سازش کیوں؟              |
| 182       | امام سفیان نور گُ(۷۹-۱۲۱۵)اور عهده قضاء            | 163 | معجمی سازش اور تمنا عمادی            |
| 183       | باردن الرشيد اور فضيل بن عياض <sup>يريي</sup> د    | 164 | امام زهری کا شجره نسب                |
| 184       | امام احمد بن حنسبل رطيقته اور مامون الرشيد         | 165 | تمناعمادی اور تدوین حدیث             |
| 185       | امام بخاری پریتیہ اور حاکم بخارا                   | 165 | تمنا عمادی اور حافظ اسلم کے بیانات   |
| 185       | نتائج                                              | 166 | حدیث مثله معہ اور عجمی سازش          |
| 186       | مسلمانوں کے زوال کے اسباب اور علاج                 | 166 | عمادی صاحب کے جھوٹ کا جواب           |
| 186       | مقام آدمیت اور مقام انسانیت؟                       | 167 | حافظ اسلم صاحب کے اعتراضات کا جواب   |
| 187       | علاج                                               | 167 | پرویز صاحب اور قرآن کی مثلیت         |
| 187       | کیا فلاح آخرت اور دنیوی خوشحالی لازم               | 167 | حضرت عیسیٰ اور آدم میں مثلیت         |
|           | وملزوم ہیں؟                                        | 1   | ملوكيت اور پيثيوائنيت كاشاخ سانه     |
| 188       | مومن بننے کا طریقہ                                 | 4   | ملوکیت اور پیشوائیت (مذہب) کی ایک    |
| 189       | انبياء اور تسخير كائنات                            |     | کیمیائی مثال                         |
| 189       | سائنسدان ہی حقیقی عالم میں                         | 171 | کیا ملوکیت واقعی مورد عمّاب ہے؟      |
| 190       | عالم يا لا تيبريرين                                | 173 | ملوکیت سے ہیر کی اصل وجہ             |

÷

| $\mathfrak{A}$ | فهرست                                 | <u> </u> | ٱلمَيْهُ پَرُويزيت            | _X>           |
|----------------|---------------------------------------|----------|-------------------------------|---------------|
| 209            | عورت کی برتری                         | 190      |                               | عقل کی بو     |
| 210            | باب چهارم: نظریه ً ارتقاء             | 192      | مسادات مرد و زن               | باب سوم :     |
| 210            | کیا انسان اولاد ارتقاء ہے؟            | 192      | تغين                          | موضوع کا      |
| 211            | سرجارلس ڈارون                         | 193      | عطاكرده حقوق                  | اسلام کے      |
| 212            | نظریہ ارتقاء کیا ہے؟                  | 194      | ہت کے گوشے                    | مردكي فوقيا   |
| 213            | نظریہ ارتقاء کے اصول                  | 194      | بت اور طلوع اسلام             | مرد کی فوقیہ  |
| 213            | تنازع للبقاء (Struggal For Existence) | 194      | پيدائش                        | عورت کی       |
| 213            | طبعی انتخاب (Natural Selection)       | 195      | يت؟                           | مرد کی حاکم   |
| 213            | ماحول سے ہم آہنگی (Adaptation)        | 197      | فرمانبرداري                   | عورت کی       |
| 214            | قانون وراثت (Law of Heritence)        | 199      | مورتوں کو سزا دینے کا اختیار  | مردوں کا ج    |
| 214            | نظريه ارتقاء بر اعتراضات              | 200      | ت کی خود تردید                | الینے بیانانہ |
| 216            | نظريه ارتقاء اور مغربي مفكرين         | 200      | شهادت                         | عورت کی       |
| 217            | نظریہ ارتقاء کی مقبولیت کے اسباب      | 202      | ينغ                           | مذکر کے ج     |
| 217            | نظربيه ارتقاء اور منكرين قرآن         | 203      | 0/                            | جنتى معاشر    |
| 218            | طلوع اسلام کے قرآنی دلائل             | 203      | اح                            | تعدد ازدوا    |
| 218            | نفس واحدہ سے مراد پہلا جر تومہ حیات؟  | 204      | مرد کو ہے                     | حق طلاق       |
| 219            | ملق كالمفهوم                          | 204      | ب عورت کے لئے                 | عدت صرذ       |
| 219            | اطوار مختلفه                          | 205      | فضيلت بواسطه حق مهر           | عورت کی       |
| 220            | زمین سے روئیدگی                       | 206      | نادى .                        | بچپن کی ش     |
| 221            | نظریہ ارتقاء کے ابطال پر قرآنی دلائل  | 207      | ر ولايت                       | عورت او       |
| 221            | مراحل تخليق انسانى                    | 207      | بت کے چند دو سرے پہلو         | مرد کی فوقبے  |
| 222            | تخلیق انسان سے پہلے کا زمانہ          | 207      | ت نبیہ نہیں ہوئی              | کوئی عور      |
| 222            | آدم کی خصوصی تخلیق                    | 207      | ت جاکم بھی نہیں بن سکتی       | کوئی عور      |
| 222            | آدم کی بن باپ تخلیق                   | 207      | ردوں کی تھیتیاں ہیں           | عورتیں م      |
| 224            | قصبہ آدم وابلیس                       | 208      | بعد عورت ہی مرد کے گھر آتی ہے | نکاح کے ا     |
| 224            | جنت' شجر ممنوعه اور بهوط آدم          | 208      | رث مرد ہو تا ہے               | اولاد کا دا،  |
| 224            | ابليس ادر ملائكه                      | 208      | اوت                           | بحميل شها     |
| 225            | نظربيه ارتقاء اور اسلامي تعليمات      | 208      | ، ے نکاح                      | اہل تماب      |

| X     | فمرست                                                                           | $\gg$                 | <u> </u> | آئينه پَرويزيت             | >>>                      |
|-------|---------------------------------------------------------------------------------|-----------------------|----------|----------------------------|--------------------------|
| 241   |                                                                                 | <u>؟</u> ج            | 226      | ستقبل                      | نظريه ارتقاء كالمس       |
| 242   | ، قائم مقامی                                                                    | ر سول کی              | 227      | Se                         | صراط متنقيم كيا.         |
| 242   | زمانيہ                                                                          | اقتضآت                | 229      | زل                         | ارتقاء کی اگلی منز       |
| 242   | حدت                                                                             | مرکزی و.              | 229      |                            | آخرت كالقسور             |
| 243   | رکز ملت اور طلوع اسلام کے                                                       | نظرية م               | 230      |                            | اخردی زندگی              |
|       | نظريات كاتصادم                                                                  | دو سرے                | 231      | شاو                        | طلوع اسلام كاتف          |
| 243   | ین نہیں بن سکتی                                                                 | ظنی چیزد              | 232      | <b>مل</b> ت                | باب پنجم: مرکز           |
| 244   | ی اور فرقہ پر ستی شرک ہے<br>سی تیہ ہ                                            |                       | 232      |                            | منصب دسالت               |
| 244   | ی تفریق                                                                         | •                     | 232      | ومن                        | سب سے پہلاً م            |
| 244   | ور شریعت سازی                                                                   |                       | 233      | ت                          | ختم نبوت ورساله          |
| 245   | رسول کا پرویزی مفہوم<br>سرون                                                    |                       | 233      | ب فرق                      | نبی اور رسول میر         |
| 246   | لت پرویز صاحب کی نظر میں                                                        | 1                     | 233      |                            | مبلغ رسالت               |
| 246   | ت بدستور جاری ہے<br>ا                                                           |                       | 234      |                            | شارح كتاب الله           |
| 247   | سول ملتی کی اطاعت سے مراد                                                       |                       | 234      | . پستار ۵                  | شارع یا قانون د          |
| 248   | -                                                                               | ذنده رسو              | 235      | ۵-معلم کتاب و حکمت         | مز <u>ی ا</u> تربیت کنند |
| 249   | ل پرویز صاحب ہی میں<br>میں ذ                                                    |                       | 236      |                            | مطاع                     |
| 249   | قادیاتی اور غلام احمد پرویز                                                     | · .                   | 236      | کے مقام کا فرق             | الله اور رسول ـ          |
| 250   | ، کابیہ منشور غلط ہے<br>ایک رکھ سال میں اور |                       | 236      | ں مستقل حیثیت              | اطاعت رسول ک             |
| 251   | بسول کی الگ الگ اطاعت کا نصور<br>بند                                            |                       | 237      | یم اور اسوہ حسنہ           | انتباع رسول ملتكة        |
| 251   | لمَّه واطيعوا الرسول واولى الامر<br>:ء تقريب                                    |                       | 237      | باع تا قیامت ضروری ہے      | آپ سکی از                |
| 0.5.0 | نهٔ تشریح<br>به درمد به به ۲۰                                                   |                       | 238      | ول ملٹی کی ہے اللہ کی نہیں | اتباع صرف رس             |
| 252   | ن ادر "پیثوائیت" میں فرق<br>بسیری زبار کی شاہ                                   | **                    | 238      | ے انکار کفرہے              | آپ کې اتباع ۔            |
| 253   | ے ایک مرکز ملت کی مثال<br>ک مدید او                                             | . •                   | 238      |                            | قاضى اور حاكم            |
| 254   | بر کی خداداد بصیرت<br>م                                                         |                       | 239      | ام مستی                    | قابل ادب واحتر           |
| 254   | • ,                                                                             | چند طمن <u>ی</u><br>ا | 239      | مور کا پیش منظر            | مرکز ملت کے ت            |
| 254   | بے پرویزصاحب کی محبت و عقیدت؟<br>ایر دوا مف                                     |                       | 240      | ب کا نظریہ مرکز ملت        | حافظ اتنكم صاحب          |
| 255   | رسول کانیا مفہوم<br>ک دہاہ ہے جہت                                               |                       | 240      | ماحت                       | مرکز ملت کی وخ           |
| 256   | ، کی اطاعت حرام ہے                                                              | مركز ملت              | Ι,       | ں اطاعت رسول کی اطاعت      | کیا مرکز ملت کم          |

| www.wkrf.net (Tahafuz-e-Hadees Foundation) |                                      |          |                                                  |  |  |
|--------------------------------------------|--------------------------------------|----------|--------------------------------------------------|--|--|
| Ŕ                                          | فرست                                 | 11       | آئينه پُرويزيّت                                  |  |  |
| 271                                        | عدم جواز ملکیت زمین پر طلوع اسلام کے | 256      | ۔۔۔۔۔<br>تشریعی امور میں مشورہ کمبھی نیہ کیا گیا |  |  |
|                                            | دلائل كاجائزه                        | 256      | انکار رسالت                                      |  |  |
| 271                                        | قرآنی آیات سے                        | 257      | خسرو پردیز اور غلام احمد پردیز                   |  |  |
| 271                                        | لفظ سُنِكَ سے معانی                  | 257      | جیت حدیث کے دلائل                                |  |  |
| 272                                        | لفظ سو آء کے معانی                   | 257      | فرار کی راہیں                                    |  |  |
| 272                                        | برابری کس کس کی اور کس بات میں       | 258      | طلوع اسلام کے اعتراضات کے جوابات                 |  |  |
| 273                                        | سیاق و سباق کا طریق                  |          | الله اور رسول کی الگ الگ اور مستقل               |  |  |
| 274                                        | قرآن سے حق ملکیت زمین کے دلائل       |          | دو اطاعتوں کا ثبوت                               |  |  |
| 275                                        | تاريخ اور طلوع اسلام                 | سول 260  | اصل اطاعت رسول کی ہے اور وہ ر                    |  |  |
| 276                                        | بايتبل اور طلوع اسلام                | -        | ہونے کی میثیت ہے ہے                              |  |  |
| 276                                        | انتظام يوسفى                         | 261      | اطاعت رسول ہی اصل ہدایت ہے                       |  |  |
| 278                                        | طلوع اسلام کی علمی دیانت؟            | 261      | اتوال دافعال رسول حجت شرعيه بين                  |  |  |
| 278                                        | بتائج                                | 261      | رسول کی اطاعت دائمی ہے                           |  |  |
| 279                                        | عام اشیائے صرف پر ملکیت کا حق        | وعير 263 | اتباع رسول ملتى کم منكرين کے لئے                 |  |  |
| 279                                        | طلوع اسلام کے دلائل کا جائزہ         | 263      | اتباع رسول کا منگر کافرہے                        |  |  |
| 281                                        | طلوع اسلام کا حدیث ہے احتجاج         | 264 .    | اتباع رسول سے روگر دانی منافقت ہے                |  |  |
| 281                                        | باغ فدك كاقصه اور نتائج              | 264      | ر سول کا مخالف جہنمی ہے                          |  |  |
| 283                                        | لین دین کے احکام کی پرویزی تاویلیں   | 265      | نتائج                                            |  |  |
| 283                                        | احكام ميراث                          | 265      | جیت حدیث کے عقلی دلائل                           |  |  |
| 283                                        | طلوع اسلام کے تضادات                 | 265      | محابه کی قرآن فنہی                               |  |  |
| 284                                        | احکام صدقه و خیرات                   | 266      | تعامل امت                                        |  |  |
| 284                                        | ملاكون؟                              | 266      | موضوعات كا وجود                                  |  |  |
| 284                                        | لملاكا قصور                          | 267      | باب ششم: قرآنی نظام ربوبیت                       |  |  |
| 285                                        | لین دین کے احکام کا عبوری دور        | 267      | ملکیت زمین                                       |  |  |
| 286                                        | عبوری دور کے احکام کی مزید تشریح     | 267      | لیپیٹ رین<br>فطری قانون حق ملکیت                 |  |  |
| 287                                        | ېږديزی خپلے                          | 268      | حضری کانون ک شلیک<br>حق ملکیت کے عوامل           |  |  |
| 287                                        | زنا اور عبوری دّور                   | 269      | ص بلیت سے وہ ن<br>حق ملکیت کا اسلامی تصور        |  |  |
| 288                                        | عبوری دور اور حالات                  | 270      | م ملیک کام کنان مسور<br>متشاہمات سے استفادہ      |  |  |
|                                            |                                      |          | •                                                |  |  |

| ا المر فرست                                       | 2 کر آئینہ پَرویز نی <b>ت</b>                                               |
|---------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------|
| یہ نظام سب انبیاء پر نازل ہوا تھا 🛛 301           | عبوری دّور اور نایخ و منسوخ 🛛 288                                           |
| اسلام کی تاریخ میں پہلی کو شش 302                 | اخمالات کی دنیا 289                                                         |
| نظام ربوبیت کو قرآن سے کشید کرنے کے 302           | نفاذ اور نافذ العل کا فرق                                                   |
| طريق                                              | تر که اور عبوری دور 🤅 289                                                   |
| اپنی طرف سے بے جااضافوں کے ذریعہ سے 302           | مساکین کاوجود 🛛 290                                                         |
| ربوبیت' قانون ربوبیت' نظام ربوبیت کے 303          | فتم كاكفاره اور روزے 291                                                    |
| لئته قرآني الفاظ                                  | زکوۃ و صد قات کے احکام کا تعطل 291                                          |
| نئى نئى اصطلاحات كا طريقه 304                     | لین دین کے احکام 291                                                        |
| دنیا اور آخرت کے کئی مفہوم 🛛 304                  | انفرادی ملکیت اور ارکان اسلام 292                                           |
| اقامت صلوٰة ادر ايتائ زكوة                        | ذاتی ملکیت اور زکوة                                                         |
| الله سے مراد قرآنی معاشرہ 🛛 306                   | ذاتي ملكيت اور حج 292                                                       |
| چند قرآنی اصطلاحات 306                            | بب بفتم: نظام ربوبيت كا فلسفه اور تشريف آورى 294                            |
| تفسیری انداز                                      | نظام ربوبیت کی ایجاد کی ضرورت 294                                           |
| سرمایه داری اور طبقاتی تقسیم                      | قرآن میں غور کرنے کا طریقہ 294                                              |
| نظام رہو ہیت کے قائلین اور منگرین 🛛 316           | اشتراکیت اور ربوبیت 294                                                     |
| جنم صرف مرمانیہ دار کیلئے اور صرف دنیا میں ہے 317 | ر بوریت اور تصوف 294<br>ربوریت اور تصوف                                     |
| قانون ربوہیت پر ایمان لانے کے فائدے 🛛 318         | روبين اور شوت اور<br>فلسفه ربوبيت 295                                       |
| قانون کی قوت؟ 319                                 | انسان کی مضمر صلاحیتیں 296                                                  |
| نظام رہو بیت کے اپنے فائدے 🛛 🔰 319                | المصافى في تركيلا لي المستقل اقدار 296                                      |
| نظام ربوبيت كافلسفه ادر مزيد فوائد 🛛 320          |                                                                             |
| نظام ربوہیت کب اور کیے آئے گا؟ 321                | اسانی ذات کی کشود نما کافائدہ 297<br>نظریہ ربوبیت کا تجزیبہ 297             |
| نظام ربوبیت کے انقلاب کا دو سرا منظر 322          | اشتراکیت اور ربوبیت کے جذبہ محرکہ کافرق 298                                 |
| هه سوم )                                          | برایی اوررو بیا سی محرکہ کی قوت (میں کارک 200 م<br>پرویزی جذبہ محرکہ کی قوت |
|                                                   | پرویرک جدبہ کرتنہ کی وقت<br>نظام رہوبیت کی تاریخ 299                        |
| قرآنی سائل 🐕                                      | رسول الله في شايد به نظام متشكل فرمايا ہو؟ 300                              |
| <ol> <li>قرآنی نماد</li> </ol>                    | رسول اللد في نظام ربوبيت قائم كركيا تما 300                                 |
| <u>ن رس در</u><br>نماز اور تواتر کاسمارا 325      | دور نبوی میں یہ نظام قائم نہیں ہو سکتا تھا 300                              |
|                                                   |                                                                             |

| $\propto$ | ا 🔨 فرست                                  | 3 🗙   | لَكُمْ آلَكُنْهُ بَرُونِيْتَت           |
|-----------|-------------------------------------------|-------|-----------------------------------------|
| 346       | پرویز صاحب کی تضاد بیانی                  | 326   | نمازوں کی تعداد                         |
| 346       | ز کوۃ کی ادائیگی سے فرار کی راہیں         | 327   | قيام صلوة كالمقصد                       |
| 347       | صدقہ فطراور ڈاک کے مککٹ                   | 327   | صلوۃ کے دوسرے مفہوم                     |
| 349       | 🕑 قربانی                                  | 329   | قيام صلوة اور طهارت؟                    |
| 349       | ایک چور کااپنے سے بڑے چور ہے سوال         | 329   | امام کا تقرر کیوں؟                      |
| 349       | پرویز صاحب کا جواب                        | 329   | رکوع و سجود کا مقصد اظمار جذبات ہے      |
| 350       | مقامی قرمانی اور جج کی قرمانی کے لیے الگ  | 330   | تاج محل                                 |
|           | الگ لغت                                   | 330   | صلوة اور نماز کا فرق                    |
| 350       | مقامی قربانی سے دلائل                     | 331   | ېډيز صاحب کې نماز                       |
| 352       | ایک سے زیادہ جانوروں کی قرمانی            | 332   | پردیزی نماز <i>شی</i> ں پڑھتے           |
| 352       | مالی ضیاع کی فکر                          | 334   | 🕤 قرآنی زکوة و صد قات                   |
| 353       | قربانى كافلسفه                            | 334   | شرط زکوة                                |
| 354       | قرماني كالفط قرآن ميں                     | 335   | ای شرط کے مفاسد                         |
| 355       | لفظ نحركي لغوى شخقيق                      | 336   | شرح زكوة ميں تبديلي كاحق                |
| 356       | سوره کو ثر اور ادنت                       | 337   | نمازادر زکوة کی جزئیات                  |
| 357       | ايپنے دعویٰ کی خود ترديد                  | 337   | زكوة سے متعلق طلوع اسلام سے ایک سوال    |
| 358       | 🕥 اطاعت والدين                            | 337   | زکادہ اور زمانے کے نقاضے                |
| 358       | اطاعت والدین قرآن کی روسے غیر ضرو ری ہے   | 338   | نیک اور زکوۃ میں فرق                    |
| 359       | اطاعت والدین کے نقصانات                   | 338   | بنیادی فرق                              |
| 360       | اطاعت کس عمر میں؟                         | 340   | مقصد کے کحاظ سے فرق                     |
| 361       | اطاعت والدین قرآن کی رو سے فرض ہے         | 340   | کاصل کے لحاظ سے فرق                     |
| 361       | کیا اطاعت کے بغیر والدین سے حسن           | 341   | مصارف میں فرق                           |
| ÷         | سلوک ممکن ہے؟                             | 342   | مزاج ادر نتائج کے لحاظ سے فرق           |
| 362       | بڑھاپے میں بھی اطاعت والدین ضروری ہے      | 342 . | مکومت کا عوام سے زائد از ضرورت سب       |
| 363       | نتائج                                     | s.    | کچھ وصول کرنا                           |
| 363       | اصل مسئله طلاق                            | 343   | زگوۃ کی ادائیتگی کا بالکل جداگانہ مفہوم |
| 365       | <u>ی</u> نائح و منسوخ                     | 343   | مدقه وخيرات                             |
| 365       | مَانَنْسَخْ مِنْ أَيَةٍ كَارِوبِرِي مفهوم | 344   | اسلامی نظام میں فقراء کا وجود           |

| $\propto$ | 1 💦 فېرست                                 | •<br>• | آئينه پُرديزيت                             |
|-----------|-------------------------------------------|--------|--------------------------------------------|
| 380       | آل نوح کا انجام                           | 365    | ترجمه مين خود ساخته اضاف                   |
| 381       | اللہ کے حضور پیشی                         | 367    | بھلا دینے کی تشریح                         |
| 382       | حافظ صاحب کے افکار کا خلاصہ               | 368    | ب چارے ملا پر پرویز صاحب کا غصہ            |
| 382       | حديث اور عذاب قبر                         | 369    | الله تعالیٰ کا بعض قرآنی آیات کو بھلا دینا |
| 384       | 🕑 ترکه اور وصیت                           | 369    | طلوع اسلام سے چند سوالات                   |
| 384       | پر <b>ویز صاحب کی فر</b> اہم کردہ بنیاد   | 369    | حق وصيت تس کو؟                             |
| 385       | پرویز صاحب کی تصاد بیانی                  | 370    | زائی کې سرا                                |
| 386       | پرویز صاحب کا ذہنی انتشار                 | 370    | جرم فخش ایک دلچسپ انکشاف                   |
| 386       | واضح بات؟                                 | 371    | الله تعالى كاعلم                           |
| ى 387     | کیا چار بار ناکید کی وجہ سے قرض اٹھانا بھ | 371    | ازداج النبى متفاييم                        |
|           | فرض ہے؟                                   | 372    | غلام اور لونڈیاں<br>میں                    |
| 389       | آیات و صیت کی تشریح                       | 373    | <u>()</u> عذاب قبر                         |
| 390       | قانون دراثت پر پرویزی اعتراضات            | 373    | زندگی اور موت صرف دد دد بار ہے<br>م        |
| 393       | سائل کے سوالات                            | 373    | متتثنيات                                   |
| 394       | 💉 یتیم پوتے کی وراثت                      | 374    | مُردول کا احساس وشعور<br>مد                |
| 394       | طلوع اسلام ت چند سوالات                   | 374    | متتثنيات                                   |
| 395       | فقه اسلامی کی غلطیاں                      | 374    | عرصه برزخ كااقرار                          |
| 395       | الله تعالی کی حساب دانی                   | 375    | عذاب قبر کا ثبوت<br>·                      |
| 396       | فقيماءك خدمات كااعتراف                    | 375    | شهداء کی زندگی                             |
| 396       | یتیم پوتے سے ہمدردی<br>بتہ                | 375    | قبلہ حافظ صاحب کا برزخ کی مدت یا فصل<br>بذ |
| 397       | یلیم سے ہمدردی کی شکلیں<br>ب              |        | زمانی سے انکار                             |
| 398       | قائم مقامي كااصول                         | 376    | نيند اور برزخ                              |
| 398       | اصول قانون دراثت                          | 377    | برزخ میں قیام کی مدت؟                      |
| 399       | قانون وراثت پر پرویز صاحب کا اعتراض       | 377    | عذاب قبرادر انصاف كالقاضا<br>ويد           |
| 399       | قائم مقامی کا نظریہ                       | 378    | قرآن سے عذاب قبر کا ثبوت<br>: مصر میں دیں  |
| 400       | غلطی فقهاء کی یا طلوع اسلام کی؟           | 378    | فرشتوں کا خطاب<br>بنہ میں مال میں          |
| 400       | فقهاء کی مزید غلطیاں                      | 379    | حافظ صاحب کی علمی خیانت<br>ہور نہ بر سال   |
| 401       | ہاپ کی جگہ دادا کے حصہ پانے کی وجہ        | 379    | آل فرعون کی آگ پر پیشی                     |

| $\propto$ | الجهر فهرست                                         | 15 次         | آئينه پَرديزيت                 |                               |
|-----------|-----------------------------------------------------|--------------|--------------------------------|-------------------------------|
| 430       | واب میں روایات پر برہمی                             | 2 402        | ) کے مزید مفاسد                | نظربة قائم مقامى              |
| 433       | لمام اور لونڈیاں                                    | 402          |                                | قصور واركون؟                  |
| 433       | لنَّا اور فداءً کی مختلف صور تیں                    | • 404        | أن پاک                         | <ul> <li>تلاوت قرآ</li> </ul> |
| 434       | ىن كى تين صورتيں                                    | 404 .        | ۔<br>۔ طلوع اسلام کے اعتراضات  | تلادت قرآن پ                  |
| 435       | مد بیر کی تین صورتیں                                | <b>;</b> 404 | جوابات                         | اعتراضات کے                   |
| 436       | جاہدین میں قیدیوں کی تقسیم                          | • 406        | کی اعجازی حیثیت اور تاثیر      | قرآن کے الفاظ                 |
| 436       | دويز صاحب كااصل اعتراض                              | 407          | تلاوت                          | بلاسوي يتمجه                  |
| 437       | عتراض كاجائزه                                       | 409          |                                | ان نکاح نابالغال              |
| 438       | رخصت کی حکمت                                        | 409          |                                | نکاح کی عمر 🛛                 |
| 440       | س رجم اور حد رجم                                    | 409          | ينغا نكاح                      | حفرت عائشه رثؤ                |
| 441       | یورہ نورمیں مذکو رہ سزا صرف کنواروں کیلئے ہے        | - 411        | ىندى                           | فریقین کی رضا                 |
| 441       | ونڈی کی سزائے زنا                                   | 411          |                                | سار دابل                      |
| 441       | صف رجم                                              | 412          |                                | اصل مستلہ                     |
| 442       | عد رجم                                              | 413          | • • •                          | استفتاء                       |
| 444       | ہودی زانی جو ڑے کا رجم                              | 416          | بالعمر؟                        | جواب - نکاح کر                |
| 446       | کیاحد رجم قرآن کے خلاف ہے؟                          | <b>417</b>   |                                | معنوی تحریف                   |
| 447       | عد رجم سے انکار کی اصل وجہ                          | 419          | دغت                            | عقد نكاح اوربلو               |
| 447       | عد سارق                                             | 421          | کی حیثیت                       | بجپن کے نکاح                  |
| 448       | آية رجم؟ آيت منسوخ تحكم باقى                        | 422 4        | م کے جواز پر قرآن مجید ے       | تکمنی کے نکار                 |
| 449       | یک شبه کاازاله                                      | Í -          |                                | دو سری دلیل                   |
|           | ( حصه چهارم )                                       | 422          |                                | مجامعت تخبل از                |
| ~         |                                                     | 423          | ) کی مخالفت کی اصل وجہ<br>)    | تمنی کے نکار                  |
| Ř         | دوام حديث                                           | 423          | ***                            | 🕕 تعداد ازدو                  |
|           | بب اقل: روايت حديث                                  | 425          | ایک بیوی کی اجازت              | عام حالات ميں                 |
| 453       | حمد نبوی مل <u>ید</u> م میں روایت                   | 427          | ی قید کہاں سے آئی              | ہنگامی حالات کہ               |
| 453       | حمد ہوں شاہیم کے روایت<br>امناع کثرت روایت کے اسباب | 421          |                                | عام قانون                     |
|           | •••                                                 | 428          | م <sup>ثر</sup> ت شرط لازم ہے؟ | کیا تیموں کی <sup>7</sup>     |
| 453       | روایت حدیث کے آکبدی احکام                           | 429          |                                | سوالنامه                      |

و بلہ

| >>               | ٱئْيَنْهُ بَرُويزَيْت                       | 16 公  | vi Xi                                       | فهرست                 | $\propto$ |
|------------------|---------------------------------------------|-------|---------------------------------------------|-----------------------|-----------|
| حفظ حديث         |                                             | 454   | یگر آئمہ کے اقوال                           |                       | 473       |
| تعليم روايت      |                                             | 455   | مام شعبهه كاقول                             |                       | 474       |
| معارضه حديث      |                                             | 456   | مفیان بن عیسنہ کے اقوال                     | نوال                  | 474       |
| روایات سے ج      | ا بسلانا                                    | 457   | بكربن حماد شاعرادر خيرد                     | نر<br>و شرکامعیار     | 475       |
| خلفائ راشدي      | ) اور روایت <i>حدی</i> ث                    | 459   | ہل بصیرت کے اقوال                           | L.                    | 475       |
| حضرت ابو بكرراو  | رامتناع روايت                               | 459   | كيا مثلة مَعَة والى حديث                    | یٹ وضعی ہے            | 476       |
| حضرت عمرٌ اور ا  | تمناع روايت                                 | 460   | مافظ صاحب کے دلائل ک                        | ں کا جائزہ            | 476       |
| حضرت عمراور      | رطه بن كعب م <sup>ع</sup> امة               | 460   | کیا قرآن مکمل کتاب ہے                       | -؟                    | 477       |
| حضرت عمراور ا    | بی بن کعب م <del>نی آه</del> ن <sup>و</sup> | 461   | تعتزلين اور امام ابن قتيبه                  | مع<br>للميب رحمة عليه | 478       |
| حضرت عمراور      | لفنرت ابو هرريه ومي أهلا                    | 462   | ر ترین علمی خیانت                           |                       | 479       |
| حضرت عمر بغاقته  | کاصحابہ کو نظر بند کرنا                     | 462   | حد ثین کی مشکلات                            |                       | 480       |
| حضرت عثمان منأ   | ن <sup>و</sup> کا روا <b>یت</b> کو رد کرنا  | 462   | رتبه قرآن اور حديث                          | L                     | 482       |
| حضرت على مناتقة  | کی ہدایت                                    | 463   | اب دوم : کتابت و تدوینِ                     | وين حديث              | 484       |
| حديث كا مرتبه    | کھابہ کرام کی نظرمیں                        |       | مديث منع كتابت                              |                       | 484       |
| دور صحابہ میں ر  | دایات کی تعداد                              | 1 405 | مدیک کی جبک<br>متناع کتابت حدیث کے ا        | کے اسباب              | 485       |
| محدثين كرام ير   | تهام                                        | 465   | نع کتابت کی علت؟                            |                       | 486       |
| حفرت ابو هريره   | م <sup>ی</sup> انتر اور ان کی مرویات        |       | ىبداىلىدىن عمرۇكواحادى <u>ث لك</u> ھ        | لكصح كي اجازت اورحكم  | 486       |
| کیا بیہ کثرت رو  | ایت ناممکن ہے؟                              | 467   | کتابت حدیث کی اجازت                         | زت یا تحکم            | 487       |
| مشاہداتی دلیل    |                                             | 467   | للوع اسلام كااعتراف كتا                     | ، كمابت               | 488       |
| عدم اطميتان کی   | اصل وجه                                     | 468   | قتباس بالاكا تضاد                           |                       | 488       |
| كثرت روايت       | کی وجہ حافظ اسلم صاحب کی                    |       | ور نبوی ملتی کی میں کتابت                   |                       | 489       |
| نظرميں           |                                             | r     | حادیث لکھنے کی ترغیب او                     | ب اور تحکم            | 490       |
| وضاعین کون 🛓     | 4؟                                          | 469   | کتا <b>بت شد</b> ه احادیث کی <sup>لز</sup>  | کی تصحیح وتصویب       | 490       |
|                  | ن ائمہ کے اقوال                             | 470   | ن <sup>ع ک</sup> تا <b>بت</b> کی روایات اور | اور صحابہ کرام ؓ      | 491       |
| قرآن پر کمژيور   | کا جالا                                     | 470   | نفرت زيد بن ثابت رمالتو                     | ملائفه اور منع كتابت  | 491       |
| قرآن اور فقه     |                                             | 471   | نفرت ابو بكر مناشخه كالمجموعه               | وعه حديث              | 492       |
| امام داؤد طائى ا | ر روایت حدیث                                | 471   | نفرت عمر منافقه اور استخاره                 | تخاره                 | 492       |
| فضيل بن عياظ     | <sub>ب دطن</sub> تیه اور روایت حدیث         | 472   | نضرت عمر مِنْالْقُدْ كا احاد بيثُ           | یث کو جلانا           | 493       |
|                  |                                             |       |                                             |                       |           |

| $\propto$ | فهرست                                                | 17 次    | آمَيْنَهُ پَرُوبِزِيّت                                 | $\searrow$ |
|-----------|------------------------------------------------------|---------|--------------------------------------------------------|------------|
| 510       | ام بخاری ریانتد کی قوتِ حافظہ کا امتحان              | 1   493 | ں بنا <del>ی</del> نور کا احادیث کو مثانا              | حفرت عل    |
| 511       | کتابت حدیث پر ایک انوکھا اعتراض                      |         | ی بناهم اور احادیث کی اشاعت                            |            |
| 512       | ب سوم: تنقيد حديث                                    | ų 494   | فدری رنافتر اور حفظ حدیث                               | ابو سعيد ، |
| 512       | موعہ ہائے اعادیث میں مندرج اعادیث                    | 405     | ن مسعود م <sup>یانت</sup> ور کتا <b>بت حدیث</b>        | عبداللد بر |
| 513       | ن تنقید حدیث کب شروع ہوا؟                            | · 405   | ن عباس <sub>تفاش</sub> خه اور کتا <b>بت حدیث</b>       | حفرت ا:    |
| 514       | ف بين بين بين من | 106     | می روینٹر اور حفظ حدیث                                 | المام اوزا |
| 514       | ۔<br>رایت کے اصول بے کار ہیں                         | 100     | ریث کا پہلا دور<br>                                    |            |
| 516       | ىد ثانه تاويلات                                      | 1 400   | م م <sup>یر</sup> الف <sup>ر</sup> ا کے تحریر ی مجموعے | صحابہ کرا  |
| 516       | وایت کے اصول بھی بیکار ہیں                           | 400     | نربن عبدالعزيز كا فرمان شابهى                          | حفرت ۴     |
| 517       | لیا عدالت کی جانچ ناممکن ہے؟                         | 400     | رییٹ کا دو سرا دور                                     |            |
| 518       | کس<br>کن جمع ظن کا نتیجہ                             |         | مربن عبدالعزبز ريلتجنه كاكارنامه                       | حفرت ع     |
| 519       | ماہت کی جانچ اور حضرت عمر <sub>تغا</sub> فقہ         |         | لام کے اعتراضات                                        |            |
| 520       | زاروں کامستلہ<br>زاروں کامستلہ                       | 501     | ما کی کتابت حدیث سے ناگواری<br>                        | امام زبرک  |
| 520       | اً تمہ رجال کا ایک دو سرے پر طعن                     | 500     | یٹ کے نتائج                                            | -          |
| 521       | برح و تعديل کے نقائص حافظ اسلم صاحب                  |         | مالک کی احادیث؟                                        | •          |
|           | ی نظریں                                              | . 502   | مدی ہجری کے مسانید                                     |            |
| 521       | بزح وتعدمل مين تسامح                                 | 504     | یث کے متعلق طلوع اسلام کادعو کی<br>س                   | -          |
| 523       | بزح وتعدبل ادر تدليس                                 | 504     | ل کے غلط ہونے کے دلائل                                 |            |
| 523       | بزح وتعدمل اور عقل                                   | 505     | مديث كالشكسل                                           |            |
| 524       | یں<br>ین کیا ہے؟                                     | 506     | مديث اور حفظ و سماع                                    |            |
| 524       | بزح وتعديل كالحكم                                    | 506     | لرآن کریم ادر اسوه رسول متقدیم<br>                     |            |
| 525       | بزح و تعدیل پر بعض دو سرے اعتراضات                   | 2 507   | لتابت کی خوبیاں اور خامیاں                             |            |
| 525       | ليعه سنى اختلافات                                    |         | ) حفاظت کے سلسلہ میں رسول اللہ<br>پہ                   | -          |
| 526       | ہر ثقنہ راویوں کی مرویات                             | ė.      | اقدامات                                                | •          |
| 526       | جرح وتعديل اور بكربن حماد شاعر                       |         | ع پر طلوع اسلام کا اعتراض<br>سر از به در دون           |            |
| 527       | مافظ اسلم صاحب کی آئمہ رجال ہے بیزاری                | 509     | ر راویوں کے حافظہ کا امتحان<br>ماہ سے منہ ہے ہوئی      | •          |
| 529       | أئمه رجال كااصل كارنامه                              | 509     | بو ہریرہ رنڈ تحنہ کے حافظہ کا امتحان<br>پر سبب دند ہے  | •          |
|           |                                                      | 509     | ں سے حافظہ کا امتحان                                   | الام زبر ک |

| \$  | فهرست                                         | 18 次              | آئينه پَرويزيت              |                                |
|-----|-----------------------------------------------|-------------------|-----------------------------|--------------------------------|
| 546 | افظ اسلم صاحب كالتبصره                        | 529   <i>م</i> ا  | ول حديث                     | باب چهارم: اص                  |
| 547 | بصره كاجائزه                                  |                   | ام اصول نہیں ہے             | روايت بالمعنٰ عا               |
| 547 | منت کی ضرورت                                  | 530               | ,                           | روايت بالمعنى كي               |
| 548 | لیا ظن دین کی بنیاد بن سکتا ہے؟               | 531               | کے قائلین کے دلائل          |                                |
| 548 | مادت اور روایت                                | ÷ 532             | د طلوع اسلام                | روايت بالمعنى او               |
| 548 | لكرحديث كااعتراف حقيقت                        | 533               | ر مولانا مودودی             | روايت بالمعنى او               |
| 549 | كمت كامفهوم؟                                  | 533               |                             | دلائل کا تجزبیہ                |
| 549 | لتاب و حکمت                                   | 533               | کے شواہد                    | روايت باللفظ _                 |
| 549 | کمت کا معنی                                   | 535               | ر آئمہ نحو                  | ردايت بالمعنى او               |
| 550 | کمت اور قرآن کریم                             | 536               | ت                           | خبر منفرد کی مقبولیہ           |
| 550 | کمت اور وحی                                   | 536               | - یں؟                       | محققین کون لوگ                 |
| 551 | بیاء علمت الم پر نازل شدہ حکمت                | 537 انب           | مادت                        | ردايت منتزكه ش                 |
| 552 | کمت کے عام مفہوم پر حافظ اسلم صاحب            | 537               | ت میں فرق                   | روایت اور شهاد                 |
|     | کے اعتراضات                                   | 538               | بادت                        | روایت یا عینی شہ               |
| 552 | قرّل من الله حکمت اور سُنَّت م <b>ی</b> ں فرق | 539               | ثبوت                        | احادیث متواتر کا               |
| 554 | لمَّت اور حديث ميں فرق                        | 540 أَسْلَمُ      | ہےاور مبنزلہ شہادت بھی نہیں | خبرواحد حجت بقمى۔              |
| 554 | اظ معانی اور اصطلاحی مفہوم                    | 540 كبلحا         | ?د                          | رادی مبنزلہ مدع                |
| 554 | اظ وسعت معنی                                  |                   | ر عزیزے انکار               | احادیث مشهور او                |
| 554 | اظ صحت وسقم                                   | 1                 |                             | خبر متواتر                     |
| 555 | اظ تعداد                                      |                   | لغالطه آفربى                | حافظ صاحب کی م                 |
| 555 | نظ الملم صاحب کے اعتراضات کا جائزہ            |                   | تريف                        | خبر متواتر کی نئی تع           |
| 556 | اوتِ حکمت                                     | <sup>JF</sup> 543 |                             | خبر متواتر ایک بھ <sub>ج</sub> |
| 556 | بإ احاديث منزل من الله ميں؟                   | 544               | ز کی کثیر تعداد موجود ہے    | صحيحين ميں متواز               |
| 556 | نرت لقمان اور حکمت                            | <sup>22</sup> 545 | ادر قرآن                    | متواتر کی تعریف                |
| 556 | مَآ انْکُمُ الرَّسُوْلُ ﴾ کے صحیح معانی       | 1 040             | ، حديث                      | باب پنجم: دلائل                |
| 557 | ی کی لغوی شخفی <b>ق</b>                       | 546               | یثیت پر اعتراض              |                                |
| 558 | ا قتمی کا شکار کون ہے؟                        | علط الملط         | •                           | امام شافعی ریایتند کا          |
| 560 | باوحی صرف قرآن میں محصور ہے؟                  | r   040           | ا بواب                      | الا من ک رسیم ا                |

| \$                        | آئينه پَرويزيت        | の<br>父 |                     | فہرست                                    | $\langle \chi \rangle$ |
|---------------------------|-----------------------|--------|---------------------|------------------------------------------|------------------------|
| نطق ن <u>ي</u>            |                       | 560    | ىپ <u>ش</u> گوئياں  |                                          | 572                    |
| ی بی<br>حافظ صاحب کے      | یے اعتراضات           | 560    | تمسك بالجماعت       |                                          | 573                    |
| دی اور قرآنی              |                       | 561    | قرآن ہے وی خفی      | خفی کی چند مثالیں                        | 573                    |
| کفار کا تکرا ر' ا         |                       | 561    | راز کی بات          |                                          | 574                    |
| ئىتىت كى ضرور             |                       | 563    | صلح حدييبيه اور رسو | رسول الله للتي يركم كاخواب               | 575                    |
| تشريعي امور               |                       | 563    | يهلا اعتراض         |                                          | 576                    |
| تدبيري امور               |                       | 563    | دو سرا اعتراض       |                                          | 576                    |
| اجتهادي امور              |                       | 564    | قبله كاتقرر         |                                          | 577                    |
| طبعي امور                 |                       | 564    | متبنی کی مطلقہ سے   | ے نکاح                                   | 578                    |
| وحي جلي اور خف            | نى                    | 565    | دوران جنّك درخنو    | رختوب كاكائنا                            | 579                    |
| وحی خفی کا عقبہ           | ېره اور اولين لېرېچر  | 566    | جنگ بدر اور دعده    | عدہ نصرت                                 | 580                    |
| وحی خفی اور یا            | بودى                  | 566    | وحی خفی اور جلی کا  | ں کا تقابل                               | 581                    |
| دحی خفی اور <sup>کز</sup> | نابت                  | 567    | وحی جلی اور خفی میں | ں میں اقدار مشترک                        | 582                    |
| وحی کے مختلف              | . طريقے               | 567    | وحی جلی اور خفی کو  | ں کو یک جا کیوں شیں کیا گیا؟             | 583                    |
| جريل کا رسول              | ی اللہ کے قلب پر نزول | 568    | 🏻 باب ششم : وضع .   | ننع حدیث اور وضّاعین                     | 584                    |
| جريل كارسول               | یکے سامنے آنا         | 568    | رسول الله ملتقاتم س | ی<br>پیم پر افتراء کا پہلا واقعہ         | 584                    |
| القآئ ربانى               |                       | 568    | ا نتائج<br>ا        | <u></u>                                  | 585                    |
| وراء فحجاب                |                       | 568    | •                   | حجیت حدیث کی سب سے                       | 585                    |
| وحی خفی کی اق             | شام<br>شام            | 569    | بری عقلی دلیل ہے    |                                          |                        |
| وحي مثلو اورغ             | يبرمنكو               | 569    |                     | رتنقید حدیث لازم وملزوم ہیں              | 586                    |
| وحی خفی کے ا              | دلائل                 | 569    | خبرداحد بقمى حجت    |                                          | 586                    |
| آيات قرآني                | •                     | 569    |                     | ،<br>، سے وحی خفی کا شوت                 | 586                    |
| تنبيين كماب ا             | الثد                  | 570    | رسول الله ملتي يلم  | یہ<br>ایم پر جھوٹ م <b>اند سے کی سزا</b> | 586                    |
| نطق نی                    | · · ·                 | 570    | طلوع اسلام کی دیا   | -                                        | 587                    |
| احکام قرآنی ک             | ل هميل                | 570    | موضوع احاديث        |                                          | 587                    |
| نمازوں کی تعہ             | راد اور رکعات         | 571    | ا وضع حدیث کے       | ے<br>کے سدباب کے لئے حضرت                | 589 .                  |
| ً ذکوہ کی شرر             |                       | 571    | على مناتقه کے اقدا، | •                                        |                        |
| بجزت كالتحكم              |                       | 571    | التحريق في النار    |                                          | 589                    |

| $\propto$  | 2 💦 فہرست                                  |              | لم آئينه پُرويزيت                                            |
|------------|--------------------------------------------|--------------|--------------------------------------------------------------|
| 600        | المتحملي طريق                              | <u>591</u>   | سبائیوں کی تکذیب                                             |
| 601        | موضوع احادیث کی جانچ                       | 591          | اشاعت احاديث صحجحه                                           |
| 602        | محدثين كاكارنامه                           | 592          | تنقيد حديث كامعيار                                           |
| 603        | احمالات وشبهات                             | 593          | خلافت راشدہ کے بعد                                           |
| 604 .      | ذخيره احاديث ميں موضوعات اور ضعيف          | و 594        | حکومت کی طرف سے دضاعین حدیث ک                                |
|            | احادیث کا وجود                             |              | سزائے پھائسی یا قتل                                          |
| 607        | موجوده دوريين وضع حديث                     | 595 <u>(</u> | ناقدین اور محدثین کی طرف سے وض                               |
|            | باب ہفتم: حدیث کو دین سمجھنے کے نقصانات    |              | حدیث کا دفاع                                                 |
| 607        | حديث اور گمراہی                            | 596          | نقد حدیث کے معیار                                            |
| 607        | حافظ صاحب کی فریب دہی                      | 596          | نظری طریق                                                    |
| 609        | اجتماعي مصالح كافقدان                      | 597          | درایت کے اصول<br>مقد                                         |
| 612        | حدیث اور فرقه بندی                         | 597          | خلاف عقل ہو                                                  |
| 615        | قرآن کے معانی میں اختلافات                 | 597          | خلاف مشاہدہ ہو                                               |
| 615        | حدیث اور فروعی اختلافات                    | 597          | قرآن کی قطعی دلالت یا سنت متواترہ ب                          |
| 616        | نماز کیسے پڑھیں؟                           |              | اجماع قطعی کے خلاف ہو                                        |
| 616        | محاذ آرائی کے اسباب                        | 597          | عذاب وثواب میں مبالغہ آرائی<br>نیا ہے قدمہ آمتریں مہماتہ ہے، |
| 616        | رسول الله ملتي عماز                        | 597          | کسلی اور قومی تعصبات سے متعلق احادیث<br>فتر میں میں مار      |
| 619        | ایک نومسلم کی مشکل                         | 597          | فرقه دارانه ردایات<br>ایم ایز ساید:                          |
|            | ( حصه پنجم                                 | 598          | تاریخ کے خلاف ہو<br>ربر براغ طبعہ مار یہ بر یہ را            |
|            |                                            | 598          | رادی کاغیر طبعی طویل عمر کا دعو کی<br>کثن مدیر از من سالید   |
| Æ          | دفاع حديث                                  | 598          | کشف و رؤیا پر مبنی روایات<br>رکاکت لفظی یا معنوی             |
| 621        | باب اول: حدیث پر چند بنیادی اعتراضات       | 598<br>599   | روپا کے کسی یا سوی<br>نظری طریق کی دو سری قشم                |
| 601        | حدیث نظنی ہے اور خلن دین نہیں ہو سکتا      | 599          | روایت یا اساد کی چھان پھک کے اصول                            |
| 621<br>601 | طلوع اسلام کا دعویٰ<br>طلوع اسلام کا دعویٰ | 599          | روایت یا اساد کی چکان چنگ نے اسوں<br>علم الجرح والتعدیل      |
| 621<br>621 | متحول جمعال کا دیوی<br>مغالطے اور جھوٹ     | 599          | م المبرك والسعدين<br>علم الثاريخ والرواة                     |
| 622        | میں ہے اور بھوٹ<br>وحی اور کتابت           | 600          | معرفة الصحابه ويمتلفن                                        |
| 623        | وی اور نابک<br>لفظ " ظرن " کی لغوی بحث     | 600          | علم الاساء والكني                                            |
| 020        |                                            | 1.000        |                                                              |

| $\propto$    | فهرست                                                     | 21  | آئينه پُرويزيت                    |
|--------------|-----------------------------------------------------------|-----|-----------------------------------|
| <b>638</b> , | حديثوں کی تعداد                                           | 624 | طلوع اسلام کی دیانت               |
| 639          | احادیث کی اصل تعداد                                       | 624 | مد ثین کے نزدیک لفظ خلن کا مفہوم  |
| 640          | ذخیرہ احادیث میں رطب ویابس کا اندراج؟                     | 626 | عقلوں کا فرق                      |
| 640          | صحیح احادیث کی صحت کی عقلی دلیل                           | 626 | ظن غالب بر دین کی بنیادیں         |
| 641          | طلوع اسلام كاسفيد جهوث                                    | 626 | نكمه بازكشت                       |
| 641          | حدیثوں کے ضاع کی فکر                                      | 627 | کیا ظن دین ہو سکتا ہے؟            |
| 641          | طلوع اسلام کی اصل شکایت                                   | 627 | قرآن سے استدلال                   |
| 642          | کفر کی اصل وجہ ؟                                          | 627 | شادت                              |
| 643          | کثرت احادیث اور صحیفه بهام بن منبه                        | 627 | <b>ثالثی فیصلہ</b>                |
| 643          | چند غور طلب حقائق                                         | 628 | اممال کے نتائج                    |
| 645          | طلوع اسلام كامعيار حديث                                   | 628 | آئمه رجال اور مولانا مودودی مرحوم |
| 645          | معیار اوّل : قرآن کے مطابق ہو                             | 630 | سنت رسول سے استدلال               |
| 646          | معیار دوم : رسول الله کی توجین                            | 630 | دینی معمولات سے استدلال           |
| 647          | معيار سوم : توبين صحابه رضيه الم                          | 631 | طلوع اسلام کے نظریہ سے استدلال    |
| 649          | معیار چهارم : خلاف علم نه ہو                              | 631 | عام معمولات                       |
| 649          | معیار پنجم : خلاف عقل نه ہو                               | 631 | تاریخ اور حدیث میں فرق            |
| 650          | عقل کے استعال کی دلیل                                     | 632 | صحیح بخاری کے پورے نام کی وضاحت   |
| 651          | باب دوم : حديث اور چند نامور ابل علم و                    | 632 | الجامع                            |
| -            | قكر                                                       | 632 | متحج                              |
| 651          | <br>اقبال                                                 | 633 | المستد                            |
| 653          | ا جنان<br>شاه دلی الله                                    | 634 | المختضر                           |
| 653          | ساہ دی اللہ<br>امام ایو حذیفہ                             | 634 | من امور رسول الله سلي الم         |
| 654          | ای ابو شیسه<br>عبیداللہ سندھی                             | 634 | وسُنُنِهِ وَاَيَّامِهِ            |
| 656          | *                                                         | 635 | تاریخ اور حدیث کا تقابل           |
| 657          | حمید الدین فراہی ادر امین احسن اصلاحی<br>مناظراحسن گیلانی | 636 | احادیث اور اناجیل                 |
| 657          | متا طراعت سیل<br>کوئی نئی بات نہیں                        | 637 | اعجاز حديث                        |
|              |                                                           | 637 | كثرت احاديث                       |
| 659 <u>(</u> | باب سوم: جمع قرآن روایات کے آئینے میر                     | 637 | احادیث کی عددی کثرت کے اسباب      |

| 2       | المحمد فريت                                       | 22        | آئيد ئرويزيت                                                             |
|---------|---------------------------------------------------|-----------|--------------------------------------------------------------------------|
| ·       | / V L                                             | <u> </u>  | • •                                                                      |
| ميں 677 | تيسرا اعتراض : اختلافات قرأت جن                   | 659       | طلوع اسلام کے اعتراضات کا جائزہ                                          |
|         | الفاظ کی زیادتی ہے                                | 659       | طلوع اسلام كادعوى                                                        |
| 679     | آرتھر جیفری کی تالیف                              | 659       | اپنے دعویٰ کی تردید                                                      |
| اور 680 | حفاظت قرآن سے متعلق ایک اعتراض                    | 660       | جامع قرآن کون؟                                                           |
|         | اس کا جواب                                        | فتلف 661  | قرآن کی موجودہ شکل تک کے م                                               |
| 680     | حفاظت قرآن کے خارجی ثبوت                          |           | مراحل                                                                    |
| 680     | حفظ قرآن                                          | 661       | دور نبوی تن انبوت تا تن ااھ                                              |
| 681     | متنداحاديث                                        | 663       | قرآن کی حفاظت کے طریقے                                                   |
| 682     | باب چهارم: تفسير بالحديث                          | ن کی 664  | دور صدیقی میں اا ھ کا ساتھ میں قرآ                                       |
| 683     | حفزت مویٰ اور بنی اسرائیل                         |           | جمع وترتيب                                                               |
| 684     | فرعون کا ایمان لانا                               | ن کی 665  | دور عثانی : س ۲۴ ۵ تا ۳۵ ۵ م میں قرآ                                     |
| 685     | موالاول والاخرك تفيير                             |           | نشرو اشاعت                                                               |
| 686     | علَّم أدم الأسماء                                 | فراب 667  | دور حجاج بن نوسف ۲۵ هه تا ۱۵ هه ا                                        |
| 687     | عورتين نتهاري كهيتياں ہيں                         |           | اور نقاط                                                                 |
| 688     | اَنْي کې لغوی تحقيق                               | 668       | ادوار مابعد میں رموز او قاف وغیرہ<br>جب میں بر موز او قاف وغیرہ          |
| 690     | حلال کو حرام نه تهراؤ                             | م کے 668  | جمع اور ترتیب قرآن پر طلوع اسلا                                          |
| 690     | صحابہ معاذ اللَّد مرتد ہو گئے                     |           | اعتراضات                                                                 |
| 691     | سیرت یو سفی                                       | 668       | لب ولہدیا تلفظ کے اختلافات                                               |
| 692     | مقام کی بلندی اور پہتی کا معیار                   | م بي 669  | اعتراض کا جواب تبھی طلوع اسلا<br>، .                                     |
| 692     | مسرنفسي ا                                         | 070 (     | طرف سے                                                                   |
| 693     | نگاہیں اوپر نہیں اٹھ سکتیں                        | مروری 670 | سبعہ احرف سے متعلق چند خ<br>ریحت                                         |
| 695     | باب پنجم : متعه کی اباحت اور حرمت                 | 672       | وضاحتیں<br>جوہ یہ عثلہ ماریہ جرف دار                                     |
| 695     | نكاح متعه ايك اضطراري رخصت تقمي                   | 673       | حفرت عثمان اور حرف واحد<br>موجوده قراءات مختلفه                          |
| 696     | ل طلوع اسلام کا چکمہ                              |           | دو سرا اعتراض : سہو و نسبان سے                                           |
| 697     | مستول استام کا چہ۔<br>اضطراری رخصت کی دو سری دلیل |           | دو کرا ۲ کران به مود و مسین سے<br>الفاظ و حروف کی کمی بیشی یا اغلاط کتاب |
| 697     | ۲ سراری رست کی دو سرطی دنین<br>ابدی حرمت          | 676       | الفاط و حروف ی کی بی ی یا العلاط سی .<br>مصحف امام کی اغلاط              |
| 698     | ابرنی کرسٹ<br>انتلاف صحابہ                        |           | حلف انام می العلط<br>حجاج بن یوسف کی درست شدہ اغلاط                      |
| 030     | المتلاك كالبه                                     | 0/0       | مجان بن يوسف في درست شده العراط                                          |

| Ŕ   | فبرست                                  | 23         | آئیند پُردیزیت                                    |
|-----|----------------------------------------|------------|---------------------------------------------------|
| 719 | پھر کپڑے لے کر بھاگ گیا                | 699        | حضرت عمر فاروق مِنْالَثُورَ كَالْعَزيرِي تَحْمَمُ |
| 719 | ملک الموت کے طمانچہ مارا               | 699        | داقعہ کے نتائج                                    |
| 720 | حضرت سلیمان للہ اور سو عورتوں کا دورہ  | 700        | متعه اور طلوع اسلام                               |
| 721 | حضرت ابراتهيم للبيشي كاختنه            | 702        | باب ششم : حصولِ جنت                               |
| 722 | حضرت ابراہیم ملاہے ہا کے تنین جھوٹ     |            |                                                   |
| 723 | گرگٹ کو مارنا                          | 702        | پرویز صاحب کی یک چیتمی<br>پرو                     |
| 724 | حضرت آدم للسيني كاقد                   | 703        | قرأن ادر حصول جنت                                 |
| 724 | نمازیں کیسے فرض ہو کیں؟                | 705        | حديث اور جماد                                     |
| 724 | اعتراضات كاجائزه                       | 705        | جنت اور مغفرت                                     |
| 726 | حضور ملتي پر جادو                      | 705        | سمن گناہوں کی مغفرت ہو تی ہے؟<br>س                |
| 728 | حضور للناييم اور ازواج مطهرات تكافلن   | 706        | مغفرت کیسے ہو تی ہے؟                              |
| 729 | حالت حيض ميں مباشرت                    | 707 /      | مصیبت بعض گناہوں کا کفارہ بھی ہے او               |
| 730 | اعتكاف اور استحاضه                     |            | لبعض گناہوں کی معاقی بھی                          |
| 731 | روزه اور مباشرت                        | 708        | شهادت                                             |
| 731 | روزه اور جنابت                         | 708        | شهيد كون كون بي ؟                                 |
| 732 | صحابه وتن الله (معاذ الله) مرتد ہو گئے | 709        | لڑ کیوں کی تربیت پر جنت                           |
| 732 | نفاست                                  | 710        | فریب دہی کی کو شش                                 |
| 733 | عزل                                    | 710        | ماؤں کے صبر پر جنت                                |
| 733 | شرمگاہ کے علاوہ                        | 711        | تلاوت قرآن اور جنت                                |
| 733 | متعه                                   | 712        | جنت ضعیفوں اور کمزدروں کے لیے ہے                  |
| 734 | زانىيە عورت                            | 713        | جنت میں فقراء کی کثرت کیول؟                       |
| 735 | جوعورت انکار کرے۔                      | 714        | اختياري فقرو مسكنت                                |
| 735 | دوزخ میں عور تیں                       | 715        | اضطراری مسکنت اور اختیاری مسکنت                   |
| 736 | بحينا كيه                              | 715        | کمزوری ادر ذلت                                    |
| 736 | سورج کماں جاتا ہے؟                     | 716        | خلوت گزینی                                        |
| 738 | موسم کیسے بدلتے ہیں؟                   | 717        | جنت کی راہ میں رکاد ٹی <sub>س</sub>               |
| 739 | نحوست کس چیز میں؟                      | 717        | فضائل اعمال کی حقیقت                              |
| 740 | ہیل باتیں کرتا ہے۔                     | ڪ 718<br>_ | باب مفتم : بخاری کی قابل اعتراض احادیر            |

| റ്റ | 2 کم فرست                                 | 」<br>え | آئينه پَرويزيت                              | X                                    |
|-----|-------------------------------------------|--------|---------------------------------------------|--------------------------------------|
| 764 | عشور                                      | 740    | • •                                         | شيطان گوز مار                        |
| 764 | نو مسلم کی جائدیاد غیر منقولہ             | 741    | لتخفيف                                      | عذاب قبرميں                          |
| 765 | خراج کی شرح                               | 743    |                                             | <b>زناکے باد</b> جود:                |
| 765 | ذکوۃ کے برابر جزیبہ                       | 744    |                                             | أكر حمناه نه كرو                     |
| 765 | خطبه جعه اور دو تمری اذان                 | 744    |                                             | بني اسرائيل چ                        |
| 765 | الدادى امور                               | 745    | ں نہ ہوتے تو                                |                                      |
| 766 | ۴ /۱ عربی غلام                            | 746    | · · · · ·                                   | اگر تکھی گر جا۔                      |
| 766 | ۲/۹ نماز جنازہ کی چار تکبیریں             | 747    | •                                           | مرغ فرشتے کو                         |
| 766 | •۱/۳ نماز تراوی <sup>ح</sup> کی جماعت     | 748    | •                                           | آفآب کماں ۔                          |
| 767 | اا/ ۴ ہجو کی سزا                          | 749    |                                             | بخار کیے ہوتا۔                       |
| 767 | ۵/۱۲ غزل میں عورت کا نام                  | 749    | '.                                          | بیثاب پینے کا                        |
| 767 | مغالطي                                    | 751    | يأكميا                                      | بندركو سنگسارك                       |
| 767 | سا/ا صبح کی اذان میں الفاظ                | 752    |                                             | جن                                   |
| 768 | ۲/۱۴ قمط کے زمانہ میں چوری کی سزا         | 753    |                                             | وف آ فر                              |
| 769 | ۱۵/۳ غیر شادی شدہ کی سزائے زنا            | 754    | لممم : خلفائ راشدينٌ ک                      | باب م                                |
| 769 | ام ولد کی فروخت پر پابندی                 |        | شری تبدیلیاں                                |                                      |
| 770 | 2//C زنابالجبرادر عورت کی سزا             | 755    |                                             | اوليات عمر بخاتقه                    |
| 770 | ۱۸/ ۲ قاتل محروم الارث ہے                 |        | ب کی پیش کردہ "شرعی                         |                                      |
| 771 | ۱۹/۷ ا <i>سیرو</i> ل کا فدیہ              | 157    |                                             | تبريليان"                            |
| 772 | ۸/۲۰ طواف اور رمل                         | 757    |                                             | بر بین<br>دور فاروتی                 |
| 773 | متوازی فیصلے                              | 758    |                                             | دور عثانی<br>دور عثانی               |
| 773 | ۲۱/۴۱ عراق کی مفتوحہ زمینوں کو قومی ملکیت | 758    |                                             | دور علوی<br>دور علوی                 |
|     | میں لینا                                  | 759    | کے پیش کردہ اختلاقی ف <u>یصل</u> ے          | •                                    |
| 774 | ۳/۲۲ شراب کی تعزیر میں اضافہ              | 761    | ے بین کررہ ہندی کینے<br>کی کل تعداد کا نقشہ |                                      |
| 774 | درست اجتمادات                             | 763    | ن س سعداد کا سسہ<br>با ترمیمات کا جائزہ     |                                      |
| 774 | ۳/۲۳ کتابیہ عورت سے نکاح                  | 763    | •                                           | همدر جد بان مرک<br>گھو ژدل پر زکو    |
| 775 | ۵/۲۴ زکوۃ کے مصارف اور تالیف قلوب         | 764    |                                             | دریانی پیدادار ۲<br>دریانی پیدادار ۲ |
| 776 | اجتهادي غلطيان                            | /04    |                                             | رروں چیر . در م                      |

| $\mathcal{K}$ | فهرست                                            |               | 26    | لَكُمْ ٱلْمَيْهُ بَرُويَاتِت             |
|---------------|--------------------------------------------------|---------------|-------|------------------------------------------|
| 824           | ریق (مفهوم القرآن پر ایک نظر)                    | کرنے کا ط     | 810 ( | ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔    |
| 826           | ر خرق عادت امور                                  | معجزات اور    |       | نوشحالی ہے                               |
| 826           | لح عُسِيكِ اور ناقة الله                         |               | 811   | بنت اور دوزخ کی حقیقت                    |
| 828           | الثائى ہوئى بستياں                               | قوم لوط ک     | 811   | منت کی زندگی                             |
| 828           | ، الثائي تحق بستيان                              | قوم ثمود کی   | 811   | آدم کاجنت سے خروج                        |
| 829           | ہیم پر آگ کا ٹھنڈا ہونا                          |               | 812   | ہنم کی حقیقت                             |
| 830           | ہیم اور چار پر ندے                               | حفرت ابرا     | 812   | منت اسی دنیا میں                         |
| 831           | عیل کی قربانی                                    |               | 812   | فترسر پر ایمان بالغیب                    |
| 833           | سی اور دریا کا پھٹنا                             | عصائے کلیے    | 812   | فتدير كاعقيده مجوسيون كاب                |
| 834           | ی<br>می اور بارہ چشموں کا پھوٹنا                 |               | 813   | لللہ تعالیٰ کی بے کبی                    |
| 835           | می کیا چیز ہے؟                                   |               | 814   | آ خرت میں بھی اللہ تعالٰی کی بے کبی<br>- |
| 837           | یٰ ملت ہے کا ید بیضاء                            |               | 815   | فحفور رحيم                               |
| 838           | ی ملیت (کا جادو کروں سے مقابلہ                   |               | 815   | د گیر صفات خدادندی                       |
| 840           | یٰ السیسی کا |               | 816   | انسان کا اختیار اور مکافات عمل           |
| 841           | یٰ کا گود میں کلام کرنا                          |               | 817   | مسئله تقذير كااصل حل                     |
| 842           | لی کے دو سرے معجزات                              |               | 818   | بب دوم : طلوع اسلام اور اركانِ اسلام     |
| 843           | <i>ی</i> ر کاسو سال کے بعد زندہ ہونا             | حفرت عز       | 818   | اسلام اور کفر                            |
| 845           | ں مچھلی کے پیٹ میں                               | حفرت يون      | 818   | کافر کون ہیں؟                            |
| 846           | ب علیتیے پر انعامات                              | حفرت ايو      | 819   | وحير                                     |
| 848           | بل                                               | اصحاب الفج    | 819   | صلوة بإنماز                              |
| 849           | م ملتي إم اور واقعه اسراء                        | ر سول اکر     | 820   | ايتائے زکوۃ                              |
| 850           | ا مردوں کو زندہ کرنا                             | الله تعالى كا | 820   | صوم یا روزه                              |
| 853 (         | م : فکر پرویز پر محجمی شیوخ ک                    | باب چهار      | 821   | ج '                                      |
| -             | اثر اندازی                                       |               | 821   | کعبہ کی اہمیت                            |
| 853           | ب کی خالص قرآنی دعوت                             | ، ، ، ، ماد.  | 822   | ارکان اسلام سے چھٹی                      |
| 854           | ب کی علم کن کر ای د نوک<br>نی دعوت پر اصرار      | •             | 823   | طلوع اسلام كادين اسلام                   |
| 854           | ی د نوف پر اسرار<br>با کا اعتراف                 |               |       | باب سوم : وحی اللی سے روشن حاصل          |
| 004           | ) 81 فراف                                        | ایک مشیر      | -     |                                          |

| 仌   | فهرست                                                             | 27     | لم آئينه پُرديزيت                        |
|-----|-------------------------------------------------------------------|--------|------------------------------------------|
| 880 | حا <b>ن</b> ق بازی <i>گر</i> ی                                    | 854    | یرویز صاحب کی کذب بیانی                  |
| 881 | کراچی کے منافقین                                                  | 855    | خالی الذہن ہو کر قرآن کا مطالعہ کرنا     |
| 881 | لفوود رگزر                                                        | 855    | پرویز صاحب کا شرک                        |
| 882 | بعاشرتي تعلقات كاانقطاع                                           | - 856  | خالی الذہن ہونے کا پرویزی مطلب           |
| 882 | ینافقین کراچی پر پندارِ نفس کا الزام                              | 856    | پرویز صاحب کے عجمی شیوخ                  |
| 884 | اب ششم : پرویز صلحب کے لٹر <u>پ</u> کر                            | 857    | پرانے شیوخ                               |
|     | کی خصوصیات                                                        | 857    | چند نئے شیوخ اور ان کے افکار             |
| 884 | ین قرآنی بصیرت کو بھی قرآن ہی <sup>س</sup> مجھنا                  | 857    | بركسان كانظريه ارتقاء                    |
| 886 | پی کرانی میرک و ک کران ب<br>فظ ایک مفہوم بہت سے                   | 859    | اليكزيندركا نظريه ارتقاء                 |
| 888 | مفہوم ایک الفاظ بہت                                               | 1 860  | بر گسان اور الیگزینڈر کے نظریات کا تضاد  |
| 888 | س نه کردم شاحذر بکنید                                             | 1 861  | اختلافات کے متعلق پرویز صاحب کا فیصلہ    |
| 889 | ں کہ کرتے ہم صدیق بیلیے<br>اناجیل سے استفادہ' حضرت عیسیٰ کا باپ د | 1 862  | يروفيسرمار حمن كالتطربيه ارتقاء          |
| 891 | ورات سے استفادہ' انتظام یو سفی<br>قررات سے استفادہ' انتظام یو سفی | 864    | سوره فاتحد كامفهوم                       |
| 891 | روایات سے استفادہ ب                                               | 1 865  | مزید دو آیات کا ارتقائی مفهوم            |
| 891 | قرآن کی تر تیب                                                    | 867    | مذہب سے دین تک کا ارتقائی عمل<br>ز       |
| 892 | دیوانه بکار خولیش ہو شیار                                         | 008    | دو سرا دور - لفظ مذہب سے بیزاری کا اظهار |
| 892 | غلط العام الفاظ ے استفادہ                                         | 1 870  | ارض وساء کے معانی میں تدریجی ارتقاء      |
| 893 | یک چشی                                                            | 074    | باب پنجم: داعی اِ نقلاب کاذاتی کردار     |
| 894 | وقيع الفاظ كااستعال                                               | 871    | ایک گھریلو شہادت                         |
| 894 | قيام صلوة                                                         | 872    | اسابقون الاولون پر کیا میتی؟             |
| 895 | کہیں ہے اینٹ کہیں ہے رو ڑا                                        | 872    | طلوع اسلام کی بردی بردی شخصیتیں          |
| 895 | تضادبيانی                                                         | 873    | مفكر قرآن كاايثار اور ديانت              |
| 896 | جن                                                                | 876    | فرقه پرستی اور پارٹی بازی                |
| 897 | مردوں کی حاکمیت                                                   | 877    | ا خراج کہاں ہے؟                          |
| 898 | احكام ميراث                                                       | زو 877 | دعوت ومعلى وجه البصيرت ** كي ادر آرا     |
| 899 | قرآنى نظام ربوبيت                                                 |        | "اندهی عقیدت" کی                         |
| 899 | تصوف کی بنیاد                                                     | 878    | کافر گری اور منافق گری                   |
|     |                                                                   | 1      |                                          |

www.wkrf.net (Tahafuz-e-Hadees Foundation)

| $\sim$ | 2 (کر فہرست                   | <b>\$</b> | للمن أينة يُرويزيت                     |
|--------|-------------------------------|-----------|----------------------------------------|
| 906    | وحي اور قرآن                  | 900       | سوال گندم جواب چینا                    |
| 907    | استواء على العرش              | 900       | نمازوں کی تعداد                        |
| 907    | فرشتوں کا خارجی وجود اور تشخص | 901       | قرآن كامتند نسخه                       |
| 907    | وحی اور کتابت                 | 901       | بنائے فاسد' علی الفاسد                 |
| 907    | میحمیل دین                    | 902       | شرح زكوة                               |
| 908    | مشوره                         | 902       | اطاعت رسول تقليد                       |
| 908    | خلن اور <sup>یقی</sup> ن      | 902       | نظام ربوبيت كاقيام                     |
| 909    | اطاعت رسول متقليم             | 903       | ينتم پوتے کی وراثت                     |
| 909    | كمابت حديث                    | 903       | نظريه ارتقاء                           |
| 909    | ناسخ و منسوخ                  | 903       | دو سرے ہتھکنڈے                         |
| 910    | وراثت                         | 903       | تحريف لفظى                             |
| 911    | وحيبت                         | 903       | دنيوى خوشحالي                          |
| 911    | مرکز ملت                      | 904       | مساوات مرد و زن                        |
| 911    | حجيت حديث                     | 905       | آیات کے بے کار تھے                     |
| 911    | نظام ربوبيت                   | 905       | باريار                                 |
| 912    | تلاوت قرآن                    | 905       | حواله جات                              |
| 913    | <b>کتابیات</b>                | 906       | ضمیمہ: طلوع اسلام سے چند بنیادی سوالات |

\$ \$ \$

X> 29 XX ديباچه (طبع دوم) أئينه يَرويزيت

ويباچه (طبع دوم)

رسول اللہ ملی کی جن سے حضرت علی بنالتھ کو جنگ خیبر کے دوران جھنڈا سپرد کرتے وقت فرمایا تھا: ''اگر تمہاری کو شش سے ایک آدمی نبھی ایمان لے آئے تو بیہ تمہارے لئے سرخ ادنٹوں سے بہتر ہے۔'' (بخاری' تماب المغازی۔ باب غزدہ خیبر)

سرخ اونٹ عرب میں بہت قیمتی متاع سمجھی جاتی تھی اور اس سے آپ کی مراد اموال غنیمت تھے اور یہ بات بھی اعادیث صححہ سے ثابت ہے کہ جہاد خواہ کسی طرح کا ہو اس کا اصل مقصد کی ہے کہ اس سے لوگوں کو ہدایت نصیب ہو' اللہ تعالیٰ کا بول بالا ہو اور اسلام کا کلمہ بلند ہو۔

میں نے اپنی تصانیف کا آغاز خالصتا ای جذب کے تحت کیا تھا۔ زیر نظر کتاب آئینہ پرویزیت بھی تجارتی بنیادوں کے بجائے ای مشنری جذبہ کے تحت لکھی گئی تھی۔ مجھے یہ بھی معلوم تھا کہ اس کو پڑھنے والا طبقہ قلیل تعداد میں ہوگا بایں ہمہ اس کا پہلا ایڈیش ساڑھے چھ سال کے عرصہ میں ختم ہو گیا۔ اس کتاب کے قدردانوں کی طرف سے جس قدر میری حوصلہ افزائی ہوئی اس سے میری تمام تھکن دور ہو گئی۔ (فَلِلَٰهِ الْحَمْدِ، ایک متاز عالم دین نے فرمایا کہ میں آپ کی یہ کتاب تین دفعہ پڑھ چکا ہوں ایک صاحب نے لکھا کہ ہم پرویزی لٹر پچر کے مطالعہ کے بعد یہ سمجھ بیٹھے تھے کہ ہماری بنیاد ہی کمزور اور متزلزل ہے لیکن اس کتاب کے مطالعہ سے بعد محکم ایسا استقلال اور سکون نصیب ہوا کہ کئی لوگوں کو راہ راست پر لاچکا ہوں۔ پھر شکر یہ اور دعائے خیر سے یاد کیا۔ ایسے مبارک ناموں کا تفصیلی تذکرہ تو «نتائے خود بخود گفتن» کے ضمن میں آتا ہے۔ لہذا میں اس چیز کو صرف دو تبصروں تک محدود کرتا ہوں جو ان دنوں جرائد میں شائع

اس کتاب کا روئے تحن دراصل طلوع اسلام کی طرف ہے۔ میں نے اس کتاب کے آخر میں "طلوع اسلام سے چند بنیادی سوالات" کے عنوان کے تحت چالیس کے لگ بھگ سوالات بھی دیئے تھے کہ ان کے جوابات ہمیں درکار ہیں 'گر آج تک مجھے ان کے جوابات موصول نہیں ہوتے۔ چند سال پیشتر میں نے کسی عزیز سے سنا تھا کہ میری کتاب کا جواب لکھا جا رہا ہے۔ میں اس کا منتظر رہا 'گر آج تک ایسی کوئی کتاب کم از کم میرے علم میں نہیں آئی۔

آئينهُ پُرويزيت 💦 🚺 ديباچه (طبع دوم) معزز قارئین کی طرف سے بیہ مطالبہ بھی ہوا کہ آئندہ اس کتاب کو اس سے بڑے سائز میں اور اس کے شامان خوبصورت کر کے طبع کیا جائے۔ اس کا اصل حل تو <sup>م</sup>یں تھا کہ کتاب نے سرے سے <sup>س</sup>س اپتھے خوشنولیں ہے کتابت کروائی جائے ادر عند الضرورت اضافے بھی کئے جائیں مگر اس طرح ایک سال کا عرصه درکار تھا جب که پہلا ایڈیشن ختم ہوئے پہلے ہی چھ ماہ سے زائد عرصه گزر چکا ہے۔ للذا سردست اس کتاب کو بڑے سائز میں اور چند خاہری محاسٰ پر اکتفا کرتے ہوئے ہی طبع کیا جا رہا ہے اگر اللہ تعالٰی نے زندگ اور توفیق نصیب فرمانی تو آئندہ ایڈیشن میں اس کمی کو بھی پورا کر دیا جائے گا۔ (وباللہ التوفیق)

عبدالرحن كيلاني

جمادی الثانی ۱۴۰۱۴ / نومبر ۱۹۹۴ء

\$<del>}</del> {<del>}</del>

X

ديباچه (طبع سوم) **31** آئينه پَرديزيت ويباچه ( طبع سوم )

زیر نظر کتاب '' آئینہ پرویزیت '' وقت کے نقاضوں کے مطابق بہت اہم اور معلومات افزا ہے اور جدید تعلیم یافتہ نسل کے ذہن میں احادیث اور محدثین کے بارے پیدا ہونے والے شکوک کو ختم کرنے میں اس کا کردار بہت اہم ہے۔ لوگ اس کتاب کو جنون کی حد تک پند کرتے ہیں۔ اکثر لوگ میرے سامنے اس افسوس کا اظہار کرتے رہتے ہیں کہ اس نابغہ روز گار شخصیت سے ہماری ملاقات نہ ہو سکی۔ محترم والد صاحب مرحوم و مغفور سے بھی لوگ اس بات کا اظہار کرتے تھے کہ اس کتاب کی شایان شان طریقہ سے کتابت و طباعت کرائی جائے اور والد صاحب کا ارادہ بھی تھا گر زندگی نے انہیں سے کام مرنے کی مہلت نہ دی۔ اب سے کتاب پھر ختم ہو چکی ہے۔ میں نے کتاب کا مسودہ دیکھا تو اس کو کلی طور پر ضائع کرنے کو جی تو نہیں چاہتا تھا کیوں کہ کتاب ہزا میں تمام جلی سرخیاں والد صاحب کے اپنے ہاتھ کی کتابت شدہ تھیں۔ اس لحاظ سے بیہ کتاب پھر ختم ہو چکی ہے۔ میں نے کتاب کا مسودہ دیکھا تو اس کو کلی طور پر منائع کرنے کو جی تو نہیں چاہتا تھا کیوں کہ کتاب ہزا میں تمام جلی سرخیاں والد صاحب کے اپنے ہاتھ کی کتابت شدہ تھیں۔ اس لحاظ سے بیہ کتاب کھر ختم ہو چکی ہے۔ میں نے کتاب کا مسودہ دیکھا تو اس کو کلی طور پر مائع کرنے کو جی تو نہیں چاہتا تھا کیوں کہ کتاب ہزا میں تمام جلی سرخیاں والد صاحب کے اپنے ہاتھ کی کتابت شدہ تھیں۔ اس لحاظ سے بیہ کتابت کم از کم میرے لئے تو بہت عزت و حرمت کا درجہ رکھتی تھی

سب سے تعضن منزل کتاب کی تصحیح تھی۔ جنہیں پہلے نسخوں سے مقابلہ کر کے درست کیا گیا۔ اس کے باوجود بعض مقامات ایسے تھے جن کی تصحیح کے لئے مجھے خاصی سرگر دانی کرنا پڑی۔ افسوس میہ ہے کہ محترم والد صاحب کی وفات کے بعد یہ کتاب ایسے خوبصورت طریقہ سے طبع ہو رہی ہے۔ اگر ان کی زندگی میں یہ کتاب اس انداز میں طبع ہوتی تو وہ یقیناً بہت خوش ہوتے ' مگر مجھے یقین ہے کہ اس اعلیٰ معیار کی وجہ سے قار کمین میں بھی اضافہ ہو گا اور جب لوگ زیادہ تعداد میں اس سے مستفید ہوں گے تو یقیناً یہ بات ان کے لئے صدقہ جاریہ اور ان کی حسنات میں اضافہ کا سبب ہوگی۔

اس اعلیٰ معیار کی وجہ سے اگر کتاب کی قیمت میں کچھ اضافہ کرنا پڑے تو قار نمین اس کو محسوس نہ فرمانیں۔ ہمرحال میری انتہائی کو شش ہیہ ہے کہ ممکن حد تک قیمت کم رکھی جائے۔ جن جن دوستوں نے اس کتاب کی طباعت میں میرے ساتھ تعادن کیا ان کا شکریہ ادا کرنا میرا خوشگوار فریضہ ہے۔ آخر میں میری دعاہے کہ اللہ تعالیٰ محترم والدین محترمین کو جنت الفردوس میں اعلیٰ مقام نصیب فرمائے۔ آمین نجیب الرحمٰن کیلانی (مکتبہ تالسلام' وسن پورہ' لاہور)

جمادی الثانی 1421ھ - ستمبر 2000ء

كتاب بذاير تبفره ١  $\times$  32  $\times$ آئينه يَرويزيت

کتاب مذایر تبصره ۱

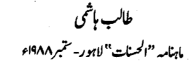
مولانا عبدالرحمن کیلانی ایک حلیم الطبع اور خاموش فطرت مبلغ 'خطیب' ادیب اور محقق ہیں۔ لاہور شہر کے ایک کونے میں خاموشی سے تصنیف و تالیف اور تحقیق میں مصروف رہتے ہیں۔ پر و پیکنڈے سے مستغنی میہ صاحب قلم اب تک بہت سی نہایت فکر انگیز کتب تصنیف کر چکے ہیں۔ پاکستان میں غلام احمد برویز منکرینِ حدیث کا سرغنہ بن کر اٹھے اور اپنے ترجمان جریدے کا نام ''طلوع اسلام" رکھا۔ اس رسالے کے ذریعہ اس نے انکار حدیث کا فتنہ بیا کیا جس نے سرسید احد خال کی نیچر پت کی کو کھ سے جنم لیا تھا۔ معتزلہ کے قدیم فلسفہ عقل پر ستی نے اسے خوراک مہیا کی اور فرنگی سائنس نے توانائی بخشی تھی۔ اس نے اپنی دعوت کو کتاب اللہ کا دام ہمرنگ زمین بچھا کر فرنگیت زدہ اور اسلام سے نابلد نوجوانوں کا شکار کرنے کا سلسلہ جاری کیا۔ مولانا عبدالر حمٰن کیلانی نے طلوع اسلام کی ہر گمراہ کن تحریر کا نوٹس لیا اور اپنے جماعتی رسائل اور جرائد میں جوابی مضامین کے ذریعے اس کی خوب خوب خبرلی جو بالآخر ۲ حصول پر مشمل ایک ہزار صفحات کی کتاب بن گئی۔ کتاب کے ہر جھے کا عنوان خود ایک مند بولنا ہوا عنوان ہے۔ ہر حصہ نمایت دلچیپ اور معلومات افزاء ہے۔ ہمارے خیال میں کالجوں اور یو نیور سٹیوں میں اسے اسلامیات کے کورس میں شامل کیا جانا چاہئے تاکہ نوجوان طبقہ فتنہ پرویزیت کو کتاب وسنت کی روشنی میں پوری طرح سمجھ کر اس کے گمراہ کن اثرات سے محفوظ رہ سکے۔ ہمارے خطیب اور مدرس حضرات کو بھی اس کتاب کا بالاستیعاب مطالعہ کرنا چاہئے جو یقیناً ان پر نے افق روشن کرے گا۔ ہم اس کتاب کی اشاعت پر فاضل مصنف کو جنتی بھی مبار کباد دیں کم ہے۔ انہوں نے دفاع حدیث بلکہ دفاع اسلام کا حق ادا کر دیا ہے۔ یہ ایک پورے ادارے کا کام تھا جو ایک فرد واحد نے سرانجام دیا ہے۔ اس پر بیٹیناً وہ اللہ تعالی کے ہاں جزائے اُحسن کے مستحق ہوں گے۔

عليم ناصري' ايم - اب ہفت روز ''الاعتصام '' لاہور۔ ۹ جمادی الثانی ۲۰۴۸ اھ

کتاب مذا پر تبصره ۵ 33أئمينه يَردبزيت كتاب مذاير تبعره 2

پاکستان کے علمی اور دینی حلقوں میں مولانا عبد الرحن کیلانی کا نام سمی تعارف کا محمل نہیں 'وہ ایک بلند پاید عالم دین اور حقیقی معنوں میں مرد مومن ہیں۔ اللہ تعالیٰ نے اسی غیرت دینی اور قلب تپاں سے نوازا ہے۔ ان کے علم سے متعدد تصانف منصۂ شہود پر آکر اہل علم سے خراج تحسین حاصل کر چکی ہیں۔ رب العزت ان کو جزائے خیر دے انہوں نے اپنی اس گراں قدر تالیف میں سل اور سلیس انداز میں اس دجل و تلہیں کا پردہ چاک کر دیا ہے جو چود حری غلام احمد پرویز کی تحریروں کا خاصہ ہے۔ فاضل مؤلف نے پرویز صاحب کی تحریروں کے افتباسات سے ہی ان کے افکار کا تصاد واضح کیا ہے۔ ساتھ ہی ان کے گراہ من خیالات کا شجرہ نسب بیان کیا ہے۔ پھر انہوں نے پرویز ی مغالطوں کی دلائل و ہراہین کی دھیل بھیرکر رکھ دی ہیں۔ اس کتاب کو پڑھ کر معلوم ہوتا ہے کہ چند سال پہلے علماتے حق نے کیوں پرویز پر کفر کا فتوں

پرویز کو اللہ تعالیٰ نے انشاء پردازی کا سلیقہ وافر عطا کیا تھا۔ ان کی تحریر یں بڑی کچھے دار میں لیکن انہوں نے کفرانِ نعمت کا راستہ اختیار کیاور اپنی قوت تحریر کو قرآن کی معنوی تحریف اور رسول اللہ ملی لیج کی احادیث کی تکذیب و تفخیک میں صرف کیا۔ برویز صاحب کی اپنی زندگی کے کیا لیل ونمار سے ؟ زہد وعبادت اور فقرو تقویٰ کی ان کے نزدیک کیا حیثیت تصی؟ سر سمی ہے مخفی نہیں لیکن اے ستم ظریفی کے سوا کیا کہا جائے کہ انہوں نے "عجمی سازش" کی نام نماد اصطلاح وضع کر کے ان مردانِ حق پر چھیٹے ازائے جنہوں نے اللہ کی رااہ میں زبان و قلم ہے ہی نہیں تلوار سے بھی جہاد کیا تھا۔ فی الحقیقت "عجمی سازش" آگر کی چن کو کہا جا سکتا ہے تو وہ پرویز صاحب ہی کے افکار وختالات میں۔ آن سے حقمی سازش" آگر کی چن عبدالرحمٰن خان صاحب نے فتتہ پرویز اور حقیقت حدیث کی کر کیو ای الحقیقت " عمل کی تھا تھا کی خوں یہ کتاب بہت مختطر تھی۔ اب مولانا عبدالرحمٰن کیلانی صاحب نے معرکہ تی ای سال پہلے ملتان کے خش افکار کے تابوت میں آخری کیل ٹھونک دی ہے۔ اس وقت ایس کتابوں کی اشاعت کی اس کی جمل کی تو ایک میں انگار کہ ہوں الدی می زبان مولان عبدالرحمٰن کیلانی صاحب کی معرکہ کا میں ایکن ای خال کی میں ایکن ای خوں ہو کی ہوں ہوں ہوں ہوں ہو خال کے خلی اور کی ہوں ہوں حاد ہی کے افکار وخیالات میں۔ آج سے چند سال پہلے ملتان کے خش الد کر من خان صاحب نے فتتہ پرویز اور حقیقت حدیث کی کر پرویز صاحب کا کامیاب تعاقب کیا تھا لیکن انگار کے تابوں کی اشاعت کی اند خوں ہوں کی میں کی خوری کر کی ای معارب کے معرکہ میں ایک میں کی خوں کی خوں ہوں کی انک کر کر ہوریں کی ترفی کی توں کی نہ کہ میں کہ کار کو معرکہ از اور حی کی تی تھی توں کی تو ہوں کی اند خوں کی میں تھی کی خوں ہوں کی ان کو معاون کی توں کی تائوں کی اشاعت کی اسکو ہوں ہوں کی ہوں کی ہوں کی خوں کر کر کر ہو ہوں کی خوں کی خوں کی خوں کی خوں کر خوں کی توں کر کر خوں کر خوں کی خوں کی خوں کر خوں کی ان کو معاون کی خوں کی کی توں کی خوں کی کی خوں کی کی خوں خوں کی خوں خوں خوں خوں خوں ک



آئینہ پُرویزیت 💦 🔏 پیش لفظ پیش لفظ قرآن سے ہدایت ورہنمائی حاصل کرنے کے لیے دو شرطیں ضروری ہیں: قلب سليم
 اور عقل صحيح اگر کوئی شخص انہی دو شرطوں کو ملحوظ رکھ کر یعنی خلوص نیت سے اور خالی الذہن ہو کر قرآن کا مطالعہ کرے تو وہ حضرت محمد رسول اللہ ملتی کہا کے اس طریق کار کو تشکیم کرنے اور اس کی اتباع کرنے پر مجبور ہو جاتا ہے جو آپ نے قرآنی احکام کی تعمیل کے دوران اختیار کر کے امت مسلمہ کو دکھلایا تھا۔ اس طریق کار کو قرآن نے اسوہ حسنہ قرار دیا ادر اس کی اتباع کو مسلمانوں کے لیے تا قیامت واجب الاتباع قرار دیا ہے کیونکہ اس کی اتباع کے بغیر قرآن پر عمل کرنا ناممکن ہو جاتا ہے حتیٰ کہ اگر بیہ کہہ دیا جائے کہ شرک کے بعد قرآن نے جتنا زور اطاعت واتباع رسول اور اس کے ادب واحترام پر دیا ہے اتنا اور کسی بات پر نہیں دیا توبیہ بے جابات نہ ہوگی۔ سنتِ رسول کی حجیت سے اٹکار کے فتنہ نے دوسری صدی میں سراٹھایا تھا۔ میں اس طبقہ کے بہت ہے لٹر پچر کا مطالعہ کرنے کے بعد اس نتیجہ پر پہنچا ہوں کہ انکار سنت کے بنیادی محرکات دو ہی چزیں ہیں: لیتن ایک مسلمان کی طرز بودد باش اعمال وافعال اور اکتساب رزق پر سنت رسول جو پابندیاں عائد کرتی ہے ان سے فرار دگریز۔ اس دور میں بھی اس فتنہ کے بنیادی محرکات کی دوباتیں تھیں اور آج بھی یمی دونوں پاتیں ہیں۔ دو سری صدی ہجری میں جب اس فتنہ نے جنم لیا تو علائے امت نے اس کا بھرپور دفاع کیا۔ جن آئمہ کرام نے بیہ فریضہ سرانجام دیا ان میں امام شافعی' امام احمد بن حنبل' امام بخاری اور امام ابن قتیبہ ﷺ بر کے نام بالخصوص قابل ذکر ہیں۔ اب سے اتفاق کی بات ہے کہ اس دور میں اس فتنہ انکار سنت یا اعتزال کو حکومت کی سرپرستی حاصل ہو گئی جس کی وجہ سے سیہ فتنہ تقریباً سوا سو سال زندہ رہااور جب سے سرپر ستی ختم ہو گئی تو بیہ فتنہ بھی آپ ہی اپنی موت مرگیا اور اس کی موت کی ایک بڑی وجہ بیہ بھی تھی کہ سنت رسول کی جیت سے انکار ایک ایسا نظریہ تھا جو اسلام کے مزاج سے بالکل لگا شیں کھا تا تھا۔ موجودہ دور میں اس فتنہ کو اگرچہ کہیں بھی حکومت کی سرپر ستی حاصل نہیں تاہم اس کی پذیرائی کے

پیش لفظ  $\times$  35  $\times$ آمئينه يَرويزيت ادر کئی اسباب پیدا ہو گئے ہیں۔ سب سے بردی وجہ تو یہ ہے کہ جب قرآن کے نام پر نوجوان انگریزی تعلیم یافتہ اور اسلام بیزار طبقہ کو بیہ باور کرایا جاتا ہے کہ اسلام دراصل ان گئے چنے اصول وقوانین اور احکام کا نام ہے جو قرآن میں مذکور ہیں رہا ان پر عمل درآمد اور تعمیل کا طریق کار تو اس کے لیے ہر دور کے مسلمانوں کو بیہ اختیار دیا گیا ہے کہ وہ اپنے دور کے علم کے 🏵 مطابق اور اپنے زمانہ کے نقاضوں کے مطابق ان احکام کی تاویل و تعبیر کر لیا کریں۔ پھر پچھ حضرات نے سنت رسول سے آزاد ہو کر اور لغت کے بنمادی معنوں سے فرار اور دور کے کنائی اور مجازی معنی استعال کر کے قرآنی احکام کی اس انداز میں تاویل و دضاحت فرمائی جس سے شریعت کی عائد کردہ پابندیاں ایک ایک کر کے ختم ہو جاتی تھیں ' تو ان مبشرات ے جدید تعلیم یافتہ طبقہ جو مغربی تہذیب وافکار میں پھلا پھولا اور اسلام کے مبادیات تک سے نادانف ہوتا ہے بہت خوش ہو جاتا ہے۔ بھلا جس شخص کو اپنے انتباع ہوائے نفس کی پوری آزادی حاصل رہے اور اس سے اس کے ایمان واسلام کا بھی کچھ نہ جگڑے تو اس کے لیے اس سے زیادہ اور خوش کی بات کیا ہو سکتی ہے؟ بیہ ایک نفسیاتی مسئلہ ہے کہ کوئی مسلمان اپنے عقائد وافکار میں کتنا ہی ملحد اور اعمال و کرِدار میں کتنا ہی مفسد کیوں نہ ہو جائے وہ اپنے آپ سے اسلام کے لیمبل کو اتارنا گوارا نہیں کرتا۔ نہ تو وہ بیر گوارا کرتا ہے کہ مذہب تبدیل کرکے یہودی یا عیسائی یا ہندو یا سکھ ہو جائے اور نہ ہی بیہ گوارا کرتا ہے کہ ات اس کے اعمال و عقائد کی بنا پر کوئی دو سرا کافر' مرتد یا ملحد قرار دے لہذا ایسے حضرات کو جو راستہ مكرين حديث ف دكمايا ب وه ان ك لي نمايت بنديده ب-

آج کے دور میں اگرچہ بعض دو سرے بلاد اسلامیہ میں بھی اس فننہ کا سراغ ملتا ہے۔ گمر جو پذیرائی اے برصغیر پاک دہند میں ہوئی ہے دو سرے مقامات پر نہیں ہوئی۔ برصغیر پاک دہند میں اس طبقہ کا سب سے بڑا ترجمان ادارہ طلوع اسلام ہے۔ جس نے چند ایسے نظریات کی داغ ہیل ڈالی ہے جو اس کی شہرت ادر پذیرائی کا اچھا خاصہ سبب بن گئے ہیں۔ مثلاً: ڈاردن نے نظریہ ارتقاء کی ہمنو ائی نے اے کالجوں میں پڑھنے والے طلبہ میں مقبول بنا دیا ہے حتی کہ پرویز صاحب ڈاردن جیسے سائنڈسٹ حضرات کو ہی حقیق علماء کا مصدات سیجھتے ہیں۔ نظریہ مساوات مردوزن 'ادارہ ایوایا ای قبیل سے تعلق رکھنے والے دو سرے اداردں کی خواتین نے دل کی آواز ہے۔ انگار سنت اور نظریہ مرکز ملت نے بچ صاحبان کو اجتماد کے جاپا افتیار دے کر ان میں پذیرائی حاصل کر لی ہے اور نظریہ نظام رہو بیت انتظامیہ سے تعلق رکھنے والے حکمران طبقہ کے لیے بہت خوش آئند ہے اور نہی دہ طبقہ ہیں جو کہی ملک کے تمذیب و تمدن اور مستقبل پر اثر انداز

(۵) موجودہ دور کی علمی سطح سے مراد سائنٹی نظریات کی ہمنوائی اور مرعوبیت ادر اپنے زمانہ کے تقاضوں کے مطابق سے مراد اتباع ہوائے نفس ہے یہ الفاظ کا ہیر پھیر ضرور ہے مگر بات ایک ہی ہے۔

کم آئینہ ترویز بیت مرکم 36 کم فیش فیش لفظ بی منابع میں ایک ہے کہ مسلمانوں کی اکثریت آج بھی سنت تاہم دو باتیں ایسی ہیں جو ہمارے لیے قابل اطمینان ہیں۔ ایک ہے کہ مسلمانوں کی اکثریت آج بھی سنت رسول کے بغیر قرآن کے احکام و فرامین کی لقیل کا کوئی دو سرا تصور قبول کرنے کے لیے تیار نہیں حتی کہ فہ کورہ بلا طبقوں کی اکثریت بھی اس نظریہ کو مردہ قرار دیتی ہے اور دو سرے یہ کہ علمائے امت کی ایک کثر بتماعت اس فنٹنہ کے بھرپور دفاع کے لیے اٹھ کھڑی ہوئی ہے عربی زبان میں پہلے ہی ایسالٹر پڑ موجود تھا جس میں سابقہ دور کے منگرین حدیث کے حدیث پر اعتراضات اور پھر ان اعتراضات کے مسکت جواب بھی موجود تھے۔ جن میں ایک طرف تو سنت رسول کی ضرورت واہمیت کو اجائر کیا گیا تھا تو دو سری طرف اس بات کی بھی وضاحت موجود تھی کہ سنت رسول کی ضرورت واہمیت کو اجائر کیا گیا تھا تو دو سری طرف اس نے تو ایسی کتابوں کے تراجم اردو زبان میں منتقل کیے اور پچھ حضرات نے نئی تصنیفات بھی پیش کیں جو بالعوم ایسے ہی مسائل سے متعلق ہیں۔

مگر آج کا منگر حدیث طبقہ ان جوابات کے جواب بھی پیش کر رہا ہے اور ان پر مزید اعتراضات بھی وارد کر رہا ہے۔ نیز اس نے تشکیک کے چند مزید پہلو اجاکر کر سے انکار سنت کے فتنہ کی کٹی نئی راہیں بھی کھول دی ہیں۔ اندریں حالات میرے خیال میں دو پہلوؤں پر کام کرنے کی ضرورت ہے۔ ایک تو سے کہ اصولی بحثوں سے ہٹ کر براہ راست منگرین حدیث کے اعتراضات کو ہی بنیاد بنا کر ان کا جواب پیش کرنا چاہئے اور دو سرے سے کہ انکار سنت کے بعد جو نظریات سے حضرات پیش فرما رہے ہیں ان کا قرآن اور صرف قرآن کی روشنی میں پورا پورا محاسبہ کرنا چاہئے۔ ان پہلوؤں پر بھی اگرچہ کچھ کام ہوا ہے تاہم سے دونوں پہلو ہنوز تشنہ سیکیل ہیں۔

میں نے انہیں پہلوؤں کو طمحوظ دیکھ کر آج سے تین چار سال پہلے مضامین لکھنا شروع کئے جو ماہنامہ "تر جمان الحدیث" اور "محدث" میں چھپتے رہے ہیں۔ عجمی تصورات کا پہلا' دو سرا اور تیسرا دور' نظریہ ارتقاء مرکز ملت' قرآنی نظام رہو بیت' حسبنا کتاب اللہ' وضع حدیث اور وضاعین' قکر آخرت اور طلوع اسلام اسی سلسلہ کی کڑیاں تھیں۔ ان مضامین کو علمی حلقہ میں خاصی پذیرائی ہوئی اور ان مضامین کو مکمل کرنے اور کتابی شکل دینے کے نقاضے شروع ہو گئے۔

گر میرے ذہن میں جو پھھ مواد موجود تھا وہ اس سے کہیں بہت زیادہ تھا جو چھپ چکا تھا' اتی صخیم کتاب کی تیاری کے لیے خاصا وقت بھی درکار تھا اور مالی مشکلات بھی حاکل تھیں۔ پھر جب یہ تقاضے بوصفے لگے اور پھھ احباب نے ڈھارس بھی بندھائی تو میں نے ماہناموں کے لیے مضامین لکھنے کا سلسلہ بند کر دیا اور یکسو ہو کر اس کام کی طرف لگ گیا اور آج ایک سال بعد سے کام اللہ کے فضل وکرم اور اس کی توفیق سے پایہ شکیل کو پہنچ گیا ہے۔

میں نے اس کتاب کو مندرجہ ذیل چھ حصوں میں تقسیم کیا ہے:

جمعہ اول: معتزلہ سے طلوع اسلام تک: اس حصہ میں منگرین حدیث کی سلسلہ وار تاریخ انکار سنت کے اسباب اور عجمی تصورات کی اسلام میں در آمد' معتزلہ کے مخصوص عقائدو نظریات اور نتائج پر بحث کی سمجہ -

حصہ دوم : طلوع اسلام کے نظریات : اس حصہ میں حسبنا کتاب اللہ 'عجمی سازش' نظریہ ارتقاء' مساوات مردوزن' مرکز ملت اور قرآنی نظام ربوبیت پر روشنی ڈال کر عقلی نقلی اور تاریخی دلائل سے ان نظریات کا محاسبہ کیا گیا ہے۔ عجمی سازش تو "اسباب زوال امت " کے جواب میں لکھا گیا ہے۔ مساوات مردوزن' "طاہرہ کے نام خطوط" کے جواب میں اور قرآنی نظام ربوبیت "نظام ربوبیت " خطام ربوبیت کے جواب میں لکھے گئے ہیں۔

حصه سوم : قرآنی مسائل : یه "قرآنی فیصلے" کے جواب میں لکھا گیا ہے۔ اس حصے میں صرف ان تیرہ مسائل کا ذکر ہے جن کا جواب دینا ضروری تھا اور ان پر قرآن ہی کی رو سے گرفت کی جا تکتی تھی اور وہ مسائل سے ہیں۔ قرآنی نماز' قرآنی زکو ۃ وصد قات' قرمانی' اطاعت والدین' نائخ و منسوخ عذاب قبر' ترکہ اور وصیت' میتم پوتے کی وراشت' تلاوت قرآن پاک' نکاح نابالغال' تعدد ازدواج' غلام اور لونڈیاں' رجم اور حد رجم۔

حصہ چہارم : دوام محدیث : یہ حصہ حافظ صاحب جمرا جبوری کے ان مقالات کے جواب میں لکھا گیا ہے جو مقام حدیث میں مندرج ہیں۔ فن حدیث میں تشکیک کے جن پہلووں پر بحث کی گئی ہے وہ یہ ہیں روایت حدیث' کتابت و تروین حدیث' تنقید حدیث' اصول حدیث' دلائل حدیث' اور وضع حدیث۔ اور حدیث کو دین سمجھنے کے نقصانات۔

حصہ پنجم : دفاع حدیث : یہ حصہ مقام حدیث کے باقی ماندہ مقالات کے جواب میں لکھا گیا ہے۔ ان مقالات کا بیشتر حصہ کتب احادیث کے داخلی مواد پر اعتراضات اور اس کے جوابات سے متعلق ہے۔

عنوانات ابواب سے ہیں: حدیث پر چند بنیادی اعتراضات
 حدیث اور چند نامور اہل علم و قکر
 حیت پر چند بنیادی اعتراضات
 متعہ کی حرمت
 متعہ کی حرمت
 متعہ کی حرمت
 متعاری کی قابل اعتراض احادیث

حصہ ششم : طلوع اسلام کا اسلام : اس حصہ میں یہ ہتایا گیا ہے کہ طلوع اسلام کا پنا اسلام کیسا ہے اور انکار سنت کے بعد وہ دوسرے مسلمانوں کو سس طرح کے اسلام کی راہ دکھانا چاہتا ہے۔ اس حصہ کے

آئينه َ يَرديزيّت پیش لفظ ابواب پيه ميں: ① طلوع اسلام كا ايمان بالغيب ۵ طلوع اسلام اور اركان اسلام ③ وحی اللی سے روشنی حاصل کرنے کا طریقہ ۵ فکر پرویز پر مجمی شیوخ کی اثر اندازی ۵ داع انقلاب کا ذاتی کردار » بردیزی لنزیچر کی خصوصیات آخر میں ایک باب بطور ضمیمہ شامل ہے جس کا عنوان ہے طلوع اسلام سے چند بنیادی سوالات' یہ سوالات جہاں ایک طرف اس کتاب کالب لباب میں تو دو سری طرف طلوع اسلام کے لیے چیلنج کی حیثیت رکھتے ہیں۔ اگرچہ میں اصولی طور پر اس بات کا قائل ہوں کہ تحریر کی زبان نرم اور حلیمانہ ہونی چاہئے' تاہم جمیمے محسوس ہو رہا ہے کہ بتقاضائے بشریت کہیں کہیں زبان میں تکخی آگئی ہے' جس کے لئے میں معذرت چاہتا ہوں۔ اللہ تعالیٰ سے دعا ہے کہ وہ ہم سب کو ٹھیک طور پر اسلام کو سمجھنے اور پھراس پر عمل پیرا ہونے کی توفیق عطا فرمائے۔ (آمین)

عبدالرحمان كيلاني دارالسلام وس بوره الهور-

\$ \$

[j])

40 (معتزله ب طلوع اسلام تك آئينه پَرويزيّت حصہ اقل 🌒

معتزلہ سے طلوع اسلام تک

فهرست ابواب

عجمی تصورات کی اسلام میں آمد - انکار سُنّت کے اسباب - معتزلہ کے مخصوص عقائد و نظریات اور نتائج - منكرين حديث كي سلسله وارتاريخ- صقل پرست فرقوں كا آغاز
 🛞 نظریہ اِرتقاء کا سرسید کے عقائد پر اثر

🖓 معجمی تصورات کا پہلا دَور (۵) عجمی تصورات کا تیسرا دَور) 🕑 ستحجمی تصورات کا دو سرا دَور

\$ \$ \$

www.wkrf.net (Tahafuz-e-Hadees Foundation) آئینہ ترویزیت 41 (مصر: اوّل) معتزلہ سے طلوع اسلام تک ( باب : اوّل ) عقل پرست فرقوں کا آغاز جب سے انسان نے اس دنیا میں ہوش سنجھالا ہے تین سوال اس کی توجہ کا مرکز بنے رہے ہیں جو درج ذمل میں: یہ کائنات از خود معرض وجود میں آگئی ہے یا کوئی اس کا پیدا کرنے والا بھی ہے؟ 1 ۵ اس کائنات کا اور انسان کا آپس میں کس قشم کا تعلق ہے؟ نیز اس کی پیدائش کا کچھ مقصد بھی ہے یا یہ انی موت کے ساتھ ختم ہو جائے گا؟ 3 اس کائنات کی خالق کوئی مقدر ہتی ہے؟ اور اگر ہے تو اس کا اور انسان کا آپس میں کس قشم کا تعلق کویا خدا کائنات اور انسان کا باہمی تعلق ہی وہ راز ہے جس کی عقدہ کشائی میں انسان حضرت آدم سے لے کر آج تک منہمک ہے اور غالبا آئندہ بھی یہ سلسلہ جاری رہے گا اور فی الحقیقت یہ سوالات ہیں بھی اتنے اہم کہ جب تک کوئی شخص ان کے جواب میں کوئی نقطہ نظرابیخ ذہن میں قائم اور پختہ نہ کرپائے وہ ہد محض سوچ ہی نہیں سکتا کہ اے اس دنیا میں کس حیثیت سے زندگی گزارنا ہوگ۔ بالفاظ دیگر سمی وہ بنیادی ہاتیں ہیں جن پر انسان کی زندگی سے طرز عمل کا انحصار ہو تا ہے۔ انسان کی طبعی زندگی دو سرے عام خیوانات سے ملتی جلتی ہے اور اس کے طبعی نقاضے بھی لیتن مفاد خولیش' تحفظ خولیش اور بقائے نسل بھی وہی ہیں جو دو سرے جانداروں میں پائے جاتے ہیں کیکن اس کے باوجود کٹی باتوں میں دوسرے حیوانات سے مختلف اور متازیمی ہے۔ مثلاً: II اسے اپنے مستقبل اور اپنی موت کا احساس ہے۔ اسی وجہ سے میہ مفاد خوایش یا خود غرضی میں دوسرے جانداروں سے بہت آگے ہے اور اسے کل کے لئے جمع کرنے کی فکر دامن کیر رہتی ہے جو دو سرے جانوروں میں کم ہی پائی جاتی ہے۔ 🛽 اسے خیر و شرکی تمیز بھی عطا کی گئی ہے اور قوت افتیار اور ارادہ بھی حتیٰ کہ ایک وقت ایسا بھی آ ہے کہ وہ تحفظ خولیش کے فطری داعیہ کے علی الرغم سمی جذبہ کے تحت اپنی جان تک بھی دے دیتا

، معلوم اور دیکھی ہوئی اشیاء سے اسے عقل وشعور کا دافر حصد عطا کیا گیا ہے جس کے ذریعے وہ چند معلوم اور دیکھی ہوئی اشیاء سے مزید پچھ حقائق اور نتائج کا سراغ لگانے کی اہلیت رکھتا ہے۔ جسے اصطلاحی زبان میں علت (Cause) اور معلول (Effect) سے تعبیر کیا جاتا ہے وہ مشاہدات کو دیکھ کر اس کی علت بھی معلوم کرنا چاہتا ہے اور اس سے آگے معلول بھی اور یہی وہ فطری داعیہ ہے۔ جس کی وجہ سے انسان اس کا سکت میں اپنا مقام متعین کرنے پر کسی حد تک مجبور بھی ہے۔

اس عقل وشعور کے باوجود بیہ حقیقت اپنی جگہ مسلم ہے کہ انسان محض اپنی عقل ودانش کے بل بوتے پر بیہ عقدہ حل کرنے میں ناکام ہی رہا ہے۔ وجہ بیہ ہے کہ انسان کی عقل محدود ہے اور کائنات لامحدود <sup>م</sup> اور ایک محدود چیز لامحدود کا ادراک اور احاطہ کرنے سے قاصر ہے انسان کے سامنے کٹی ایسی معلومات اور ایسے مشاہدات آجاتے ہیں جمال علت و معلول کا بیہ فلسفہ دھرے کا دھرا رہ جاتا ہے اور ایسا تعلق قائم کرنے سے عقل جواب دے دیتی ہے۔

عقل کی ای مجبوری کی وجہ سے خالق کائنات نے انسان کی خود رہنمائی فرمائی۔ ابو البشر حضرت آدم ملت الم جمال پہلے انسان شے وہاں وہ پہلے نبی بھی تھے۔ اپنے خدائی پیغام یا وحی کے ذرایعہ خالق کائنات نے انسان کو بتا دیا کہ بیہ کائنات اور اسی طرح خود تنہیں بھی میں نے ہی پیدا کیا ہے۔ بیہ کائنات تنہارے لئے متخر کر دی گئی ہے۔ تم اشیائے کائنات سے جب اور جس طرح چاہو کام لے سکتے ہو اور بیہ کہ اگر تم میری ہدایت کے مطابق زندگی گزارو گے تو دنیوی اور اخروی زندگی کی سر فرازیوں سے ہمکنار ہو گے۔ (سرار)

# عقل پرست اور ان کے مختلف فرقے

لیکن اس واضح ہدایت کے باوجود بعض اصحاب دانش نے اپنی عقل و فکر کو ہی رہنما بنایا پھر عقل ودانش بھی سب کی ایک جیسی نہیں ہوتی' کہ ایک جیسے نتائج پیدا کرے۔ لہذا ان میں بھی مختلف گر دہ پیدا ہو گئے جو مختصراً درج ذیل ہیں:

آئینہ ترویزیت 43 (حصہ: اوّل) مغزلہ سے طلوع اسلام تک

مِن فرمایا ب: فر وَقَالُواْ مَا هِمَ إِلَّا حَيَانُنَا ٱلدُّنْيَا نَمُوتُ وَغَيَّا وَمَا "اور كتم مِن كه بمارى زندگى توبس دنيا كى زندگى ب مُبَلِكُمَ إِلَا ٱلدَّهُرُ وَمَا لَهُم بِذَلِكَ مِنْ عِلْمِرْ إِنْ هُمْ بَم مرت اور جيتے مِن بميں زمانه بى بلاك كرتا ب إِلَّا يَظُبُونَ أَنْ اللَّهُ وَاللَّهُ مِنْكَ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ عَلَيْ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ عَلَيْ مُولُكُ مَنْ مِنْ مَنْ مُولُكُ مُولُكُ مُنْكُمُ فَيْ أَلَكُ مُنْ اللَّهُ عَلَيْ مُولُكُ مَا مَنْ مُولُكُ مُولُكُ مُولُكُ مُنْكُمُ مُنْ مُعْتَ مُولُكُ مُولُكُ مُنْكُ مُنْكُ مُولُكُ مُنْكُ مُنْكُ مُنْكُمُ مُنْكُ مُنْكُ مُولُكُ مُنْكُمُ مُنْكُ مُنْكُ مُنْكُمُ مُنْكُ مُولُكُ مُنْكُمُ مُنْكُ مُولُكُ مُنْكُمُ مُنْكُمُ مُنْكُمُ مُنْكُمُونُ مُنْكُمُ مُنْكُمُ مُنْكُمُ مُنْكُمُ مُنْكُمُ مُنْكُمُ مُنْكُمُ مُنْكُونُ مُنْكُمُ مُنْكُمُ مُنْكُمُ مُنْكُمُ مُنْكُمُ مُنْكُمُ مُنْكُمُ مُنْكُمُ مُنْ لِيَتَعْمُ مُنْ مُنْكُمُ مُنْتُكُمُ مُنْتُ لَقُولُ مُنْتُولُ مُولُكُمُ مُنْتُ مُولُكُمُ مُنْكُمُ مُنْكُمُ مُن

آیت بالا سے واضح ہے کہ اس گروہ کے نظریات محض خلن اور قیاس پر مبنی ہیں جن کے بینچ کوئی تھوس سائنٹیفک بنیاد نہیں۔ اس گروہ کو دہریہ مادہ پرست یا مادِينِ کہتے ہیں۔

و فلاسفراور سائنس دان: ای گردہ میں سے فلاسفروں اور سائنس دانوں کا ایک ایساطبقہ وجود میں آیا جو یہ بات مانے پر مجبور ہو گیا کہ اس وسیع کائنات کے لئے ایک علت العلل کی موجود گی بھی ضرور کی ہے ورنہ کائنات کے ایسے منظم اور مربوط نظام کا قائم ہونا محالات سے بے (اسی علت العلل کو مٰد جب کی زبان میں خدا کہا جاتا ہے) جیسے سر آئزک نیوٹن جو کشش ثقل وقوت جاذبہ (Gravity) اور قوانین حرکت کا موجد تسلیم کیا جاتا ہے نے کائنات کے وسیع مطالعہ کے بعد اپنے خیالات کا اظہار ان الفاظ میں کیا ہے۔

موجد کیم سیاجا ہے کے کا کان کے والی سامہ سے بعد میں یہ موں جو ہوں۔ قوت جاذبہ تو کو اکب کو سورت کی کو اکب کی حرکات حالیہ ممکن نہیں کہ محض قوت جاذبہ کا متیجہ ہوں۔ قوت جاذبہ تو کو اکب کو سورت کی ہو۔ جو باوجود قوتِ جاذبہ کی کشش کے ان کو اپنے مدارات پر قائم رکھ سیکے۔ کو کی سبب طبعی ایسا نہیں بتایا جا ملتا جس نے تمام کو اکب کو کھلی فضا میں جگڑ بند کر دیا ہے کہ وہ سب سورج کے گرد چکر لگانے میں ہیشہ معین مدارات پر اور ایک خاص حیثیت میں بھی حرکت کر یہ میں کبھی تعلق نہ ہو۔ چکر لگانے میں ہیشہ حرکات اور درجات سرعت میں ان کی اور سورج کی در میانی مسافت کو ملح طبعی ایسا نہیں بتایا جا حرکات اور درجات سرعت میں ان کی اور سورج کی در میانی مسافت کو ملح ظر رکھتے ہوتے جو دقیق تناسب اور عمیق تو ازن قائم رکھا گیا ہے۔ کوئی سبب طبعی نہیں جن سے ان منظم و محفوظ نوا میں کو وابستہ کر سکیں۔ تاجور اقرار کرنا پڑتا ہے کہ سیہ سارا نظام کسی ایسے زبردست حکیم و حلیم کے ماتحت ہے جو ان تمام اجرام تاجور جاذب مواد اور ان کی ماہیت سے پورا واقف ہے وہ جانتا ہے کہ کس مادہ کی کسی کو داہت کر سکیں۔ تاجور جاذب معاد روحات مرحل میں ان کی اور سورج کی در میانی مسافت کو ملحوظ نوا میں کو وابستہ کر سکیں۔ تاجور اقرار کرنا پڑتا ہے کہ سیہ سارا نظام کسی ایسے زبردست حکیم و حلیم کے ماتحت ہے جو ان تمام اجرام توت جاذبہ حماد اور ان کی ماہیت سے پورا واقف ہے وہ جانتا ہے کہ کس مادہ کی کسی قدر مقدار سے کتنی تاجا ہیں جانا ہے میں از مقدار سے تم کر کی خالی میں اور میں جار ہے میں اور میں کہ وہ میں کو دار میں تو لگا کے میں۔ تاجا ہو جرکت کے محقف مدارج مقرر کیے ہیں تا کہ ایک دو سرے سے تصادم اور تراخم نہ ہو اور سارا عالم کرا اور حرکت کے محقف مدارج مقرر کیے ہیں تا کہ ایک دو سرے سے تصادم اور تراخم نہ ہو اور سارا عالم کرا

یمی وہ فلاسفروں اور سائنس دانوں کی مجبوری ہے جس نے انہیں ایک علت العلل یا عقل کل تسلیم کرنے پر مجبور کر دیا ہے' اس گردہ کے سرخیل یونانی فلاسفر افلاطون اور ارسطو تسلیم کیے جاتے ہیں۔ ارسطو (۳۲۲ ق م) کے متعلق مشہور ہے کہ اسے کسی یہودی عالم نے اپنا ندہب قبول کرنے کی دعوت دی تھی' تو اس نے کہا کہ میں سوچ کر ہتاؤں گا سوچ بچار کے بعد اس نے اس ندہب کو قبول کرنے سے انکار کر دیا

آئینہ کرویزیت 44 (حصہ:اوّل) معتزلہ سے طلوع اسلام تک کیونکہ وحی اللی خدا کے متعلق جو تصور پیش کرتی ہے اس کے افکار ونظریات اس سے لگا نہیں کھاتے تھے ادر دو سری وجہ غالبا سے بھی ہو تکتی تھی کہ یہ لوگ اپنے آپ کو پیغیروں سے کم مرتبہ کے انسان نہیں سمجھتے' خدا کے متعلق ارسطو کے نظریات بیہ تھے۔ الہیات ارسطو: وہ ایک مجرد تصور ہے ایک حکمل اور جامع تصور۔ یہ کائنات جو خالق کی مظہر ہے نا تکمل اور ناقص ہے اور اس کی حمد ونتاء کے ذوق اور اس کی محبت کے جوش میں اِرتقاء اور ترقی کے منازل طے کر رہی ہے۔ باری تعالیٰ اپنا کوئی مادی وجود شیں رکھتا' بلکہ وہ کائتات کے رنگارنگ مظاہر اور اس کی حرکت کے پیچھے ایک ایسا تصور کار فرما ہے جو قدیم قائم بالذات اور سرا سرنیکی ہے۔ یمی ارسطو کے نزدیک خدا کا نصور ہے۔ 🏵 اس فلسفے کے مطابق چونکہ سوائے خدا کے مجرد تصور کے کوئی شے قدیم نہیں' بلکہ ساری اشیاء حادث ہیں۔ اس لئے خدا کی صفات بھی حادث اور نامکمل ہیں۔ اس کے تصورات کو مختصراً يوں كهاجا سكتاہے: 1 علت العلل یا ذات حق مجرد تصور ہے۔ وہ مستقل قائم بالذات وبر حق اور قدیم ہے۔ 2 وہ جان جمان ہے اور ساری کائنات اس کا مظہر ہے۔ 3 وہ ان سب صفات سے عاری ہے جن کی نسبت انسان کی طرف کی جاتی ہے کیونکہ صفات حادث ہوتی ۲ ہیں اور ذاتِ حق قدیم ہے۔ ات باری نے دنیا کو پیدا کیا۔ اسے حرکت دی اسی بنا پر دہ پوری کائنات اور اس کی حرکت کی بنیادی يعلت ہے۔ ساری کائنات اس کی حمد دیثاء میں منہمک ہو کر اور اس کی محبت سے سرشار ہو کر ترقی کی منازل طے کر رہی ہے لیکن بیہ ارتقاء اسے تبھی بھی باری تعالیٰ کی طرح کامل نہیں بنا سکتا کیونکہ کا نئلت مادی وجود سے نميس موسكتى-" (فدجب وتجديد فدجب: يروفيسر عبدالحميد صديقى ص ١٢/٢) وہ کہتا ہے متھاس کا تصور ہم اس بنا پر کرتے ہیں کہ دنیا میں میٹھی چزیں موجود ہیں اور سرخی اور سفیدی کا بھی اسی وجہ سے شعور رکھتے ہیں کہ دنیا میں بہت سی چیزیں رنگ کی اعتبار سے سرخ اور سفید ہمارے در میان

موجود ہیں۔ بیہ حقیقت اپنی جگہ مسلم ہے کہ سرخی کا تصور کسی شے کے بغیر ممکن نہیں لیکن اس سے بیہ لازم نہیں آتا کہ سرخی کے تصور کے ساتھ کسی ایک معین شے یا چند مخصوص اشیاء کا تصور کسی ایسی چیز کے ساتھ ہی کیا جا سکتا ہے جو سرخ ہو۔ اس سے بیہ حقیقت منکشف ہو جاتی ہے کہ اصل حقیقت سرخی ہے اور سی مستقل اور پائیدار ہے اس کا تصور بنیادی اہمیت کا حامل ہے۔ باتی رہے پیکر محسوس جن میں یہ جلوہ کر ہوتی ہے یہ سب اعتباری چیزیں ہیں۔

تنیز برویزیت گویا ارسطو اور اس طرح کنی دو سرے حکمائے فرنگ کے نزدیک خالق کی حیثیت محض ایک گھڑی ساز کی سی ہے۔ جس نے گھڑی بناکر اس میں ایک دفعہ چاپی بھردی ہے اور اب یہ گھڑی خود ہی چل رہی ہے۔

اور نہ اقرار 'ای لئے انہیں نہ کورہ دو گر دہوں میں ہے ایک تیسرا گردہ پیدا ہوا جو نہ تو خدا کا انکار کرتا ہے اور نہ اقرار 'ای لئے انہیں ''لا ادری'' یعنی 'کوئی رائے نہ قائم کرنے والا'' کہا جاتا ہے۔ یہ لوگ بھی عقل کی تنگی داماں سے خوب واقف ہوتے ہیں۔ لہذا جہاں کوئی بات ان کی سمجھ سے بالا تر ہوتی ہے تو اسے قوانین فطرت یا محض فطرت (Nature) سے مندوب کر دیتے ہیں اور نیچر ان کی مراد کا نتات میں دہ قوانین فورت یا محض فطرت (Nature) سے مندوب کر دیتے ہیں اور نیچر اور کا نگا تر ہوتی ہے تو اسے قوانین فطرت یا محض فطرت (Nature) سے مندوب کر دیتے ہیں اور نیچر ان کی مراد کا نتات میں دہ قوانین دو ای کا نہ محض فطرت (Nature) سے مندوب کر دیتے ہیں اور نیچر سے ان کی مراد کا نتات میں دہ قوانین دو ای محض فطرت (Nature) سے مندوب کر دیتے ہیں اور نیچر میں ان کی مراد کا نتات میں دہ جاری دساری قوانین ہیں۔ جن تک انسانی علم کی بالعوم رسائی ہو چکی ہو یا مشاہدہ میں آ کی ہوں۔ یا جن گئی دہاں کی مراد کا نتات میں دہ جاری دستاری قوانین ہیں۔ جن تک انسانی علم کی بالعوم رسائی ہو چکی ہو یا مشاہدہ میں آ کی ہوں۔ یا جن گئی بند سے قوانین ہیں۔ جن تک انسانی علم کی بالعوم رسائی ہو چکی ہو یا مشاہدہ میں آ کہ ہوں۔ یا جن جاری دساری قوانین ہیں۔ جن تک انسانی علم کی بالعوم رسائی ہو چکی ہو یا مشاہدہ میں آ کی ہوں۔ یا جن کی باری دساری دو تین ہیں۔ جن تک انسانی علم کی بالعوم رسائی ہو چکی ہو یا مشاہدہ میں آ کی ہوں۔ یا جن کی باری دستان کی تعدی کی تعدی ہوں۔ کوئی میں کرتے ہیں کرتے ہی کوئی ہوں کا قرار کرنا پڑتا ہے لہذا یہ لوگ اس سلسلہ میں کوئی رائے قائم نہیں کرتے۔

### وحی الہی اور بنیادی سوالات کا حل

تصریحات بالا سے واضح ہے کہ ارسطو کا نظریہ بھی زندگی کے جملہ مسائل کا حل پیش نہیں کرتا۔ وہ مابعد الطبیعات یا مرنے کے بعد کی زندگی کا ایک دھندلا سا عکس پیش کرتا ہے وہ یہ بھی وضاحت نہیں کرتا کہ انسان کی زندگی کا کچھ مقصد بھی ہے یا نہیں اور اگر ہے تو وہ کیا ہے؟ وہ محض ''الہیات '' سے متعلق ایک مخصوص نقطہ نظر پیش کرتا ہے لندا بنی نوع انسان کا ایک کثیر طبقہ ایسا بھی رہا ہے جو اس باری تعالیٰ کی ہدایات یا وحی خداوندی پر ایمان لایا۔ یہ وحی خداوندی جو دنیا کے تقریباً تمام مقامات پر مخلف ادوار میں انہیاء پر خدا کی طرف سے نازل ہوتی رہی' انسانی زندگی کے جملہ مسائل کا ایک ہی حل پیش کرتی ہے اور دہ یہ ہے کہ:

① اس کائنات کا خالق ذات باری یا اللہ تعالیٰ ہے۔ وہی ایک ذات ہے جو قدیم اور ازلی واہدی ہے وہ اپنی علم و حکمت سے اس کائنات کو عدم سے وجود میں لایا۔ انسان کو بھی اسی نے پیدا کیا ہے اور کائنات اور اس کی تمام اشیاء حادث اور فنا ہونے والی ہیں۔

② کائلت کی جملہ اشیاء اس باری تعالیٰ کی مخلوق اور اس کے بنائے ہوئے قوانین کے تحت سرگرم عمل ہیں۔ انسان خود بھی اپنی طبعی زندگی کے لحاظ سے ان قوانین کا پابند اور ان کے آگے مجبور محض ہے لیکن اسے خیر و شرکی تمیز اور قوت ارادہ وافقتیار بھی کسی حد تک عطاکی گئی ہے انسان کی زندگی کا مقصد یہ ہے کہ وہ ان افقتیاری امور میں بھی اپنی مرضی کو دو سری اشیائے کا نتات کی طرح اللہ تعالیٰ کی منشاء و مرضی کے مطابق بنا دے۔ اسی چیز کا نام عبادت ہے۔ کا نتات کی تمام اشیاء اللہ تعالیٰ کی عبادت میں سرگرم عمل ہیں۔ اور اللہ تعالیٰ ہی انسان سمیت تمام اشیائے کا نتات کا معبود ہے۔

آئینہ کرویزیت 46 (حصہ:اوّل) معتزلہ سے طلوع اسلام تک

( ) چراگر انسان خدا کی ہدایات پر عمل پیرا ہو گاتو اے ان ے ان اعمال خیر کا اچھا بدلہ یا جزاء ملے گی اور آگر نافرمانی کرے گاتو اے یوں ہی نہیں چھوڑ دیا جائے گا۔ بلکہ ان کو ان ''اعمال شر'' کی سزا ضرور ملے گی۔ یہ جزاء دسزا کا قانون ند جب کی اصطلاح میں دین کہلا تا ہے۔ جزا وسزا کا قانون ای دنیا میں بھی لاگو ہو سکتا ہے تاہم میہ ضروری نہیں مرنے کے بعد انسان کو یقینا دو سری زندگی ملے گی۔ جہاں اس سے اس کے سکتا ہے تاہم میں دین کہلا تا ہے۔ جزاء دسزا کا قانون ای دنیا میں بھی لاگو ہو گا۔ یہ جزاء دسزا کا قانون ند جب کی اصطلاح میں دین کہلا تا ہے۔ جزا وسزا کا قانون ای دنیا میں بھی لاگو ہو سکتا ہے تاہم یہ ضروری نہیں مرنے کے بعد انسان کو یقینا دو سری زندگی ملے گی۔ جمال اس سے اس کے سکتا ہے تاہم یہ ضروری نہیں مرنے کے بعد انسان کو یقینا دو سری زندگی ملے گی۔ جمال اس سے اس کے سکتا ہو تائی ندگی میں بھی اور کی سرتا ہو تا تا ہے۔ جزاء دسری زندگی ملے گا۔ جاتا ہو تا کا تا ہو تا تا ہوں ہو تا کا تا ہو ہو تا تا ہو تا تا ہو تا تا ہو تا تا ہو تا تا ہو تا ہو تا ہو تا ہو تا تا ہو تا تا تا ہو تا ہ پر باتا ہو تا تا ہو تا تا ہو تا ہو تا ہو تا ہو تا تا ہو تا ہو تا ت

یہ ہے انسانی زندگی کے مسائل کا حل اور ہدایات خداوندی یا وحی اللی کا خلاصہ جو تمام انبیاء کو ایک جیسی عطا ہوتی رہی ہے۔

ہندومت اور عقل پر ستی

انبیاء کرام جن پر میہ ہدایات خداوندی نازل ہو تمیں وہ کوئی مافوق البشر ہستی نہیں ' بلکہ انسان ہی ہوتے ہیں للذا سب سے پہلے وہ خود ان تعلیمات پر عمل پیرا ہو کر عملی نمونہ بھی لوگوں کے سامنے پیش کرتے رہے لیکن مابعد کے اددار میں ان تعلیمات پر پچھ تو اصحاب دانش کے فلسفہ کے سائے لہراتے رہے اور تبھی ان ہدایات پر انسان کی باطنی قوتوں اور کشف وجدان کا رنگ غالب آیا تواس طرح لاتعداد فرقے پیدا ہوتے رہے۔

ہندو مت پر عقل اور فلسفہ کا رنگ غالب آیا تو ان اصحاب دانش کے عقل وقعم میں بیہ بات نہ آسکی کہ وجود باری تعالیٰ عدم سے کا تنات کو کیو تکر وجود میں لا سکتا ہے اور نہ ہی وہ بیہ بات تصور میں لا سکتے تھے کہ بے جان مادہ میں زندگی اور حرکت کے آثار پیدا ہو سکتے ہیں۔ للذا انہوں نے کہا کہ خدا روح اور مادہ تین چزیں ازلی ابدی ہیں۔ اب دیکھتے کہ روح کو ازلی ابدی تسلیم کر لینے کی بنا پر ان میں مندرجہ ذمل بنیادی عقائد ونظریات رواج پا گئے:

۵ تمام ذی حیات یا جاندار اشیاء انسان کے ہم رتبہ ہیں۔ انسان کو کوئی جن نہیں کہ کسی موذی جانور کو

### آئینہ پَرویزیت 47 (حسہ:اوّل) مغزلہ سے طلوع اسلام تک

گزند بنچائے یا اسے مارب یا اپنے ذاتی انتفاع کی خاطر کمی جانور کو ذنح کر کے اس کا گوشت استعال میں الائے۔ وحی اللی تو دحدت انسانی کا تصور پیش کرتی ہے لیکن انہوں نے اس کے بالمقابل "وحدت حیات "کا تصور پیش کیا جے ان کی اصطلاح میں "اہنما"کا نام دیا جاتا ہے۔ چرانی کی بات ہے کہ ان کے فلاسفر"اہنما" کی رو سے تو کمی موذی جانور کو تطیف دیتا تو مماپاپ یا گناہ کمیرہ سمجھتے تھے لیکن جب معاشرتی مسائل کی طرف توجہ مبذول کی تو بنی نوع انسان کو چار مختلف ذاتوں میں تقیم کر کے "وحدت انسان" کے تصور کو بھی پارہ پارہ کر دیا۔ وحی اللی کمی سکھاتی ہے کہ تمام بنی نوع آدم کی اولاد ہیں۔ لنذا سب معاشرتی لحاظ سے چیزوں سے ہدایات خداوندی کے تحت انتفاع کر سکتا ہے کی نوع آدم کی اولاد ہیں۔ لنذا سب معاشرتی لحاظ سے موذی جانوروں کو تکلیف پنچانے کو مما پاپ سمجھتا ہے ایک نیو کر آدم کی اولاد ہیں۔ لنڈا سب معاشرتی لحاظ سے چیزوں سے ہدایات خداوندی کے تحت انتفاع کر سکتا ہے لیکن سیہ خدہب جب افراط کی طرف جاتا ہے تو موذی جانوروں کو تکلیف پنچانے کو مما پاپ سمجھتا ہے اور جب تفریط کی طرف رخ موڈت ہے کہ ان ان

(2) روح کی ازلیت وابدیت نے بی مسلہ تنائع کو جنم دیا جسے ان کی زبان میں ''آواگون کا چکر'' کہا جا کا جب لیے لیے لیے ایک زبان میں ''آواگون کا چکر'' کہا جا کا جو نی نیک اعمال سے انسانی روح مرنے کے بعد کسی بہتر پیکر محسوس میں داخل ہوتی ہے اور برے اعمال کرنے سے کسی کہتر مخلوق میں داخل ہو کر سزا پاتی ہے مثلاً کسی برے انسانی کی روح مرنے کے بعد کسی گر محسوس میں داخل ہوتی ہے اور برے اعمال کرنے سے کسی کہتر مخلوق میں داخل ہو کر سزا پاتی ہے مثلاً کسی برے انسان کی روح مرنے کے بعد کسی گر محسوس میں داخل ہوتی ہے اور برے اعمال کرنے سے کسی کہتر مخلوق میں داخل ہو کر سزا پاتی ہے مثلاً کسی برے انسان کی روح مرنے کے بعد کسی گر محسوب کی کہتر محسوب کی روح مرنے کے بعد کسی گر ہے یا کہ سے ایک کہتر محسوبی میں داخل ہو کر اپنے سابقہ گناہوں کا بدلہ بھلتے گی اور کسی نیک آدمی کی روح اپنے سے زیادہ بہتر پیدا ہونے والے انسان کے جسم میں داخل ہو کر اچنا ہوں کا بدلہ بھلتے گی اور کسی نیک آدمی کی روح اپنے سے زیادہ بہتر پیدا ہونے والے انسان کے جسم میں داخل ہو کر اچنا ہوں کا بدلہ بھلتے گی اور کسی نیک آدمی کی روح اپنے سے زیادہ بھلتے گا اور کسی نیک آدمی کی روح اپنے سے زیادہ بھلتے گی اور بی میں داخل ہو کر اپنے سے زیادہ بھلتے گی اور ہوں کی داخل ہو کر اپنے سابقہ گناہوں کا بدلہ بھلتے گی اور کسی نیک آدمی کی دوح اپنے سے زیادہ بھر پر اور کی ایک کر میں داخل ہو کر اچھا بدلہ پائے گی اور ہی سلسلہ تا ابر جاری رہے گا۔ جزا وسزا کا یک قانون مکافات آواگون نے چکر سے تعبیر کیا جاتا ہے۔

الالى روح كى ترقى كے ان كے ہاں تين درجات ہيں۔ آتما يعنى وہ روح جو عام جانداروں ميں پائى جاتى ہے۔ جب بير روح كى ترقى كے ان كے ہاں تين درجات ہيں۔ آتما يعنى بررگ روح كے جسم ميں داخل ہو۔ جب بير روح نيك اعمال كى وجہ سے ترقى كرتى ہے تو تسى مهما آتما يعنى بزرگ روح كے جسم ميں داخل ہوتى ہوتى ہوتى ہوں ہيں۔ پھر جب بير روح كے جسم ميں داخل ہوتى ہوتى ہوتى ہوتى كہ ان كے ہاں مماتما بدھ اور مماتما گاند ھى دغيرہ ہيں۔ پھر جب بير روح كے جسم ميں داخل ہوتى ہوتى ہوتى مهما آتما يعنى بزرگ روح كے جسم ميں داخل ہوتى ہوتى ہوتى كى ماتما بدھ اور مماتما گاند ھى دغيرہ ہيں۔ پھر جب بير روح كے جسم ميں داخل ہوتى ہوتى ہوتى كہ ان كے ہاں مماتما بدھ اور مماتما گاند ھى دغيرہ ہيں۔ پھر جب بير روح خيك اعمال كے در ليے مزيد ترقى كرتى ہے تو پھر بير ماتما بدھ اور مماتما گاند ھى دغيرہ ہيں۔ پھر جب بير روح خيك اعمال كے ذريع مزيد ترقى كرتى ہوتى كہ ان كے ہاں مماتما بدھ اور مماتما گاند ھى دغيرہ ہيں۔ پھر جب بير روح كے جسم ميں داخل در ليے مزيد ترقى كرتى ہے تو پھر بير ماتما بدھ اور مماتما گاند ھى دغيرہ ہيں۔ پھر جب بير روح خيك اعمال كے دريع مزيد ترقى كرتى ہے تو پھر بير ماتما (من جب جب دوح يو ماتما) گاند ھى دول ہيں۔ پھر جب بير روح خيك اعمال كے در ليے مزيد ترقى كرتى ہوتى ہوں اين كے بير ماتما (من جب جب دوح) دول يو ذات خداد ندى) ميں جا كر مل جاتى ہوتى ہوكى ہوتى ہوتى ہماتى كرى دوحانى ترقى كى آخرى منزل ہے۔

مذہب میں بگاڑ کی صورتیں

روح کی ترقی اور نیک اعمال سے ان کا مقصد سے ہوتا ہے کہ مادی جسم اور اس کے نقاضوں سے حتی الامکان پیچچا چھڑایا جائے جس قدر مادی جسم کو مصلحل اور کمزور بنایا جائے گا۔ اس قدر روح کی ترقی ہوگی۔ لہٰذا اس روحانی ترقی کے حصول کے لئے ان کے ایک مخصوص گروہ نے جسم کو مختلف قشم کی اذیبتیں دے کر اور اس کے طبعی نقاضوں کو فنا کر کے نیز معاشرتی تعلقات سے منہ موڑ کر گوشہ نشینی کی راہبانہ زندگی

المندر بَدوينة ب 18 (حصد: الآل) معتزله سے طلوع اسلام تک

افتیار کرلی۔ اس طرز زندگی کا بنیادی عقیدہ تو خالص فلسفیانہ ہے ادر عملی طور پر مختلف ریافتوں کے ذریعے انسان کی باطنی قوتوں کو بیدار کر کے بیر راہ طے کی جاتی ہے اس طریق زندگی کو دین طریقت بھی کہتے ہیں جو بالعوم تمام ندا ہب مثلاً یہودیوں' عیسائیوں اور مسلمانوں میں بھی پایا جاتا ہے اور ہندو مت کا ایک خاص کروہ بدھ مت تو زندگی کا مقصد ہی سمی راہبانہ زندگی قرار دیتا ہے۔ <sup>(()</sup> کویا اب تین چیزیں سامنے آگئیں وحی' عقل اور کشف یا وجدان۔ تاریخ کے مطالعہ سے معلوم ہوتا ہے کہ مذہب میں جب بھی بگاڑ ہوا ہے تو وہ وحی اللی میں تشکیک اور اس کے مقالمہ میں عقل یا وجدان

کے استعال میں افراط ادر تفریط سے ہوا ہے۔ کشف ووجدان نے جب وحی اللی میں بے جا تنقید ومداخلت کی تو ایک الگ طریقت کی بنیاد ڈالی' پھر اس میں مزید کنی فرقے پیدا ہو گئے۔ سردست ہم صرف سے دیکھنا چاہتے ہیں کہ عقل نے وحی اللی کے مقابلہ میں افراط و تفریط سے کام لے کر کیا پھھ گل کھلاتے ہیں۔

### عقل پر ستی کابگاڑ

پر انہی مذہبی فرقوں سے ایک ایسا فرقہ پیدا ہوا جس پر وجدان کے بجائے عقل پر ستی کا رنگ غالب آ میا نو جس طرح روحانیین زبانی طور پر وحی کی اتباع ہی کی تلقین کرتے رہتے ہیں لیکن وحی کے معانی ہی برل کر انہیں "باطنی معانی" کا جامہ پہنا دیتے ہیں۔ اسی طرح عقل پر ست زبانی طور پر وحی اللی کی برتری کے قائل ہوتے ہیں لیکن عملاً ہر دور کے غالب رجمانات اور مخصوص نظریات کے پیچھے لگ جاتے ہیں اور وحی اللی کی تاویل و تحریف کر کے ان نظریات وافکار کو المامی ترایوں سے خابت کرنے لگ جاتے ہیں۔ یہی وہ فرقہ ہے جس سے ہم آپ کو روشناس کرانا چاہتے ہیں اور سے بتانا چاہتے ہیں کہ اسلام میں عقل پر ستی کا آغاز کب ہوا' اور س راستہ سے بیہ م تک پنچا ہے اور کون کو نے غیر اسلامی یا مجمی تصورات اس فرقہ نے اسلام میں داخل کرنے کی کو شش کی ہے۔

۱۰ اس دین طریقت کی تفصیل الگ کتاب "شریعت و طریقت" میں چیش کی جا رہی ہے۔

3 8 8

www.wkrf.net (Tahafuz-e-Hadees Foundation) آمَيْدَ يَرويزيت 49 (حصر: اوّل) معتزل ب طلوع اسلام تك ( **باب** : دوم عجمى تصورات كايهلا دّور

فرقه جهمیه

اسلام کپلی صدی ہجری کے اوا خر تک مجمی تصورات سے محفوظ ومامون رہا۔ دو سری صدی کے آغلا میں ہشام بن عبد الملک (۱۰۵ تا ۱۳۵۵ھ) کے زمانہ میں ایک شخص جہم بن صفوان طاہر ہوا جو ارسطو کے نظریہ زات باری سے متاثر تھا اور برعم خویش اللہ تعالیٰ کی مکمل تزیمہ بیان کرتا تھا۔ وہ بھی خدا کے متعلق تجریدی تصورات کا قائل تھا اور خدا تعالیٰ کی ان صفات کی نفی کرتا تھا جو قرآن وسنت میں دارد ہیں۔ اس نے تزیمہ اللی میں اس قدر مبالغہ اور غلو سے کام لیا کہ بقول امام ابو حفیفہ اللہ کو لاشتے اور معدوم <sup>(1)</sup> بنا دیا۔ وہ خدا کے لئے جہت یا سمت متعین کرنے کو شرک قرار دیتا تھا وہ خدا کی طرف ہو چرہ 'پندل' جن کاذکر قرآن کریم میں موجود ہے' کی نسبت کرنے کو جمی ناجائز قرار دیتا تھا۔ وہ اس آیت (ای حفیف کر قرآن کریم میں موجود ہے' کی نسبت کرنے کو بھی ناجائز قرار دیتا تھا۔ وہ اس آیت: (ای حفیف کو آن کریم میں موجود ہے' کی نسبت کرنے کو جمی ناجائز قرار دیتا تھا۔ وہ اس آیت: (ای حفیف کو آن کریم میں موجود ہے' کی نسبت کرنے کو بھی ناجائز قرار دیتا تھا۔ وہ اس آیت (ای حفیف کو آل آیت توی علی آلفتریں) (الا عراف / ٤٢)

میں لفظ استوئی کا ترجمہ استوئی سے کر کے برعم خویش اللہ تعالیٰ کی تنزیمہ بیان کرتا تھا۔ امام ابن تیم نے اپنے قصیدہ نونیہ کے درج ذیل شعر میں اسی چیز کی وضاحت فرمائی ہے: نُوْنُ الْمَيَهُوْدِ وَلاَمُ جَهْدِيٍّ هُمَا نُوْنُ الْمَيَهُوْدِ وَلاَمُ جَهْدِيٍّ هُمَا وحی نے زائد ہیں۔ "

بخاری کتاب التوحید حاشیہ از وحید الزمان۔ جب یہودیوں نے حِطة کی بجائے حنطة ''کندم یا معاشی فرادانی کا مطالبہ'' کہہ کے وہ بات کہہ دی جس کی طرف ان کی عقل نے رہنمائی کی۔

# آئینہ بَرویزیت 50 (حصہ: اوّل) معتزلہ سے طلوع اسلام تک

اب سوال یہ ہے کہ جب خود اللہ تعالی نے اپنے لئے عرش پر قرار پکڑنے یا اپنے ہاتھوں' چرہ' بندل وغیرہ کا ذکر غیر مہم الفاظ میں قرآن کریم میں فرمایا ہے تو اس کی تنزیمہ خود اس سے زیادہ بمتر اور کون کر سکتا ہے؟ رہی یہ بات کہ اس کا عرش کیما ہے؟ یا وہ خود کیما ہے اور کس طرح اس نے عرش پر قرار پکڑا ہے یا اس کا چرہ اور ہاتھ کیسے ہیں۔ تو ہم یہ جاننے کے ملطف نہیں ہیں کیونکہ اس نے خود ہی فرما دیا ہے: ﴿ لَا تَصْنُو بُوْا لِلَهِ الْاَمْفَالَ ﴾ نیز فرمایا: ﴿ لَنِنَسَ تَحْمِفْلِهِ شَنْ کَ تَوْ بس ایک مسلمان کا ایمان سے ہونا چاہت کہ جو کچھ قرآن میں مذکور ہے اس کو جوں کا توں تسلیم کرے۔ اسے عقل اور فلسفہ کی سان پر چڑھا کر اس ک دور ازکار تاویلات و تحریفات پیش کرنا مسلمان کا شیوہ نہیں اور نہ ہی قرآن ایس فلسفانہ موشکافیوں کا متحمل ہو سکتا ہے کیونکہ جن لوگوں پر یہ قرآن نازل ہوا تھا وہ اُتی اور فلسفیانہ موشکافیوں کا متحمل ہو سکتا ہے کیونکہ جن لوگوں پر یہ قرآن نازل ہوا تھا وہ اُتی اور فلسفیانہ موشکافیوں کا متحمل دور ازکار تاویلات اور کاری کی نیز فرمان کا شیوہ نہیں اور نہ ہی قرآن ایس فلسفیانہ موشکافیوں کا متحمل ہو سکتا ہے کیونکہ جن لوگوں پر یہ قرآن نازل ہوا تھا وہ اُتی اور فلسفیانہ موشکافیوں سے قطعاً نابلد سے پھر یہ قرآن ایس در اور اور ای خوبی سے خوبی میں از اہلکہ عربی میں میں نازل ہوا ہے۔ ایس تھی اور آسان

ار سطو کی تعلیمات کی تائید میں جہم بن صفوان کے لئے یہ تصور بھی ناممکن تھا کہ اللہ تعالی کسی سے خوش یا کسی پر ناراض ہو سکتا ہے اور جو آیات مثلاً: ﴿ رَضِبَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَصُوْا عَنْهُ ﴾ یا ﴿ غَضِبَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ ﴾ وَخَش یا کسی پر ناراض ہو سکتا ہے اور جو آیات مثلاً: ﴿ رَضِبَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَصُوْا عَنْهُ ﴾ یا ﴿ غَضِبَ اللَّهُ عَلَيهِمْ ﴾ وغیرہ قرآن پاک میں وارد ہیں ان سب کی دوراز کار تاویلات پیش کر کے خدا تعالیٰ کی صفات سے "تر میہ ''کرت تھا۔ پر تاراض ہو سکتا ہے اور جو آیات مثلاً: ﴿ رَضِبَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَصُوْا عَنْهُ ﴾ یا ﴿ غَضِبَ اللَّهُ عَلَيهِمْ ﴾ وغیرہ قرآن پاک میں وارد ہیں ان سب کی دوراز کار تاویلات پیش کر کے خدا تعالیٰ کی صفات سے "تر زمیم" کر تا تھا۔ پھر جو لوگ اس کے ہم خیال پیدا ہوتے اور اس کے نام کی نسبت سے "جہمید" کہ کہ کار کے نام کی نسبت سے "در تر معال کہ کس خور اور اس کے من خال پر این میں اور میں ای کے معات کہ کہ کہ خور کار تاویلات پیش کر کے خدا تعالیٰ کی صفات کے الکہ کر تا تھا۔ پھر جو لوگ اس کے ہم خیال پیدا ہوتے اور اس کے نام کی نسبت سے "جہمید" کہ اور خال کی معام کہ کہ معال کیں اور خور اور کار تا خال کی معام کہ محکم کر کہ خور کر خال کہ معات کہ خور ہوں کر کر خال کہ خور کر کہ خور کر کہ خور کر کر خور کر کے خور کر کہ خور کر خور کر کہ خور کر کہ خور کر کہ خور کر کہ خور کر کے خدا نہ کہ کہ خور کر کر کر خور کر کر کر خور کر کہ خور کر کہ خور کر کہ خور کر کر کر خور کر کہ خور کر کر خور کر کر کر خور کر کر خور کر کر کر خور کر کہ خور کر کر کر خور کر کر خور کر خور کر خور کر کر خور کر کر خور کر خور کر کر خور کر خور کر خور کر خور کر خور کر کر خور کر کر خور کر خور کر خور خور کر خور خور کر خور کر خور کر خور کر خور خور خور کر خور کر خور کر خور کر خور کر خور کر خور خور خور کر خور کر خور خور کر خور کر خور خور خور خور کر خور کر خ

علاوہ ازیں مسئلہ تقدیر میں بیہ لوگ انسان کو مجبور محض سمجھتے تھے۔ وہ انسان کے ارادہ کو من جانب اللہ تصور کرتے تھے۔ ان کی دلیل بیہ تھی کہ انسان خود مخلوق خدا ہے۔ لندا مخلوق کے ارادہ کا مخلوق ہونا لازم آتا ہے۔ اس طرح انسان کے افعال کا خالق بھی خدا ہے۔ انسان کی طرف افعال کی نسبت محض مجازی ہت آتا ہے۔ اس طرح انسان کے افعال کا خالق بھی خدا ہے۔ انسان کی طرف افعال کی نسبت محض مجازی ہے۔ رہا جزا اور سزا کا مسئلہ تو جس طرح افعال کا خالق بھی خدا ہے۔ انسان کی طرف افعال کی نسبت محض مجازی ہے۔ رہا جزا اور سزا کا مسئلہ تو جس طرح افعال کا خالق بھی خدا ہے۔ انسان کی طرف افعال کی نسبت محض مجازی ہے۔ رہا جزا اور سزا کا مسئلہ تو جس طرح افعال کا خالق بھی خدا ہے۔ انسان کی طرف افعال کی نسبت محض مجازی ہے۔ رہا جزا اور سزا کا مسئلہ تو جس طرح افعال کرتا ہے۔ اس طرح جزری کی بنا پر است ایجھے اور سرا کا مسئلہ تو جس طرح افعال کرتا ہے۔ اس طرح جزری کی بنا پر اس جات کی جان ہے۔ حض جان ہو جس طرح جن ہو جات ہو جات ہو جات محض محض مجازی ہو جات ہو جات ہو جس طرح افعال کرتا ہے۔ اس طرح جزری کی بنا پر اس جات کی جات محض جات ہو جات ہو جس طرح افعال کرتا ہے۔ اس طرح جزری کی بنا پر اسے جزا اور سزا بھی جری ہو جات ہو جس طرح جات ہو ج

# © معتزلين (RATIONALISTS)

ای زمانہ میں ایک اور محتص واصل بن عطاء (۸۰-۱۳۱۱ھ) کا ظہور ہوا۔ مشہور یہ ہے کہ واصل بن عطاء حضرت حسن بصری میٹھ (م ۱۱۰ھ) کے درس میں بیٹھا ہوا تھا' اس کا حضرت حسن بصری میٹھ سے یہ اختلاف ہوا کہ آیا گناہ کبیرہ کا مرتکب مومن ہی رہتا ہے (جیسے مرجیہ کا خیال تھا) یا کافر ہو جاتا ہے۔ (جیسا کہ

🚯 مسئله جبرو قدر ص ۵۸ از مولانا مودودی رطیته

آئینہ بَرویزیت ٢ 51 (حصہ: اوّل) معتزلہ سے طلوع اسلام تک

خوارج کہتے تھے) حضرت حسن رطبتھ بھری کا بیہ خیال تھا کہ وہ منافق ہو تا ہے۔ واصل بن عطانے اس مسلم میں ان سے اختلاف کیا اور اپنے ہمنو ا ساتھیوں کو لے کر آپ کے حلقہ درس سے اٹھ کر متجد کے کسی دو مرے کونے میں الگ جا بیٹھا تو حسن بھری ملٹھ نے کہا کہ اِعْتَوَلَ عَنَّا یعنی وہ ہم سے کنارہ کر گیا ہے۔ لیکن بات صرف اتی شیں بلکہ حقیقت بیہ ہے کہ واصل بن عطاء (۸۰ تا ۱۳۱۱ھ) ایک کمتب فکر کا بانی بن کر سامنے آیا جو بعد میں اعتزال کے نام سے مشہور ہوا۔ ذات باری تعالیٰ کے متعلق اس کے عطائد جہم بن صفوان سے ملتے جلتے تھے۔ یونانی فکر کا رنگ اس پر بھی غالب تھا۔ اس کے متعلق اس کے عطائد جہم کہلائے۔ ساہی کھانلے سے تحک ان لوگوں کے بعض علقائد اہلسنت والجماعت سے مختلف تھے لیکن بی بات ہمارے موضوع سے خارج ہے۔

جب ہارون الرشید (۲۷۱۔ ۲۵ ای ) کے عمد میں یونانی فلفہ کے تراجم عربی زبان میں شائع ہوئے تو سے خیلات عام مسلمانوں تک پنچ تو اس کے بتیجہ میں مسلمانوں میں دو قشم کے گروہ پیدا ہو گئے۔ ایک گروہ وہ تھاجس نے قرآن وسنت کے مقابلہ میں ارسطو کے نظریات الہیہ کو کلیٹا رد کر دیا۔ دو سرا گروہ ان ذہین فطین لوگوں کا تھا، جس نے محض اس بات پر ہی اکتفا نہ کیا کہ یونانی فلفہ کو رد کر دیا جائے ' بلکہ انہوں نے عام مسلمانوں کو اس یونانی فلسفہ کے اثر ات سے محفوظ رکھنے کی خاطر فلسفہ کا جواب عقلی دلا کل سے پیش کیا اور علم کلام کی طرح ڈالی ایسے لوگوں میں امام احمد بن حنبل دیکھی (م ۲۴ می) امام بخاری دیکھی (م ۴۵ میں) امام غزالی امام ابن تیمید دیکھی اور امام ابن قیم میڈھی وغیرہ کے نام سرفہرست ہیں متاخرین میں شاہ دلی اللہ صاحب نے ایک ہی خدمات سرانجام دیں۔

ادر تیسرا گردہ ایسا پیدا ہوا جس نے یونانی افکار ونظریات سے مرعوب ہو کر اس کے سامنے گھٹنے نمیک دیئے ادر ان کو من وعن قبول کر لیا۔ اس گردہ کی تخم ریزی تو پہلے داصل بن عطا کر ہی چکے تھے۔ یونانی افکار ونظریات سے تقویت پا کر ایک منظم فرقہ کی حیثیت سے سامنے آئے۔ ان کے مخالفین تو انہیں معترلین کے نام سے پکارتے تھے لیکن ہیہ لوگ خود کو ''اہل العدل والتوحید'' کہتے تھے۔ گویا یہ لقب ان کے ہردد گونہ نظریات کا جن سے وہ عام مسلمانوں سے اختلاف رکھتے تھے' تر جمان تھا۔

معتزلہ کے عقائد ونظریات

I مسئله تقديريا جرو قدر

"اہل عدل" کے لفظ سے وہ اپنے مخصوص عقیدہ قدر کی وضاحت کرتے تھے۔ وہ کہتے تھے کہ انسان اپنے اعمال وافعال میں خود مختار ہے۔ باری تعالی بس ان افعال کا خاموش تماشائی ہے۔ اس کی بلند ذات انسان کے معاملات میں دخیل ہونا پند نہیں کرتی۔ انسان جس طرح اس طبعی دنیا میں قوانین طبعی کا پابند

ج۔ اگر وہ آگ میں ہاتھ ڈالتا ہے تو ہاتھ کا جلنا ناگزیر ہے۔ بعینہ ای طرح اسے اپنے برے اعمال کا عذاب ہے۔ اگر وہ آگ میں ہاتھ ڈالتا ہے تو ہاتھ کا جلنا ناگزیر ہے۔ بعینہ ای طرح اسے اپنے برے اعمال کا عذاب یا نتیجہ بھگتنا پڑتا ہے۔ اگر انسانی اعمال میں اللہ کو دخیل مان لیا جائے تو قیامت کے دن اللہ تعالیٰ کی طرف سے انسان کا محاسبہ بے معنی ہو کر رہ جاتا ہے۔ <sup>(1)</sup> اس طرح اگر انسانی اعمال کو اللہ تعالیٰ کے ارادہ ومنشاء کے تائع قرار دیا جائے تو پھر انسانوں کو عذاب دینا معاذ اللہ ظلم کا ارتکاب ہے۔ جس سے وہ ذات پاک ہے۔ الہذا اللہ تعالیٰ کے عدل کا تقاضا ہی ہے کہ انسان اپنے افعال واعمال میں پوری طرح خود مختار رہے۔ وہ اپن اس دعوی کے ثبوت میں دو سری دلیل سے پیش کرتے تھے کہ اگر انسانی اعمال اللہ کی مرضی کے تائی ہوں اور انسان مجبور محض ہو تو پھراسے انبیاء کو تیصیخ کی کیا ضرورت تھی؟

<u>تقدیر کی بحث</u>: یہ مسلہ بہت پرانا ہے اس پر کٹی طرح سے بحث ہو چکی ہے اس مسلہ نے اس دور میں انا طول تحینچا کہ دو الگ الگ فرقے'''قدر یہ'' اور ''جریہ''' معرض وجود میں آگئے۔ دونوں اپنے اپنے دلا کل دیتے تھے۔ مگر کوئی دو سرے کو اپنا ہمنوا نہ بنا سکا۔ حالا نکہ یہ مسلہ اتنا مشکل اور ثیر شھا نہ تھا جتنا کہ اسے بنا دیا گیا۔ حقیقت یہ ہے کہ یہ مسلہ عقلی دلا کل اور علت و معلول کی کڑیاں ملانے سے حل ہونے والا نہیں اس کے لئے صرف اپنے دل کو شولنے کی ضرورت ہے۔ اس مسلہ کو اللہ تعالیٰ نے درج ذیل الفاظ میں بیان فرمایا ہے:

گویا خلآق فطرت انسان کو مخاطب کر کے فرما رہا ہے کہ وہ آتی موٹی تی بات بھی سیجھنے کی کو سٹش کیوں نہیں کرتا۔ ہم دیکھتے ہیں کہ ہم جو بھی ارادہ کریں اور پھر اس کو کرنے پر آمادہ ہو جائیں تو وہ کام عموماً ہو جاتا ہے۔ پھر بھی ایسا بھی ہوتا ہے کہ ہم ایسا ارادہ بھی کرتے ہیں اور اس کیلئے سر تو ڑکو سٹش بھی، لیکن وہ کام مرانجام نہیں پاتا کیونکہ انسانی اعمال وافعال میں خارجی عوامل یا اتفاقات کو بھی بہت بڑا دخل ہوتا ہے۔ زلزلے' سیلاب' قبط' بیاری' لڑائیاں' معاشی اتار چڑھاؤ' اکثر انسانوں کی پوری زندگی کا رخ بدل دیتے ہیں اور اسکے ان سارے نقشوں کو درہم برہم کر ڈالتے ہیں جو اس نے اپنی راحت اور کامیابی کیلئے بڑی سوچ بچار اور بڑی کو ششوں سے بتائے تھے۔ پھر بھی ایسا بھی ہوتا ہے کہ یمی اتفاقات انسان کو ایس کامیابیوں سے

13 ای بنا پر انہوں نے شفاعت کا بھی انکار کر دیا۔ (المعتولة تالیف زہدی حسن جار اللہ ' ص: ۵۲)

أئينة بَرويزيت ٢٠٠٠ 53 (حصد: اوّل) معتزله ب طلوع اسلام تك ان تصریحات سے معلوم ہو تا ہے کہ انسان اپنے اعمال وافعال میں بس ایک حد تک خود مختار ہے۔ مختار کل نہیں ہے۔ اب اس اختیار واضطرار کی حدود مقرر کرنا انسان کے بس کی بات نہیں۔ سے سوال در حقیقت یوں بنتا ہے کہ اس کائنات میں خالقِ کائنات کا دستورِ اساسی کیا ہے؟ اور اس میں کچھ انسان کا حصہ بھی ہے یا نہیں؟ اور اگر ہے تو کتنا ہے؟ اور ظاہر ہے کہ یہ بات انسان کی عقل وقہم سے بالاتر ہے۔ افعال کی نسبت: اور دوسرا سوال ہے ہے کہ انسان کے بعض افعال کی نسبت قرآن کریم میں بعض مقامات پر بندے کی طرف کی گئی ہے اور بعض مقامات پر خدا کی طرف خواہ وہ اچھے ہوں یا برے ہوں۔ پھر تبھی برے افعال کی نسبت خود انسان یا شیطان کی طرف کی گئی ہے اور ایکھنے اعمال کی خدا کی طرف تو اس کی کیا وجہ ہے؟ اس کا جواب سہ ہے کہ سمی ایک فعل کے متعدد اسباب ہوتے ہیں ان میں سے سمی ایک سب کی طرف نسبت کر دی جائے تو وہ نسبت ٹھیک ہی سمجھی جاتی ہے۔ مثلاً ایک بادشاہ کسی ملک کو فتح کر کا ہے تو یوں بھی کہا جاتا ہے کہ بادشاہ نے فلال ملک فتح کیا اور یوں بھی کہ فوج نے ملک کو فتح کیا اور یوں بھی کہ فلاں فلال نامور افراد نے اس ملک کو فتح کرنے میں اہم کردار ادا کیا ہے۔ اب سد ایک ایسا مربوط سلسلہ ہے کہ اس میں کسی ایک کا حصہ معین نہیں کیا جا سکتا۔ بعینہ میں صورت حال انسان کے افعال کی ہے۔ اب آن کی مثالیں دیکھیے: 1 انسان کے اچھے اعمال کی نسبت انسان کی طرف: "اور جو لوگ ایمان لائے اور عمل نیک کرتے رہے ﴿ وَأَمَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَصِلُوا الصَالِحَاتِ فَيُوَفِيهِ وَأَجُورَهُمْ ﴾ ان کواللہ یورا یورا بدلہ دے گا۔ " (آل عمران۳/ ٥٧) ۵ انسان کے اچھے اعمال کی نسبت خدا کی طرف: "وہ اللہ جس کو چاہتا ہے سیدھے راتے پر چلا ﴿ بَدِى مَن يَشَآهُ إِلَى مِرَطٍ مُسْتَفِيمٍ ٥ (البقرة ٢/ ١٤٢) ۵ انسان کے بڑے اعمال کی نبست انسان کی طرف: «اور جو برائی تخص بنچ تو دہ تیری شامتِ اعمال کی وجہ ﴿ وَمَا أَصَابَكَ مِن سَيِّنَتْمِ فَمِن نَّفْسِكُ ﴾ (النساء٤/٧٩) انسان کے بڑے اعمال کی نسبت شیطان کی طرف: ''شیطان تمہیں تنگد ستی کا خوف دلاتا اور بے حیائی ﴿ ٱلشَّيْطَنُ يَعِدُكُمُ ٱلْفَقْرَ وَيَأْمُرُكُم بِٱلْفَحْسَبَاء ﴾ (البقرة ٢ / ٢٦٨) کے کاموں کا حکم دیتا ہے۔" ۵ انسان کے مُرے اعمال کی نسبت خدا کی طرف: <sup>دو</sup>کیاتم بیه چاہتے ،و کہ جس شخص کو خدانے گمراہ کر دیا ﴿ أَتُرِيدُونَ أَن تَهْدُوا مَنْ أَضَلَ ٱللَّهُ وَمَن

آئینہ بَرویزیت 54 (حصہ:اوّل) معتزلہ سے طلوع اسلام تک يُضْلِلِ ٱللَّهُ فَلَن تَجِدَ لَهُ مُنْهَدِيدُ ٢ اس کے لئے آپ کوئی راہ نہیں پائیں گے۔ " (النساء٤/ ٨٨) ۵ ایچھ اور برے اعمال کی نبت انسان کی طرف: ﴿ ٱلْمَوْمَ جَمَرَوْنَ مَا كُنُهُمْ تَعْمَلُونَ ٢٠ ٢ ، وي الموتم ترت مواج تم كواس كابدله ديا جائكا. (الجاثبة ٢٥ / ٢٨) 🔊 ایچھ ادر برے انٹمال کی نسبت خدا کی طرف: ﴿ وَأَللَّهُ خَلَقَكُمُ وَمَا تَعْمَلُونَ ٢ کرتے ہو۔" (الصافات/٣٧ (٩٦) چونکہ انسان کے کسی عمل یا فعل میں ان مختلف عوامل کے کار کردگی کے جصے متعین کرنا انسانی عقل کے احاطہ وادراک سے ماہر ہے جیسا کہ ہر دور کے علماء اور مفکرین اس محتفی کو سلجھانے سے قاصر رہے ہیں۔ اس بنا پر حضور اکرم مٹنا کی اس مسلہ تقدیر کو ذیر بحث لانے اور عقلی دلائل سے حل کرنے ہے منع کر دیا کیونکہ قضاء وقدر کا سوال حقیقت میں مد سوال ہے کہ خداوند عالم کی سلطنت کا دستور اساس کیا ہ؟ ایک مرتبہ محابہ آپس میں مسلہ تقدیر کے بارے میں بحث کر رہے بتھ اتنے میں آخضرت ملکی تشريف لائ اوريد باتيس من كر آب كاچره غصه ب سرخ مو كيا آب متريد ال فرايا: «کیا انہی باتوں کا تم کو حکم دیا گیا ہے کیا اس لئے میں تم میں بھیجا گیا ہوں؟ ایسی ہی باتوں سے پچچل قومیں ہلاک ہوئیں۔ میرا فیصلہ بیہ ہے کہ تم اس معاملہ میں جھگڑا نہ کرو۔'' (مشکوۃ' کتاب الایمان۔ الفصل الثاني) ایک موقعہ پر آپ ملٹی کے فرمایا: "جو کھن تقدیر کے بارے میں گفتگو کرے گا قیامت کے دن اس سے سوال کیا جائے گا'جو خاموش رب گااس ہے کچھ سوال نہ ہو گا۔ '' (مظلوۃ' حوالہ ً ابضاً) ایک دفعہ آپ ساتی ا حضرت علی بنالتھ کے مکان پر رات کو تشریف کے گئے اور پوچھا: "تم لوگ (لعنی حضرت فاطمه اور علی دی 🕷 ) تهجد کی نماز کیوں نہیں پڑ ھتے؟'' حضرت على مِنْتَشْر في جواب ديا: "يا رسول الله ملتَّقَيْهِم! جمارت نفس الله بح ماته مي بين وه جاب كاكه ہم انھیں تو اٹھ جائیں گے۔ '' میہ سن کر حضور ملتی کی فوراً واپس ہو گئے اور اپنی ران پر ہاتھ مار کر فرمایا: ﴿ وَكَانَ ٱلْإِنسَكُ أَحْتَرُ شَيْءٍ جَدَلًا ٢ ٢ \* "انسان اكثر باتول من جمَّر الوداقع بواب." (الكهف١٨/٤٥)

اس حدیث سے مندرجہ ذیل نہائج اخذ کیے جا سکتے ہیں:

أمنية يَرويز تت ٢٠ 55 ٢٠ (حصه: اول) مغزله ٢٠ طلوع اسلام تك

انسان عموماً الیی "جبریت" کا اس دقت سمارا لیتا ہے جب وہ اپنے میں پھھ کی یا قصور دیکھتا ہے۔
 اپنے نصور کو مان لینے کے بجائے اسے کسی دو سرے کے سر تھو پنا ہی جھگڑے اور فساد کی بنیاد ہوتی مر

۵ حضور ملتی کی خصرت علی روانتر کے جواب کی تردید نہیں فرمانی ' بلکہ آپ کی ناراضی کی دجہ یہ تھی کہ جو یہ تھی کہ جو تاہوں نے تعلیہ میں حضرت علی روانتر کو حاصل تھا اس کی انہوں نے نفی کر دی تھی۔ کہ جو قوتِ اختیار وارادہ اس معاملہ میں حضرت علی روانتر کو حاصل تھا اس کی انہوں نے نفی کر دی تھی۔ حالا نکہ انسان کے سب افعال میں خدا کے ساتھ انسان کا بھی اشتراک ہے۔

لیکن افسوس کہ حضور اکرم ٹڑتا کی ایسے واضح احکامات کے بادجود دو سری قوموں کے مسائل فلسفہ وطبیعات کا مطالعہ کرنے سے بیہ مسئلہ مسلمانوں میں بھی داخل ہو گیا اور اس کثرت سے اس پر بحث کی گئ ہے کہ آ خرکار بیہ مسئلہ اسلامی علم کلام کے مہمات مسائل میں شار ہونے لگا۔

تاویلات: جیسا کہ ہم پہلے بتا چکے ہیں کہ قرآن کریم میں بعض آیات ایسی ہیں جن سے انسان کے کمل صاحب افقتیار ہونے کا پہلو نکلتا ہے اور ان سے جبر کا پہلو نکالنا ممکن نہیں لیکن جبر یہ حضرات اور جہمیہ ان آیات کی بھی ایسی دوراز کار تادیلات پیش کرتے ہیں۔ جنہیں عقل سلیم تسلیم کرنے سے ابا کرتی ہے اور ان تادیلات سے بھی وہ شخص تو شاید مطمئن ہو سکے جو پہلے سے ہی ایسا نظریہ قائم کر چکا ہو لیکن جس شخص کو قرآن سے رہنمائی حاصل کرنا مقصود ہو۔ اس کے لئے تو ایسی تادیلات رہنمائی کے بجائے شدید المجصن کا باعث بن جاتی ہیں۔ سی حال ایسی آیات کی تادیل کا ہے جو انسان کو مجبور بتاتی ہیں اور ان سے افتیار کا پہلو نکالنا مشکل معالمہ بن جاتا ہے لیکن قدر سے ان کی ایسی ہی تادیلات کرنے کے در بے ہو جاتے ہیں۔ اس طرح دونوں فرقوں کی تادیلات نے خود قرآن کریم کو ہی تھنادات کا گور کھ دھندا بتا کے رکھ دیا۔

عدل یا قانون جزاء وسزا

قانون جزاء و مزاید ہے کہ انسان اپنے کمی فعل یا عمل میں جس قدر مختار ہوتا ہے اس حد تک وہ اس کاذمہ دار ہے اور جمال سے اضطرار کی کیفیت شروع ہوتی ہے اس سے جزاء و مزاکی تکلیف اس سے اٹھا لی جاتی ہے۔ اس کی مثال یوں سجھنے کہ کوئی شخص اگر آپ کو گالیاں دے تو آپ اس کو جواب میں یا تو گالی دیں گے یا پتحرسے ماریں گے یا کم از کم سخت ست ہی کہیں گے لیکن اگر وہی گالی دینے والا شخص دیوانہ ہو تو آپ اسے معذور سمجھیں گے اور اس سے کوئی تحرض نہیں کریں گے۔ دیکھیے درج ذیل آیات کس خوبی سے اس بات کی وضاحت پیش کر رہی ہیں:

''اور بیر کہ انسان کو وہی پچھ طے گاجس کی اس نے کوشش کی اور بلاشبہ اس کی کوشش کو دیکھاجائے گا۔ پھراس کا پورا پورا بدلہ اس کو دیا جائے گا۔'' ے اس بات کی وضاحت پیش کر رہی ہیں: ﴿ وَأَن لَيْسَ لِلْإِسْكَنِ إِلَا مَا سَعَىٰ ﴿ قَانَ سَعْيَهُم سَتُوفَ ثُرَىٰ ﴿ شَمَّ يُجَزَّنَهُ ٱلْجَزَآة ٱلأَوْفَى ﴿ (النجم٣٥/٣٩٤)

### آئینہ پَرویزیت 56 (حصہ: اوّل) معتزلہ سے طلوع اسلام تک

یعنی سی انسان کے عمل میں انسان کا جتنا حصہ ہے صرف اے دیکھا جائے گا پھر اے اس کے مطابق بدلہ دیا جائے گا' نہ کم نہ زیادہ بلکہ اس کا پورا پورا بدلہ۔ سیس سے یہ نکتہ حل ہو جاتا ہے کہ حقیقی عدل کرنے والا خدا کے سوا اور کوئی نہیں ہو سکتا جو اعمال کی قدرو قیمت' اس کی جزاء کا حساب رکھ سکے اور دو سرا میہ کہ حقیقی عدل کے قیام کے لئے اخروی زندگی اور اس پر ایمان لانا ناگز یر ہے' کیونکہ اگر ایسا حقیقی عدل اس دنیا میں ہی ملنا شروع ہو جائے تو دنیا سے نوع انسانی تو درکنار ہر جاندار چیز کا خاتمہ ہی ہو جائے گا موجب ارشاد باری تعالی: چو دکتی ہُذہ اُختِہُ اُلنَہَ اس بھا جات کی سب موا

کو وہو یو بچک الملہ الک مل بیک مستقبل اللہ کو میں کر ملہ کر میں کر ملک جب ہو کہ کہ مال کے جب ہو کہ م مَا تَسَرَكُ عَلَى ظَلَمَ رِيمَاً مِن دَآبَتَةِ ﴾ تو روئے زمین پر کمی چلنے کچرنے والے کو نہ (الفاطر ۳۵/ ٤٥)

② صفاتِ بارى تعالى

معتزله کی توحید .

اور "اہل تو حید" کے لفظ سے معتزلہ اپنے اس مخصوص عقیدے کی وضاحت کرتے تھے جو ارسطونے پش کیا تھا اور بزے طمطراق سے یہ دعوے کرتے تھے کہ وہ تو حید خالص کے قائل ہیں اور باری تعالٰی کو ہر قسم کے شرک سے پاک دیکھنا چاہتے ہیں۔ باری تعالٰی کیتا ہے قدیم ہے۔ اس معاطے میں کوئی دو سری صفت یا چیز اس کی شریک و سمیم نہیں اور اگر اس کی صفات بھی اسی کی طرح ازلی داہدی مان کی جائیں تو تشیت قدماء لازم آتی ہے جو شرک ہے چنانچہ سے لوگ خدا کی صفات مشان علم قدرت میات کی حال کے اس کر معنی میں مانتے تھے۔ کہ وہ فی ذائم قادر 'حی' سمیتے وبصیر ہے۔ اس کی کوئی صفت اس کی ذات پر الگ یا زائد نہیں۔

اب ظاہر ہے کہ خدا کے متعلق ایسے تجریدی تصور کا۔ جس میں خدا کی حیثیت ریاضی نے ایک کلیہ کی می رہ جاتی ہے جس کے مطابق ہر سبب لازمی طور پر ایک نتیجہ برآمد کرتا ہے اور علت و معلول کا بیہ بے جان اور ارادہ واختیار سے یکسر عاری نظام اس کا نتات کو میکا کلی طور پر چلا رہا ہے۔ اسلام سے دور کا بھی واسطہ نہیں ہے۔ اسلام میں خدا کی ذات ستودہ صفات ہے۔ جس کی زندگی میں حرارت ہے اور کا نتات سے گہری محبت رکھتا ہے جو صاحب ارادہ ہے وہ علیم وبصیر ہے اور کا نتات میں جو پچھ ہو رہا ہے۔ نہ صرف اسے وہ اچھی طرح دیکھتا اور جانتا ہے۔ بلکہ اس کی براہ راست نگرانی کر رہا ہے۔ انسان جب تک ایسی حی وقدوم ہتی پر ایمان نہیں لاتا اس وقت تک اسے ذہنی سکون اور قلبی اطمینان حاصل نہیں ہو سکتا ریاضی کے لگے بند صے فارمولوں اور علت و معلول کی بے جان کڑیوں یا مجرد تصور سے اخلاق وروحانیت کے

معتزلہ کے یہ عقائد ہر چند گمراہ کن تھے اور مسلمانوں کی اکثریت نے انکو مردود قرار دے دیا تھا۔ تاہم ایک وجہ ایسی پیدا ہو گئی جو معتزلہ کی شہرت دوام کا باعث بن گئی۔ عباسی خلیفہ منصور (۱۳۳۰۔۱۵۸ھ) واصل بن عطاء سے متاثر تھا۔ اسلنے واصل بن عطاء کو بڑا بلند مرتبہ حاصل تھا تاہم خلیفہ منصور نے یہ خیالات اور عقائد اپنی ذات تک محدود رکھنے اور انکو رعایا پر ٹھونسنے کی کو شش نہ کی۔ یہ عقائد عباسی خلفاء میں پرورش پاتے رہے۔ ہوتے ہوتے جب مامون الرشید کا دور (۱۹۶ تا ۱۸۶۸ھ) آیا تو ان عقائد نے تھیں صورت اختیار

مسئله خلق قرآن

مشہور مسئلہ خلق قرآن اسی کے دور کی پیداوار ہے۔ یہ مسئلہ دراصل معتزلہ کے متعلق تجریدی تصور کا ایک حصہ تھا' وہ خدا کی دو سری صفات کی طرح بولنے اور کلام کرنے کی صفت کو بھی حادث سیجھتے تھے۔ للذا قرآن کو قدیم کی بجائے حادث یا مخلوق تسلیم کرنا لازم آتا تھا۔ خلق قرآن کے مسئلہ میں مامون الرشید عام معتزلین سے بھی چار قدم آگے بڑھ گیا تھا۔ علماء اور جمہور اسلام نے مامون کو بدعتی کہنا شروع کر دیا تھا قواس سے وہ اور بھی متشد د ہو گیا۔ اس نے حاکم بغد داد اسحاق بن ابراہیم کو فرمان سیمجا کہ: 1) جو لوگ قرآن کو غیر مخلوق سیجھتے ہیں ان کو سرکاری ملازمت سے بر طرف کر دیا جائے۔

(۵) دارالخلافہ کے ممتاز علماء کے خیالات دربارہ خلق قرآن قلمبند کر کے میرے پاس بیضج جائیں۔ چنانچہ حاکم بغداد نے بیس علماء کے بیانات درج کر کے خلیفہ کو بیضج جن میں سے اکثر علماء نے معتزل عقائد کی صریحاً نفی کی تھی۔ پچھ نے گول مول جواب دیا۔ مامون ان بیانات پر سخت برہم ہوا اور تحکم دیا کہ جو لوگ قرآن کو مخلوق نہ مانیں انہیں فورا گر فتار کر کے میرے پاس بیضج دیا جائے۔

امام احمد بن حنبل رطنيد : بیه فرمان شاہی سن کر کم وبیش سب علماء نے اپنی جان بچانے کی خاطر قرآن کو مخلوق کمه دیا۔ صرف چار علماء امام احمد بن حنبل 'محمد بن نوح ' قواریزی شیشین وغیرہ اینے اصلی مسلک پر قائم رہے۔ اسحاق حاکم بغداد نے انہیں ہو جھل بیڑیاں پہنا کر بغداد کی طرف روانہ کر دیا۔ مقام حیرت ہے کہ مامون جیسا عالی ظرف اور متحمل مزاج انسان اس مسلہ پر اتنا تنگ خیال اور متعقب ثابت ہوا اور ایک فلسفیانہ خیال کے پیچھے لگ کر اور اس سوال کو مذہبی رنگ دے کر خواہ مخواہ امت میں انتشار پیدا کر دیا۔ وہ قرآن کو غیر مخلوق سیجھنے والوں کو مشرک سیجھتا تھا' چنانچہ اس نے کئی علماء برحق کو اپنے ہاتھ سے اس مسلہ کی وجہ سے یہ تنچ کر کے دارالسلطنت کی گلیوں کو رنگین کر دیا۔ جب اس

آئینہ کرویزیت 58 (حصہ: اوّل) معترلہ سے طلوع اسلام تک

ان چار آدمیوں کے قافلہ کی روائلی کاعلم ہوا تو یک دم جوش وغضب سے بھر گیا۔ وہ اپنی تلوار ہوا میں لہرا تا اور قشم کھا کر کہتا تھا کہ میں ان لوگوں کو قتل کیے بغیر نہ چھو ڑوں گا۔

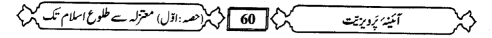
سرکاری خدام میں سے ایک شخص امام احمد بن حنبل کا دل سے معتقد تھا۔ وہ سمی طرح اس قافلے کو جا کر ملا اور امام احمد بن حنبل دیشی سے صورت حال بیان کی۔ امام صاحب کے پائے ثبات میں کوئی لغزش نہ آئی ' البتہ آپ نے اللہ تعالیٰ سے اپنے لئے رحم و مغفرت کی دعا فرمائی' وہ مستجاب ہوئی۔ مامون پر تپ لرزہ کا ایسا شدید حملہ ہوا کہ ہزار کو شش کے باوجود جانبر نہ ہو سکا۔ یہ قافلہ ابھی راستہ ہی میں مقام رقہ پر پہنچا تھا کہ مامون کے انقال کی خبر آگئی اور بیہ لوگ واپس بغداد بھیج دیئے گئے۔

امام موصوف پر دور ابتلاع: مامون کے بعد اس کا بھائی معتصم باللہ (۲۱۸ ۲۲۵ ۲۵) تخت نشین ہوا۔ یہ شخص کو عکم وادب سے بیگانہ تھا۔ گر معتزلی عقائد میں اپنے پیش رو سے بھی زیادہ خت تھا۔ اس کے عمد کا افسو سناک واقعہ یہ ہے کہ اس نے کئی بار امام صاحب کو کو ژوں سے پیڈایا۔ عموماً روزانہ دس کو ژوں کی سزا دی جاتی۔ اس سے بعض دفعہ امام صاحب بے ہوش بھی ہو جاتے۔ اننی دنوں کا ایک واقعہ مشہور ہے کہ ایک ڈاکو ایو الہیم نے بڑی کو شش سے امام احمد ریلیٹی سے تمائی میں ملاقات کی اور آپ سے پوچھا کہ آپ کو بھین ہے کہ آپ حق رفعہ امام صاحب بے ہوش بھی ہو جاتے۔ اننی دنوں کا ایک واقعہ مشہور ہے کہ ایک ڈاکو ایو الہیم نے بڑی کو شش سے امام احمد ریلیٹی سے تنمائی میں ملاقات کی اور آپ سے پوچھا کہ آپ کو اور الہیشم کنے لگا محصد دیکھیے ! ساری عمر ڈاکہ زنی میں گزری کئی ڈاک ڈال چکا ہوں اور کئی مرتبہ گر فتار ہوا۔ آن تک الفرد سے زیری کو رض سے مام احمد ریلیٹی سے تنمائی میں ملاقات کی اور آپ سے پوچھا کہ آپ کو اور الہیشم کنے لگا محصد دیکھیے ! ساری عمر ڈاکہ زنی میں گزری کئی ڈاک ڈال چکا ہوں اور کئی مرتبہ گر فتار ہوا۔ کو ژوں کے ڈر سے آپ کے بائے ثبت میں لغزش نہیں آن چاہے "امام صاحب زندگی بھر اس ڈاکو کو

آئینہ پَرویزیت 59 (حصہ: اوّل) معتزلہ سے طلوع اسلام تک تک اینے خیالات کا اظہار کر بھی دیتے تھے۔ خلِق قرآن کی حقیقت اور معتزلہ کا انجام: سمعتصم کے بعد اس کا بیٹا دا ثق باللہ (۲۲۷۔۲۳۳۶ھ) تخت و تاج کا وارث بنا بیہ معتزلہ عقائد کی اشاعت میں اپنے باپ سے بھی بڑھ گیا۔ اس کے دور میں ایک عجیب واقعہ پیش آیا' دربار کا خاص مسخرا ایک دن خلیفہ کے سامنے آیا تو کہنے لگا: "الله تعالی امیر المومنین کو قرآن کے بارے میں صبرو جمیل کی توفیق بخشی" واثق: "خدا تخصِّ يتمجيح! نالا كُقْ كَيا قرآن كي دفات ہو گُنَّ؟" متخرا: "امير المومنين! آخر كيا چارہ ہے ہر مخلوق پر موت واقع ہونے والى ہے' اور قرآن بھى مخلوق ہے' آج نہیں تو کل بیہ حادثہ ہو کر رہے گا۔ '' 🚽 مسخرے کے اس جواب پر دانق سوچ میں ڈوب گیا تو مسخرے نے دو سرا سوال کر دیا ادر بردی سنجیدگی سے کہنے لگا: ''امیرالمومنین! آئندہ لوگ نماز ترادیح میں کیا پڑھا کریں گے؟'' اس طنز یہ سوال نے واثق باللہ کو مسئلہ خلق قرآن کے بارے میں گہری سوچ پر مجبور کر دیا۔ اب وہ اس مسئلہ پر متشد دینہ رہاتھا اور اپنے طور پر ''لا ادریت'' کے مقام پر آگیا تھا۔ کہ انہی دنوں ایک دوسرا واقعہ پیش آیا۔ ایک نامعلوم بزرگ آیا اور اس نے خلیفہ سے اس مسلہ پر این الی داؤد سے مناظرہ اور بحث کرنے کی اجازت طلب کی۔ خلیفہ نے اجازت دے دی تو اس سفید رلیش بزرگ نے ابن ابی داؤد سے کہا۔ " میں ایک سادہ می بات کہتا ہوں جس بات کی طرف نہ خدا کے رسول نے دعوت دی نہ ہی حضرت ابو بکر بنائتہ نے' نہ حضرت عمر بنائتہ' حضرت عثان بنائتہ اور حضرت علی بنائتہ نے' تم اس کی طرف لوگوں کو بلاتے ہو اور پھر منوانے کے لئے ذہردستی سے کام کیتے ہو' اب دو ہی ہاتیں ہیں ایک سیہ کہ ان جلیل القدر ہستیوں کو اس مسئلہ کا علم تھا لیکن انہوں نے سکوت فرمایا تو تنہیں بھی سکوت اختیار کرنا چاہئے ادر اگر تم کہو کہ ان کو علم نہ تھا تو گستاخ ابن گستاخ! ذرا سوچ جس بات کا علم نبی اور خلفائے راشدین کو نہ ہوا۔ اس کاعلم تمہیں کیے ہو گیا؟"

ابن ابی داؤد سے اس کا پھھ جواب نہ بن پڑا۔ وا تن باللہ وہاں سے اٹھ کھڑا ہوا اور دو سرے کمرے میں چلا گیا۔ وہ زبان سے بار بار یہ فقرہ دہرا تا تھا۔ ''جس بات کا علم نبی سیٹیڈیم اور خلفائے راشدین کو نہ ہوا' اس کا علم تجھے کیسے ہو گیا؟ مجلس برخاست کر دی گئی۔ اس نے اس بزرگ کو عزت واحترام سے رخصت کیا اور اس سے بعد حصرت امام پر سختیاں بند کر دیں۔

غرض ایسے واقعات نے حالات کا رخ بدل دیا۔ ابن الی داؤد لوگوں کی نظروں میں گر گیا۔ پھر جب واثق باللہ کے بعد اس کا بھائی متو کل باللہ (۲۳۲۔۲۳۲) تخت نشین ہوا تو اس نے امام موصوف کو باعزت طور پر رہا کر دیا۔ یہ معتزلہ عقائد ہے بیزار اور تمیح سنت خلیفہ تھا۔ اس طرح اعتزال سے جب حکومت کی پشت پناہی ختم ہوئی جو اس کا آخری سمارا تھا تو یہ فتنہ اپنی موت آپ مرگیا۔



## ③ عقل کی برتری اور تفوّق

اسلام میں جب بھی کسی گروہ نے اپنے تصورات و نظریات کو داخل کرنا چاہا تو اس نے سب سے پہلے عقل کی برتری اور اس کی فرمانروائی کا چرچا کیا اور کہا کہ چو نکہ مروجہ نظریات و خیالات وافکار ذہن انسانی سے مطابقت نہیں رکھتے اس لئے انہیں رد کر کے اس کی جگہ ایسے افکار و نظریات لانا ضروری ہے۔ جو عقل کے عین مطابق ہوں۔ عقل سے مراد وہ نظریات مراد ہوتے ہیں جو اس دور کے غالب ر بحانات کی عکامی کریں۔ معتزلہ نے بھی یونانی افکار و نظریات سے ذہنی طور پر شکست کھا کر یہی کچھ کیا اور عقل کی بنا پر زور دیا کہ شریعت میں فیصلہ کن حیثیت رسول کی بجائے عقل کو حاصل ہو اور انہیں وہ سارے اعمال و تصورات شریعت سے خارج کرنے میں آسانی رہے۔ جو ان کے زعم کے مطابق خلاف عقل ہیں۔ چنانچہ معتزلہ نے اپنے مخصوص نظریات "عدل" اور "توحید" کی بناء پر بل صراط 'میثاق اور معراج کا انکار کیا اور ان ساری احادیث کو رد کر دیا جن میں ان کا ثبوت ملتا ہے۔

عقل کی برتری اور تفوق ان کے عقیدہ کا جزو لایفک تھا وہ کہتے تھے کہ اللہ تعالیٰ نے جن چیزوں سے اجتناب کا حکم دیا ہے وہ فی نفسہ بری اور انسان کی نظروں میں ناپندیدہ ہیں۔ اس طرح جن چیزوں کے اختیار کرنے کا حکم دیا گیا ہے۔ وہ اس لئے ہے کہ وہ چیزیں فی نفسہ اچھی ہیں اور انسانی عقل انہیں پند کرتی ہے (تجدیدِ نہ بب ص\*۱۸)

عقل کا جائز مقام: قرآن کریم میں بے شار ایسی آیات وارد ہوئی ہیں جن میں عقل انسانی سے اپیل کی محق ہو وہ کائنات میں بھری ہوئی لا تعداد اللہ کی نشانیوں میں غور و فکر کرے۔ کمبھی انسان کی توجہ ہواؤں کی تصریف و تصرف کی طرف مبذول کرائی گئی ہے تو کبھی سورج کا چاند اور ستاروں کی حرکات اور دن رات اور موسم کی تبدیلی کی طرف مبذول کرائی گئی ہے تو کبھی سورج کاند اور ستاروں کی حرکات اور دن رات کمیں حیوانات کی تخلیق اور ان سے حاصل ہونے والے فوائد کی طرف کبھی عالم آفاق میں قدرت اللی پر واضح شواہد کی طرف توجہ کی دعوت دی گئی ہے تو کبھی انسان کے اپنداز حیات کا ذکر کیا گیا ہے اور اور خوانات کی تخلیق اور ان سے حاصل ہونے والے فوائد کی طرف بھی عالم آفاق میں قدرت اللی پر جانہ ہوگا کہ قرآن کریم کا ایک متعدد بہ حصہ ایسی آیات پر مشتمل ہے جن میں انسان کو اپنے اندر اور باہر کی دنیا میں سوچنے نور دفکر کرنے کی دعوت دی گئی ہے تو کبھی انسان کے اپند اندر کی دنیا کی طرف غرض سے کہنا ہے کی دنیا میں سوچنے نور دفکر کرنے کی دعوت دی گئی ہے تو تر مشتمل ہے جن میں انسان کو اپنے اندر اور باہر کی دنیا میں سوچنے نور دفکر کرنے کی دعوت دی گئی ہے تو تر مار طرح نیا تات کا پتہ پتہ نہ میں ایس کا دار اور باہر میں میں میں میں میں میں میں ایک متعدد ہہ دسمہ ایسی آیات پر مشتم کے جن میں انسان کو اپند اندر اور باہر کی دنیا میں سوچنے نور دفکر کرنے کی دعوت دی گئی ہے کہ کس طرح نیا تات کا پتہ پتہ نہ بھولوں کی پنگھڑی ک مو محمد کی واضح شواہد ہیں۔ اس غور و فکر سے انسان کو دو طرح کے فوائد حاصل ہوتے ہیں۔ میں میں سے دورتی کی اسان ان کے خواص دی شرک معلوم کر کے ان سے فائدہ الخوائی کا نات کے خور ہی فرایا:

﴿ سَخَرَ لَكُم مَّا فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ " "جو كچھ آسانوں اور زمين مي ب سب تمهار تابو

www.wkrf.net (Tahafuz-e-Hadees Foundation) آئمينة بَرويزيت ٢٠٠٠ من 61 (حصه: اوّل) معتزله سے طلوع اسلام تك م (لقمان ۲۱/ ۲۰) میں کردیا ہے۔ `` یعنی کائنات کی ہر چیز کو تمہارا تابع فرمان بنا دیا گیا ہے اب اسے کام میں لانا انسان کا اپنا کام ہے اور فائدہ نور وفکر ادر عقل کو کام میں لانے ہی سے حاصل ہو سکتا ہے۔ ۵ جب انسان اشیائے کائنات کا تحقیق و تدقیق سے مطالعہ کرتا ہے اور ان میں غرق ہو کر ان کے پوشیدہ ا سرار ورموز اور حکمتوں سے آگانی حاصل کرتا ہے تو بیہ باتیں اے خود خالق کا ننات کے وجود اور اس کے محیر العقول علم و حکمت کی طرف واضح نشاندہی کرتی ہیں اور بے اختیار اس کے منہ سے بیہ الفاظ نكلتے من ﴿ رَبَّنَامَا خَلَقْتَ هَٰذَا بَنِطِلًا ﴾ ''اے پروردگار! تونے اس کائنات کو عبث نہیں پیدا (آل عمران۳/ ۱۹۱) کیا۔" عقل اور ہدایت: آیات اللی سے مندرجہ بالا نتائج ماخوذ کرنے کی تائید میں ہم یمان ایک واقعہ درج كرتے ہيں۔ جو علامہ عنايت اللہ خال مشرقی كو اس دوران پيش آيا جب وہ انگلستان ميں زرير تعليم تھے' وہ کہتے ہیں کہ: ۱۹۰۹ء کا ذکر ہے اتوار کا دن تھا اور زور کی بارش ہو رہی تھی۔ میں کسی کام سے باہر نگلا تو جامعہ چرچ کے مشہور ماہر فلکیات پروفیسر جیمس جینز بغل میں انجیل دبائے چرچ کی طرف جا رہے تھے میں نے قریب ہو کر سلام کیا تو وہ متوجہ ہوئے اور کہنے لگے: 'کیا چاہتے ہو؟' میں نے کہا: ''دو باتیں' پہلی بیر کہ زور سے بارش ہو رہی ہے اور آپ نے چھاتا بغل میں داب رکھا ہے۔" سرجیس جینز اس بد حواسی پر مسکرائے اور چھانہ تان لیا۔ پھر میں نے کہا: "دوم یہ کہ آپ جیسا شہرہ آفاق آدمی گرجا میں عبادت کے لئے جا رہا ہے؟'' میرے اس سوال پر پر دفیسر جیمس جینز کمحہ بھر کے لئے رک گئے ادر میری طرف متوجه ہو کر فرمایا: "آج شام میرے ساتھ چاتے ہو۔" چنانچہ میں ۳ بجے شام کو ان کی رہائش گاہ پر پہنچا' ٹھیک چار بجے لیڈی جیمس باہر آکر کہنے لگیں: ''سر جیس تمہارے منتظر ہیں۔" اندر گیا تو ایک چھوٹی سی میز پر چائے گگی ہوئی تھی۔ بروفیسر صاحب تصورات میں کھوتے ہوئے بتھے کہنے لگے ''تمہارا سوال کیا تھا؟'' اور میرے جواب کا انتظار کیے بغیر' اجرام سادی کی تخلیق' اسکے حیرت انگیز نظام' بے انتہا پہنائیوں اور فاصلوں' ان کی پیچیدہ راہوں اور مداروں' نیز باہمی روابط اور طوفان ہائے نور پر ایمان افروز تفصیلات پیش کیس کہ میرا دل اللہ ک اس کبریائی وجروت پر دہلنے لگا اور ان کی این یہ کیفیت تھی کہ سرکے بال سید سے اٹھے ہوئے تھے۔ آ کھوں سے جرت وخشیت کی دوگونہ کیفیتی عیاں تھیں۔ اللہ کی حکمت ودانش کی ہیت سے الحکے ہاتھ قدرے کانپ رہے تھے اور آواز لرز رہی تھی۔ فرمانے گھے: "عنایت اللہ خان! جب میں خدا کی تخلیق کے کارناموں پر نظرڈالنا ہوں تو میری تمام ہستی اللہ کے جلال سے کرزنے لگتی ہے اور

آئینہ پَویزیت محم 62 (حصہ: اوّل) معتزلہ سے طلوع اسلام تک م جب میں کلیسا میں خدا کے سامنے سرنگوں ہو کر کہتا ہوں: ''تو بہت بڑا ہے '' تو میری ہتی کا ہر ذرہ میرا ہمنوا بن جاتا ہے۔ مجھے بے حد سکون اور خوشی نصیب ہوتی ہے۔ مجھے دو سروں کی نسبت عبادت میں ہزار گنا زیادہ کیف ملتا ہے، کہو عنایت اللہ خال! تمہاری سمجھ میں آیا کہ میں کیوں گرتے جاتا ہوں۔" علامہ مشرقی کہتے ہیں کہ پروفیسر جیمس کی اس تقریر نے میرے دماغ میں عجیب کہرام پیدا کر دیا۔ میں نے کہا: "جناب والا! میں آپ کی روح پرور تفصیلات سے بے حد متاثر ہوا ہوں' اس سلسلہ میں قرآن مجید ی ایک آیت یاد آگئ بے' اگر اجازت ہو تو پش کروں؟ " فرمايا: "ضرور!" چانچہ میں نے بیہ آیت پڑھی: "اور بیا ژول میں سفید اور سرخ رنگوں کے قطعات ﴿ وَمِنَ ٱلْجِبَالِ جُدَدُ بِيضٌ وَحُمَرٌ تُحْسَكِفُ ہیں اور بعض کالے ساہ ہیں' انسانوں جانوروں اور أَلْوَنَهُمَا وَغَرَابِيبُ سُوْدٌ ٢ وَالدَّوَاتِ وَٱلْأَنْعَامِ مُغْتَلِفُ أَلْوَانُهُمُ كَذَلِكٍ چوہایوں کے بھی کئی طرح کے رنگ ہیں۔ خدا سے تو اس کے بندوں میں سے وہی ڈرتے ہیں جو صاحب علم إِنَّمَا يَخْشَى ٱللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْعُلَمَتُؤُا ﴾ (الفاطر ٣٥/ ٢٧\_٢٨) بد آیت سنتے ہی پروفسر جیم بول دور اللہ سے صرف اہل علم ڈرتے ہیں ؟ " حیرت انگیز ' بت عجيب ' يد بات جو مجھے پچاس برس سے مسلسل مطالعہ سے معلوم ہوئی 'محمد (سلالام) کو س نے ہائی ؟ کيا قرآن میں واقعی بد بات موجود ب? اگر ب تو میری شمادت لکھ لو کہ قرآن ایک المامی کتاب ب محمد (سر الله ال پڑھ تھے' انہیں بیہ حقیقت خود بخود نہ معلوم ہو سکتی تھی۔ یقیناً اللہ تعالٰی نے انہیں ہتائی تھی۔ بہت خوب ! بهت عجب" ۞ ہیہ ہیں وہ نتائج جو اشیائے کائنات میں غور وخوض کرنے کے بعد ہی حاصل ہو سکتے ہیں اور جن ک طرف قرآن نے ہر شخص کو دعوت دی ہے۔ اب اس کے بر عکس ایک دو سرا واقعہ بھی ملاحظہ فرمایئے: عقل اور ضلالت: سرچار کس ڈارون (۸۰۸-۱۸۰۲ء) وہ پہلا مغربی مفکر ہے جس نے انسان کی تخلیق کے مسلہ میں نظریہ ارتقاء کو باضابطہ طور پر پیش کیا وہ کہتا ہے آج سے ۲ ارب سال پیشتر سمندر کے ساحل *کے* قریب پایاب پانی کی سطح پر کائی نمودار ہوئی۔ پھراس کائی <sup>س</sup>ے سمی ذرہ میں سمی نہ <sup>س</sup>می طرح "حرکت پیدا ہوئی تھی۔ میں اس دنیا میں زندگی کی پہلی نمود تھی۔ اس جر تومہ حیات سے بعد میں نباتات اور اس کی مختلف شکلیں وجود میں آئیں۔ پھر حیوانات وجود میں آئے اور بالآخر بندر کی نسل سے انسان پیدا ہوا ہے۔

ی 🚯 علم جدید کا چینے۔ مولف وحید الدین خان۔ ص ۱۵ تا ۲۷

آئینہ پَودینت 63 (حصد: اوّل) معتزلہ سے طلوع اسلام تک ڈارون کی تحقیق و تدقیق اینے مقام پر بجا اور درست۔ یہ صحیح ہے یا غلط سے ہم کسی اور مقام پر زیر بحث لائمی گے۔ واقعہ یہ ہے کہ ڈارون پر اس تحقیق وند قیق کا یہ اثر ہوا کہ وہ بالاخر خدا کا منگر ہو کر مرا تھا۔ ابتداء دہ خدا پرست تھا پھر جب اس نے بیہ نظریہ مدون طور پر پیش کیا تو لا ادریت کی طرف ما ئل ہو گیا اور بلاخر خدا کی ہتی سے بکسرانکار کر دیا۔ اس وجہ سے اس نے یوں کہا تھا کہ اس کائی میں کسی نہ کسی طرح "زندگی پیدا ہو گئی" اس سے صاف ظاہر ہے کہ وہ اس وقت خدا کی ہتی کے بارے میں شکوک وشہمات کا شکار تھاان ہر دو واقعات سے ہم ان نتائج تک سینچتے ہیں: ۵ اگر عقل و جی کے تابع ہو کر چلے تو یہ خالق کا نکات پر بے پناہ ایمان ویقین کا سبب بنتی ہے۔ ۵ اگر عقل وحی ہے بناز ہو کر چلے تو بسا او قات صلالت و گمراہی کی انتہائی پہنائیوں میں جاگراتی ہے۔ یمیں سے عقل اور وحی کے مقامات کا تعین ہو جاتا ہے۔ حقیقت مد ہے کہ انسان کی عقل انتمائی محدود ہے اور یہ کائت لامحدود ہے۔ لہذا اس کائنات کی ہر چیز کی حقیقت کا ادراک اس عقل ناتمام کے بس کا روگ نہیں۔ عقل کی مثال آنکھ کی طرح ہے اور وحی وہ خارجی روشنی ہے جس کی موجودگی میں عقل صحیح راستہ پر چل سکتی ہے۔ وحی خالق کائنات ہی کے علم و حکمت کا دوسرا نام ہے اور یہ تو خاہر ہے کہ اشیائے کائلت کی حقیقت کاعلم خالق کائنات سے زیادہ اور کون جان سکتا ہے۔ للذا جو عقل وحی کی روشن سے بے نیاز ہو کر اپنا راستہ تلاش کرے گی وہ ہمیشہ تاریکیوں میں ہی بھنکتی رہے گی اور میں کچھ ابتدائے آفرینش سے لے کر آج تک عقل اور اہل عقل کے ساتھ ہو تا رہا ہے اور آئندہ بھی میں پچھ ہو تا رہے گا۔ سمی وجہ ہے کہ قرآن کریم میں اس عقل کو جو وحی کی روشنی سے فائدہ نہیں اٹھاتی حیوانی سطح کی عقل سے بھی فرو تر قرار دیا گیا ہے۔ ار شاد باری ہے: یقینا اللہ کے نزدیک سب سے بد تر حیوان وہ (انسان) إِنَّ شَرَّ ٱلدَّوَآتِ عِندَ ٱللَّهِ ٱلضُّمُّ ٱلْبُكُمُ ہیں جو کچھ سمجھتے ہی نہیں۔ ٱلَذِينَ لَا يَعْقِلُونَ ٢٢) (الأنفال ٨/ ٢٢) دو سرے مقام پر فرمایا: "اور ہم نے بہت سے جن اور انسان دوزخ کے لئے ﴿وَلَقَدْ ذَرَأْنَا لِجَهَنَّكَ كَثِيرًا مِّنَ ٱلْجِنّ پدا کیے ہیں۔ ان کے دل ہیں لیکن ان سے سجھتے وَٱلْإِنسِ لَهُمْ قُلُوبٌ لَا يَفْقَهُونَ بِهَا وَلَهُمْ أَعَنُّ لَا نہیں اور ان کی آنکھیں ہیں مگر دیکھتے نہیں اور ان يُبْصِرُونَ بِهَا وَلَهُمْ مَاذَانٌ لَا يَسْمَعُونَ بِهَا أَوُلَتِهِكَ كَالْأَنْعَلِمِ بَلْ هُمْ أَضَلَّ أُوْلَتِهِكَ هُمُ کے کان بی پر ان سے سنتے نہیں۔ یہ لوگ چاریایوں کی طرح ہیں۔ بلکہ ان سے بھی بھٹلے ہوئے سمی لوگ ألْفَنُوْلُونَ ( الأعراف / ١٧٩ ) ہیں جو غفلت میں پڑے ہوئے ہیں۔''

اس آیت کا ابتدائی حصہ بتا رہا ہے کہ اس کے مخاطب وہ لوگ ہیں جو وحی اللی پر ایمان نہیں لاتے ان کی عقل محض حیوانی سطح پر ہے۔ بلکہ اس سے بھی کم تر کیونکہ وہ عقل وشعور رکھنے کے باوجود وحی کی

اس کے اہم اور بنیادی عقائد و نظریات جو وحی کی صورت میں اسے طع ہیں پر ہی ہاتھ صاف کرنا شروع کر دے بلکہ اسے اب وحی کے تابع ہو کر چلنا چاہئے اور یہ اتباع اند ھی عقیدت کے طور پر نہیں بلکہ علی وجہ البصیرت ہونا چاہئے۔ لندا ہمارے خیال میں عقل کے کام مندرجہ ذیل قشم کے ہونے چاہئیں: 1 وحی کے بیان کردہ اصول واحکام کے اسرار اور حکمتوں کی توضیح و تشریح۔

- احکام کے نفاذ کے عملی طریقوں پر زمانہ کے حالات کے مطابق غور کرنا اور پیش آمدہ رکاوٹوں کو دور کرنا۔ مثلاً وحی نے اگر سود کو حرام کر دیا ہے تو عقل کا کام سے ہونا چاہیئے کہ وحی کی حدود کے اندر اس کو ختم کرنے کے لئے حل پیش کرے۔ پھر اگر عقل سود یا اس کی بعض شکلوں کو حرام سمجھنے کے بجائے اس کو حلال بنانے کے حیلے سوچنے لگہ تو عقل کے استعال کا سے رخ قطعاً صحیح قرار نہیں دیا جا سکتا کیونکہ سے بات طے شدہ ہے کہ نص یا کتاب وسنت کے واضح احکام کی موجود گی ساجتاد یا بالفاظ دیگر عقل کا استعال قطعاً حرام ہے۔
- (3) موجودہ دور کے نظریات کے مقابلہ میں وحی کے نظریات کی برتری ثابت کرنا اور ان کو مدلل طور پر پیش کرنا اور آگر موجودہ نظریات سے عقل خود مرعوب ہو کر وحی میں کانٹ چھانٹ اور اس کی دورازکار تاویلات کر کے اس کے واضح مفہوم کو بگاڑنے کی کو شش کرے گی تو اس کا بیہ کام دین میں تحریف شار کیا جائے گا۔
- ۳ تحریف شدہ ادمان پر اسلام کی برتری اور فوقیت کو دلائل ہے ثابت کرنا اور بیردنی حملوں کا دفاع کرنا۔
   ۵ نفس و آفاق کی دہ آیات جن میں غور و فکر کی دعوت دی گئی ہے۔ ان میں شخفیق و تفتیش کر کے انہیں

آگے بردھانا اور ان سے مطلوبہ فوا کد حاصل کرنا جن کی پہلے وضاحت کی جا چکی ہے۔ بیہ اور اس جیسے کتی دو سرے کام ہیں جن میں عقل سے کام لیا جا سکتا ہے۔ اس لیے تو اللہ تعالٰی نے اپنے پیغیبرے فرمایا کہ اعلان کر دینجتے کہ:

• ٱئْمَنِيْهُ بَرُويزَيِّت عقل کی ناجائز مداخلت : پھروہ لوگ جو ذہنی طور پر جدید فلسفہ یا سائنس نظریات سے مرعوب ہو جاتے ہیں۔ محض اس لئے کہ وحی اس کے ہمنوا نہیں ہوتی تو وہ وحی سے انکار کر بیٹھتے ہیں۔ ان کے متعلق فرمایا: '' بلکہ جس چیز کے علم پر بیہ قابو نہ پا سکے اس کو جھٹلا دیا ﴿ بَلْ كَذَّبُوا بِمَا لَمَرْ يُحِيطُوا بِعِلْمِهِ - وَلَمَّا يَأْتِهِمْ طلائلہ ابھی اس کی حقیقت ان پر کھلی ہی سیس اس تَأْوِيلُهُمُ كَذَلِكَ كَذَبَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ ﴾ طرح ان سے پہلے لوگ بھی جھٹلاتے رہے۔ (يونىن/١٠) جب کہ حقیقت ہے ہے کہ سائنس کے نظریات ہر دور میں بدلتے رہتے ہیں۔ ایک دور میں ایک نظریہ تبول عام کا شرف حاصل کرتا ہے تو تھو ڑی مدت کے بعد اس کی تردید شروع ہو جاتی ہے۔ پھرایک تیسرا نظریہ سامنے آتا ہے۔ اب ہتائیے کہ وحی آخر کون سے نظریہ کا ساتھ دے؟ اور کیا باتی ادوار میں اس کو جملادیا جائے؟ اس بات کو ہم ایک مثال سے واضح کرنا چاہتے ہیں۔ ساقویں صدی قبل مسیح تک یہ سمجھا جاتا تھا کہ زمین ساکن ہے اور سورج اس کے گرد حرکت کر رہا ے۔ یونان کے ایک مفکر فیثا غورث (۵۹۰ ق م) نے بیہ نظریہ پیش کیا کہ زمین ساکن نہیں بلکہ متحرک ہے جو سورج کے گرد چکر کاٹ رہی ہے اور سورج اپنی جگہ پر ساکن (ثابت) ہے۔ فیٹا غورت کا یہ نظریہ یونان میں اتنا مقبول ہوا کہ اس کی با قاعدہ درس و تدریس شروع ہو گئی۔ بعد ازاں چو تھی صدی ق م میں یونان ہی کے ایک دو سرے مفکر بطلیموس نے اس نظریہ کی تر دید کی۔ بطلیموس علم ہندسہ ' ہیئت اور نجوم میں یکمآئے ردزگار تھا اور اس نے اجرامِ فلکی کی تحقیقات کے لئے ایک رصد بھی تیار کی تھی۔ بطیموس کے نظریہ کے مطابق مزید کو ساکن اور مرکز چار کرے اور سات آسان اور ان پر سات سیارے' آٹھواں فلک ثوابت' آتان کے بارہ برج سے سب اسی نظریہ کے اجزاء ہیں۔ بطلیموس کے پیش رو ارسطو اور برخس بھی اسی نظریہ کے قائل تھے۔ بطلیوس کا نظریہ چار دانگ عالم میں بہت مشہور ہوا۔ مفر کونان ہند ادر یورپ میں پدرہویں صدی عیسوی تک اسی نظریہ کی تعلیم دی جاتی رہی اور ۱۸۰۰ سو سال تک بیہ نظریہ دنیا بھر میں متبول ربا. جب قرآن نازل موا تو اس وقت می نظرید درست سمجها جاتا تها بعد ازال کو پرنیک (۱۳۷۳-۱۴۷۳ء) نے سولہویں صدی عیسوی میں زمین کی محوری گردش کا بھی اور سورج کے گرد سالانہ گردش کا بھی تصور پیش کیا بعد ازاں ایک اور بینت دان نیکو براہی نے کو پرنیکس کے نظریہ کو رد کر دیا اور ِوَرِنِیک کے نظریہ کی حمایت کی بجائے پہلے نظریہ بطلیموس کو صحیح قرار دیا۔ بعد ازاں اٹلی کے ایک مفکر گلیلیو (۱۵۹۳-۱۹۴۲ء) نے زمین کو مرکز تشلیم کرنے سے انکار کر دیا اور کو پرتیک کے نظریہ کی حمایت کی چنانچہ پادر یوں نے اسے مذہب کے خلاف مسائل قرار دے کر اسے مجرم گردانا اور وہ جیل میں ڈال دیا گیا۔ پھرایک سال بعد رہائی ہوئی۔ بعد ازاں سر آئزک نیوٹن (۱۶۴۲۔ ۲۷۷۷ء) نے کو پر نیکس کے نظریہ کو درجہ تحقیقات پر پینچایا۔ چنانچہ آج دنیا بھر میں سمی نظریہ تشلیم کیا جاتا ہے۔ جو فیثا غورث کے نظریہ کی ترقی یافتہ شکل ہے۔ فیثا غورت نے جہاں بیہ نظریہ پیش کیا تھا کہ سورج ساکن (ثابت سیارہ) ہے اور ہماری ذمین اور

کی دو سرے سیارے اس کے گر د چکر کاٹ رہے ہیں۔ دہاں اس نے یہ نظریہ بھی پیش کیا تھا کہ اس وسیح کنی دو سرے سیارے اس کے گر د چکر کاٹ رہے ہیں۔ دہاں اس نے یہ نظریہ بھی پیش کیا تھا کہ اس وسیح کائنات میں سورج کی طرح کے ادر بھی کئی سیارے موجود ہیں ادر یہ عین ممکن ہے کہ یہ ثابت سیارے بھی اپنے خاندان سمیت کسی بست بڑے ثابت سیارے (ثابت الثوابت یا شمس الشموس) کے گر د چکر کاٹ رہے ہوں چنانچہ موجودہ دور کے ہیئت دانوں سے بھی ای قدم کی صدائے بازگشت سائل دے رہی ہے۔ اب دیکھیے قرآن کریم میں ہے: ﴿ وَٱلنَّسَ سَقَ رِي اَسْتَ تَقَتِ اَسْتَ اَلَی اَسْتَ اَلَی اَسْتَ اِلَ مَعْر رائے بر چار ارت ہو ۔ (نُحْ رہی ۲۳ میں) (سر ۲۳ / ۲۸)

للذا جدید نظریات صرف ای صورت میں قابل قبول سمجھے جائیں گے جب کہ وہ وحی سے مطابقت رکھتے ہوں۔ بصورت دیگر ان نظریات کا یا تو بہ دلائل بطلان کرنا چاہم یا ان کی ایس معقول توجیہ پیش کرنی چاہیئے جس سے قرآنی ارشادات پر حرف نہ آئے مثلا سورج کی اپنے گرد محوری گردش یا کسی دو سرے برے ثابتہ کے گرد گردش' دونوں صورتوں میں سورج کی حرکت ثابت ہوتی ہے۔ اور اگر یہ نہ ہو سکے تو کم از کم اس وقت کا انظار کرنا چاہیئے جب کہ یہ نظریہ وحی کے مطابق ہو جائے اور بلاا خریہ نظریہ سائنڈیفک تحقیقات کے بعد وحی کے مطابق ہونا لازم ہے کیونکہ وحی ایک حقیقت ہے اور نظریات انسان کی محدود

اینے دور کی علمی سطح : بعض لوگ اننی جدید نظریات سے مرعوب ہو کر قرآن میں تادیل و تحریف یا نگی تعبیر چیش کر نے برعم خود قرآن کو اپنے علمی دور کی سطح نے مطابق لانے کی کو شش میں مصروف ہو جاتے ہیں۔ ہمارے خیال میں یہ کوئی دینی خدمت نہیں ہوتی بلکہ اس سے الحاد اور ذہنی انتشار کی راہیں پیدا ہو ہو۔ ہوں۔ ہمارے خیال میں یہ کوئی دینی خدمت نہیں ہوتی بلکہ اس سے الحاد اور ذہنی انتشار کی راہیں پیدا ہو جاتے جاتی ہیں۔ اب اگر ہر دور نے مفکر قرآن اپنے علمی دور کی سطح نے مطابق لانے کی کو شش میں مصروف ہو جاتے ہیں۔ ہمارے خیال میں یہ کوئی دینی خدمت نہیں ہوتی بلکہ اس سے الحاد اور ذہنی انتشار کی راہیں پیدا ہو جاتی ہیں۔ اب اگر ہر دور نے مفکر قرآن اپنے اپنے دور کی علمی سطح نے مطابق لا کر نئی نئی تعبیریں چیش کرنے لگ جائیں تو قرآن نے معانی و مطالب کا جو حشر ہو گا۔ اسکا آسانی سے اندازہ لگایا جا سکتا ہے۔ معتزلین میں سلم کی سلم کی تطوی ہو تی خدمت نہیں ہوتی ہوں۔ کر مطابق لا کر نئی نئی تعبیریں چیش مصرف نے مطابق لا کر نئی نئی تعبیریں پڑیں میں مارنے لگ جائیں تو قرآن نے معانی و مطالب کا جو حشر ہو گا۔ اسکا آسانی سے اندازہ لگایا جا سکتا ہے۔ معتزلین میں ماکر نظریت سلم کو مطابق لا کر نئی نئی تعبیریں پڑیں کی مائنسی نظریہ سلم کی تعلم کر خان کے معانی و مطالب کا جو حشر ہو گا۔ اسکا آسانی سے اندازہ لگایا جا سکتا ہو۔ یہ میں ملکہ لیونانی فلسفہ سے شدید متاثر تھ ایک انگریز مصنف الئے متعلق لکھتا ہو۔ در معنوں کی تعلی تکھی کہ معانی مائنسی نظریہ سلم نی خان کی معانی ہو جاتی دو اسلامی شاخت انتشار اور برہمی کا شکار ہوجاتی اور اسلام کو اس سے ناقابل تلافی نقصان پنچتا۔ <sup>(1)</sup>

جب کہ طلوع اسلام معتزلین کے متعلق یوں لکھتا ہے کہ "ہم مسلک اعترال باتی رہتا تو یہ جمود و تعطل جو آج مسلمانوں میں نظر آرہا ہے وجود میں نہ آتا اور علم و فکر کی دنیا میں مسلمان آج ایسے مقام پر کھڑے ہوتے جہال ان کا کوئی مقابل نہ ہوتا" (طلوع اسلام صس ۳۰ جولائی ۱۹۵۵ء)

آئید بَرویزیت 67 (حصد: اول) معتراله سے طلوع اسلام تک

ائلی علمی کادشوں نے رائح العقیدہ مسلمانوں کو بھی تھی حد تک اپنا ہمنو ابتالیا تھالیکن جب معتزلہ کی انتما پیند جماعتوں نے اسلامی عقائد کو یونانی تصورات کے سانچے میں ڈھالنا شروع کیااور قرآن کی بجائے اپنے دینی عقائد یونانی فلسفہ سے اخذ کرنا شروع کیے تو آخرالذ کر طبقہ نے انکاساتھ چھوڑ دیا۔''(ماخوذازا بچ-اے-ار- سمب)

معتزلہ کے زوال کے اسباب

عدو شرے برا گنیزد کہ خیر مادراں باشد فن رجال کے امام اور معتبر مور خین نے ای تیسری صدی ہجری میں اپنے اپنے کارہائے نمایاں سر انجام دیئے جن کی بناء پر امت نے وضعی روایات اور غیر اسلامی نظریات کو علی وجہ البقیرت رد کر دیا۔ ② علائے دین نے قرآن کی ہی تصریحات سے یہ ثابت کر دیا کہ رسول اکرم کی حیثیت تحض ایک "نامہ بر" کی نہیں تھی جیسا کہ یہ لوگ ثابت کرنا چاہتے تھے۔ بلکہ آپ ملتی کو خدا نے معلم رہنما' مفسر قرآن' شارع قانون' قاضی اور حاکم بھی مقرر کیا تھا۔ لہذا جو شخص آپ کی پیروی سے آزاد ہو کر قرآن کی پروی کا دعوی کرتا ہے وہ فی الحقیقت قرآن کا پیرو کار نہیں ہو سکتا۔ ان لوگوں کی قرآنی تاویلات بھی کھل کر

اگر قرآن سے سنت کا تعلق ختم کر دیا جائے تو دین کا حلیہ کس بری طرح سے بگر جاتا ہے۔ (3) امت کا اجتماعی ضمیر یہ تصور بھی اپنے ذہن میں نہ لا سکتا تھا کہ مسلمان رسول ملکی پر دی سے آزاد بھی ہو سکتا ہے۔ جو آج تک امت مسلمہ میں متوارث چلی آرہی تھی۔ چند سر پھرے انسان تو ہر ذمانہ اور ہر قوم میں ایسے نگل سکتے ہیں جو الی باتوں میں ہمنو این جائیں۔ لیکن پوری امت کا سر پھرا ہو جانا مشکل ہے۔ چنانچہ امت مسلمہ اس بات پر قطعا آمادہ نہ ہو سکی کہ زندگی کا ایک نیا نظام ایسے لوگوں کے ہاتھوں سے بنوایا جائے جو دنیا کے مادی فلسفہ اور تنخیل سے مرعوب ہو کر اسلام کا ایک جدید ایڈیش بیش کرنا چاہتے تھے۔

آئینہ ترویزیت میں 68 (حصد: اوّل) معتزلہ سے طلوع اسلام تک کی (حصد: اوّل) معتزلہ سے طلوع اسلام تک کی (حصد: اوّل) معتزلہ سے طلوع اسلام تک کی (حصد: اوّل) کی تحریک کو حکومت عباسیہ کی حمایت حاصل تھی۔ لیکن امت کے اجتماعی تاثر سے خلیفہ واثق باللہ خود بھی متاثر ہو چکا تھا۔ رہی سہی کسراس مناظرہ نے نکال دی جس نے اس کے ذہن کی کایا پلٹ کر رکھ دی۔ بعد خود بھی متاثر ہو چکا تھا۔ رہی سہی کسراس مناظرہ نے نکال دی جس نے اس کے ذہن کی کایا پلٹ کر رکھ دی۔ بعد خود بھی متاثر ہو چکا تھا۔ رہی سہی کسراس مناظرہ نے نکال دی جس نے اس کے ذہن کی کایا پلٹ کر رکھ دی۔ بعد خود بھی متاثر ہو چکا تھا۔ رہی سہی کسراس مناظرہ نے نکال دی جس نے اس کے ذہن کی کایا پلٹ کر رکھ دی۔ بعد خود بھی متاثر ہو چکا تھا۔ رہی سہی کسراس مناظرہ نے نکال دی جس نے اس کے ذہن کی کایا پلٹ کر رکھ دی۔ بعد خود بھی متاثر ہو چکا تھا۔ رہی سہی کسراس مناظرہ نے نکال دی جس نے اس کے ذہن کی کایا پلٹ کر رکھ دی۔ بعد خود بھی متاثر ہو چکا تھا۔ رہی سہی کسراس مناظرہ نے نکال دی جس نے اس کے ذہن کی کایا پلٹ کر رکھ دی۔ بعد خود بھی متاثر ہو چکا تھا۔ رہی سہی کسراس مناظرہ نے نکال دی جس نے اس کے ذہن کی کایا پلٹ کر رکھ دی۔ بعد خود بھی متاثر ہو چکا تھا۔ رہی سہی کسراس مناظرہ نے نکال دی جس نے اس کے ذہن کی کایا پلٹ کر رکھ دی خود بھی متاثر ہو خوکل علی الللہ نے اعترال کی جانب سے اپنامنہ مو ژلیا تو بیہ تحریک اپنی موت آپ مرگئی۔

جہم واعترال کی تحریک کے مطالعہ کے بعد مندرجہ ذیل نتائج واضح طور پر سامنے آتے ہیں: ① جب بھی اسلام میں نے نظریات کو داخل کرنے کی ضرورت پیش آتی ہے تو وہ بالعوم اس دور کے غالب ربحانات سے ذہنی' شکست خوردگی کا نتیجہ ہو تاہے۔ خواہ یہ نظریات فلسفہ سے تعلق رکھتے ہوں یا سائنس سے۔ ② ان نظریات کو تسلیم کروانے کے لئے عقل کی برتری اور تفوق کا ڈھنڈورا پیا جاتا ہے۔ عقل کی برتری و تفوق جہم واعترال دونوں کے عقیدہ کا اہم جزو تھا۔

③ ان نظریات کی پہلی زد احادیث اور بالخضوص خبر واحد پر پڑتی ہے۔ جن میں طرح طرح کے شکوک وشہمات پیدا کر کے انہیں نظنی اور ناقابل اعتماد قرار دیا جاتا ہے' کیونکہ میں احادیث نئے نظریات کو اسلامی عقائد میں داخل کرنے میں سب سے بڑی رکاوٹ ہوتی ہیں۔ امام ابن تیمید ان لوگوں کے متعلق لکھتے ہیں: متعائد میں داخل کرنے میں سب سے بڑی رکاوٹ ہوتی ہیں۔ امام ابن تیمید ان لوگوں کے متعلق لکھتے ہیں: "یہ لوگ آنخصرت سی چڑی کی احادیث کو اس لئے نہیں مانتے کہ وہ احاد ہیں اور ان سے علم حاصل نہیں ہوتا اور ذہنی خیالات اور باطل شبہات کو قبول کر لیتے ہیں۔ جو معترلہ جہمید اور فلاسفہ سے منقول ہیں اور ان کا نام براہین عقلیہ رکھ لیتے ہیں۔ "(صواعق۔ جلد ۲ ص 20 سر جماعت اسلامی کا نظریہ حدیث ص ۲۱) اس لئے معترلہ قانون اسلامی کے ماخذ میں سے حدیث اور آبتراع کو قریب قریب ساقط کر دیتے ہیں۔" (الفرق بین الفرق ص ۲۲ بحوالہ خلافت و ملو کیت ص ۲۱)

پھر جہم واعترال چونکہ مسلمہ تقدیر میں متفناد خیالات رکھتے ہیں۔ لہذا جو احادیث جہم کے نزدیک مردود تحسی۔ وہی اعترال کے نزدیک صحیح ترین تحسی۔ اسی طرح جو احادیث معترالہ کے ہال ناقابل قبول تحسی۔ وہی جہمیہ کے ہال قابل قبول تحسیں اور دونوں عقلی دلائل سے ان احادیث کو رد وقبول کا شرف بخشتے تھے۔ ٭ حدیث کی حجیت سے انکار کے بعد قران کی من مانی تاویلات کی گنجائش نکل آتی ہے۔ لیکن یمال



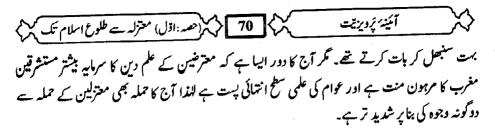
عجمى تضورات كادوسرا دّور

بیرونی فلسفوں اور غیر اسلامی نظریات کا دو سرا دور تیرہویں صدی ہجری یا انیسویں صدی عیسوی میں شروع ہوا لیکن دو سری صدی ہجری کی بہ نسبت اب حالات بہت مختلف تھے۔ اس دقت مسلمان فاتح تھے اور انہیں سیاسی غلبہ حاصل تھا اور جن فلسفوں سے انہیں سابقہ پیش آیا تھا دہ مفتوح و مغلوب قوموں کا فلسفہ تھا۔ اس وجہ سے ان فلسفوں کا محملہ بہت ہلکا ثابت ہوا۔ اس کے بر عکس تیرہویں صدی ہجری میں یہ تملہ ایسے وقت میں ہوا جب کہ مسلمان ہر میدان میں پٹ چکا تھا۔ اس کے ملک پر دشمنوں کا قبضہ ہو چکا تھا۔ معاقی حیثیت سے انہیں کچل ڈالا گیا تھا۔ ان کا نظام تعلیم درہم برہم ہو چکا تھا اور ان پر فاتح قوم نے تعد معاقی حیثیت سے انہیں کچل ڈالا گیا تھا۔ ان کا نظام تعلیم درہم برہم ہو چکا تھا اور ان پر فاتح قوم نے معد معاقی حیثیت سے انہیں کچل ڈالا گیا تھا۔ ان کا نظام تعلیم درہم برہم ہو چکا تھا اور ان پر فاتح قوم نے معالہ کر رکھا تھا۔ اپنی خان اپنی زبان اپنے قوانین اور اپنے اجتماعی 'سیاسی اور معاقی اداروں کو پوری طرح مرعوب کر دیا۔ انہوں نے یہ سمجھ لیا کہ مغرب سے جو افکار ونظریات در آمد ہو رہا سر معقول بیں ان پر اسلام کے نقطہ نظر سے تقدید کر کے حق وباطل کا فیصلہ کرنا تھی ڈر ایر کو خوال کی نہیں معالی ہے معالی ہوں ماتھ چلنے کی صورت بس دی جہ کہ اسلام کو کسی نہ کسی طرح ان کے مطال کی دیں اور داخی ہے ہوں در معاول اس شکست خوردہ ذاخی ہے کہ اسلام کو کسی نہ کسی طرح ان کے مطابق ڈھال لیا جائے۔ اس شکست خوردہ ذاخیت نے وہ کسلی معترلہ والی سہ کونہ شیکنیک استعال کی یعنی: 10 احادیت کو جہ اس تک ہو سکھ مشکوک اور خلنی قرار دیا جائے اور میں پر اکر لیگا جائے۔

اسرائیلی روایات سے استفادہ کرتے ہیں۔ ۵ سنت کے حجت یا سند ہونے سے انکار کر دیا جائے اور اس کے بعد۔

8 قرآن کی من مانی تاویلات کے لئے راستہ صاف کر لیا جائے۔

لیکن آج اس ٹیکنیک کو استعال کرنے کی صورت وہ نہیں جو معتزلہ کے دور میں تھی۔ معتزلین خور ذی علم لوگ تھے ۔ عربی زبان وادب میں بڑا پایہ رکھتے تھے اور ان کو سابقہ بھی ایسے لوگوں سے پڑا تھا جن کی علمی زبان عربی تھی۔ عام لوگوں کا تعلیمی معیار بلند تھا۔ علمائے دین ہر طرف بکٹرت موجود تھے لندا معتزلین



سرسيد احمد خال

اس دور کے سرخیل سرسید احمد خان (۱۸۱۷- ۱۸۹۹ء) ہیں آپ نے مغرب میں ہی اعلیٰ تعلیم حاصل کی، مغربی افکار ونظریات سے شدید متاثر شخصے اور مسلمانوں کی بھلائی اسی بات میں سیجھتے تھے کہ وہ مغربی علوم سے آراستہ ہوں اور اس تہذیب کو جوں کا توں اپنالیں۔ اس غرض کے لئے آپ نے دو گونہ اقدامات کیے ایک تو ۱۵۷۷ء میں علی گڑھ مسلم کالج کی داغ بیل ڈالی۔ دو سرے اسی دور میں قرآن کریم کی تفییر لکھ کر اپنے نظریات کو کھل کر قوم کے سامنے پیش کیا۔ اس دو گونہ اقدام سے آپ نے مسلمانوں کی نئی نسل کے ذہن میں مغربی افکار ونظریات بھرنے اور مسلمات اسلامیہ کا حلیہ بگاڑنے کی جو خدمات انجام دیں اس پر نہیں شاعرنے کیا خوب کہا ہے

آنچ کم ہر طرف دھواں ہی دھواں 💫 وائے بر سعی سید احمد خاں!!

بیہ وہ دور تھا جب یورپ صرف اس بات کو مانٹے پر تیار تھا جو عقل و تجربہ کی نسوٹی پر پر کھی جا سکتی ہو۔ بالفاظ دیگر کوئی الی بات جو مافوق الفطرت (Supper Natural) یا خارق عادت ہو۔ اہل مغرب کے ہاں ناممکن الوقوع اور خلاف عقل سمجھ کر رد کر دی جاتی تھی۔

دو سری سر چارکس ڈارون (۱۸۰۹ - ۱۸۸۲ء) کا نظریہ ارتقاء بھی منظر عام پر آچکا تھا۔ یہ سوال ڈارون سے پہلے بھی پیدا ہو چکا تھا کہ آیا انسان اولاد ارتقاء ہے۔ یا اس کی پیدائش سمی دو سری نوعیت سے ہوئی تھی۔ ڈارون نے ۱۸۵۹ء میں ایک کتاب اصل الانواع (Origin of Spicies)لکھ کریہ نظریہ مدون طور پر پیش کیا کہ انسان اولاد ارتقاء ہے۔

تیسرے بیہ دور خالص مادیت پر سق کا دور تھا۔ ہر کام کے زیبا دنازیبا ہونے کا معیار دنیوی نفع دنقصان بن گیا تھا۔ علاوہ ازیں اس تہذیب نو نے مساوات مردوزن کا نعرہ لگا کر کئی قشم کے عائلی مسائل کھڑے کر دیئے تھے جو اسلامی نعلیمات سے براہ راست نکراتے تھے۔

چونکہ سرسید ان تمام افکار ونظریات سے شدید متاثر تھے 'لہٰذا آپ نے: پر دنیا سے معن

- انہیاء کے معجزات سے یا تو سرے سے انکار ہی کر دیا یا ایس تاویل پیش کی کہ وہ معجزہ ہی نہ رہے۔ خواہ
   ہی تاویل بجائے خود کتنی ہی غلط اور مصحکہ خیز کیوں نہ ہو۔
   ہم محمد مدینہ محمد مدینہ محمد مدینہ محمد مدینہ معلم مدینہ مدینہ مدینہ مدینہ مدینہ معلم مدینہ معمد مدینہ معنہ مدینہ معلم مدینہ مدی
- ۵ معجزات کے علادہ باقی خوارق عادت باتیں جو قرآن میں مذکور ہیں۔ ان میں بھی الی ہی تاویلات پیش کیں۔ مثلاً دعا کی قبولیت یا جنت دوزخ کی بعض کیفیات۔

آئیند برویزیت 71 (حصد: اول) معترله ب طلوع اسلام تک 8 ڈاردنی نظریہ ارتقاء سے متاثر ہو کر حضرت آدم کے فرد داحد یا نبی ہونے سے انکار کر دیا۔ نیز فرشتوں ادر ابلیس کے خارجی تشخص سے بھی جس سے ایمان بالغیب کے بہت سے اجزاء پر زد پڑتی ہے۔ ۵۰ مسائل حاضرہ پر قلم اٹھا کر موجودہ تہذیب سے ہم آہنگی میں اسلامی عقائد ونظریات کا حلیہ بگاڑ دیا۔ ہم یہاں انہی باتوں کو ذیر بحث لائیں گے۔ آپ نے چند در چند رسائل لکھ کر اپنے مخصوص نظریات امت کے سامنے پیش کیے۔ اس ''ماڈرن اسلام ''کی غرض وغایت کا اندازہ آپ کی ایک تقریر کے درج ذیل م اقتباسات سے ہوتا ہے۔ جديد علم كلام كي ضرورت اور خصوصيات : اس زمانہ میں ایک جدید علم کلام کی ضرورت ہے جس سے یا تو ہم علوم جدیدہ کو باطل ثابت کر دیں یا پر انہیں اسلام کے مطابق کر دکھائیں۔ میرے نزدیک جو لوگ ایسا کرنے کے لائق ہیں اور وہ پوری کوشش ' حال کے علم طبیعی وفلسفہ کے مسائل کو اسلامی مسائل سے تطبیق دینے یا ان کا بطلان ثابت کرنے میں کو شش نہ کریں گے۔ وہ سب کَنْگار اور یقینا کَنْگار ہوں گے۔'' (پاکتان کا معمار اول سرسید ص:٥٥ مطبوعه طلوع اسلام لابور) مندرجہ بالا اقتباس سے واضح ہے کہ سید صاحب کے خیال میں: 1 موجودہ علوم طبیعی اور فلسفہ کایا تو بطلان ثابت کرنا یا پھر انہیں اسلام کے مطابق دکھانا ایک بہت بڑا دینی فریضہ ہے۔ یہ جو لوگ اہلیت ہونے کے باوجود ان دونوں میں سے کوئی ایک کام بھی نہیں کرتے وہ کندگار ہیں۔ اور سید صاحب نے اس گناہ سے بیچنے اور دینی فریضہ کو انجام دینے کے لئے اس کام کا بیڑہ اٹھایا۔ وہ علم طبیعی یا فلسفہ کو باطل تو ثابت نہ کر سکے۔ البتہ بزعمِ خود انہیں اسلام کے مطابق کر دکھایا کیکن ہمیں افسوس ہے کہ علم طبیعی اور فلسفہ کو اسلام کے مطابق ثابت کرنے کی بجائے اپنی تمام تر کو ششیں اور اہلیتیں الثا اسلام کو علم طبیعی وفلسفہ کے مطابق کرنے میں صرف کردیں۔ اس اہم کام کے لئے جو طریق کار انہوں نے افتیار کیاوہ بھی درج ذمیل اقتباس سے واضح ہے: حديث اور فقه سب ناقابل حجت مين: "اسلام کے متعارف مجموعہ میں سے وہ حصہ جس کو تمام مسلمان قم من الله سبھتے ہیں اور جس کی نسبت یقین رکھتے ہیں کہ وہ جس طرح خدا کی طرف سے نبی آخر الزمان کے دل میں القا ہوا ہے اس طرح نبی (میلیس) کے ہاتھوں ہاتھ ہم تک پہنچاہے۔ صرف وہی حصہ اس بات کا انتحقاق رکھتا ہے کہ اس میں جو بات مسائل فلسفہ اور حکمت کے خلاف معلوم ہو اس میں اور مسائل حکمت میں تطبیق کی جائے یا مسائل حکمیہ کی غلطی ثابت کی جائے۔ پس انہوں نے جیسا کہ حضرت عمر دناتھ سے منقول

جب حسنبنا تجناب الله <sup>(1)</sup> کمه کر اپنے جدید علم کلام کا موضوع اور اسلام کا حقیقی مصداق صرف ج - حسنبنا تجناب الله <sup>(1)</sup> کمه کر اپنے جدید علم کلام کا موضوع اور اسلام کا حقیقی مصداق صرف قرآن مجید کو قرار دیا اور اس کے سوا تمام مجموعہ حدیث کو اس دلیل سے کہ ان میں کوئی حدیث مش قرآن کے قطعی الثبوت نہیں ہے اور تمام علاء و مفسرین کے اقوال و آراء اور تمام فقهاء و مجتمدین کے قیاسات واجتمادات کو اس بنا پر کہ ان کے جواب وہ خود علماء و مفسرین اور فقهاء و مجتمدین ہیں نہ کہ اسلام 'اپنی بحث سے خارج کر دیا۔ اسی اصول کو طحوظ رکھ کر سرسید نے قرآن مجید کی تفسیر لکھنے کا معمم ارادہ کر لیا۔ '' (حیات جادید بحوالہ پاکستان کا معمار اول ص دیم)

اس اقتباس سے معلوم ہوتا ہے کہ آپ کے مجوزہ 'تھار عظیم'' کے رائے میں تمام مجموعہ احادیث تمام علماء و مفسرین کے اقوال و آراء اور تمام فقلماء و مجتمدین کے قیاسات واجتمادات ہی سب سے بڑی رکاوٹ شخص للذا آپ نے ان تمام چیزوں میں سے کسی ایک کو بھی درخور اِعتنا نہیں سمجھا اور ان سب سے بے نیاز ہو کر قرآن کی تفسیر کی طرف متوجہ ہوئے۔ قرآن کے متعلق آپ کا نظریہ درج ذیل اقتباس سے خلام ہے: قرآن اور نیچر:

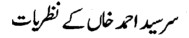
''ضروری تھا کہ قرآن مجید کی ہدایتیں اس طرح بیان کی جائیں کہ اس سے ایک صحرائی اونٹ چرانے والا بدو اور ایک اعلیٰ درجہ کا حکیم سقراط برابر فائدہ اٹھائیں۔ قرآن مجید ہی ایسا کلام ہے جس میں یہ صفت موجود ہے اور جس کے مختلف درجوں بلکہ متضاد حیثیتوں کے لوگوں کی کیسال ہدایت ہوتی ہے ایک جاہل بدو' ایک مقدس مولوی اس کے معانی سے جیسے ہدایت پاتا ہے اور سمی لفظ کو نیچریا فلسفہ کے خلاف شیس پاتا۔'' (حیات جادید بحوالہ پاکستان کا معمار اول س:۵۸) اس اصول سے کسی کو بھی اختلاف کی تخبائش شیس لیکن ہدایت حاصل کرنے کے لئے قرآن کریم نے خود ہی ایک اور شرط بھی عائد کی ہے اللہ تعالی نے فرمایا:

فیضِ لُبدِ حَضِيرًا وَيَهْدِ ي بِدِ كَثِيرًا مَدا اس ب بہوں كو مراه كرنا ہے اور بہوں كو
مراه كرنا ہے اور بہتوں كو
وَمَا يُضِلُ بِدِ إِلَا ٱلْفَنسِقِينَ ٢٠ ﴾ بدايت بخشا ہے اور وه مراه بھى كرنا ہے تو نافرمانوں
(البفرة ٢٦ / ٢٦)

لیعنی قرآن دافعی سب کے لئے ہدایت ہے مگر جو قلب سلیم کے ساتھ اس سے ہدایت حاصل کرنا چاہے اور جس کا دل کجرد اور فاسق نہ ہو جو قرآن کی روشنی کے تالع ہو کر چلنا چاہے نہ کہ قرآن کو اپنے قلب وذہن کے تالیع کرنا چاہے۔ سارے بڈو یا مولوی یا ہر زمانہ کے سقراط اس سے ہدایت ہی شیں پاتے۔ بیشتر گمراہ بھی ہو جاتے ہیں اور مشاہدہ بھی اس بات کی تائید وتو ثیق کرتا ہے۔ کہ اکثر گمراہ فرقوں اور مذاہب باطلہ کے بانی انتہا درجہ کے ذہین وفطین قسم کے لوگ ہوتے ہیں للمذا یہ اصول ہی سرے خلط ہے کہ

۵ حسبنا کتاب اللہ پر تفصیلی بحث الگ مضمون کی صورت میں آگے آرہی ہے۔

آئیز بر فلاسفر کے فلسفہ یا ہر نیچری کی نیچریت کے مطابق ہے۔ میہ تو مسلمہ امر ہے کہ نیچر یا تمام قوانین قرآن ہر فلاسفر کے فلسفہ یا ہر نیچری کی نیچریت کے مطابق ہے۔ میہ تو مسلمہ امر ہے کہ نیچر یا تمام قوانین فطرت کا احاطہ کرنا انسان کے اختیار سے باہر ہے تو جن چند قوانین فطرت پر انسان کو آگھی حاصل ہوئی ہے انہیں تک قرآن کو محصور کر کے قرآنی آیات کی ان کے مطابق تاویل کر دنیا کونی دینی خد مت ہے؟ فلسفہ کا معاملہ اس سے بھی نازک ہے۔ فلسفہ ایک اِستدلالی علم ہے مگر انسان کی زندگی فلسفہ یا استدلالی علم کی پابند نہیں۔ زندگی میں بہت می باتیں وجدان سے حاصل ہوتی ہیں اور قرآن کتاب زندگی ہے۔ فلسفہ کی کتاب نہیں لنڈا جو شخص فلسفہ یا نیچریا کسی خاص دور کی علمی سطح سے مرعوب ہو کر قرآن سے اس کا بطلان قابت کرنے کی بجائے قرآن کو ان چیزوں کے مطابق کرنے کی کو شش کرتا ہے تو بیہ اس کا ذہنی شکست خوردگی کی دلیل تو بن سکتی ہے۔ قرآن کی تفیر نہیں کہلا سکتی۔ سید صاحب اس طبقہ سے تعلق رکھتے ہیں۔ جنہوں نے قرآن کو نیچراور فلسفہ کے ماتحت بنا دیا ہے۔



اب ہم سرسید کی تفیر "تفیر القرآن" سے آپ کے چند کارہائے نمایاں مخضراً بطور نمونہ پیش کرتے ہیں: 1 معجزات سے انکار:

معجزہ کا اصطلاحی مفہوم ہیہ ہے کہ کوئی ایسا خرق عادت یا عام دستور اور مشاہدہ کے خلاف واقعہ جس کا صدور نہی نبی ہے ہوا ہو۔ قرآن نے معجزہ کے لئے آیت یا مبصرۃ کے الفاظ استعال کیے ہیں اور ایسا کوئی نہ کوئی معجزہ انہیاء کے ساتھ لازم وطزوم سمجھا جاتا رہا ہے۔ اس لئے انہیاء کے مخاطبین بالعوم ان ہے اپنی بات کی صداقت کے ثبوت میں معجزہ کا مطالبہ بھی کرتے رہے ہیں۔ ایسے خرق عادت واقعات کی کئی صور تیں ہیں۔ مثلاً:

(1) انسان کی عادت ہے کہ کوئی داقعہ عادت کے خلاف سنتا ہے تو بالعوم اسکا انکار کر دیتا ہے اور اگر بچشم خود دیکھ لے تو حیران رہ جاتا ہے لیکن اگر وہی داقعہ دو تین چار مرتبہ پیش آجائے تو وہ عادت بن جاتا ہے للندا اس کی حیرانی اور استوجاب ختم ہو جاتا ہے اس کی سب سے داضح مثال تو انسان کی اپنی پیدائش ہے جو ناپاک پانی کے قطرہ سے پیدا ہو تا ہے اور جس کی طرف اللہ نے باربار توجہ دلائی ہے لیکن چو نکھ سے عادت مستمرہ بن چکی ہے للندا اس پر کسی طرح کی حیرت داستوجاب تو در کنار خایل تک بھی انسان کے دل میں نہیں آتا۔

(1) اسلامی تاریخ میں ایسے بہت سے فلاسفر ہوئے ہیں کہ جنہوں نے قرآن کی ساتھ احادیث سے اقوال دمفسرین کی اقوال و آراء سے فقهاء و مجتمدین کے قیاسات اور اجتمادات سے بھرپور استنادہ بھی کیا اور اپنے دور کے فلسفہ کا بطلان بھی کیا۔ جیسے امام احمد بن حنبل' امام غزالی' امام ابن تیمیہ' اور شاہ ولی اللہ يُنظيني وغير ہم۔

معتزلہ سے طلوع اسلام تک کم (حصہ: اوّل) معتزلہ سے طلوع اسلام تک کم

(۵) اس کی دو سری قشم ہی ہے کہ کوئی ایک واقعہ انسانی تاریخ کے سمی مخصوص دور میں تو معجزہ سمجھا جاتا ہے لیکن بعد کے ادوار میں دہ معجزہ نہیں رہتا۔ مثلاً حضرت سلیمان علیہ السلام کو یہ معجزہ عطا کیا گیا تھا کہ ہوا ان کے تالیع تھی اور دہ ایک ماہ کا سفرایک پہر میں طے کر لیتے تھے لیکن آج ہوائی جہاز کی دریافت نے اس معجزہ کی تعلق کہ دو ان کے تالیع تھی اور دہ ایک ماہ کا سفرایک پہر میں طے کر لیتے تھے لیکن آج ہوائی جہاز کی دریافت نے اس معجزہ کی دو دی معرف کے سکی محضوض دور میں تو معجزہ مسمجھا جاتا ان کے تالیع تھی اور دہ ایک ماہ کا سفرایک پہر میں طے کر لیتے تھے لیکن آج ہوائی جہاز کی دریافت نے اس معجزہ کی تعلق کی معرف کی تعلق کی تھی معرف کی معرف کی اعلام ہوا کی دریافت نے اس معجزہ کی تعلق کی معرف کی اعلام ہوا کی معرف کی تعلق کی معرف کے معرف کی اعلام کی پر معن مع کر لیتے تھے لیکن آج ہوائی جہاز کی دریافت نے اس معرف کی تعلق کی تعلق کی معرف کی اعلام کو بیٹ تھی کرہ کہ معرف کی اعلام کو مع کرہ کی تعلق کی تعلق کی معرف کی اعلام کی تعلق کی تعلق کی معرف کی اعلام کی تعلق کی تعلیم کرتا کہ معرف کی تعلق کر تعلق کی تعلق کی معرف کی تعلیم کرتا کہ لیونان میں بیٹھ کر پاکستان میں رہنے دالے کمی شخص سے بات چیت کر رہا ہے تو اسے عوام تو در کمار معکر کی تعلیم کریا گل ہی قرار دیتے لیکن آج ٹیلی فون کی ایجاد نے اس کی اعبازی دیشیت کو ختم کر در جائی دیل ہو در کی ایکا ہوں کی تعلیم کر تعلیم کریا ہو تعلیم کر دیل ہو ہو ہو ہو کہ میں کرتا کہ تعلیم کریا ہوں پاگل ہی قرار دیتے لیکن آج ٹیلی فون کی ایجاد نے اس کی اعبازی دیشیت کو ختم کر در کیا ہے۔

ان تصریحات سے واضح ہو تا ہے کہ اشیائے کائنات کے خواص سے متعلق انسان کاعلم یا لاعلمی ہی کمی ایک واقعہ کو کمی خاص دور میں تو معجزہ سمجھتی ہے لیکن وہی واقعہ اس سے الحظے دور میں عادت بن جاتا ہے۔ اب دیکھئے قرآن کریم میں ایسے بے شار واقعات ندکور ہیں جو آج تک "مجزہ" بی بنے ہوئے ہیں اور انسان کاعلم اس تتھی کو سلجھا نہیں سکا۔ سوال یہ ہے کہ کیا ایسے معجزات کو من وعن قبول کر لینا چاہئے یا ان کی تاویل پیش کر کے انسان کی علمی سطح تک نیچی لے آنا چاہئے؟ سوال در حقیقت یہ ہے کہ آیا انسان اشیائے فطرت کے خواص اور قوانین کا پورا احاطہ کر چکا ہے؟ اگر تو اس سوال کا جواب نفی میں ہے تو ایسے معجزات کا من وعن تشکیم کرنا بی راہ صواب ہے۔ اس سوال کے جواب میں سید صاحب خود لکھتے ہیں: معرسید کا نظریم معجزات :

"تمام قوانین قدرت ہم کو معلوم نہیں اور جو معلوم ہیں وہ نہایت قلیل ہیں اور ان کا علم بھی پورا نہیں بلکہ ناقص ہے۔ اس کا نتیجہ سے کہ جب کوئی عجیب امرواقع ہو اور اس کے وقوع کا کانی شوت بھی موجود ہو اور اس کا وقوع معلومہ قانون قدرت کے مطابق بھی نہ ہو سکتا ہو اور سے بھی تسلیم کر لیا جائے کہ بغیر دھو کہ فریب کے فی الواقع ہوا ہے تو سے تسلیم کرتا پڑے گا کہ فی الواقعہ بلاشبہ اس کے وقوع کے لئے کوئی قانون قدرت ہے مگر اس کا علم ہم کو نہیں کہ خلاف قانون قدرت کوئی امر نہیں ہوتا اور جب وہ کی قانون قدرت ہے مگر اس کا علم ہم کو نہیں کہ خلاف قانون قدرت کوئی معرفی ہوتا اور جب وہ کی قانون قدرت ہے مگر اس کا علم ہم کو نہیں کہ خلاف قانون قدرت کوئی معرفی ہوتا اور جب وہ کی قانون قدرت ہے مگر اس کا علم ہم کو نہیں کہ خلاف قانون قدرت کوئی معرفی جس کو وہ قانون معلوم ہو جائے اس کو کر سکے گا'' (تغیر القرآن: ۳/ ۳۳)..... حکماء وفلاسفہ نے معجزات یا کرامات کا انکار خواہ کی وجہ سے کیا ہو ہمارا انکار صرف اس بنا پر نہیں ہے کہ قرآن مجید سے معجزات یا کرامات کا انکار خواہ کی وجہ سے کیا ہو ہمارا انکار صرف اس بنا پر نہیں ہے کہ قرآن مجید سے معجزات یا کرامات کا انکار خواہ کی وجہ ہے کیا ہو ہمارا انکار صرف اس بنا پر نہیں ہے کہ قرآن مجید سے معمل کے ہیں اور اس لئے انکار کرنا ضرور ہے۔ ہلکہ ہمارا انکار اس بناء پر ہے کہ قرآن مجید سے معرفی جن کو ہم مختصر لفظوں میں یوں تعبیر کرتے یوں کہ کوئی امر خلاف قانون قدرت نہیں

آئینہ پرویزیت 75 (حصہ: اول) معتزلہ سے طلوع اسلام تک · نحور فرمایا آپ نے سید صاحب کے معجزہ کے اقرار میں بھی کتنے انکار پوشیدہ ہیں۔ آپ معجزہ سے صرف اس لئے انکار کر رہے ہیں کہ قرآن کریم میں کمی خلاف قانون قدرت واقعہ کا ذکر شیں۔ یہاں دو سوال ذہن میں ابھرتے ہیں۔ D کیا قانون قدرت کے خلاف کسی امرکا وقوع ممکن بھی ہے یا نہیں؟ 2 کیا قرآن کریم میں ایسے کی واقعہ کا ذکر ہے بھی یا نہیں جو قانون قدرت کے خلاف ہو؟ اب ہم انہی سوالات پر ذرا تفصیل سے بحث کریں گے۔ قوانین قدرت میں تبدیلی : قوانین قدرت کے غیر متبدل ہونے کے ثبوت میں جو آیت پیش کی جاتی ب ده به ب : ﴿ فَلَن تَجِعَدَ لِسُنَّتِ ٱللَّهِ تَبْدِيلًا كَلَن تَجِدَ لِسُنَّتِ ""سوتم خدا كى عادت من بركز تبدل ند بإؤ ك ادرخدا اَللَّهِ تَحْوِيلًا ٢٠ (الفاطر ٢٥ / ٤٢) ٢ 2 طريقة مي تجمى تغيرنه ديكھو گے . اب سوال یہ ہے کہ توانین قدرت تو لاتعداد ہیں۔ کچھ توانین اجرامِ فلکی کی حرکت' ان کی کشش ثقل سے تعلق رکھتے ہیں۔ پچھ دو سرے اشیاء کے خواص سے تعلق رکھتے ہیں۔ مثلاً پانی ہمیشہ نشیب ک طرف ہی بہتا ہے۔ مائعات جم کر سکڑ جاتے ہیں۔ ہوا گرم ہو کر اوپر اٹھتی ہے۔ زہرانسان کو ہلاک کر دیتا ہے۔ وغیرہ وغیرہ پھر پھھ قوانین ایسے ہیں جو اخلاقیات اور قوموں کے عروج وزوال سے تعلق رکھتے ہیں۔ پجر پچھ قوانین ایسے ہیں جو جاندار اشیاء کے طبیعی نقاضوں اور حیات ومملت سے تعلق رکھتے ہیں للذا ہمیں ید دیکھنا بڑے گا کہ قرآن کریم جس "اللہ کے طریقہ" یا قانون قدرت کو غیر متبدل قرار دیتا ہے وہ س قسم ے تعلق رکھتاہے۔ قرآن میں بیہ الفاظ متعدد بار استعال ہوئے ہیں اور ان سب مقامات کے سیاق وسباق پر نظر ڈالنے سے یہ بات بالکل صاف ہو جاتی ہے کہ اللہ تعالی نے جس قانون کو غیر متبدل قرار دیا ہے۔ وہ انسان ک اخلاقیات سے تعلق رکھتا ہے اور قوموں کے عروج د زوال کے قانون کو غیر متبدل قرار دیتا ہے۔ یعنی جب کوئی قوم اپنی سرکشی کی بناء پر نبی کو وہاں نے نکلنے پر مجبور کر دیتی ہے یا نبی مجکم اللی وہاں سے نگل جاتا ہے۔ یا کوئی قوم اخلاقی سنتیوں میں گر جاتی ہے تو وہ عذاب میں ماخوذ ادر زوال پذیر ہو جاتی ہے ادر یہ اللہ کا قانون ایسا قانون ہے۔ جس میں تغیرہ تبدل ناممکن ہے۔ اب آیات ذمل ملاحظہ فرمائیے: ﴿ وَلَا يَحِينُ ٱلْمَكْرُ ٱلسَّينَ إِلَّا بِأَهْلِيدً فَهَلَ " "اور برى چال كاوبال اس كے چلنے والے بى ير ير ٢ ہے یہ لوگ تو بس پہلے لوگوں کی روش کے ہی منتظر يَنْظُرُونِ إِلَّا سُنَّتَ ٱلْأَوَّلِيَ فَلَن تَجِدَ لِسُنَّتِ میں سوتم خدا کی عادت میں ہر گز تبدل نہ یاؤ <sup>س</sup>ے ادر ٱللهِ تَبْدِيلًا وَلَن تَجِدَ لِسُنَّتِ ٱللهِ تَخْوِيلًا ٢ خدا کے طریقے میں تبھی تغیر نہ دیکھو گے۔'' (الفاطر ٣٥/ ٤٣) وَإِن كَادُوا لَيَسْتَفِزُونَكَ مِنَ ٱلْأَرْضِ ''اور قربیب تھا کہ بیہ لوگ تمہیں زمین ( مکہ) سے پھسلا

آئینہ بَرویزیت 76 (حسہ: اوّل) معتزلہ سے طلوع اسلام تک لِمُخْرِجُوكَ مِنْهَاً وَإِذَالًا يَلْبَتُونَ خِلَافَكَ إِلَّا دیں تاکہ تمہیں وہاں ہے جلا وطن کر دیں اور اس فَلِي لَمَا شَنَّهَ مَن قَدْ أَرْسَلْنَا قَبْلَكَ مِن وقت تمهارے بعد بیہ بھی نہ رہتے مگر تھوڑی مدت۔ رُسُلِناً وَلَا جَحِدُ لِسُنَتِنا خَوِيلًا ۞ ﴾ جو پنجبرہم نے تجھ سے پہلے بھیج تھے ان کے بارے (الإسراء ١٧ / ٧٦ / ٧٧) میں ہمارا طریق سمی رہا ہے اور تم ہمارے طریق میں تغيرو تبدل نه ياؤ گے۔ `` ﴿ مَلْعُونِينَ أَيْنَمَا ثُقِفُوا أُخِذُوا وَقُيَّلُوا "وہ پھٹکارے ہوئے جہاں یائے گئے پکڑے گئے اور تَفْتِبِيلًا ٢ أَنْ اللَّهِ فِ ٱلَّذِينَ خَلُوا مِن جان سے مار ڈالے گئے جو لوگ پہلے گزر چکے ہیں ان قَبَلٌ وَلِن تَجِمدَ لِسُـنَّةِ ٱللَّهِ تَبْدِيلًا ٢ کے بارے میں بھی ہماری نہی عادت رہی ہے اور تم (الأح: اب٣٣/ ٢١-٢٢) خدا کی عادت میں تغیرو تبدل نہ یاؤ گے۔ '' «پھر کسی کو دوست نہ پاتے اور نہ مددگار سمی خدا کی ﴿ ثُمَّ لَا يَجِدُونَ وَلِيَّا وَلَا نَصِيرًا ٢ ٱللَّهِ أَلَيْ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلُ وَلَن تَجِدُ لِسُنَّةِ عادت ب جو پہلے سے چلی آتی ب اور تم خدا ک الله تَدْدِيلًا ٢٢ (الفتح ٢٢ ٢٢) عادت میں کوئی تبدیلی نہ یاؤگے۔ " قوانین قدرت اور استنائی صورتیں : مندرجہ بالا جملہ مقامات میں قوموں کی اُخلاقیات اور ان کے زدال کا قانون بیان کیا گیا ہے اور نہی ایسا قانون ہے جس میں تبھی تبدیلی نہیں ہوتی۔ رہے دو سرے قوانين فطرت يا قدرت تو جمارا مشامده به ب كه ان ميس تبديلي ممكن ب- مثلاً: 1 اجرام فلکی کی حرکت کے قوانین جو ہمیں گگے ہند سے اصولوں کے مطابق نظر آتے ہیں تو اس کی وجہ محض بیر ہے کہ ان کے مقابلے میں بنی نوع انسان کی عمر نہایت قلیل ہے۔ روزانہ اس عظیم کا مُنات کا وجود میں آنا اور پھر کسی وقت فنا ہو جانا ان قوانین میں تغیرو تبدل کی داضح دلیل ہے۔ ۵ زہر کی یہ خاصیت ہے کہ وہ انسان کے لئے ہلاکت کا باعث ہو تا ہے لیکن کبھی وہی زہر کسی انسان کے لئے تریاق بھی بن جاتا ہے اس کی وجہ خواہ کچھ ہو لیکن واقعہ سے انکار ممکن نہیں۔ 3 دو سری تمام مائعات کے بر عکس پانی جم کر تھیل جاتا ہے۔ جب کہ دو سرے مائعات جم کو سکڑتے ہیں یہ ایس اسٹنائی صورت ہے جو انسان کے علم میں آچکی ہے مگر عام قانون فطرت ہے اس اسٹناء میں سمي كو مجال انكار نهيں ۔ کسی مخصوص مقام پر بارش کے طبیعی عوامل یہ ہیں سمند ر سے فاصلہ ' موسم ' ہواؤں کا رخ ' پیاڑوں ) کی بلندی' پھر کیا وجہ ہے کہ کسی مخصوص مقام پر خاص موسم میں کبھی تو وہ موسم بالکل خشک گزر جاتا ہے ادر مجمع لگا تار بار شوں سے سیلاب آجاتے ہیں اور مجمع معمول کے مطابق بارش ہوتی ہے تو یہ اس بات کی واضح دلیل ہے کہ کوئی بالاتر ہستی موجود ہے جو ان قوانین قدرت کے تغیرو تبدل پر یورا کنٹرول رکھتی ہے

یہ اور ایسے بے شار واقعات اور مثالیں پیش کی جا تحق ہیں۔ جن سے یہ ثابت ہو جاتا ہے کہ قوانین

تمنینہ بَودیز بیت ٢٦ (حصد: اول) معتزلہ سے طلوع اسلام تک محکم وقت اللہ معتزلہ سے طلوع اسلام تک محکم وقت میں متد قدرت میں مستثنیات موجود ہیں۔ اگر زہر کسی خاص انسان کے لئے تریاق بن سکتا ہے تو آگ بھی کسی خاص انسان کے لئے شمیذی ادر سلامتی دالی ہو سکتی ہے۔

معجزات سے انکار کی اصل وجہ: ہمارے خیال میں انکار معجزات کی وجہ یہ نہیں کہ قوانین فطرت میں استناء ناممکن ہے کیونکہ ایسے مستثنیات تو مشاہدہ میں آتے ہی رہتے ہیں۔ سمی انسان کے ہاں دو سر والا پچہ مجمع پیدا ہو سکتا ہے ماں باپ دونوں اند ھے ہوں، تو اولاد بینا بھی پیدا ہو سکتی ہے۔ بلکہ اس انکار کی تمہ میں وہی ایک پیدا ہو سکتا ہے ماں باپ دونوں اند ھے ہوں، تو اولاد بینا بھی پیدا ہو سکتی ہے۔ بلکہ اس انکار کی تمہ میں وہی اور کی اصل کے ہاں دونوں اند ھے ہوں، تو اولاد بینا بھی پیدا ہو سکتی ہے۔ بلکہ اس انکار کی تمہ میں وہی اور کی اصل کی ہاں دونوں اند ھے ہوں، تو اولاد بینا بھی پیدا ہو سکتی ہے۔ بلکہ اس انکار کی تمہ میں دونوں ادر ھے ہوں، تو اولاد مینا بھی پیدا ہو سکتی ہے۔ بلکہ اس انکار کی تمہ میں دونوں ادر ھے ہوں کر کر ای سے دونوں اند ھے ہوں، تو اولاد مینا بھی پیدا ہو سکتی ہے۔ بلکہ اس انکار کی تمہ میں دونوں ادر ھو مان کی حکمت فدا نے ایک دفعہ کا نکات کو حرکت تو دونی ارسلو کا خدا کے متعلق تجریدی تصور کار فرما ہے۔ جس کے تحت خدا نے ایک دفعہ کا نکات کو حرکت تو دولی اور اب دو خاموش تماشائی بن گیا ہے یا زیادہ سے زیادہ ہے کہ اس نے قوانین فطرت بنا دیم میں اور اب خود بھی ان کا پابند بن گیا ہے لیکن قرآن ایسے خدا کا تصور پیش کرتا ہے جو حی قدم قدر این ہو تین خطرت بنا دیم میں اور اب خود بھی ان کا پابند بن گیا ہے لیکن قرآن ایسے خدا کا تصور پیش کرتا ہے جو حی وقد میں اور سے مطلق اور حکم وخبیر ہے اور جیسے چاہتا ہے جب چاہتا ہے کر سکتا ہے۔ دوہ قدا کا تصور پیش کرتا ہے جو حی نظرت ندیں۔ میں مطلق اور حکم و خبیر ہم اور اس کے حکم کی پابند ہیں۔ دوہ ان قوانین میں ہروقت اپنی حکمت و مصلحت کے پیش نظرت ندیں دور سکن میں مردفت اپنی حکمت و مصلحت کے پیش نظرت ندیں۔ دوہ ان قوانین میں ہردفت اپنی حکمت و مصلحت کے پیش نظرت ندیں۔ دوہ ان قوانین میں ہردفت اپنی حکمت و مصلحت کے پیش نظرت کیں۔ دو تو تو تیں نظر تندیں دور کر سکتی اور کر تا اور ہوں کی میں میں مردفت اپنی حکمت و مصلحت کے پیش نظرت ندیں۔ دول کر سکتی اور کر تا رہتا ہے۔

## قرآن کریم میں مذکور معجزات

خدا کو "قدرت وافتیار" کی کری سے ہٹا کر جب آپ نے قرآن میں ایسے بے شار معجزات کا ذکر دیکھا تو انہوں نے ان معنوں میں متجزات کا یکسرا نکار کر دیا جو منے قرآن کریم کی عبارت والفاظ سے واضح طور پر مانے آتے ہیں۔ بلکہ ان واقعات کا رخ اس طرح موڑا اور قرآنی الفاظ کی ایسی مصحکہ خیز تادیل پیش فرمائی۔ کہ ان تمام معجزات کو مطابق فطرت بنا کے چھو ڑا اور اس کار خیر میں اتن کو سٹش فرمائی کہ اب انہیں قرآن کریم میں کوئی معجزہ نظرہی شمیں آتا۔ ہم یہاں آپ کی تمام تر تادیلات کا ذکر نہیں کر سکتے۔ البتہ ازراہِ تفنن چند واقعات کا ذکر کرتے ہیں: ا. آگ کا ٹھنڈ ا ہونا :

"حضرت ایرا ہیم ملت ایک متعلق آپ کا خیال ہے کہ انہیں سرے سے آگ میں ڈالا ہی نہیں تھا۔ یہ معاملہ محض کفار کی کو ششوں اور تدبیروں تک ہی محدود رہا۔" (تفیر القرآن دیاچہ' ص:٤٤) آپ کی دلیل سے ہے کہ:

و قُلْنا ينذار كوني بردا وسكناما على من منهم فراك وعلم دياكه ابراتيم ب حق ميس تحتذى إبراهيد شرق وأرادوا بيو يكذك فبجعلنك تم اور سلامتى والى جوجا وان لوكون في حضرت ابراتيم ألافضيرين في في الانبياء ٢١/٢١-٢٠) ك لئ تدبير كى سوجم في انسيس ناكام بناديا - " اب أن كى تدبير كيا تقى؟ وه تدبير به تقى كه ابراتيم للت اكو آك ميس ذالا جائ اور وه الله في ناكام بنا

جنید بر ویزیت 78 (حصد اول) معزلہ سے طلوع اسلام تک کم اور سد اول) معزلہ سے طلوع اسلام تک کم اور الم تک کم اور الب میں جانے کا عظم درینے کا حکم دینے کا کم اور سوال ہو ہوں اور سوال ہوں جانے کا عظم درینے کا کم اور سوال ہوں اور سوال ہوں جانے کا حکم درینے کا کم اور سوال ہوں جانے کا حکم درینے کا کم اور سوال ہوں جانے کا حکم درینے کا کم اور سوال ہوں جانے کا حکم درینے کا کم اور سوال ہوں جانے کا حکم درینے کا کم اور سوال ہوں جانے کا حکم در خوال ہوں خوال ہوں خوال ہوں جانے کا حکم درینے کا حکم درینے کا کم اور سوال ہوں جانے کا حکم درینے کا حکم درینے کا کم محکم درینے کا کم درینے کا کم درینے کا کم درینے کا کم محکم درینے کا کم درینے کا درینے د

''اصحاب فیل کا قصہ قرآن میں یوں مذکور ہے کہ ابر بہ حاکم یمن کے ہاتھیوں کے لفکر پر اللہ تعالیٰ نے پر ندوں کے جھنڈ جیسجے۔ جنہوں نے اس لفکر پر اتن تنگریاں بر سائیں کہ سارے لفکر اور ہاتھیوں کو چھلٹی کر کے کھائے ہوئے بھس کی طرح بنا دیا۔ اب سید صاحب اس کی میہ تادیل کرتے ہیں کہ ابر بہ کے لفکر میں چیچک کی دہاء چھوٹ پڑی تھی اور وہ فوج مرگنی'' اب سوال میہ ہے کہ اس دہا کی مکہ والوں سے کیا دوستی تھی کہ اس نے انہیں تو چھ نہ کہا اور ابر بہ

اب وال میہ ہے کہ ان روپان کے دم لیا حلائکہ یہ دونوں ایک ہی علاقے اور ایک ہی وقت میں موجود کے لشکر کو ہاتھیوں سمیت ختم کر کے دم لیا حلائکہ یہ دونوں ایک ہی علاقے اور ایک ہی وقت میں موجود سے؟ کچر یہ ہاتھیوں کی چیچک کا تصور بھی خوب ہے اور دو سرا سوال یہ پیدا ہو تا ہے کہ کیا قرآن کی آیت: (الفیلہ ۲۰۰۸)

سے چیک کی دباء کا تصور کیے کشید کیا جا سکتا ہے۔

۳۔ عصائے موٹ اور پر بیضا : اب ملاحظہ فرمائیے ان تادیلات کی زد کہاں تک چینچتی ہے۔ سید صاحب فرماتے ہیں:

"ان آیوں پر جو عصائے موئی کے سانپ بنخ اور ید بیضا پر دلالت کرتی ہیں) غور کرنے سے ثابت ہو تا ہے کہ یہ کیفیت جو حضرت موئ پر طاری ہوئی ای قوت نفس انسانی کا ظہور تھا۔ جس کا اثر خود ان پر ہوا تھا۔ یہ کوئی معجزہ یا فوق الفطرت نہ تھا اور نہ اس پہاڑ کی تلی میں جہاں یہ امرواقع ہوا 'کی معجزہ کے دکھانے کا موقع تھا اور نہ یہ تصور ہو سکتا ہے۔ کہ وہ پہاڑ کی تلی کوئی کمتب تھا جہاں بیغ بروں کو معجزے سکھانے جاتے ہوں اور معجزوں کی مشق کرائی جاتی ہو۔ حضرت موئ میں ازروت فطرت و جبلت کے وہ قوت نہایت قوی تھی جس سے اس قتم کے آثار ظاہر ہوتے ہیں۔ انہوں نے اس خود ان کا تفرف این سانپ ہے اپنی لاٹھی چھنک دی اور وہ ان کو سانپ یا اژدھا دکھائی دی۔ یہ خود ان کا تفرف این خول میں تھا۔ وہ کلڑی کلڑی ہی تھی۔ اس میں فی الواقع کچھ تبدیلی نہیں ہوئی تھی۔ خدا نے اس جگہ یہ نہیں فرمایا کہ فائفک تی العصا ثغیبانا یعنی ''وہ لاٹھی بدل کر سانپ ہو تھی۔ خدا نے اس جگہ یہ نہیں فرمایا کہ فائفک تین العصا ڈخبانا یعنی ''وہ لاٹھی ہو کہ تھی۔ خدا نے اس جگہ یہ نہیں فرمایا کہ فائفک تین العصا ڈ خبانا یعنی ''وہ لاٹھی ہوں کر ہیں ہوئی دور دن کا تقریب این میں قرایا دو کا کھی تھی۔ ''وہ کو ان کو سانپ یا اژدھا دکھائی دی۔ یہ خود ان کا تصرف این خول میں قرایا کہ فائفک کاری ہی تھی۔ اس میں فی الواقع کم تبدیلی نہیں ہوئی تھی۔ ''ہلہ سورہ نحل میں فرمایا دو فائش کر تھی تھی۔ ''وہ کو یا از دہا تھا۔ ''اس سے ظاہر ہے کہ دو در حقیقت اژدہا نہیں ہوئی تھی ، بلکہ وہ لاٹھی تھی۔ '' آنسر القران ۔ ن: '' میں۔ ''

## م آئید بَرویزیت ٢٩ (حصد: اول) معتزلہ سے طلوع اسلام تک

سید صاحب کی اس شخصیق پر دو اعتراضات وارد ہوتے ہیں: (1) ہمیں قوتِ باطنی بھی تسلیم ہے۔ قوت نفسانی یا قوت مقناطیسی جو پچھ آپ کمیں تسلیم ہے اور سے بھی تسلیم ہے کہ اس قوت کو حاصل کرنے والے عامل دو سروں پر اپنا اثر ڈال سکتے ہیں لیکن ان کا خود اپنے ہی عمل سے متاثر ہونا یہ ناممکن الوقوع بات ہے کیا آپ نے کوئی ایسا عامل بھی دیکھا ہے کہ دو سرے پر اپنا اثر یا قوجہ ڈالے گر اس چیز پر تو کچھ اثر نہ ہو۔ النا عامل پر ہی اثر پڑنا شروع ہو جائے۔ کیا عامل اس لیے عمل کرتے ہیں کہ ان کے اپنے ہی اور ان خطا ہو جائیں گویا حضرت موئی کو گی ایسا عامل بھی دیکھا ہے کہ دو سرے تو متفاطیسی سے عصاکی لکڑی پر تو خاک اثر نہ ہوا' النا انہیں ہی وہ اژدہا نظر آنے لگی۔ کچروہ اس سے اس قدر دہشت زدہ بھی ہوئے کہ چیچے ہٹنے لگے۔ کیا کوئی ایسا عمل ہو کر تا خرد کا فائدہ تو کچھ نہ ہو النا عامل

(2) آپ نوع انسان میں تو ارتقاء کے اصول کو تسلیم کرتے ہیں لیکن کسب کمال یا فن کے سلسلہ میں بیر اصول قطعاً نظرانداز کر جاتے ہیں۔ ہم بھی تو سمی کہتے ہیں کہ موئ طلب کی قوت مقناطیسی اثر جو کچھ بھی تقاد خواہ دہ حقیقتاً ا ژدہا بن گیا تقایا بقول آپ کے دہ ککڑی کا ایک ڈنڈا ہی رہا لیکن آپ نے اے ا ژدہا سمجھ تقاد خواہ دہ حقیقتاً ا ژدہا بن گیا تقایا بقول آپ کے دہ ککڑی کا ایک ڈنڈا ہی رہا لیکن آپ نے اے ا ژدہا سمجھ تقاد خواہ دہ حقیقتاً ا ژدہا بن گیا تقایا بقول آپ کے دہ کاریک ڈنڈا ہی رہا لیکن آپ نے اے ا ژدہا سمجھ تقاد خواہ دہ حقیقتاً ا ژدہا بن گیا تقایا بقول آپ کے دہ ککڑی کا ایک ڈنڈا ہی رہا لیکن آپ نے اے ا ژدہا سمجھ کوت ہوں۔ ہم بھی تو سمجھی تقاد خواہ دہ حقیقتاً ا ژدہا بندا کی تقایا بقول آپ کے دہ لکڑی کا ایک ڈنڈا ہی رہا لیکن آپ نے اے ا ژدہا سمجھ کوت ایک اور پر یہ وگیا۔ یہ مقناطیسی قوت ایک اور پر موگیا۔ یہ مقناطیسی قوت ابتدائے پیدائش سے ہی آپ میں موجود تھی یا دحی کے ساتھ پیدا ہوئی؟ آگر پہلے سے موجود تھی تو پہلے بھی کہ کہ کہ کہ موجا دی تھی تقاد ہیں۔ کہ موجود تھی یا دی کہ موجود تھی یا دی کے ساتھ پیدا ہوئی؟ آگر پہلے سے موجود تقی تو پہلے بھی دی کہ موجود تھی تو پہلے بھی ہوئی چھوٹا موٹا واقعہ ضرور دریافت ہونا چاہئے۔

یہ تو عقلی اعتراضات تھے۔ اب نقلی اعتراض یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ عصائے مولیٰ ملینے آ کے متعلق مولیٰ ملینے اسے یوں فرماتے ہیں:

﴿ فَأَلْقَدَهَا فَإِذَاهِ مَحَيَّةٌ تَسْعَى ٢٠ قَالَ خُذَهَا موى للتَ ابْناعصا بِعِيْكَاتُوه نَّاكمال سان بن كر وَلَا تَحَفَّ سَنُعِيدُهما سِيرَبَهَا ٱلْأُولَى ٢٠ ٥٠ دو رُفَ لگا. خدا فرمايا كه ات كمرُ لوادر دُرومت (ط.٢٠/ ٢٠-٢١)

"أگر لکڑی لکڑی ہی رہی تھی تو اس کو پہلی حالت پر لانے کا کیا مطلب؟ چاہیے تو یہ تھا کہ اللّٰہ تعالٰی فرماتے کہ ہم تمہاری مقناطیسی قوت کم کر دیں گے۔ یا چھین لیس کے تاکہ تمہیس یہ لکڑی ہی نظر آئے۔ سیرت تو بقول سید صاحب مولی لائینے کی بدلنی چاہیے تھی نہ کہ عصا کی۔" سید صاحب اس قوت نفسانی کے اثر سے ید بیضا کا مسلہ بھی حل فرما دیتے ہیں۔ یعنی وہ بھی بس دیکھنے دالوں کو چنا نظر آتا ہے۔ کوئی معجزہ یا مافوق الفطرت بات نہ تھی بعد میں آپ کو خلیال آیا کہ:

"اس مقام پر سوال پیدا ہوا ہے کہ اگر عصائے مولیٰ کا اژدہا بنا اور ہاتھ کا چنا ہو جانا بھی اس طرح قوت نفسانی کا اثر تھا جس طرح کہ فرعون کے جادو گروں کی رسیاں بھی سانپ دکھائی دیتی تھیں تو خدا نے عصائے مولیٰ اور ید بیضا کو ﴿ فَلَائِكَ بُوْهَالَنِ مِنْ دَبِّكَ ﴾ لیعنی ان کو خدا کی طرف سے

معتزلہ ے طلوع اسلام تک **80** (حصہ: اوّل) معتزلہ ے طلوع اسلام تک

"برھان" کیوں فرمایا ہے؟ بھر اس کی وجہ یہ بتائی کہ برہان کہنے کی وجہ یہ ہے کہ عصائے مولیٰ کا اژدہا مرئی ہونا یا ہاتھ کا چنا دکھائی دینا فرعون اور اس کے سرداروں پر بطور جمت الزامی کے تھا' وہ اس قشم کے امور کو اس بات کی دلیل سجھتے تھے کہ جس شخص سے ایسے امور ظاہر ہوتے ہیں وہ کامل ہوتا ہے اور اس سبب سے انہوں نے کہا کہ اگر کوئی کر شمہ دکھایا جائے گا تو وہ دعوی کو سچا جانیں گے" (ج:۳ من:۲۵)

اب سید صاحب کھل کر سامنے آگتے 'ان کے خیال کے مطابق عصائے موسیٰ اور ید بیضا معجزے نہیں بلکہ کرشے تھے جو فرعون کے جادو گروں کے کرشموں سے بڑے تھے۔ اس لئے خدا نے ان کو برہان کما ہے تو اس کا دوسرا مطلب یہ بھی ذکلنا ہے کہ موسیٰ طلب استرا سحرة فرعون سے بڑے ساح ہوتے (نعوذ باللہ من ذلک) صرف درجہ کا فرق تھا اور سی فرعون کا گمان تھا اس نے بھی سی کچھ کما تھا کہ ﴿ إِنَّهُ لَكَمْ بِيَوْحُمُ الَّذِئ عَلَّمَكُمُ السِّحْوَ جَيْتُ اللہ اس کی سید صاحب نے تصدیق فرما دی۔ اللہ تعالی نے فرعون کے اس قول کو ﴿ وَلاَ يُفْلِحُ السُّحِوُ حَيْتُ اَنَّى ﴾ (۳۰ - ۲۲) کہ کر مردود قرار دیا ہے ﴿ فَاعْتَبِونُوا بِآولِي الْأَبْصَادِ ﴾

<u>۲</u>. درما کا پھنا: یہ واقعہ بھی قرآن میں کنی مقامات پر بھراحت موجود ہے جب مولیٰ لینے ابنی اسرائیل کو لے کر راتوں رات نظ اور فرعون ان کے تعاقب میں نظا تو حضرت مولیٰ لینے ان کے بحکم اللی دریا پر اپنا عصا مارا۔ وہ پھٹ کر دو نظرے ہو گیا۔ درمیان میں ختک راستہ پیدا ہو گیا۔ دریا کے دونوں حصے دریا پر اپنا عصا مارا۔ وہ پھٹ کر دو نظرے ہو گیا۔ درمیان میں ختک راستہ پیدا ہو گیا۔ دریا کے دونوں حصے دریا پر اپنا عصا مارا۔ وہ پھٹ کر دو نظرے ہو گیا۔ درمیان میں ختک راستہ پیدا ہو گیا۔ دریا کے دونوں حصے دریا پر اپنا عصا مارا۔ وہ پھٹ کر دو نظرے ہو گیا۔ درمیان میں ختک راستہ پیدا ہو گیا۔ دریا کے دونوں حصے بیٹ پر اپنا عصا مارا۔ وہ پھٹ کر دو نظرے ہو گیا۔ درمیان میں ختک راستہ پیدا ہو گیا۔ دریا کے دونوں حصے بیٹ پر اپنا عصا مارا۔ وہ پھٹ کر دو نظرے ہو گیا۔ درمیان میں ختک راستہ پیدا ہو گیا۔ دریا کے دونوں دھے بیٹ کر کہ مولی کر دو نظرے ہو گیا۔ درمیان میں ختک دراستہ پیدا ہو گیا۔ دریا کے دونوں حصے بیٹ کر کی مارز کی مارز کی مارز کی دو نظرے ہو گیا۔ درمیان میں ختک دراستہ پیدا ہو گیا۔ دریا ہے دونوں دھے بیٹ کر دو نظرے ہو گیا۔ درمیان میں ختک دراستہ پر اپن عور کر لیا اور جب فرعون اور بیٹ کہ موں دو میں کہ مارز کی مارز کی داخل ہو گئے۔ مولی ملین اور بن اسرائیل نے نو دریا عبور کر لیا اور جب فرعون اور اس کے لشکری داخل ہو کے نو دریا جاری ہو گیا جس کی وجہ سے فرعون اور اس کے ساتھی غرق ہو گئے۔ اب سید صاحب کے ارشادات سنے:

"نه کوئی دریا پیٹا اور نه کوئی خلاف عادت معجزہ ظہور میں آیا تھا بلکہ اس دریا کی سمندر کی طرح عادت تھی کہ مدو جزر چڑھنا اترنا آنا فانا اس میں ہوا کرتا تھا۔ پس جب رات کو موسیٰ بنی اسرائیل سمیت گزرے تھے اس وقت خشک تھا اور جب فرعون گزرنے لگا تو اتفاقا چڑھ گیا۔" (تغیر القرآن:۱/۹۹)

اب دیکھتے کہ مادہ پرست تو ساری کا نتات کو "اتفا قان" ہی سے پیدا کر دیتے ہیں۔ اگر سید صاحب نے دریا کے پانی کو اتفا قاچ دھا دیا تو کو نسی آفت آگنی لیکن سے حیرانگی ضروری ہے کہ مدوج زر کے او قات مقرر و متعین ہوتے ہیں جو سب لوگوں کو معلوم ہوتے ہیں۔ فرعون اور اس کے لظکری بڑے ہی جاہل تھے کہ ان کی قلمرو میں ایک دریا ہمہ رہا ہے اور وہ اس کے مدوج زر کے او قات سے بھی ناواقف تھے جس کا علم بعد میں سید صاحب کو ہوا۔

اللہ تعالیٰ تو اس دریا کو چھاڑنے اور موسیٰ ادر بنی اسرائیل کو فرعون سے نجات دینے کو ایک احسان عظیم کے طور پر بیان فرماتے ہیں اور سید صاحب ہیں کہ وہ اسے کچھ اہمیت ہی نہیں دیتے اور اسے ایک

آئینہ پَرویزیت 18 (حصہ: اوّل) معتزلہ سے طلوع اسلام تک کم اخبر اور اور اور اور اور اور اور اور اور اسلام تک کم فطری امر قرار دے رہے ہیں چراحسان عظیم آ فر کس بات کا تھا؟

لیعنی اگر حضرت موسیٰ طلب ؓ لائھی کے سہارے نہ جاتے' لائھی کے بغیر وہاں جاتے تو شاید وہاں یہ بارہ چشے موجود نہ ہوتے۔ یہ لاٹھی کے سہارے چلنے ہی کی بر کت تھی' کہ وہاں بارہ چیشے موجود تھے اور سے بھی شاید لاٹھی ہی کی کرامت تھی کہ وہ پورے بارہ ہی تھے کیونکہ بنی اسرا ئیل کے قبیلے بھی بارہ ہی تھے۔

پہاڑ کے لئے عربی میں بہت سے الفاظ ہیں جو قرآن میں مذکور میں مثلاً جبل ' جبال ' رواسی' طَود ' صخرہ جو علی التر تیب چھوٹے بڑے پہاڑوں پر بولے جاتے ہیں۔ گر جرکے معنی پتھر ہی ہی۔ پھر ضرب کا صلہ اگر فی ہو تو اس کے معنی چلنا ہوتے ہیں۔ جیسے صَدَرَبَ فوی الْاَدْصِ کے معنی زمین میں چلنا یا سفر کرنا ہے اور جب ضرب کا صلہ ب سے ہو تو اس کے معنی چلنا نہیں بلکہ کسی چیز سے مارنا ہوتے ہیں اور ب کے بعد اس آلہ کا ذکر ہوتا ہے جس سے مارا جائے۔ گویا اضرب بعصاک کے معنی لاتھی سے مارنا ہی ہوں گے لاتھی کے سمارے چلنا لغت کے لحاظ سے بھی غلط ہے۔

۲. حضرت عیسی طلب یکی پیدائش اور وفات : عیسی طلب یکی حیات و ممات دونوں براے عظیم مغیرے ہیں۔ حیات عیسی طلب یکی جیست علیمی المح ہیں۔ مگر وفات عیسی مغیرے ہیں۔ حیات علیمی المح ہیں۔ مگر وفات عیسی مغیرے ہیں۔ حیات علیمی المح ہیں۔ حکم وفات عیسی میں مرزا غلام احمد قادیانی (م. ۹۹۰۹ء) بھی ان کے ساتھ برابر کے شریک ہیں۔ یہ الگ بات ہے کہ مقاصد دونوں کے الگ الگ ہیں۔ مرزا صاحب کو مسیح موعود کی خالی کرسی درکار تھی۔ وہ جب تک ان کو فوت شدہ معامد میں نا بات نا کہ مقاصد الکے ہیں۔ میں معاصد الکی ہیں۔ میں مرزا غلام احمد قادیانی (م. ۹۹۰۹ء) بھی ان کے ساتھ برابر کے شریک ہیں۔ یہ الگ بات ہے کہ مقاصد دونوں کے الگ الگ ہیں۔ مرزا صاحب کو مسیح موعود کی خالی کرسی درکار تھی۔ وہ جب تک ان کو فوت شدہ معام مثلی الگ ہیں۔ مرزا صاحب کو مسیح موعود کی خالی کرسی درکار تھی۔ وہ جب تک ان کو فوت شدہ مرزدونی عاصل کرنا اور مسلمانوں کو خرق عادت واقعات کو قبول کرنے کے بدنما داغ سے بچانا ہے۔ چرت کر کی میں بی سے کہ ان کو فوت شدہ میں بی تک راد معان کر کو مقد مسلمانوں کو نیچر پیند ثابت کر کے مغرب سے مرخرونی عاصل کرنا اور مسلمانوں کو خرق عادت واقعات کو قبول کرنے کے بدنما داغ سے بچانا ہے۔ چرت کی کہ بیت ہے کہ ان دونوں حضرات کے بنیادی نظریات میں براہ راست تصادم ہو مولی کرنے کے بدنما داغ سے بچانا ہے۔ چرت کی بی بی بی بی بی دونوں حضرات کے بنیادی نظریات میں براہ راست تصادم ہو ایک صاحب کے فطرت پر میں ہیں تو دو سرے کی زندگی کا ہدار ہی کرامات والمالت پر ہے۔ تاہم وفات مسیح کے مسلہ پر دونوں کا تحدرت بی نوبی کی بی دونوں کی بی بی مادر بی کرامات دولی مولی میں خوب ماہم ہیں اور مرزا صاحب نے تو بذریعہ کشف حضرت علی کی قبر سی کھی میں دریافت کر لی ہے۔

تمینہ ترویزیت بہر حال یہ دونوں مسائل اسنے طویل ہیں کہ ان کے تذکرہ کی یہاں گنجائش نہیں۔ البتہ عینی علیہ السلام کے باقی متجزات کے متعلق سید صاحب کے ارشادات سے قار نمین کو ضرور مستفید فرما نمیں گے۔ حضرت عیسی طلب یہ کہ دو سرے معجزات : قرآن کریم میں متعدد بار حضرت عینی طلب کے ان معجزات کا ذکر آثا ہے کہ دہ مردوں کو باذن اللہ زندہ کرتے تھے مادر زاد اند هوں کو باذن اللہ بینا کر دیتے تھ اور کو ڑھیوں کے مرض کو دور کر دیتے تھے۔ پرندوں کی مٹی سے شکیں بنا کر اس میں پھونک مارتے تو دہ باذن اللہ زندہ پرندے بن جاتے تھے۔ وہ لوگوں کو یہ بھی بتا دیتے تھے کہ تم نے کیا کھایا اور کیا کچھ گھر میں رکھا ہے ' وغیرہ وغیرہ۔ معجزات کو تسلیم کرنے کی وجہ سے سید صاحب کو علمات اسلام سے یہ شکوہ بھی ہے برخان اللہ زندہ پرندے بن جاتے تھے۔ وہ لوگوں کو یہ بھی بتا دیتے تھے کہ تم نے کیا کھایا اور کیا کچھ گھر میں رکھا ہے ' وغیرہ وغیرہ۔ معجزات کو تسلیم کرنے کی وجہ سے سید صاحب کو علمات اسلام سے یہ شکوہ بھی ہے بون ناللہ زندہ پرندے بن جاتے تھے۔ وہ لوگوں کو یہ بھی بتا دیتے تھے کہ تم نے کیا کھایا اور کیا کچھ گھر میں

بیان کرتے ہیں۔ اس لئے کہ انہوں نے ان آیتوں کے معنی بھی وہی بیان کیے ہیں کہ حضرت عیلی اند ھوں کو آنگھوں والا اور کو ڑھیوں کو چنگا کرتے تھے اور مُردوں کو جلا دیتے تھے۔ '' (ایصا ج:۲' ص:۱۴۴۲)

مثل مشہور ہے کہ پہلے کتے کو بدنام کرو۔ پھراسے مار ڈالو۔ یمی تکنیک سید صاحب اختیار کرتے ہیں خود تو جہاں ضرورت پیش آئے' بائبل کی روایات بلا تکلف پیش کر دیتے ہیں۔ گر علمائے اسلام سے اشیں یہ گلہ ضرور ہے کہ قرآن جمید کے مفہوم کو عیسائیوں اور یہودیوں جیسا ہی کیوں.... بیان کرتے ہیں۔ اس کی وجہ تو صاف ہے کہ قرآن بھی اللہ کا کلام ہے اور تورات بھی اللہ کا کلام ہے۔ محرف شدہ ہی سمی گر سارا تو غلط نہیں۔ بہت می باتیں آج بھی ان دونوں کتابوں میں ایک جیسی پائی جاتی ہیں۔

"انسان کی روحانی موت اس کا کافر ہونا ہے۔ حضرت عیلی خدا کی وحدانیت تعلیم کرنے اور خدا کے احکام بتانے سے لوگوں کو اس موت سے زندہ کرتے تھے احکام بتانے سے لوگوں کو اس موت سے زندہ کرتے تھے جس کی نسبت خدا فرماتا ہے۔ ﴿ اِذْ تَعْوِرِ جُ الْمَوْتَى بِاذْنِیْ ﴾ (حوالہ ایضاً)

زندہ باد! مردوں کو زندہ کرنے کا یہ انکشاف جو سید صاحب نے فرمایا ہے تو یہ کام تو سب انبیاء ہی کرتے تھے' اس میں بھلا حضرت عیسیٰ کے خصوصی ذکر کی اللہ تعالیٰ کو کیا ضرورت پیش آئی؟ پھر فرماتے ہیں کہ:

''اند سطے لنگڑے اور چو ڑی ناک والے کو یا اس شخص کو جس میں کوئی عضو زائد ہو اور ہاتھ پاؤں ٹوٹے ہوئے کو اور کبڑے اور ٹھکنے کو اور آنکھ میں پھلی والے کو معبد میں جانے اور معمولی طور پر قربانیاں کرنے کی اجازت نہ تھی بیہ سب ناپاک اور گندگار سمجھے جاتے تھے اور عبادت کے لا کُق یا خدا

أئينة بَرويزيت ٢ 83 ٢ (حصه: اوّل) معتزله ب طلوع اسلام تك

کی ہادشاہت میں داخل ہونے کے لاکق متصور نہ ہوتے تھے۔ حضرت عیلیٰ نے یہ تمام قیدیں تو ژ دی تھیں اور تمام لوگوں کو کو ڑھی ہوں یا اند ھے یا لنگڑے' چو ڑی ناک کے ہوں یا تبلی ناک کے' کبڑے ہوں یا سید ھے' تھلنے ہوں یا لیے۔ پھلی والے ہوں یا جالے والے سب کو خدا کی بادشاہت میں داخل ہونے کی منادی کی' کسی کو خدا کی رحمت سے محروم شمیں کیا۔ کسی کو عبادت کے اعلیٰ ورج سے نہیں روکا۔ بس سی ان کا کو ڑھیوں اور اند ھوں کا اچھا کرنا تھا یا ان کو ناپا کی سے ہری کرنا تھا۔ جہاں جمال بیاریوں کا انجیلوں میں اچھا کرنے کا ذکر ہے۔ اس سے سی مراد ہے اور قرآن مجید میں جو آیت میں ان کے بھی سی مینے ہیں۔" (اپنا۔ ص: ۲۳۲)

بالفاظ دیگر معجزات کی صحت کا آپ نے خود ہی ثبوت بہم پنچا دیا۔ کہ انجیل اور قرآن ان سب باتوں کے بیان کرنے میں مشترک ہیں اور ان کے متبعین بھی ان سے ایک ہی جیسے معنی و مفہوم مراد لیتے رہے ہیں اور انہیں حضرت عیسیٰ کے معجزات یا خرق عادت امور ہی سجھتے رہے ہیں۔ اب بھی آگر سید صاحب اپنے فہم کا قصور نہ سمجھیں تو ہم کیا کہ سکتے ہیں۔ ہمیں ان کے اس فہم کو غلط ثابت کرنے کی مزید ضرورت بھی نہیں۔

قرآن نے معجزہ یا نشان نبوت کے لئے بالعوم آیت کا لفظ استعال کیا ہے۔ اب تاویل کی راہیں یوں کھلتی ہیں کہ آیت اور بھی کئی معنوں میں استعال ہو جاتا ہے۔ مثلاً:

(۱) احکام شریعت:

"بیہ خدا کی حدیں ہیں ان کے پاس نہ جانا۔ اس طرح اللہ اپنے احکام لوگوں کے لئے کھول کھول کر بیان کر تا ہے تا کہ وہ پر ہیزگار بنیں۔ "

﴿ نِلْكَ حُدُودُ ٱللَّهِ فَلَا تَقْرَبُوهُمَ كَذَلِكَ يُبَيِّنُ ٱللَّهُ ءَايَنِتِهِ لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَنَقُونَ ٢

(r) نشان قدرت یا دلیل:

''اور یقین کرنے والوں کے لئے زمین میں نشانیاں ہیں اور خود تہمارے نفوس میں بھی تو کیاتم دیکھتے نہیں۔''

"قیامت قریب آ<sup>نہن</sup>چی اور **چا**ند *ب*چٹ گیا اور اگر کافر

کوئی نشانی دیکھتے ہیں تو منہ پھیر کیتے ہیں اور کہتے ہیں

کہ بیہ ایک ہمیشہ کاجادوہے۔"

< وَفِ ٱلْأَرْضِ ءَايَنَتُ لِلَّمْرِقِنِينَ ٢٠ وَفِيَ ٱنْفُسِكُرُ أَفَلَا تُبْصِرُونَ ٢٠٠٠ (الذاريات ٥١ / ٢٠ - ٢١)

(**m**) نشانِ نبوت یا معجزہ:

< أَفَتَرَبَتِ ٱلسَّنَاعَةُ وَأَنشَقَ ٱلْقَنَمَرُ ﴾ وَإِن يَرَوْا مَايَةُ يُعْرِضُوا وَيَقُولُوا سِحْرُ مُسْتَمِرُ ﴾ (القمر ٥٤/ ١-٢)

کس آئنیہ ترویزیت اب دیکھتے کہ احکام شریعت کے ساتھ صرف مومنین کا تعلق ہوتا ہے۔ کفار کاکوئی تعلق نہیں ہوتا۔ آیات قدرت جیسے زمین ' آسمان ' چاند ' سورج ' تارے بھی کافر ومومن میں باعث نزاع نہیں ہوتے اور انہیں سب لوگ ماسوائے چند دہریت پندوں کے نشان قدرت تسلیم کرتے ہیں۔ اگر بھی اختلاف ہوا تو صرف نشان نبوت یا معجزہ میں اور ایسے ہی نشانات پر کفار کا بھٹزا اور تکرار ہوتا ہے اور وہ اسے بالعوم جادد ہی کہہ دیتے ہیں۔ نبوت کو بھی تو ایسے معجزات کفار کا جھٹزا اور تکرار ہوتا ہے اور وہ اسے بالعوم جادد موٹ علیہ السلام کو عصائے موسیٰ کا سانپ بنتا اور یو بیضا کے مطالبہ سے پیشتر ہی مل جاتے ہیں۔ چیسے حضرت کفار کے مطالبہ پر ملتے ہیں۔ جیسے حضرت صالح طریت بین کا اور نٹن کا معجزہ کفار کے مطالبہ پر دیا گیا جو پیاڑ میں کفار کے مطالبہ پر ملتے ہیں۔ جیسے حضرت صالح طریت بین کا و او نٹنی کا معجزہ کفار کے مطالبہ پر دیا گیا جو پیاڑ میں کفار کے مطالبہ پر ملتے ہیں۔ جیسے حضرت صالح طریت بین کا و او نٹنی کا معجزہ کفار کے مطالبہ پر دیا ہوں۔ جیسے دین

﴿ وَءَالَيْنَا نَمُودَ ٱلنَّافَةَ مُبْصِرَةً فَظَلَمُوا بِهَا وَمَا "اور بم نے ثمود کی قوم کو او نٹن کا کھلا نشان دیا تو نُرْسِلُ بِٱلْأَيْكَتِ إِلَّا تَعَوِيفُ ﴾ انہوں نے اس پر ظلم کیا اور ہم ایسے نشان صرف (الإسراء١٧٠/٥٩)

اور مجھی ایسے معجزات کفار کے مطالبہ پر بھی انبیاء کو نہیں دیتے جاتے۔ چنانچہ کفارِ مکہ نے حضور اکرم سلامیل سے کٹی بار ایسے رحمی معجزات کا مطالبہ کیا لیکن اللہ تعالی سے نہی جواب ملتا رہا کہ کفار سے کمہ دیتے کہ معجزات دکھلانا میرے بس کی بات نہیں میں تو صرف ایک بندہ اور رسول ہوں اور نیز یہ کہ قرآن خود ایک بہت بڑا معجزہ ہے لیکن اس کا یہ مطلب بھی نہیں کہ حضور اکرم سلامیل کو کوئی معجزہ عطابتی نہیں کیا گیا۔ قرآن سے حضور اکرم ملاکیل کے درج ذیل معجزات کا ثبوت مالا ہے۔

رسول الله ستقديم کے معجزات

<u>۸.</u> انشقاق قمر : جس آیت سے چاند کا پھٹنا ثابت ہو تا ہے۔ وہ اوپر درج کی جا چکی ہے لیکن ہمار سے یہ دوست کتے ہیں کہ یماں چاند کے پھٹنے سے مراد یہ نہیں کہ وہ نی الواقع پھٹ گیا تھا بلکہ مراد یہ ہے۔ قیامت کے نزدیک پھٹ جائے گا۔ مراد یہ نہیں کہ وہ نی الواقع پھٹ گیا تھا بلکہ مراد یہ ہے۔ قیامت کے نزدیک پھٹ جائے گا۔ جیسے آسان بھی پھٹ جائے گا اور دو مرے اجرام بھی زیرو زبر ہو جائیں گے لیکن ہمارے نزدیک پھٹ جائے گا۔ جیسے آسان بھی پھٹ جائے گا اور دو مرے اجرام بھی زیرو زبر ہو جائیں گے لیکن ہمارے نزدیک پھٹ جائے گا۔ جیسے آسان بھی پھٹ جائے گا اور دو مرے اجرام بھی زیرو زبر گا میں کہ کہ یہ مراد ہے ہے۔ قیامت کے نزدیک پھٹ جائے گا۔ جیسے آسان بھی پھٹ جائے گا اور دو مرے اجرام بھی دریرو زبر گا ہے ہے تسان بھی پھٹ جائے کا دو زبر و بائیں ہمارے نزدیک پھٹ جائے گا۔ جیسے آسان بھی پھٹ جائے گا اور دو مرے اجرام بھی دریرو زبر گی لیکن ہمارے نزدیک پھٹ جائے گا۔ جیسے آسان بھی پھٹ جائے گا اور دو مرے اجرام بھی دریرو زبر و بائیں گے نظر ہے کہ جہاں قیامت کو ان آیات اللی کے پھٹنے اور زبرو ذبر موجائیں ہمارے نزدیک ہو جائی گا۔ جیسے آسان بھی پھٹ جائے گا اور دو مرے اجرام بھی دری ہو جائیں اس کے نزد و زبر گی نہ ہماں کو ان آیات اللی کے پھٹنے اور زبرو ذبر ہو کی نظری ہو کی نظری نہیں اور نہ ہی کہیں قرآن میں ان آیات اللی کے ہونے کا ذکر آیا ہے۔ ایک گی کر گئی کا دور نظری نہیں اور نہ ہی کہیں قرآن میں ان آیات اللی کی ساتھ سے کرکاذکر آیا ہے۔ اینتھاں کی تھری ہو دیکا ہے۔ کی معرف ہم جو و قوع پذیر ہو چکا ہے۔ کی دیل ہے کہ یہ ایک جسی معربی معرف ہو دیک ہو۔ کی دیل ہے کہ یہ ایک جسی معربی معربی ہو دیکا ہے۔ ایک کی میکن ہوں معربی ہو دیکا ہے۔ ایک میں میک ہی معربی معربی ہو دیک ہو دیک ہو۔ دیل ہوں معربی معربی ہو دیک ہو دیک ہو دیک ہو دیک ہو دیک ہو۔ معربی معربی معربی ہو دیک ہو دیک ہو۔ ایک میں میں تی دی ہو دیک ہو دیک ہو۔ دیل ہے کہ یہ ایک جسی معربی معربی ہو دیک ہو دیک ہو۔ معربی معربی ہو دیک ہو۔ دیل ہے کہ ہو ایک جسی معربی ہو دیک ہو دیک ہو۔ دیل ہے معربی ہو دیک ہو دیک ہو۔ دیک ہو می ہو دیک ہو۔ دیک ہو میک ہو دیک ہو۔ دیک ہو میک ہو میک ہو۔ دیک ہو میک ہو دیک ہو دیک ہو دیک ہو دیک ہو۔ دیک ہو دیک ہو دیک ہو دیک ہو۔ دیک ہو میک ہو دیک ہو میک ہو۔ دیک ہو می ہو دیک ہو دیک ہو دیک ہو دیک ہو دیک ہو۔ دیک ہو دیک

۹۔ واقعہ اِسراء : ارشاد باری ہے: شہن اَلَذِي أَسْرَى بِعَبْدِهِ لَيْلَا مِن " "باک ہوہ ذات جس نے ایک رات اپنے بندے

آئینہ پُرویزیت 28 (حصہ: اول) معتزلہ سے طلوع اسلام تک ٱلْمُسْبِدِ ٱلْحَرَامِ إِلَى ٱلْمُسْبِدِ ٱلْأَقْصَا ٱلَّذِي 👘 كومجد الحرام ، مجد الصَّى تك جس ر كرداكرد بَنُرَكْنَا حَوْلَهُ لِنُمِيهُ مِنْ حَايَنَةٍ ﴾ ہم نے برکتیں رکھی ہیں۔ سیر کرائی تاکہ ہم اے اپن (قدرت ی) نشانیاں دکھلائیں۔'' (الإسراء ١٧/ ١) مندرجہ بالا آیات میں آپ سے اس سفر سے جسمانی ہونے سے جار دلا کل موجود میں جو درج ذیل میں: استنجان کلمہ چرت واستقباب ہے اگر بید سفر محض روحانی تسلیم کر لیا جائے تو اس میں چرت کی کوئی
 بات نہیں ہے۔ ۵ اُسْدیٰ کالفظ صرف جسمانی سیرے لئے آتا ہے۔ 3 عبد کالفظ روح اور جسم کے مرکب پر بولا جاتا ہے۔ اس سے بھی سے ثابت ہوتا ہے کہ سے سفر جسمانی سفرتقايه اس واقعہ کے بعد کفار کی تکرار اس سفر کے جسمانی ہونے کی بہت بڑی دلیل ہے اور سہ تکرار تاریخی شواہد سے ثابت ہے۔ اگر بیہ سفر روحانی ہو تا تو تکرار اور جھکڑے کی نوبت ہی کہاں آتی؟ ان تمام باتوں کے باوجود سید صاحب فرماتے ہیں: "اصل یہ ہے کہ آنخصرت سی بیل نے معراج کی بہت سی باتیں جو خواب میں دیکھی ہوں گی لوگوں سے بیان کی ہوں گی منجملہ ان کے بیت المقدس میں جانا اور اس کو دیکھنا بھی بیان فرمایا ہو گا۔ قرایش سوائے بیت المقدس کے اور کسی حال سے واقف نہیں تھے۔ اس لئے انہوں نے امتحانا آنخضرت ملت المقدس سے مالات دریافت کیے چونکہ انہاء کے خواب صح اور سے ہوتے ہیں-آخضرت متقادم نے کچھ بیت المقدس کا حال خواب میں دیکھا تھا۔ بیان کیا جس کو رادیوں نے فَجَلَّى الله لی بَنتْ فَرَفَعَهُ الله لی أَنظُو إلَيْهِ ب تعبير كيا ب پس اس مخاصمت ب جو قريش ن ك آنخضرت ملتي المجسد وادر بيداري كى حالت مي بيت المقدس جانا ثابت نهيس جو سكتا- " (٩٢/٩) سو یہ ہے وہ آپ کی قوت استدلال جس پر بعد میں آنے والے قرآنی مفکرین کو آپ بر ناز ہے جو "ہوگی" اور "ہو گا" سے شروع ہوتی ہے۔ بات سد ہے کہ جب کوئی شخص سد تہیہ کر لے کہ وہ فلال بات شلیم نہیں کرے گا تو دنیا کی کوئی طاقت اسے جبراً تو منوا نہیں سکتی۔ بلاشبہ آپ نے مندرجہ بالا دلائل کا تجزبیہ بھی کیا ہے اور پھر بھی سمیں نتیجہ نکالا ہے۔ کہ سیر کوئی <sup>ح</sup>سی معجزہ نہ تھا۔ مثلاً سبحان کا لفظ کلمہ تعجب تو ہے مگریہ اسریٰ سے متعلق نہیں بلکہ لِلْوِیَهٔ مِنْ الْبِیْنَا سے متعلق ہے۔ نیز کفار کی مخالفت اس وجہ سے تقلی کہ نمی خواہ خواب کی بات بیان کرتایا بیداری کی ان کے لئے کیسال مابہ النزاع تقلی وغیرہ وغیرہ اور اس سفر کے ردجانی ہونے کی تائید میں حضرت ابن عباس سے قول بھی پیش کرتے ہیں کہ انہوں نے اس سورہ بنی امرائیل کی آیت نمبر ۲۰ کو معراج سے متعلق کما ہے جو یوں ہے: ﴿ وَمَا جَعَلْنَا ٱلْدُوْيَا ٱلَّتِي أَرَيْنَكَ إِلَّا فِتَنَةً " "اورجو نمائش بم في تهي دكماني اس كولوكول

المنابع ويزيت مح 86 (حمد: اوّل) معتزله ب طلوع اسلام تك لئے آ زمائش بنایا۔" لِلنَّاسِ (الإسراء ٧٧ / ٢٠) محرجب میں ابن عباس آیت بالا کو معراج سے متعلق کہنے کے باوجود یہ کہتے ہیں کہ یہ سب کچھ زؤیا الْعَيْنِ فِي اليَقَظَةِ لِعِن "بيدارى كى حالت مي آكمول ويكمى حقيقت تقى-" تو سيد صاحب حفرت ابن عباس کی بیہ بات ماننے کو آمادہ نہیں ہوتے نہ ہی اس بات کا لحاظ رکھتے ہیں کہ لغوی لحاظ سے دویا کا لفظ خواب میں کچھ دیکھنے یا بیداری کی حالت میں دیکھنے دونوں طور سے یکساں استعمال ہوتا ہے۔ •ا۔ وَمَازَمَيْتَ إِذْرَمَيْتَ وَلَكَنَّ الله رَمِى: حضور اكرم سَنَّيْنَا ٤ معجزات جو قرآن ے ثابت بیں ان میں سے ایک بیہ بھی ہے کہ جنگ بدر میں آپ نے ریت کی مٹھی کفار کی طرف تچینگی تو اس کے ایک ایک ذرہ نے کفار کو اند ہا کر دیا اور وہ بھاگنے پر مجبور ہو گئے۔ اللہ تعالیٰ یہ فرما رہے ہیں کہ ریت کی مٹھی تو واقعی آپ نے تبھینکی تھی لیکن اس کو کفار کی آنکھوں تک پنچا کر انہیں اندھا بنانا میرا کام تھا۔ اس سے حضور سُلام المعجزہ اور خدا تعالی کی قدرت دونوں ہاتیں قرآن سے ثابت ہوتی ہیں۔ مگر آپ ان دونوں ہاتوں کو ہواؤں کے رخ کے سپرد کر دیتے ہیں۔ اب سوال یہ ہے کہ اگر ہواؤں کے رخ کی ہی دجہ سے دہ ریت کی مٹھی اور اس کے ذرات کفار کی آنکھوں میں جا لگے تھے تو یہ واقعہ کسی دو سرے محابی ہے کیوں نہ ظاہر ہوا؟ پھر کیا ہواؤں کا رخ صرف جنگ بدر ہے ہی مخصوص تھا۔ کہ اس جنگ کے بعد تبھی ہواؤں کا رخ ایپاکرشمه نه دکھلا سکا۔

## ② دو سرے خرقِ عادت امور سے انکار

ا. کیا دعا کا پچھ فائدہ ہوتا ہے؟: قرآن کریم کے ابتدا میں سورہ فاتحہ ہی میں مسلمانوں کو یہ دعا سکھلائی گئی ہے:

السلول گئی ہے:

آھدینا الصِرَطَ المُسْتَقِيمَ ﷺ \* "اللی ہمیں سیدھی راہ پر چلا۔"

بچريشتر مقامات پر دعاکر نے اور اس کے قبول ہونے کا ذکر آیا ہے مثلاً: ﴿ وَنُوحًا إِذْ نَحَادَىٰ مِن قَحَبْلُ فَاَسْتَبَجَبْنَا لَهُ "'اور جب اس سے پیشتر نوح طب بن کو اور ان کے فَنَجَيْبَ لَهُ وَأَهْلَهُ مِن قَحَبْلُ فَاَسْتَبَجَبْنَا لَهُ "'اور جب اس سے پیشتر نوح طب بن کو اور ان کے فَنَجَيْبَ لَهُ وَزَاهَ لَهُ مِن قَحَبْلُ فَاَسْتَبَجَبْنَا لَهُ "'اور جب اس سے پیشتر نوح طب بن کو اور ان کے الْعَظِيمِ (الأنباء ۲۰ / ۷۰) ماتھوں کو بڑی تھر اہن سے بچالیا۔" دوسرے مقام پر فرمایا: ﴿ وَقَالَ رَبُحَ مُ اَدْعُونِ آَسْتَجِبَ لَكُونَ ﴾ "اور تممارے پروردگار نے کما کہ مجھ سے دعا کرو میں (النافر ٤٠ / ۲۰) تمماری دعا قبول کروں گا۔" ہو کو فرمادیا:

المنينة بَدويزيت ٢٠٠٠ ٢٦ ٢٠ ٢٠ ٢٥ ﴿ أَجِيبُ دَعَوَةَ أَلَدًاع إذا دَعَانٍ ﴾ جب كوئى بكار فوالا مجم بكارتا ب تومس اس كى دعا قبول کر تاہوں۔ (البقرة ٢/ ١٨٦) غرض قرآن کریم ایسی آیات سے بھرا پڑا ہے جن میں دعا ادر اس کی قبولیت کا ذکر آیا ہے کہ کچھ مواقع تو ایسے ہیں جمال یہ ذکر ہے کہ کسی پیجبریا مومنوں نے دعا کی تو اللہ تعالیٰ نے ان کی دعا قبول فرما کر مطلب براری کر دی اور دو سرے مواقع ایسے بی جمال الله تعالی نے مسلمانوں کو ترغیب دی ہے کہ وہ الله سے دعا کیا کریں کیونکہ اللہ بی دعا قبول کرنے والا اور حاجت روائی کرنے والا ب اور کر دیتا ہے مگر ان سب آیات کے علی الرغم سید صاحب لکھتے ہیں: "دعاجب ول سے کی جاتی ہے بیشتر متجاب ہوتی ہے۔ مگر لوگ دعا کے مقصد اور استجابت کا مطلب سجھنے میں غلطی کرتے ہیں۔ وہ چاہتے ہیں کہ جس مطلب کے لئے ہم دعا کرتے ہیں۔ دعا کرنے سے وہ مطلب حاصل ہو جائے گا۔ اور استجابت کے معنی اس کا مطلب حاصل ہو جانا سمجھتے ہیں حالانکہ بد غلطی ہے۔ حصول مطلب کے لئے جو اسباب خدانے مقرر کیے ہیں وہ مطلب تو انہی اسباب کے جمع ہونے سے حاصل ہوتا ہے مگر دعا نہ تو اس مطلب کے اسباب سے ب اور نہ اس مطلب کے اسباب کو جع کرنے والی ہے۔ بلکہ وہ اس قوت کو تحریک کرنے والی ہے۔ جس سے اس ربح ومصيبت اور إضطراب کو جو مطلب حاصل نہ ہونے سے ہو تا ہے تسکین دینے والی ہے۔ (اينا جلد اول ص: ۱۸) اقتباس بالاس مندرجه ذيل سوال ابھرتے ہيں: کیااللد تعالی مستب الاسباب بے یا نہیں؟ ۵ اگر دہ مسبب الاسباب ہے تو دعاکی بنا پر ہر مطلب کے حصول کے لئے کوئی مسبب بنا سکتا ہے یا نہیں؟ گویا یہ بالواسطہ خدا کی قدرت سے انکار ہے جیسا کہ معتزلہ کا عقیدہ ہے کہ خدا کی حقیقت اب محض ایک تماشائی کی سی ہے۔ اگر دعا کی استجابت سے میں مراد ہے کہ اس سے دل کو اطمینانِ نصیب ہو جائے جو حصول مطلب میں ممکن تھا اور یہ استجابت صرف قلبی داردات سے ہی تعلق رکھتی ہے اور خارج میں کچھ نہیں ہو تا تو مندرجه آیت کا مطلب کیا ہو گا؟ تو (نوح نے) اپنے پروردگار سے دعا کی کہ میں (کفار ﴿ فَدَعَا رَبَّهُۥ أَنِّي مَعْلُوبٌ فَأَنْصِرْ ۞ فَفَنَحْنَا کے مقابلے میں) کمزور ہوں تو ان سے بدلہ لے پس أَبُوَبَ ٱلسَّمَاءِ بِمَاءٍ ثُنْهَمِرٍ ۞ وَفَجَّرْنَا ٱلْأَرْضَ ہم نے زور کے مینہ سے آسان کے دہانے کھول دیتے عُيُونَا فَأَلْنَقَى ٱلْمَآءُ عَلَىٓ أَمْرٍ قَدْ قُدِرَ ٢ ادر زمین میں چیشے جاری کر دیئے تو پانی ایک کام کے (القمر ٥٤/ ١٠-١٢)

لئے جو مقدر ہو چکاتھاجمع ہوگیا۔

آئینہ ترویزیت اب ویکھتے کہ کیا دعا کے بعد آسمان سے بے تحاشا پانی برسنا اور زمین کے چیٹے مل کر طوفان کی شکل بنا اور اس طرح کرب عظیم سے نوح ملت کیا اور اس کے تمام ساتھیوں کو نجات دینا کیا سے سب قلبی واردات ہیں؟ پھرایک مقام پر سید صاحب موصوف فرماتے ہیں کہ: "سبا او قات دعا کی جاتی ہے گر حاجت براری نہیں ہوتی پس معلوم ہوا کہ دعا کوئی سبب حصول مقصد کے لئے نہیں ہے ورنہ ایسا نہ ہو تا۔ " (تہذیب الاخلاق ماہ ریتے الاول ساسات

اس اقتباس میں "بسا او قات" کے الفاظ سے ظاہر ہے کہ دعا بھی کبھار جصول مقصد کا سبب بن بھی جاتی ہے۔ بس سمی ہمارا مقصد ہے رہا سیہ معاملہ کہ بسا او قات قبول نہیں ہوتی تو دعا کی قبولیت کے کئی موانع ہیں۔ جن کی تفصیل یمال خارج از بحث ہے نیز ہم سیہ بھی کہہ سکتے ہیں کہ دعا کی طرح دوا بھی بسا او قات مرض کا علاج نہیں بن سکتی لیکن کبھی کبھار حصول مقصد کا سبب بن بھی جاتی ہے۔

دوا کا استعال کمی جسمانی تنگلیف کو دور کرنے کے لئے کیا جاتا ہے۔ اور جب تک یہ تنگلیف رفع نہ ہو تو مریض کو تسکین کبھی نہیں ہو سکتی اور دعا کا دائرہ اثر دوا سے بہت زیادہ وسیع ہے۔ دعا دفع مفزت ادر جلبِ منفعت دونوں کے لئے کی جاتی ہے۔ نیز اس کا استعال مادی اور روحانی یا ذہنی دونوں طرح کے عوارضات کے لئے ہوتا ہے۔ پھر جب تک دعا کے اثر سے ایسے عوارضات دور نہ ہوں یا نے اسباب مہیا نہ ہوں' دل کو تسکین کیے ہو سکتی ہے۔

۲- بنی اسرائیل کابندر بننا: پرویز صاحب فرماتے ہیں: "اس آیت کی تفیر میں مفسرین نے عجیب باتیں بیان کی ہیں۔ کسی نے کہاوہ پچ پچ بند ر بن گئے اور دہ سب تمبرے دن مرکعے کسی نے کہا کہ سی بندر جو اب در ختوں پر اچھلتے پھرتے ہیں انہی کی نسل سے ہیں گر یہ سب باتیں لغو و خرافات ہیں۔ یہودیوں کی شریعت میں سبت کا دن عبادت کا دن تقا اور اس میں کوئی کام کرنا یا شکار کھیلنا منع تفا گر ایک گر دہ یہودیوں کا جو دریا کے کنارے پر رہتا تھا، فریب سے سبت کے دن بھی شکار کھیلیا تقا ان کی قوم کے مشائخ نے منع کیا اور ان کو قوم سے منقطع 'برادری سے خارج' کھانے پیئے سے الگ میل جول سے الگ کر دیا اور دو توریت پر نہ چلنے والوں کو ایسا ہی کیا کرتے ہیں جس طرح انسانوں میں بندر ذلیل دخوار ہیں ای طرح تم بھی انسانوں سے الگ اور ذلیل دخوارو رسوا رہو۔ " رائندیں القرآن:۲۰۰۰)

اس تادیل پر درج ذیل اعتراضات دارد ہوتے ہیں: ① اگر تورات پر نہ چلنے دالوں سے بنی اسرائیل پہلے سے ہی بائیکاٹ کا ردیہ اختیار کیا کرتے تھے تو اللہ تعالیٰ کو یہ تھم دینے کی کیا ضرورت پیش آئی؟

۵ یہ معاشرتی بائیکاٹ تو ان تین محابہ کا بھی ہوا تھا جو جنگ تبوک سے پیچھے رہ گئے تھے انہیں تو ایسی سزا

89 🔨 (معنزار سے طلوع اسلام تک آئينه رَويزيت نہیں دی گئی۔ نہ ہی اسی طرح کے خطاب سے نوازا گیا ہے؟ ③ اگر محض ذلیل وخوار کرنا ہی مقصود تھا تو کٹی قشم کی مخلوق بندر سے بھی زیادہ ذلیل تر ہے۔ مثلاً کتا اور سور۔ جب ظاہری طور پر ہونا ہوانا کچھ نہیں تھا تو پھرانہیں بندر ہی کہنے کی کیا تخصیص تھی؟ (٣) الله تعالى 2 مارف اور زنده كرف كى قدرت : قرآن كريم مي ب: <sup>و</sup> مجملا تم نے ان لوگوں کو شیں دیکھا جو (شار میں) ﴿ ﴾ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ خَرَجُوا مِن ہزاروں ہی تھے اور موت کے ڈر سے اینے گھروں دِيَكْرِهِمْ وَهُمْ أَلُوفُ حَذَرَ ٱلْمَوْتِ فَقَالَ لَهُمُ ے نکل بھائے تھے تو خدانے ان کو تھم دیا کہ مرجاؤ الله مُوتواثم أَحْيَا لَهُم (البقرة / ٢٤٣) چران کو زندہ بھی کردیا۔ (فتح الحسیہ) اس آيت مي سيد صاحب فَقَالَ لَهُمُ اللَّهُ مُوْتُوا ثُمَّ أَحْيَا هُمْ كَا ترجمه يول بيش فرمات من : "پھران سے کہا اللہ نے مرد تم (لیعنی بہ سبب موت کے ڈر کے یا اپنی نامردی کے اور لڑنے کے ڈر سے) پھر جلایا ان کو (یعنی ان کے دل میں شجاعت اور ارادہ جنگ پیدا کیا)<sup>\*\*</sup> (تنسیر الفرآن:۱۳۳/۱ تو اس کا مطلب سے ہوا کہ اللہ کی مارنے اور زندہ کرنے کی قدرت سے مراد صرف ذہنی تبدیلی ہوتی ہے۔ امرواقعہ کچھ نہیں ہو کا جیسا کہ دوسرے بیشار مقامات پر بھی سید صاحب ایسے خوارقِ عادت واقعات کو ذہنی تبدیلی کے حوالے کر دینے کے عادی ہیں جیسا کہ درج ذمل واقعات سے بھی ظاہر ہے۔ ۸. حضرت عزیر علیت کم کوت اور زندگی : سورہ بقرہ میں--- حضرت عزیر علیت کا کو مارنے اور پھر زندہ کرنے کاذکر آیا ہے' اس آیت کو ہم سید صاحب کے ترجمہ کے ساتھ پیش کرتے ہیں: ''یا (تو نے اس شخص کو نہیں دیکھا یعنی اس کا حال ﴿ أَوْ كَالَّذِى مَتَرَّ عَلَىٰ قَرْيَتِهِ وَهِيَ خَاوِيَةُ عَلَىٰ نہیں جانا جس نے رویا میں دیکھا) کہ گویا وہ گزرا ایک عُرُوشِهَا قَالَ أَنَّى يُحْيِ، هَنذِهِ ٱللَّهُ بَعْدَ مَوْتِهَا شہر پر ایسی حالت میں کہ وہ سرکے بل گرا ہوا تھا۔ اس فَأَمَاتَهُ ٱللَّهُ مِائَةَ عَامٍ ثُمَّ بَعَثَهُ فَالَ حَمْ لَبِنْتُ نے کہا کہ کیونکر زندہ کرے گا (یعنی آباد کرے گا) اللہ قَالَ لَبِثْتُ يَوْمًا أَوْ بَعْضَ يَوْمِ قَالَ بَل لَبِثْتَ اس کو اس کے مرجانے کے (لیعنی وریان ہونے کے) مِأْنَةَ عَامٍ فَأَنْظُرُ إِلَىٰ طَعَامِكَ وَشَرَابِكَ لَمْ يَتَسَنَّهُ وَأَنْظُرْ إِلَىٰ حِمَارِكَ وَلِنَجْعَلَكَ بعد پھراللد نے اس کو سوبرس تک مراہوا رکھا پھراس مَايَحَةُ لِلنَّاسِ وَأَنْظُرُ إِلَى ٱلْمِظَامِ کو اٹھایا۔ خدانے کہا کہ کتنی در یو پڑا رہا۔ اس نے کہا که میں پڑا رہا ایک دن یا کچھ کم ایک دن کما بلکہ تو پڑا رہاسو برس پھرد مکھ اپنے کھانے کو اور اپنے پینے کو (کیا) وہ نہیں جگڑا ہے اور دیکھ اپنے گدھے کو (کیا وہ نہیں گل <sup>گ</sup>یا ہے) اور میں چاہتا ہوں کہ تجھ کو ایک نشان<mark>ی</mark>

اس ترجمہ میں سید صاحب نے جو چابک دستیاں د کھلائی ہیں اس پر درج ذیل اعتراضات وارد ہوتے ہیں: (1) سید صاحب کی بیہ عادت ہے کہ جس خرق عادت واقعہ میں تادیل کی کوئی گنجائش نظرنہ آئے۔ وہ اسے خواب کے سپرد کر دیتے ہیں۔ یہاں بھی انہوں نے ابتداء ہی میں بر کیٹوں میں (رویا میں دیکھا) لکھ کر اس سل ترین طریقہ سے مطلب بر آرکی کی ہے جس کے لئے قرآن کے الفاظ میں کوئی گنجائش شیں ہے۔ (1) سل ترین طریقہ سے مطلب بر آرکی کی ہے جس کے لئے قرآن کے الفاظ میں کوئی گنجائش نظر نہ کا کوئی اس سل ترین طریقہ سے مطلب بر آرکی کی ہے جس کے لئے قرآن کے الفاظ میں کوئی گنجائش شیں ہے۔ (2) اس واقعہ میں اللہ نے دو طرح کے نشانات ہتائے ہیں۔ ایک کھانے پینے کی چیزیں جن پر زمانہ کا کوئی اثر نہیں اور وہ بالکل ترو تازہ رہیں۔ دو سرے گدھا جس پر سو سال کی مدت گزرنے کی وجہ سے اس کی ہڑیاں بھی بوسیدہ ہو گئیں۔ اگر بیہ واقعہ خواب کا تصور کیا جائے تو گد ھے کو بھی اس حالت میں ہونا چاہئے

تقا۔ متضاد نتائج کی کیا تک تقنی؟

اللہ تعالی فرماتے ہیں: ﴿ وَلِنَجْعَلَكَ أَيَّةً لِلنَّاسِ ﴾ تو كيا تمى نے خواب نے واقعات بھى ﴿ اَيَةً لِلنَّاسِ ﴾ ہو تکتے ہیں؟

۵- برندول کی موت اور زندگی: قرآن کریم کا حضرت ابراہیم ملت است متعلق درج ذیل واقعہ بھی میں متعلق درج ذیل واقعہ بھی معہ ترجمی محمد سید صاحب ملاحظہ فرما کیچے:

"اور جب کہا ابراہیم طلب ی نے (خواب میں) اے پروردگار! مجھ کو دکھا کہ کس طرح تو زندہ کرے گا مردوں کو؟ خدا نے کہا کیا تو یقین سیں کرتا ابراہیم طلب انے کہا کیوں نہیں لیکن میں چاہتا ہوں کہ میرا دل مطبئن ہو جائے۔ خدا نے کہا کہ لے چار پرندے پھران کے مکڑے کر ڈال پھر رکھ ہر پیاڑ پر ان میں ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِـتُمُ رَبِّ أَرِنِي حَيْفَ تُحْي ٱلْمَوْنَى قَالَ أَوَلَمْ تُؤْمِنَ قَالَ بَلَى وَلَكِن لِيَطْمَبِنَ قَلِى قَالَ فَخُذَ أَرْبَعَةً مِنَ ٱلطَّيْرِ فَصُرْهُنَ إِلَيْكَ ثُمَّ أَجْعَلَ عَلَى كُلِّ جَبَلٍ مِنْهُنَ

مَنْ آمَنْتُ بَودِيتَ جُزْهُ اللَّهُ الْعُدَّ أَذْعُهُنَ يَأْتِينَكَ سَعْياً وَأَعْلَمُ أَنَّ أَلَقَهُ اللَهُ اللَّهِ اللَّهُ عَالَمُ عَلَى اللَّهُ عَالَمُ عَلَى اللَّهُ عَالَمُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ عُلَوْ اللَّهُ عَلَى عَلَوْ اللَّهُ عَلَى عَلَوْ اللَّهُ عَلَى عَلَوْ اللَّهُ عَلَى عَلَمُ اللَّهُ عَلَيْ عَلَمُ اللَّهُ عَلَيْ عَلَمُ اللَّهُ عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَ عَنِي تَعْلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَ عَنِي تَعْلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَنِي تَعْلَيْ عَلَيْ عَلَي عَنِي تَعْلَيْ عَلَيْ عَلَيْ

اس آیت میں حسب عادت سید موصوف نے (خواب میں) کا اضافہ کر لیا ہے۔ یہاں پھروہی سوال پیدا ہو تا ہے کہ اللہ تعالیٰ کی صفت عزیز حکیم (زبردست حکمت والا) کا اظہار اتن بات سے ہو جاتا ہے کہ وہ کسی کو ایسا خواب دکھلا دے؟ فافھم و تدہر! غرض بیہ اور ایسے بے شار واقعات ہیں جن سے واضح ہو تا ہے کہ سید صاحب نے کس بیچارگی سے

افکار مغرب کے سامنے گھٹے نمیک دیئے ہیں۔ افکار مغرب کے سامنے گھٹے نمیک دیئے ہیں۔

۲. جنت اور دوزخ کی حقیقت: اخروی زندگی میں نیک اعمال کے بدلہ میں جنت اور بداعمالیوں کے بدلہ میں جنت اور بداعمالیوں کے بدلہ میں دوزخ میں داخل کئے جانے کا عقیدہ اسلام کے بنیادی عقائد سے ہے۔ حضور اکرم سلیلیز کے اپنی کی محل دیر کی میں ایک کی زندگی کا بیشتر حصہ مسلمانوں میں اسی عقیدہ کو رائح کرنے میں گزارا اور صدہا آیات قرآن کریم میں ایک موجود ہیں جو اخروی زندگی میں دوزخ میں دوزخ میں دوزخ میں دوزخ میں اسی عقیدہ کو رائح کرنے میں گزارا اور صدہا آیات قرآن کریم میں ایک موجود ہیں جو اخروی زندگی میں اسی موجود ہیں جو اخروی زندگی میں دوزخ کی منظر کئی کرتے میں گزارا اور صدہا آیات قرآن کریم میں ایک موجود ہیں جو اخروی زندگی میں جنت اور دوزخ کی منظر کشی کرتی ہیں لیکن جنت اور دوزخ بھی چو نکہ مابعد الطبیعات سے تعلق رکھتی ہیں اور عقل اور مشاہدہ کے پیانوں سے مایی نہیں جا سکتیں لندا سید صاحب الطبیعات سے تعلق رکھتی ہیں اور عقل اور مشاہدہ کے پیانوں سے مایی نہیں جا سکتیں لندا سید صاحب جنت اور دوزخ کی منظر کشی کرتی ہیں لیکن جنت اور دوزخ کی متطر کئی کرتی ہیں کین جنت اور دوزخ کی معرف میں جنت اور دوزخ کی منظر کشی کرتی ہیں کی خوندہ اور دوزخ کی منظر کئی کرتی ہیں کی خوند ہیں جن اور دوزخ کی کرتی ہیں ہیں جنت اور دوزخ کی منظر کشی کرتی ہیں حین ہوں حضا دوزخ کی منظر کشی کرتی ہیں جا سکتیں لندا سید صاحب الطبیعات سے تعلق رکھتی ہوں اور مقل اور مثالہ دور کہ کی پیشن میں جا سکتیں لندا سید صاحب جنت اور دوزخ سے مراد محض روحانی لذت اور گلفت لیتے ہیں... جنت اور دوزخ کے منطق اپنی تفیر جلدام سال پر رقم طراز ہیں کہ:

آئینہ بَرویزیت 22 (حصہ: اوّل) معتزلہ سے طلوع اسلام تک

کل میں ہاتھ ڈالے پڑا ہے۔ ایک نے ران پر سر دھرا ہے۔ دو سرا چھاتی سے لیٹا رہا ہے۔ ایک نے لب جال بخش (ہایں ریش در خش) بوسہ لیا ہے۔ کوئی کسی کونے میں پچھ کر رہا ہے کوئی کسی کونے میں پچھ۔ بیودہ ہے جس پر تعجب ہو تا ہے اگر بہشت میں ہے تو بے مبالغہ ہمارے خرابات اس سے ہزار درجہ بہتر ہیں۔ " (تغیر القرآن' ۲۳۳/۱)

جنت اور دوزخ کے خارجی وجود کا انگار: اقتباس بالا سے معلوم ہوتا ہے کہ جنت اور دوزخ کا نہ تو کوئی خارجی وجود ہے اور نہ ہی ان کی کوئی حقیقت ہے۔ بلکہ اصل حقیقت یہ ہے کہ جنت اور دوزخ محض تخیلات کی دنیا کے دو مختلف پیلوؤں کے نام ہیں۔ اگر کوئی صحف خیالی جنت میں بستا ہے تو بس سمی اصل جنت ہے جس کا ذکر قرآن میں مختلف پیرائے میں بیان ہوا ہے۔ پھر آپ محض اس نظریہ پر ہی اکتفا نہیں کرتے بلکہ ہو لوگ آپ کے ہم خیال ہوں۔ انہیں آپ تربیت یافتہ دماغ سمجھتے ہیں اور جو قرآن کے الفاظ و معانی کو اصل حقیقت سمجھ بیٹھے ہیں۔ انہیں دیکو ڑھ مغز ملا" اور دوشہوت پرست زاہد" کے القاب سے نوازتے ہیں۔ فرماتے ہیں:

<sup>در</sup> انہی آیات (لیحیٰ جو جنت وروزخ سے متعلق میں) کی نسبت دو مختلف دماغوں کے خیالات پر غور کرو' ایک تربیت یافتہ دماغ خیال کرتا ہے کہ وعدہ وعید دوزخ و بہشت کے ' جن الفاظ سے بیان ہوتے ہیں ان سے بعید وہی اشیاء مقصود نہیں بلکہ اس کا بیان کرنا صرف اعلیٰ درجہ کی خوشی وراحت کو قہم انسانی کے لائق تشبیہ میں لاتا ہے۔ اس خیال سے اس کے دل میں ایک بے انتها عمد گی جنت مثروت پرست زاہد یہ سمجھتا ہے کہ در دشیقت بہشت میں نہایت نویصورت ان گنت حوریں ملیں گی شہوت پرست زاہد یہ سمجھتا ہے کہ در دشیقت بہشت میں نہایت کے ان تا عمد گی جنت شہوت پرست زاہد یہ سمجھتا ہے کہ در دشیقت بہشت میں نہایت خوبصورت ان گنت حوریں ملیں گ مزاہیں پیکن گے۔ میوے کھائیں گے۔ دودھ اور شہد کی ندیوں میں نہائیں گے اور دول چاہے گادہ مزاہیں پیکن گے۔ میوے کھائیں گے۔ دودھ اور شہد کی ندیوں میں نہائیں گے اور دول چاہے گادہ مزاہیں پیکن گے۔ میوے کھائیں گے۔ دودھ اور شہد کی ندیوں میں نہائیں گے اور دول چاہے گادہ مزاہیں پیکن گے۔ میوے کھائیں گے۔ دودھ اور شہد کی ندیوں میں نہائیں گے اور دول چاہے گادہ مزاہیں پیکن کے۔ میوے کھائیں گے۔ دودھ اور شہد کی ندیوں میں نہائیں گے اور دول چاہے گادہ مزید اثرایی پیکن ہے۔ میوے کھائیں گے۔ دودھ اور شہد کی ندیوں میں نہائیں گے اور دول چاہے گادہ مزید از ایس کے اور اس لغو اور بے ہودہ خیال سے دن رات اوا مر کے بعالانے اور نواہی سے نیچنج میں کوشش کرتا ہے اور جن میچہ پر پہلا پنچا تھا اس پر سے بھی پی چا جا ہے اور کونہ انہ کی مطابق ہیں۔ غور نہیں کیا۔ اس نے در حقیقت قرآن کو نہیں سمجھا اور وہ اس نعت عظیٰ سے محروم رہا۔ (ایسا۔ من دہن)

لوگ حقیقت قرآن کو مطلق نہیں شہو اور نعمت عظمیٰ سے محروم رہے ہیں۔ © اصل حقیقت یہ ہے کہ جنت اور دوزخ اور اس کی نعتیں یا عذاب سب کچھ نصوراتی ہاتیں ہیں جو

بر آئینہ پَویزیت میں 12 (حصہ:اوں) معزلہ سے طلوع اسلام تک بی انسان میں ترغیب و ترجیب پیدا کرنے کا کام کرتی ہیں۔ اور جو لوگ اس حقیقت کو سمجھ گئے وہی تربیت یافتہ دماغ ہیں کیونکہ سے محض نظریاتی چیزیں ہیں۔ عملی زندگ سے ان کا کچھ تعلق نہیں۔ (3) کوئی جنت ودوزخ کو محض خیالی سمجھ یا حقیقت سمجھے۔ دونوں کا نتیجہ یکساں ہوتا ہے۔ یعنی انسان اور مرجالاتا اور نواہی سے بیچ جاتا ہے۔

خدا اور رسول ملتى يلم يحلق تصور؟: غور فرماية سيد صاحب خدا اور رسول ملتى بلم ي متعلق كيا تقور پيش كر رب بي. الله تعالى متواتر تيره سال جنت اور اس كى نعتول كے متعلق دوزخ اور اس كى تكاليف آيات نازل كرتا رہا اور حضورًاس كى تبليخ كرك لوگول كے اس تصور كو پخته سے پخته تركرتے رب اس تصور كى پختگى سے مقصود بيه تقاكم بيه لوگ ايتھ كام كريں اور برے كامول سے بحيي. جب مقصد حاصل ہو كيا تو اب مرنے كے بعد جنت اور دوزخ كو فى الواقع قائم كرنے كى ضرورت بھى كيا ره كنى؟ اس سے داضح الفاظ ميں يوں سمجھتے كم خدا اور رسول نے لوگوں سے دهوكا كر كى ضرورت بھى كيا ره كنى؟ اس تصور پخته كر كے دجب اصل مطلب حاصل كرليا تو اب اس وعده وعيد كو عملى شكل دينے كى ضرورت بھى تصور پخته كر كے دجب اصل مطلب حاصل كرليا تو اب اس وعده وعيد كو عملى شكل دينے كى ضرورت بھى ختم ہو گئى ہو بله كا وعده ہے جس كے متعلق اس نے خود فرمايا ہے: ﴿ كَانَ وَ عُذَ اللَّهِ مَفْخُولاً ﴾

\$ \$ \$

, (حصہ : اقل) معتزلہ سے طلوع اسلام تک 94 آئينة يَرويزيت باب : چهارم

نظربہ ارتقاء کا سرسید کے عقائد پر اثر

① فرشتوں ير ايمان

فرشتوں پر ایمان لانا ایمان کا ایک جز ہے اور قرآن میں اس کی صراحت کئی مقامات پر موجود ہے۔ فرشتے اپنا خارجی وجود اور ذاتی تشخص رکھتے ہیں۔ وہ فرشتے آسان سے پنچ بھی اترتے ہیں۔ زمین سے اوپر آسمان کو چڑھتے بھی ہیں۔ جبر ئیل اور میکا ئیل انہی میں سے ہیں پھر کچھ فرشتے دو دو' تین تین' چار چار پروں والے بھی ہیں۔ فرشتوں نے بدر کے میدان میں مسلمانوں کی مدد بھی کی تھی وغیرہ وغیرہ۔ یہ سب چزیں اس بات پر دلالت کرتی ہیں۔ کہ فرشتوں کا خارجی وجود ضرور ہے لیکن چونکہ وہ غیرہ کلوق ہیں للذا ان پر ایمان لانا ''ایمان بالغیب'' کا ایک حصہ ہے لیکن سید صاحب موصوف فرشتوں کے خارجی وجود کے منگر ہیں اور ان کا انگار اس بنا پر ہے کہ وہ محسوسات و مشاہدات کی زد سے باہر ہیں۔ نیز ڈارون کے نظریہ ارتقاء کا بھی کی تقاضا ہے پھرچونکہ ابلیس بھی فرشتوں کی صف میں تھا۔ لہذا اس کے خارجی وجود ہے

"خدا تعالی نے جو اپنے جاہ وجلال اور اپنی قدرت اور اپنے افعال کو فرشتوں سے نسبت کرتا ہے تو جن فرشتوں کا قرآن میں ذکر ہے ان کا کوئی اصلی وجود نہیں ہو سکتا۔ بلکہ خدا کی بے انتنا قدرتوں کے ظہور کو اور ان قوے کو جو خدا نے اپنی ساری مخلوق میں مختلف قتم کے پیدا کیے ہیں۔ ملک یا ملائکہ کہا ہے جن میں سے ایک ابلیس یا شیطان بھی ہے۔ پہاڑوں کی معد نیت 'پانی کی رقت ' در ختوں کی قوت نمو' برق کی قوت جذب ورفع' غرضیکہ تمام قوی جن سے مخلوقات موجود ہوئی ہیں اور جو ملائلہ کہا ہے جن میں سے ایک ابلیس یا شیطان بھی ہے۔ پہاڑوں کی معد نیت 'پانی کی رقت ' در ختوں کی قوت نمو' برق کی قوت جذب ورفع' غرضیکہ تمام قوی جن سے مخلوقات موجود ہوئی ہیں اور جو ملائلہ کہا ہے جن میں سے ایک ابلیس یا شیطان بھی ہے۔ پیاڑوں کی معد نیت 'پانی کی رقت ' در ختوں کی قوت نمو' برق کی قوت جذب ورفع' غرضیکہ تمام قوی جن سے مخلوقات موجود ہوئی ہیں اور جو ملائلہ کہا ہوتی ہوتی ملک وملائلہ ہیں جن کا ذکر قرآن میں آیا ہے۔ انسان ایک مجموعہ قوائے ملکوتی اور قوائے بہی کا ہے اور ان دونوں قوتوں کی بے انتنا ذریات ہیں۔ جو ہر ایک قتم کی نیکی وبدی میں ظاہر ہوتی ہیں اور انسان کے فرشتے اور ان کی ذریات اور وہی انسان کے شیطان اور ان کی ذریات ہیں ' (ایسا۔ ص)

آئینی تردیزیت مرسید کے خیالات کے ماخذ: آپ فرماتے ہیں: <sup>(بریض</sup> اکابر اسلام کا بھی یمی ند بہ ہے جو میں کہتا ہوں اور امام محی الدین ابن عربی نے فصوص الحکم میں یمی مسلک اختیار کیا ہے۔ شیخ عارف باللہ موید الدین ابن محمود المعروف بالمدی نے جو مریدان خاص شیخ صدر الدین قونوی مرید امام محی الدین ابن عربی سے ہیں۔ شرح فصوص الحکم میں بہت بردی بحث لکھی ہے۔ '' (ایشا۔ ص: ۲۳)

یہ جو اکابر اسلام سید صاحب نے گنوائے ہیں۔ یہ دراصل ابن عربی (۱۳۳ ھ) اور ان کے مرید خاص صدر الدین قونوی اور ان کے مرید شیخ عارف باللہ ہیں۔ ابن عربی گروہ صوفیہ کی معروف شخصیت ہیں اور صوفیہ میں شیخ اکبر کے نام سے یاد کئے جاتے ہیں۔ ابنِ عربی نے بھی تصوف میں چند نے نظریات کو داخل کیا تھا۔ مثلاً:

- ع نبوت وہبی نہیں بلکہ اکتسابی چیز ہے اور عقل کو اپیل کرنے کی وجہ سے سید صاحب نے بھی اس نظریہ کو اپنایا ہے۔
- 2 یہ کہ نبوت چونکہ اکتسابی ہے لندا قیامت جاری رہے گی۔ مرزائے قادیاں نے بھی ابن عربی کی تحریروں نے فائدہ اٹھایا ہے۔
- (ا) یہ کہ ولایت کا مقام نبوت سے بھی آگے نگل جاتا ہے۔ اس کے خیال کے مطابق سب سے نچلا درجہ رسالت کا ہے۔ پھراس سے اوپر فلایت کا ہے۔ پھراس سے اوپر ولایت کا چنانچہ وہ کہتا ہے۔ رسالت کا ہے۔ پھراس سے اوپر نبوت کا پھراس سے اوپر ولایت کا۔ چنانچہ وہ کہتا ہے۔ مَقَامُ النَّنبُوَةَ فِي بَرْزَحَ ''نبوت کا مقام درمیان میں ہوتا ہے جو رسول سے

- النبیاء کی طرح خاتم الاولیاء بھی ایک منصب ہے اور چو نکہ نبوت سے ولایت افضل ہے لہذا خاتم الانبیاء کی طرح خاتم الاولیاء بھی ایک منصب ہے اور حودہ دور کا خاتم الاولیاء میں ہوں۔ چنانچہ ان کا درج ذیل شعرای نظریہ کی ترجمانی کرتا ہے۔
- أَنَا خَاتِمُ الْـوَلاَيَةِ دُوْنَ شَكَّ وراثت كم عاتم الاولياء موں كيونكه مجھ ہاشى وراثت كم ساتھ مسيحى وراثت تبھى لَوَرَت الْهَاشَمِيِّ مَعَ الْمَسِنِحِ طاصل ہے"

آئينة بَدوينة 100 (حصر: اذل) معتزل ب طلوع اسلام تك اور اس کا پانچوان نظریہ یہ تھا کہ انسان کو سب سے زیادہ معرفت اللی اس وقت حاصل ہوتی ہے۔ جب وہ کسی عورت سے جماع میں مشغول 🍄 ہو تاہے۔ انہی نظرمات کی وجہ سے علمائے دین نے اس پر کفر کا فتو کی لگایا اور حکومت مصر کو اس کے خیالات سے مطلع کر دیا۔ جب اس بات کی ابن عربی کو خبر ہوئی تو ابن عربی نے وہاں سے بھاگ کر دمشق میں آکر بناہ لی۔ ابن عربی فلسفہ وحدت الوجود کا سب سے بڑا پر چارک تھا جو صوفیہ کا مشہور ترین نظریہ ہے اس وجہ سے صوفیہ اسے شیخ اکبر کے معزز لقب سے یاد کرتے ہیں۔ ان کی تصانیف میں سے دو کتب فتوحات مکیہ ادر فصوص الحكم زیادہ مشہور ہیں۔ حضرت مجدد الف ثانی' جو خود بھی صوفیہ میں ایک بلند مقام رکھتے ہیں۔ ان كتابون بر تبفره كرت موئ لكفة بي: <sup>درہ</sup>میں نص سے کام ہے فص سے نہیں اور فتوحات مدینہ نے ہمیں فتوحات مکیہ سے بے نیاز کر دیا سو ہیہ ہیں محی الدین ابن عربی ادر ان کے مرید صدر الدین قونوی ادر ان کے مرید عارف باللہ شارح فصوص الحکم - جن کو سید صاحب اکابر اسلام کا نام دے کر ان سے استفادہ فرما رہے ہیں کہ انہوں نے بھی ملائکہ کے ذاتی تشخص کو تشلیم نہیں کیا' چنانچہ لکھتے ہیں: <sup>دریش</sup>خ نے اپنے مکاشفہ سے ان جزئیات کے کلیات کو جانا ہو گا مگر چونکہ وہ مکاشفہ ہم کو حاصل نہیں ہے۔ اس کیے ہم انہیں قوی کو جن کو شیخ اور ان کے متبع ذریات ملائکہ قرار دیتے ہیں۔ ملائکہ کہتے ہیں مطلب ایک ہے صرف لفظوں یا جانے نہ جانے کا ہیر پھیر ہے۔ شیطان کی نسبت تو قیصری شرح فصوص میں نہایت صاف صاف وہی بات لکھی ہے جو ہم نے کمی ہے۔ " ان حوالہ جات سے بیہ بات بسرحال واضح ہو جاتی ہے کہ سید صاحب نے فرشتوں اور ابلیس سے انکار کے ثبوت میں کس طرح کے ''اکابر اسلام'' سے استفادہ کیا ہے۔ سرسید اور صوفیہ کا ذہنی اتحاد : آپ حیران ہوں گے کہ ابن عربی ادر اس کے مرید جو طبقہ صوفیہ سے تعلق رکھتے ہیں۔ ولایت کا معیار ہی کرامات سمجھتے ہیں۔ دو سری طرف سرسید جیسے نیچر پرست ہیں جو کرامات تو کیا معجزات کے بھی منکر ہیں بھرید دونوں فرشتوں اور ایلیس کے خارجی وجود سے انکار کے مسلہ پر متفق کیونکر ہو گئے تو گزارش ہے کہ ابن عربی اور اس کے حواریوں کی ضرورت اور تھی اور سرسید کی ضرورت دو سری ہے۔ ابن عربی کا گروہ شیطان کی دشتن سے نفس کشی ' چلے اور ریاضت و محاہدہ مراد لیتا ہے اور ملکوتی قوتوں یا ملا تک کو انسان کے اندر ثابت کر کے فرشتوں کے بجائے خود آسانوں کی طرف روحانی یرواز کرتا ہے۔ البتہ بیہ گروہ خارجی قوتوں کو ملائکہ سے تعبیر شیں کرتا۔ جب کہ سرسید کو ملائکہ اور ابلیں

(1) ان نظریات کی تفصیل اور حوالہ جات کے لئے میری تصنیف "شریعت و طریقت" ملاحظہ فرمائیں۔

آئينة بَدينة ت 97 (حصد: اقل) معتزله سے طلوع اسلام تك

انسان کے اندر ہی تشلیم کرنے اور خارجی وجود سے انکار کی ضرورت بیہ پیش آئی کہ اس تادیل کے بغیر نظریہ ارتقاء کو اسلامی تعلیم میں فٹ کرنا مشکل تھا۔ لہذا دونوں گروہوں نے الگ الگ مقاصد کے پیش نظر فرشتوں' اہلیس اور شیطان کے ذاتی تشخص اور خارجی وجود سے انکار کر دیا۔

فرشتوں کے ذاتی تشخص کے دلائل : اب سوال یہ ہے کہ اگر ملائکہ سے مراد کائنات کی مختلف خارجی قوتیں یا انسان کے اندر نیکی پیدا کرنے والی قوتیں مراد ہیں تو ان قوتوں کو مسلمان کیا ہر انسان حتی کہ دہر ہے بھی تسلیم کرتے ہیں پھر یہ فرشتوں پر ایمان بالغیب کیا ہوا؟ اور اس آیت کا مطلب کیا ہو گا: ﴿ مَامَنَ الْرَسُولُ بِمَا أُنْدِلَ إِلَيْهِ مِن ذَبَهِهِ "'رسول اور مومن اس کتاب پر جو اس کے رب کی ﴿ مَامَنَ الْرَسُولُ بِمَا أُنْدِلَ إِلَيْهِ مِن ذَبَهِهِ " ''رسول اور مومن اس کتاب پر جو اس کے رب کی وَٱلْمُوْمِنُونَ خُلُ مَامَنَ بِاللَّهِ وَمَلَتَهِ حَدِيهِ وَلَكَتُهُمَهِ مَالَ اللَّهِ مَال کَتَ کَ مَالی کا وَرُسُلِهِ ﴾ (البقر: ۲/ ۲۵۵)

اب دیکھتے درج ذیل آیت فرشتوں کے خارجی وجود کے ثبوت میں کیسی صاف ہے: فری وَقَالَ الَّذِينَ لَا يَرْجُونَ لِقَامَةَ مَا لَوْلَا أَنْزِلَ "'اور جو لوگ ہم سے ملنے کی امید نہیں رکھتے کہتے عَلَيْنَا الْمُلَكَتِ كُمَةُ أَوْ نَرَىٰ دَبَّنَا ﴾ ہیں کہ ہم پر فرشتے کیوں نہ نازل کئے گئے یا ہم اپنی (الفرفان ۲۰ / ۲۱) گویا اس دور کے کفار ومشرکین فرشتوں کے خارجی وجود کے اس طرح قائل تھے جس طرح اللہ تعالی

کے خارجی وجود کے تصح پھر اللہ تعالیٰ نے ان کو جواب سے دیا: ﴿ يَوْمَ يَرَوْنَ ٱلْمَلَتَهِ كَةَ لَا بَنْسَرَىٰ يَوْمَهِدِ "'جس دن سے فرشتوں کو دیکھیں گے اس دن گنگاروں لِلْمُجْرِمِينَ ﴾ (الفر قان ٢٠ / ٢٢) تو کیا سے سب سوال وجواب محض خارجی یا باطنی قوتوں سے متعلق ہی ہو رہے ہیں۔ باطنی قو تیں تو کم

ویش ہر شخص میں اور ایسے ہی کفار میں بھی موجود ہوتی ہیں پھر آخر ان کا مطالبہ کیا تھا؟ نیز یہ بات تو سید صاحب بھی تشکیم کرتے ہیں کہ عبد کا لفظ روح اور جسم کے مرکب پر بولا جاتا ہے۔

(دیکھے: تغییر القرآن ۔ واقعہ اسراء) اس کا استعال نہ تو صرف روح پر ہو سکتا ہے۔ نہ صرف جسم پر اور نہ ہی خارجی یاباطنی قوتوں پر۔ اب دیکھیے قرآن کریم نے جیسے عبد کا لفظ انسانوں کے لیے استعال کیا ویسے ہی فرشتوں کے لیے بھی استعال کیا ہے۔ ارشاد باری ہے: د رور و متروں سریتہ ہوتی سر میں سر مراکز میں سرین میں ذیف شندن کی مدن اسک نہ رو

﴿ وَجَعَلُوا ٱلْمَلَتَ حَمَدَ ٱلَآدِينَ هُمْ حِبَدُ ٱلرَّحْمَنِ "اور انهول نے فرشتوں کو کہ وہ خدا کے بندے ہیں۔ إِنَائًا (الزحرف ١٩/٤٣)

المراح المعن المن المن المعني المراح المعام: آب (تعبر القرآن: ۲۳۱) پر ارشاد فرماتے بیں: جبر کیل طلب ایک حقیقت اور نبوت کا مقام: آب (تغیر القرآن: ۲۳۱) پر ارشاد فرماتے بیں: "نبوت در حقیقت ایک فطری چز ہے۔ جو انبیاء میں بمقتفاء ان کی قطرت کے مثل دیگر قوی انسانی کے ہوتی ہے۔ جس انسان میں وہ قوت ہوتی ہے وہ نبی ہوتا ہے اور جو نبی ہوتا ہے اس میں وہ قوت ہوتی ہے۔ جس طرح کہ تمام ملکات انسانی اس کی ترکیب اعطاء دل ودماغ وخلقت کی مناسبت سے علاقہ رکھتے ہیں۔ اس طرح ملکہ نبوت بھی اس سے علاقہ رکھتا ہے۔ بعض دفعہ کوئی خاص ملکہ کسی خاص انسان میں ازروئے خلقت و فطرت کے ایسا قوی ہوتا ہے۔ کہ وہ اس کا امام یا پنجبر کہلاتا ہے۔ نیفبر ہو سکتا ہے۔ مگر جو مخص روحانی امراض کا طبیب ہوتا ہے اور جس میں اخلاق انسانی کی تعلیم و تربیت کا ملکہ بمقتفات انسانی کی مزامی ہوتا ہے۔ کہ وہ اس کا امام یا پنجبر کہلاتا ہے۔ نیفبر ہو سکتا ہے۔ مگر جو مخص روحانی امراض کا طبیب ہوتا ہے اور جس میں اخلاق انسانی کی تعلیم و تربیت کا ملکہ بمقتفات اس کی فطرت کے ایسا قوی ہوتا ہے۔ کہ وہ اس کا امام یا پنجبر ہو سکتا ہے۔ مگر جو مخص روحانی امراض کا طبیب ہوتا ہے اور جس میں اخلاق انسانی کی تعلیم و تربیت کا ملکہ بمقتفات اس کی فطرت کے خوں ہوتا ہے۔ کہ وہ میں اخلاق انسانی کی تعلیم و تربیت کا ملکہ بمقتفات اس کی فطرت کے خلام ہوتا ہے۔ اور جس میں اخلاق انسانی کی تعلیم و تربیت کا ملکہ بمقتفات اس کی اعصاء کے قوی ہوتے جاتے ہیں' اس طرح می مو تو کی موتا جاتا ہے اور جب وہ اپنی پوری قوت پر چنچ جاتا ہے تو اس ہے وہ ظہور میں آتا ہے جس کو عرف عام میں بعشت ہے تعبیر کرتے ہیں۔ (ایعنا ص: ۲۷)

''خدا اور پنج بریس بجزاس ملکہ نبوت کے جس کو ناموس اکبر اور زبان شرع میں جرئیل کہتے ہیں اور کوئی ایلچی پیغام پنچانے والا نہیں ہوتا۔ اس کا دل ہی وہ آئینہ ہوتا ہے جس میں تجلیات ربانی کا جلوہ دکھائی دیتا ہے۔ اس کا دل ہی وہ ایلچی ہوتا ہے جو خدا کے پاس پیغام لے جاتا ہے اور خدا کا پیغام لے کر آتا ہے۔ وہ خود ہی وہ مجسم چز ہوتا ہے۔ جس میں خدا کے کلام کی آوازیں نگلتی ہیں۔ وہ خود ہی وہ کان ہوتا ہے جو خدا کے لیے حرف وب صوت کلام کو سنتا ہے خود اس کے دل سے فوارہ کی مانند وحی اٹھتی ہے اور خود ای پر نازل ہوتی ہے۔ اس کا عکس اس کے دل پر پڑتا ہے جس کو وہ خود ہی الہام کہتا ہے اس کو کوئی نہیں بلواتا' بلکہ وہ خود بولتا ہے اور خود ہی کہتا ہے: ﴿ وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الٰهُوٰی اِنْ هُو اِلاَّ وَحیٰ یُو خُول ہوتی ہے۔ اس کا عکس اس کے دل پر پڑتا ہے جس کو وہ خود ہی الہم کہتا ہے اس کو کوئی نہیں بلواتا' بلکہ وہ خود بولتا ہے اور خود ہی کہتا ہے: ﴿ وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الٰهُوٰی اِنْ هُو اِلاَّ وَحیْ یُو خُول ہوں ہوتی ہے۔ اس کا عکس اس کے دل پر پڑتا ہے جس کو وہ بخود ہی الٰهُوٰی اِنْ هُو اِلاَّ وَحیْ یُو خُول ہوتی ہے۔ اس کا عکس اس کے دل پر پڑتا ہے جس کو وہ بخود ہی ہو لیے والے کے ایپ کانوں سے آوازیں سنتے ہیں۔ تنا ہوتے مگر اپنی آنکھوں سے اپن کی کو کھڑا ہوا دیکھتے ہیں۔ باتیں سنتے ہیں اور باتیں کرتے ہیں۔ جاں ان دونوں میں اتا فرق ضرور ہے کہ پہلا مجنوں ہے اور دو سرا پی خبر گو کہ کافر پخچلے کو بھی مجنوں بتاتے ہے۔ ' (ایسا۔ منہ)

''خدانے بہت می جگہ قرآن مجید میں جرئیل کا نام لیا ہے مگر سورہ بقرہ میں اس کی ماہیت ہتا دی ہے جہاں فرمایا ہے کہ جبر ئیل ملت کی نے تیرے دل میں قرآن کو خدا کے عظم سے ڈالا ہے۔ دل پر انارنے والی یا دل میں ڈالنے دالی چیز دہی ہوتی ہے جو خود انسان کی فطرت میں ہو نہ کوئی دو سری چیز جو فطرت سے خارج اور خود این کی خلقت سے جس کے دل پر ڈالی گئی ہو جداگانہ ہو'' (ایونا ص۲۵)

آئیت بَرویت 29 (حصد: اول) معتزلد سے طلوع اسلام تک فطرى ملكه اور نبوت ميں فرق : سيد صاحب كايد نادر انكشاف كن لحاظ سے غلط ب: 🗊 پیہ فطری ملکہ اگر ابتدائے فطرت سے ہو تا ہے تو اس کا اظہار بھی ابتداء ہی سے ہونا چاہئے مثل مشہور ہ۔ "ہونمار بردا کے چکنے چکنے پات" شاعر نابغہ ادر فطین قشم کے لوگ جو ابتدا نے فطرت سے بیر ملکہ لے کر پیدا ہوتے ہیں تو ایسا کبھی نہیں ہو تا کہ ایک مدت معینہ تک تو انہیں خود بھی ادر دو سروں کو بھی ان کے اس "ملکہ فطرتی" کا علم تک ہی نہ ہو اور عمر کے ایک خاص حصہ میں اس کا پوری شدو مد سے ظہور شروع ہو جائے۔ بیہ چز فطرت کے خلاف ہے لیکن انبیاء میں ہم دیکھتے ہیں کہ ایک معین مدت تک نہ انہیں خود ہی "وحی" کے نزول کاعلم ہو تا ہے اور نہ ہی دو سروں کو ایسا گمان ہو تا ہے کہ اس میں "وحی" والا فطرتی ملکہ موجود ہے۔ اس فطرى ملكه كاجب ظهور شروع موجاتا ب تواس مي بدستور ارتقاء كاعمل جارى رمتاب اور وه 2 دو طرح نے ہوتا ہے۔ اس خاص فن میں مزید کمال حاصل ہو تا ہے۔ 1 تجربہ کی بنا پر اس کے نظریات میں تبدیلی واقع ہوتی رہتی ہے۔ 2 فطری ملکہ اور علامہ اقبال : اب ہم ان باتوں کو ایک مثال سے واضح کرتے ہیں علامہ اقبال کے متعلق یہ تو مسلمہ امر ہے کہ ان میں شعر کا فطری ملکہ موجود تھا۔ اب دیکھتے انہوں نے بچین ہی میں کسی بچہ کو مخاطب کر کے ایک نظم کمی تھی' جس کا پہلا شعر ہے۔ مهرباں ہوں گمر نامہریان سمجھا ہے تو میں نے چھینا بچھ سے چاتو اور چلاتا ہے تو کیکن علامہ موصوف کے آخری زندگی کے اشعار بلحاظ شعریت اس نظم سے بدرجها بلند ہیں۔ مثلاً سحر ہوتے ہی کلیوں کو شبسم آہی جاتا ہے سمجھتی ہیں مآل گل' مگر کیا زور فطرت ہے گویا اس خاص ملکه فطری میں بھی ارتقاء و پختگی کا عمل جاری رہا ہے جیسا که مندرجه بالا دونوں شعروں میں بالحاظ سلاست وشعریت زمین آسان کا فرق ہے۔ دوسری بات سے ب کہ آپ کے نظریات زندگی بدلتے رہے تھ ایک وقت تھا جب علامہ موصوف کی نیٹنلٹ یا وطن پرست تھے۔ اس وقت آپ نے بیہ شعر کہا۔ ہندی ہیں ہم وطن ہے ہندوستان ہمارا ند ب نہیں سکھاتا آپس میں بیر رکھنا پر جب آب وطن پرست کی بجائے اسلام پرست یا "مسلم" بن گئے تو آپ کا نعرہ میہ تھا<sup>۔</sup> چین و عرب ہمارا ہندوستان ہمارا مسلم ہیں ہم وطن ہے سارا جہاں ہمارا پھر اس نظرید میں اس قدر پختہ ہوئے کہ مولانا حسین احمد مدنی مہتم دارالعلوم دیو بند نے انگریزوں کو وطن بے نکالنے کی خاطر کانگرس کے نظریہ کو قبول کر لیا اور یہ نظریہ پیش کیا کہ قومیں اوطان سے بنتی ہیں تو علامہ موصوف نے ان کو درج ذیل رہامی لکھ کر جھیجی ~

آئینہ پُروینت 100 (حصہ: اوّل) معترکہ سے طلوع اسلام تک عجم ہنوز نہ داند رموز دین درنہ ز دیوبند حسین احمد ایں چہ ہوا تعجبی ست سرود برسر منبر که قوم از وطن است چہ بے خبر ز مقام محمد عربی ست اس طرح ابک وقت تھا جب علامہ موصوف روس کے فلسفہ اشتراکیت سے سخت متاثر بتھے۔ اس دور میں آپ نے اشتراکیت کے حق میں بہت سے اشعار قلمبزر کیے اور لینن کو وہ پنج بر سے کم نہیں سمجھتے تھے. کہتے ہی <sup>س</sup> نيست پيغير وليکن ود بغل دارد کتاب پھر جب آپ نے اسلام کا بنظر غائر مطالعہ کیا تو اس نظریہ اشترا کیت سے تائب ہو گئے چنانچہ لکھتے ہیں<sup>۔</sup> دین آن پغیبر ناحق شناس بر مساوات شکم دارد اساس ای طرح کمی وقت آپ تصوف سے اس قدر متاثر تھے کہ آپ کے گھر پر ابن عربی کی فتوحات مکیہ کا درس ہوا کر تاتھا پھر جب آپ نے اسلامی تعلیمات کو اپنایا تو اس رہبانیت سے بیزار ہو کر لکھتے ہیں <sup>۔</sup> گو سفندے در لباس آدم است محکم ادبر جان صوفی محکم است بر تخیل ہائے او فرماں رواست جام او خواب آورد گیتی رباست قوم با از شکر اد مسموم گشت خفت و از ذوق عمل محروم گشت غور فرمایئے کہ کیا پیغام نبوت میں بھی ایسے تغیرات کی گنجائش ہے؟ نبی بھی بسرحال انسان ہی ہو تا ہے اگر ملکہ نبوت کی صورت بھی دو سرے ملکات انسانی کی طرح ہے تو پھر یہ ان تغیرات سے کیوں کر محفوظ رہ سکتا ہے؟ قرآن کی پہلی وحی بلحاظ فصاحت وبلاغت اور ہدایت وہی درجہ رکھتی ہے جو آخری وحی کا ہے پھر اس کا اپنا دعویٰ ہے کہ اس کلام پر پورے ۲۳ سال کے عرصہ میں کوئی تضاد نظر نہیں آئے گا۔ اس پر نہ ارتقائے فن کا کچھ اثر ہے نہ ارتقائی نظریات کا پھر ہم سرسید کے اس نادر فلسفہ کو کیو نکر صحیح قرار دے سکتے یں؟ 3 وحی کے متعلق بیہ شعور کے دہ ایک نبی کے دل سے اٹھتی پھرای کے دل پر گرتی ہے۔ جب اٹھتی ہے تب تو اس منہ ہے بے آواز نکلتی ہے البتہ جب گرتی ہے اس وقت منہ ہے آواز نکلنے لگتی ہے اور وہ

بھی اس حالت میں کہ وہ سمجھتا ہے کہ اس کے پاس کوئی موجود ہے جو اس سے ہم کلام ہو رہا ہے جیسے: ﴿ قُلْ لِلَّهِ الْأَمْزُ جَمِيْعًا ﴾ ليتن وہ فرضی خارجی ہستی اس نبی کو کچھ بتلا رہی ہے۔ اس بات کا واضح اشارہ ہے کہ نبی پر وحی کے نزول کے وقت اس کے ہوش وحواس قائم نہیں ہوتے۔ (نعوذ باللہ من ذلک) سیر سوقیانہ تخیل سید صاحب کو شائد ان کے ابلیس ہی نے سمجھایا ہے۔ کسی نبی کے متعلق اس کے متبعین ایسا تصور کبھی برداشت نہیں کر سکتے اس طرح تو وحی ساری کی ساری مظکوک ہو کر رہ جاتی ہے۔

ہم حیران ہیں کہ آپ نے جرئیل السن اے وجود کی نفی میں جو محنوں کی مثال کا سہارا لیا ہے تو بیہ بات

بلی آئی تر دو معنی است کم اور است کت میں جو جن پڑ گئے ہوں کیا جو آسیب زدہ ہو اور سرسید بھی آپ کے نظریہ کے خلاف ہے مجنوں اسے کتے ہیں جے جن پڑ گئے ہوں کیا جو آسیب زدہ ہو اور سرسید جن کے وہ معنی سیں لیتے جو عام قہم ہیں۔ بلکہ وہ جن سے دیماتی لوگ مراد لیتے ہیں (تفصیل آگ آئ گی) اب یہ عقیدہ بھی سید صاحب ہی حل فرما سکتے ہیں کہ مجنوں کے سامنے جو چیز آکھڑی ہوتی ہے اور اس سے باتیں کر کا اور مجنوں سے سوال وجواب ہوتا ہے تو وہ ہتی کیا چیز ہوتی ہے؟ پیامبر کی یہ شرح بھی عجیب ہے کہ وہ خدا تک پیغام لے بھی جاتا ہے اور بھر وہ پنام والی بھی لاتا ہے تو پھر اس معاملہ میں خدا کی ضرورت بھی کیا ہے؟ کیا نمی اپنا پیغام خدا کے پاس Aprove کرانے کے لیے جاتا ہے۔ آخر اس ڈیل ڈیوٹی کا فائدہ کیا ہے۔ جو آپ نے پیغیم کے سر پڑال دی ہے؟ کیا وراتے ہیں کہ وہ آواز بھی ہوتا ہے اور کان بھی۔ خور ہی کتا ہے خور ہی سنتا ہے۔ اس میں خدا کا فرماتے ہیں کہ وہ آواز تو اس کی اپنی ہی ہوتی ہے گھر وہ اندر کی بے صوت و بے حرف کلام کر سنتا ہے؟ اور اسے کیے سیچھتا ہے؟ بچیب قتم کے گھر دو اندر کی بے صوت و بے حرف کلام کر سنتا عادی قرار دیتے تھے۔ جس کی تفصیل پہلے گزر چکی ہے۔

نوت اور قرآن كريم : اب و یکھنے قرآن کریم جریل اور نزول وحی کے متعلق کیا تصور پیش کرتا ہے۔ ارشاد باری ہے: 6 "اور (محمد ملتى با ين نفسانى خوامش سے شيس بولتا وہ ﴿وَمَا يَنطِقُ عَنِ ٱلْمُوَى ۞ إِنْ هُوَ إِلَّا وَحَىُّ خدا کی طرف سے وحی ہے جو اس کی طرف بھیجی جاتی يُوَى ٥) عَلَّمَهُمْ شَدِيدُ ٱلْقُوَىٰ ۞ ذُو مِرَّقِ ہے۔ اسے بڑی زبردست قوت والے نے سکھلیا۔ فَاسْتَوَىٰ ٥ وَهُوَ بِٱلْأَفْتِي ٱلْأَعْلَىٰ ﴾ ثُمَّ دَنَا طاقت ور (جریل) نے پھروہ سیدھا اور قائم ہو گیا اور فَنَدَلَّى ٢ اللَّهُ ا وہ آسمان کے اونچے کنارے پر تھا پھر قریب ہوا اور فَأَوْخَنَ إِلَىٰ عَبْدِهِ مَا أَوْخَبُ ٢ جھک گیا پھروہ کمان کے دو گوشوں کے ہرابریا اس کے (النجم٥٣/ ٣\_١٠) بھی قریب ہو گیا تو اس وقت اللہ تعالٰی نے اپنے بندے کی طرف وحی کی جو کچھ کرنامقصود تھی۔

د کیھ لیچے ان آیات میں وحی ڈالنے والی کسی خارجی ہستی کا ثبوت ملتا ہے یا نہیں؟ سورہ جن میں فرمایا کہ جب وحی اتاری جاتی ہے تو اس بناء پر فرشتے کے اردگر دیپرہ بھی لگایا جاتا ہے تاکہ پوری حفاظت سے بیر وحی نبی تک پہنچ جائے اور اس میں کسی قسم کی آمیزش نہ ہو۔ ایک دو سرے مقام پر پیغامبر فرشتے یعنی جریل کو روح الامین کے لقب سے پکارا گیا ہے۔ یعنی وہ پیغام رسانی میں پوری امانت ودیانت سے کام لیتا ہے۔ بیر ہے اہتمام وحی کو نبی کے دل تک پہنچانے کا۔ اب ہتا ہے اس اہتمام وحفاظت وحی کو محفونانہ تخیلات یا ماہرانہ کملات سے پچھ نسبت ہو سکتی ہے؟



© البيس يا شيطان

سید صاحب اہلیس یا شیطان کو خارجی وجود نہ ہونے کے اعتبار سے فرشتوں کی صف میں لے آئے ہیں اور اہلیس یا شیطان سے مراد کیتے ہیں انسان کی سرکش قوت یا عقل بے باک قرآن کریم سے شیطان کے متعلق دوباتوں کا پتہ چکتا ہے۔

محترل سے طلوع اسلام تک م آئينهُ پَرِويرَيْتِ ۵ شیطان کی نوع 'نوع انسانی سے الگ ہے۔ شیطان کا نوع انسانی سے کوئی تعلق نہیں جیسا کہ وہ خود خدا کے حضور اپنی برتری کے ثبو**ت می**ں کہتا ہے: "(اے پروردگار!) تونے مجھے آگ سے پیدا کیا ہے ﴿خَلَقْنَىٰ مِن نَّادٍ وَخَلَقْتَهُ مِن طِينٍ 💮 🕈 اور آدم کومٹی ہے۔" (الأعراف/ ١٢) ۵ اس کی نسل بھی ہے اور اولاد کا سلسلہ چلتا ہے: " اہلیس جنوں سے تھا۔ اس نے اپنے پروردگار کے ﴿ كَانَ مِنَ ٱلْجِينِ فَفَسَقَ عَنْ أَمَّرٍ رَبِهِ \* تھم سے سرتابی کی۔ کیاتم اس کو اور اس کی اولاد کو أَفَنَتَخِذُونَهُ وَذُرِّيَّتَهُ أَوْلِيكَاءَ مِن دُونِي وَهُمْ میرے سوا دوست بناتے ہو حالا نکہ وہ تمہارے دستمن الكُمْ عَدُولًا (الكهف/١٨ (٥٠) اب فرمایتے کہ نفس سرکش پر الگ نوع کا اطلاق ہو سکتا ہے ' یا اس کی اولاد کا تصور ہو سکتا ہے؟ ہو سکتا ہے کہ بعض نکتہ سنج قشم کے لوگ شیطان کی اولاد سے مراد "اس نفس سرکش کے اجزاء" مراد کے لیں جیساکہ وہ دو دو' تین تین اور چار چار پروں والے فرشتوں سے مراد قوت کی کمی بیشی بھی لے لیتے ہی تو ہم عرض کریں گے کہ ایسی دورا زکار تاویلات انہی لوگوں کو مبارک۔ قرآن پیلیوں کی زبان میں نہیں اترا اور نہ ہی ہم یہ تسلیم کرنے کو تیار ہیں کہ اس دور سے پہلے کسی نے قرآن کے حقیقی مفہوم کو

شمجعاہی نہ تھا۔

٣\_جنّ

فرشتوں پر ایمان کے سلسلہ میں جن کا ذکر بھی از خود آجاتا ہے۔ فرشتوں اور اہلیس و آدم سلسیظ اور خدا کا مکالمہ قرآن میں کئی بار آیا ہے۔ اہلیس گو فرشتوں میں رہتا تھا تاہم وہ جنوں سے تھا۔ جو فرشتوں سے الگ مخلوق تھی۔ اور انسانوں سے بھی کیونکہ انسان مٹی سے پیدا ہوا ہے اور جن آگ سے۔ اب جن بھی چونکہ غیر مرئی مخلوق ہے۔ لہذا اس سے بھی سید صاحب نے انکار کر دیا۔ دلیل ہد ہے کہ جن کے معنی پیشدہ اور اس کا تصور ذہن کو بردی قد آور' دیو ہیکل صفت کی طرف منتقل کرنا ہے لہذا لفظ جن کا اطلاق ان انسانوں پر ہوتا ہے جو آبادیوں سے دور صحراؤں اور جنگوں میں رہتے تھا کرنا ہے لہذا لفظ جن کا اطلاق طاقتور اور ڈیل ڈول میں زیادہ قوی اور مضبوط تھے۔ چنانچہ سید صاحب ان جن بھی مراح کی ہے ہے کہ جن کے معنی ای قلع' مجتمع' گئن اور تالاب وغیرہ بناتے تھے دیساتی سیٹھ کیے قدم کے صناع مراد لیتے ہیں۔ اب دیکھیے قرآن کریم میں دیماتوں کے لیے الاعراب اور دیساتی آبادیوں کے لیے بدو کا لفظ آیا ہے۔ اہم راغب صاحب مفردات القرآن میں کہتے ہیں کہ ( جاء پر کہ میں آبادیوں کے لیے برد کا لفظ آیا ہے۔

المينة بَويت 104 (حمد: اول) معتزله سے طلوع اسلام تك یہال لایا۔ `` میں بدو بمعنی بادیہ (صحراء) ہے اور ہروہ مقام جہاں بلند عمارات وغیرہ نہ ہوں اور تمام چیزیں نظر آتی ہوں اسے بدو (بادیہ) کہا جاتا ہے اور البادی کے معنی صحرا تشین کے ہیں۔ گویا سرسید تو دیہاتیوں کو نظروں سے او جھل کر کے انہیں جن کہتے ہیں۔ جب کہ امام راغب انہیں خوب نمایاں کر کے اسیس دیماتی کہتے ہیں اور قرآن امام راغب کے قول کی تائید کرتا ہے۔ جنوں کی آگ ت تخلیق کے بارے میں سید صاحب فرماتے ہیں: '' قوائے بہیمیہ کو جن کا مبداء حرارت غریزی وحرارت خارجی ہے آگ سے مخلوق ہونا ٹھیک ٹھیک ان کی فطرت بتلا تا ب" (ایونا - ص ۵۸) اب دیکھتے حرارتِ غریزی انسان میں اس وقت سب سے زیادہ ہوتی ہے جب دہ پیدا ہو تا ہے اور جوں جوں وہ برا اور پھر بو ڑھا ہو تا جاتا ہے۔ یہ حرارت کم ہوتی جاتی ہے۔ اس کا مطلب یہ ہوا کہ جب انسان پيدا ہو تا ہے اس وقت وہ بورا شيطان يا الليس يا جن ہو تا ہے اور جوں جوں وہ ارذل العركو پہنچتا جاتا ہے وہ انس یا انسان بنماً جاتا ہے۔ یا بالفاظ دیگر بچین میں ہر انسان کا جن خوب ہٹا کٹا اور طاقتور ہو تا ہے اور جوانی میں اسے بہر حال کمزور ہو جانا چاہتے میہ بات بھی مشاہدہ کے خلاف ہے۔ اب دیکھتے درج ذیل آیات ابلیس اور جنوں کے خارجی وجود کے متعلق کتنی صاف ہیں: اہلیس کے خارجی وجود کا ثبوت: ﴿ قَالَ فَأَخْرُج مِنْهَا فَإِنَّكَ رَجِيعُ ٢ (الله ن الله ن الميس ) فرمايا: "جنت ب نكل جاتو مردد (الحجر ١٥ / ٣٤) ذرا سوچنے کیا اللہ تعالیٰ نے یہ تھم آدم ملت اس کے سرکش جذبات کو دیا تھا؟ اور دو سرے مقام پر ہے: ''تو وہ بھی ادر گمراہ لوگ بھی دوزخ میں ڈالے جائیں ﴿ فَكُبْكِبُوا فِيهَا هُمْ وَٱلْغَاوُرَنَ ٥ گے اور اہلیس کے سارے کشکر بھی۔'' أَجْمَعُونَ ٢٠ (الشعراء٢٦/ ٩٤-٩٥) جنوں کے خارجی وجود کا ثبوت : ''اور انہوں نے خدا اور <sup>ج</sup>نوں میں رشتہ مقرر کرلیا ﴿ وَجَعَلُوا بَيْنَهُ وَبَيْنَ الْجِنَّةِ نَسَبّاً وَلَقَدْ عَلِمَتِ الْجِنَّةُ حلائکہ جنات جانتے ہیں کہ وہ خدا کے سامنے حاضر إِنَّهُمْ لَمُحْضَرُونَ ٢ کئے جائیں گے۔ " اب خاہر ہے آج تک سمی جاہل سے جاہل قوم نے دیساتی لوگوں یا سرئش جذبات کو خدا کا رشتہ دار سیس بنایا۔ بقول پرویز صاحب اب سد بھوت پریت یا دیوی دیوتا ہی ہو کیتے ہیں لیکن اس آیت میں وہمی اشیاء بھی مراد شیں کی جا سکتیں کیونکہ وہمی اشیاء کا علم وشعور سے کیا تعلق؟ للذا واضح طور پر ثابت ہو گیا کہ جن کوئی الگ مخلوق ہے جو آج بھی موجود ہے۔ اپنا ذاتی تشخص بھی رکھتی ہے اور علم وشعور بھی۔

ألميتة ترديريت 105 (حصد: اوّل) معتزله سے طلوع اسلام تک

④ قصه آدم المسيم والميس

فرشتوں' ابلیس' شیطانوں اور جنوں کے خارجی وجود سے انکار کے بعد اب سید صاحب آدم طر بی کی طرف توجہ فرماتے اور آدم کی تشریح ان الفاظ میں بیان کرتے ہیں:

"آدم کے لفظ سے وہ ذات خاص مراد نہیں ہے جن کو عوام الناس اور مسجد کے طل باوا آدم کہتے ہیں۔ بلکہ اس سے نوع انسانی مراد ہے جیسا کہ تفیر کشف الا مرار وہتک الاستار میں لکھا ہے: ھو باالمقصود بادم آدم وحدہ ..... اور خود خدا تعالی نے فرمایا ہے: ﴿ لَقَدْ حَلَقْنَاكُمْ ثُمَّ صَوَّرْ نَاكُمْ ثُمَّ قُلُنَا لِلْمَلَائِكَةِ اسْجُدُوْا لِآدَمَ ﴾ پس "کُمْ" کا خطاب کل انسانوں کی طرف ہے اور آدم سے بن آدم لینی نوع انسانی مراد ہیں۔ (ایفا ۔ ص ۲۸۰)

اقتباس بالا میں لفظ آدم کی یہ تشریح پیش کر سے سید صاحب نے عمل طور پر ڈاردن کے نظریہ ارتقاء کے لئے راستہ ہموار کر لیا ہے۔ آدم ملت کی کی اس نئی تشریح میں آپ نے مشہور و معتبر تفاسیر کو نظرانداز کر کے کہی مجمول تفسیر کشف الا سرار و جنگ الاستار کا سمارا لیا ہے۔ صاحب تفسیر کا نام آپ نے درج نہیں فرمایا۔ کہ اس پر کچھ تبصرہ کیا جائے البتہ تفسیر کے نام سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ صاحب تفسیر نے قرآن کو اسرار در موز کا مجموعہ سمجھ رکھا ہے اور مصنف صاحب ان سریستہ رازوں کو کھو لنے اور پردوں کو ہٹانے ک کوشش فرما رہے ہیں۔ اور جو اسرار انہوں نے بیان فرمائے وہ سید صاحب تفسیر اور ان کے تتبع میں سید فرقہ کے لوگوں نے بھی قرآن کے ساتھ کی کچھ کیا تھا۔ اب آگر صاحب تفسیر اور ان کے تتبع میں سید صاحب بھی سے کچھ کرلیں تو کیا مضا کتھ ہے۔

رہی یہ بات کہ لَقَدْ حَلَقْنْکُمْ سے یہ سمجھنا کہ آدم للنے؟ سے پہلے بنی نوع انسان یا بنی آدم للنے؟ بکثرت موجود بتھ تو یہ کئی لحاظ سے غلط ہے۔

- (۵) جمال بنی آدم کے تذکرہ کی ضرورت تھی وہاں اللہ تعالٰی نے بنی آدم ملت کی کا لفظ ہی استعال کیا ہے جاتی ایک کی جی ایک کی کہ خرمایا: ﴿ وَلَقَدْ حَدَّمْنَا بَنِنْ اَدَمَ ﴾ آدم ملت اللہ تعالٰی نے بنی آدم ملت کی مقامات پر فدکور ہے جاتی کی جگہ لیے آدم ملت کی جاتی کی جاتی کی جاتی ہے ایک کی جاتی آدم ملت ہے مان واضح ہے کہ آدم ملت ہے ایک کی جاتی آدم کا نظ ہی ہوا۔ اس سے صاف واضح ہے کہ آدم ملت آدم کی تحقوم کی تعالٰ کی جاتی آدم کی تعالٰ کی جاتی ہی آدم ملت ہوں مقامات پر فدکور ہے ایک کی جاتی کی جگہ تعلی کی جاتی ہوں مقامات کہ تذکر ہے ایک کی خاصہ قرآن میں بیسیوں مقامات کہ فدکور ہے آدم کی جگہ کی جاتی آدم کا نظ استعال نہیں ہوا۔ اس سے صاف واضح ہے کہ آدم ملت ہے آدم کی خاص میں بلہ مخصوص فرد واحد ہے۔
- ۵ سیہ آدم ملت ایک برگزیدہ انسان تھے اور ان کا ذکر چونکہ حضرت نوح ملت ایک برگزیدہ انسان تھے ہوا ہے لندا خلن غالب سی ہے کہ وہ نبی تھے۔ ارشاد باری ہے:

الله الله المستكفى عادم ونوكا وعال " ب شك خدا في ادم ادر نوح المن ادر آل المران الله المعنية ادر آل المن الله المعنية المعنية المعنية المعنية المعنية الما المرام المران المله المران المسلم المران محان ك لوكول المسلم المران علم المران المسلم المران معان ك لوكول المسلم المران علم المران معان ك لوكول المسلم المران المسلم المسلم المران المسلم المران المسلم المران المران المسلم المران المران المران المسلم المران المران المسلم المران المسلم المران المران المسلم المران المسلم المران المسلم المران المسلم المران المسلم المران المسلم المران المران المسلم المران المسلم المران المسلم المران المران المسلم المران المسلم المران المسلم المران المران المران الم المران المران المران المران المران المران المسلم المران المران المران المران المسلم المران المسلم المران المسلم المران المسلم المران المران

آئیٹ ترویز بی اسلام تک مر (حصہ: اول) معتزلہ سے طلوع اسلام تک م میں منتخب فرمایا تھا۔ '' (آل غمران۳/ ۳۳) 3 درج ذیل آیت حضرت آدم ملت من کو نبوت پر واضح دلیل ہے: ﴿ فَلَلَقَتْ ءَادَمُ مِن تَنْبِدِ كَلِمَنتِ فَنَابَ عَلَيْتُو إِنَّهُ " " فَجر آدم لمنت عاب اين يرورد كار س كم كمات مندرجہ بالا آیات میں ﴿ فَتَاب عليه ﴾ کے الفاظ اس بات پر شاہد ہیں کہ یمال کوئی اصول سی بان کیا جا رہا بلکہ سمی فرد واحد کی توبہ کی تجوایت کی اطلاع دی جا رہی ہے جو بغیر وحی کے ممکن شیں ' لندا حضرت آدم للسينية) فرد واحد اور برگزيده انسان اور نبي تھے۔ ان تصریحات سے یہ واضح ہو جاتا ہے کہ آدم ملت کم سے پہلے بی آدم ملت کم موجود نہیں ہو سکتے۔ اب ہم سید صاحب کی اس دلیل کا جائزہ لیتے ہیں جو اس طرح شروع ہوتی ہے: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقَنَ حَمَّةُ مَمَّ مَوَدَنَكُمَ مَمَ قُلْنَا " "اور ب شك بم ن تمس بيداكيا پر صورت بنائى لِلْمَاكَتِيكَةِ أُسْجُدُوا لِأَدَمَ ﴾ (الأعراف // ١١) في فرفر شنول سے كماكم آدم كو تجده كرو-" اس آیت میں ﴿ نُمَّ قُلْنًا ﴾ کے لفظ سے آپ نے یہ استدلال کیا ہے کہ اس قصہ آدم سے پیشتر بن نوع انسان موجود تھے جن کے لئے جمع کی ضمیر کم استعال ہوئی ہے۔ یہ آیت سورہ اعراف کی نمبرزا ہے۔ در میان میں سے سمی آیت کا عکرا پیش کر کے مقصد بر آری کوئی مستحن فعل نہیں ہوتا۔ اس آیت کے مخاطب دور نبوی کے لوگ ہیں اگر سورہ کو شروع سے پڑھ لیا جائے تو ذہن خود بخود صاف ہو جاتا ہے۔ آیت نمبز ۳ سے مستقل مضمون چلا آرہا ہے اور وہ یوں شروع ہوتی ہے: ﴿ أَنَّبِعُوا مَا أَنْزِلَ إِلَيْتَكُم مِّن زَيِّتِكُر ﴾ "لوكو! جوكتاب تم پر تمهارے پروردگار كى طرف سے نازل ہوئی ہے اس کی پیردی کرد۔ " (الأعراف/٣) تو یہاں لفظ خلفنا کم سے مراد حضرت آدم لینیٹ ہیں۔ کیکن مخاطب چو نکہ عوام الناس ہیں جو کہ نبی آدم ملت ای بی میں اس لئے جمع کا صیغہ استعال ہوا ہے۔ جب فاعل یا مفعول ایک یا ایک سے زیادہ ہوں تو ضمیر داحد بھی استعال ہو کتی ہے اور جمع کی بھی جیسا کہ قرآن میں قصہ مول وخصر میں استعال ہوئی ہیں۔ حضرت خضر موسیٰ ملت اکو تنیوں واقعات کی تاویل ہلاتے ہیں تو پہلے واقعہ سے لئے اَرَ دُتُ جع منگلم کا حلائکہ کشتی تو ژنے میں خدا ادر اس کی مشیت کو بھی ایسا ہی دخل تھا جیسے لڑکے کو مار دینے میں۔ قصہ آدم میں گفتگو کے فریق : پھر سید صاحب فرماتے ہیں: ''اس قصہ میں چار فریق بیان ہوئے ہیں ایک خدا' دو سرے فرشتے (یعنی قوائے ملکوتی)۔ تیسرے الميس يا شيطان (ليعنى قوائ بهيم) چوتھ آدم (ليعنى انسان جو مجموعہ ان قوى كاب اور جس ميں مرد و عورت دونوں شامل ہن) مقصود قصہ کا انسانی فطرت کی زبان حال سے انسان کی فطرت بیان کرنا ہے۔ خدا جو سب کا پیدا کرنے والا ہے۔ "کویا قوائ ملکوتی کو تخاطب کر کے فرماتا ہے کہ میں ایک

آئیز میزوریت تلوق یعنی انسان کثیف مادہ سے پیدا کرنے والا ہوں۔ مگر وہی میرا نائب ہونے کے لائق ہے۔ جب میں اس کو پیدا کر چکوں تو تم سب اس کو سجدہ کرنا۔ اس مقام پر مخاطبین کو (یعنی قوائے ملکوتی کو: مولف) اس بات کا کہ اس مخلوق (یعنی انسان) میں قوائے بہیمیہ (یعنی ابلیس یا شیطان) بھی موجود ہوں گے۔ عالم قرار دیا گیا ہے اور بمقتضائے فطرت ان توی کے انہوں نے کہا کہ کیا تو ایسے کو خلیفہ کرے گاجو ذمین پر فساد مجا دے اور خون بہا دے اور قوائے مادو تو آئے مادوں نے اپنی کا تو ایسے کو خلیفہ کہ ہم تو تیری ہی تعریف کرتے ہیں اور تجھ پاک کو یاد کرتے ہیں۔ '' (ایسا ۔ ص)

اب دیکھتے کہ جو منظر کشی سید صاحب نے پیش فرمانی ہے۔ اس میں نہ وہ فرشتوں کا خارجی وجود تسلیم کرتے ہیں نہ ابلیس یا شیطان کا باقی رہ گئے۔ دو لیعنی خدا اور انسان 'خدا بھی غیر مرئی ہستی ہے۔ اب میدان میں صرف ایک فریق لیعنی انسان رہ گیا۔ وہ بھی کوئی متعین ہستی نہیں پھر اس کا زمانہ بھی انسانی گرفت سے مادراء ہے تو یہ بات کیا ہوئی؟ قرآن نے جو اس واقعہ کو بیسیوں مقامات پر دہرا دیا ہے تو کیا یہ محض ایک ڈرامہ ہی تھا؟ چلتے ہم اسے سید صاحب کے بقول تنتیل یا ڈرامہ ہی سمجھ لیتے ہیں تو کیا کبھی ایسا ڈرامہ بھی منظرعام پر آیا ہے جس کا کوئی معین کر دار بھی میدان میں موجود نہ ہو۔

جنت 'شجر ممنوعه اور ہبوطِ آدم کی تاویلات : جنت کے متعلق 'جس میں آدم اور اس کی ہو کو رہے کو کما گیا تھا۔ یہ اختلاف تو رہا ہے کہ آیا وہ جنت آسانوں پر تھی یا زمین پر ؟ کیونکہ ہبوط کے معنی گرنا اور گرانا کے بھی آتے ہیں 'تو بے آبرو ہو کر نگلے اور نکالنے کے بھی 'معتزلہ یا پھھ دو سرے لوگ اس بات کے قائل تھے کہ یہ جنت زمین پر تھی حتی کہ معتزلہ نے اس کی جگہ بھی بتلا دی کہ وہ فلسطین میں یا فارس وکرمان کے در میان تھی۔ لیکن سید صاحب نے اس واقعہ کی جو تاویل فرمائی ہے 'وہ بس اینا جواب آپ ہی

"اس کے بعد خدانے انسان کی زندگی کے دونوں حصوں کو بتایا ہے۔ پہلے حصہ کو یعنی جب کہ انسان غیر مکلف اور تمام قیود سے مبراً ہوتا ہے بہشت میں رہنے اور چین کرنے اور میوؤں کے کھاتے رہنے سے تعبیر کیا ہے اور جب دو سرا حصہ اس کی زندگی کا شروع ہونے والا ہے' تو اس کے قدیم دشمن (شیطان) کو پھر بلایا ہے جس نے اس کو بہکا کر درخت ممنوعہ کھلایا ہے۔"

"یہ انسان کی زندگی کا وہ حصہ ہے جب کہ اس کو رشد ہوتا ہے اور عقل و تمیز کے درخت کا پھل کھا کر مکلف اور اپنے تمام اقوال وافعال و حرکات کا ذمہ دار ہوتا ہے۔ زندگی کے ضروری سلمان کے لئے خود محنت کرتا ہے اور نیک وبر کو خود سمجھتا ہے۔ اپنی بدی سے واقف ہوتا ہے اور اس کو چھپاتا ہے۔ یہ فطرت انسانی خدا تعالیٰ نے باغ کے استعارہ میں بیان کی ہے۔ سن رشد و تمیز کو پہنچنے کو ورخت ' معرفت خیر و شرکو پھل کھانے سے اور انسان کا اپنی بدیوں کے چھپانے کو درخت (جنت یا

بچپن کی عمر کے در ختوں) کے چوں کے ڈھانکنے سے تعبیر کیا ہے۔ مگر شجرہ الخلد تک اس کو نہیں پہنچایا۔ اس سے ثابت ہو تا ہے کہ دہ فانی دجود ہے ادر اس کو دائمی بقا نہیں! اخیر کو نہایت عمد گی سے اس کا فاتمہ بیان کیا ہے کہ تم سب نکل جاد ادر جاکر ذیٹن پر دہو۔ دہی تہمادے تھرنے کی جگہ ہے۔ اس میں تم رہو گے' اس میں مرو گے' اس میں سے اٹھو گے' (ایسا ۔ ص ۵۹) اقتباس بالاس مندرجه ذيل نتائج اخذ موت مين: 1 جنت سے مراد سن بلوغت سے پہلے کی عمر ہے 'جسے بادشاہی عمر بھی کہتے ہیں۔ ۵ شجر ممنوعہ سن بلوغت کو پہنچ جانے کا نام ہے۔ ③ جب کوئی انسانی بچہ اس سن بلوغت کو پہنچ جاتا ہے تو شیطان آموجود ہوتا ہے اور اسی دقت سے مکالماتی ذرامه جو چار کردارول پر مشمل ہے، پیش آتا ہے۔ سن بلوغت سے بعد کی عمر ہی ہبوط آدم ہے ۔ پھر جو کوئی شجر ممنوعہ کو چکھ لیتا ہے تو اسے اپنی بدی کو س بلوغت سے پہلے کی عمر کے پتوں سے چھپانا پڑتا ہے۔ اور اگر نمایت عمد گی سے بیان کیا جائے تو ہوط آدم سے مراد زمین پر رہنا ہے۔ تاویلات کا جائزہ : اب دیکھئے ان تادیلات پر مندرجہ ذمل اعتراضات دارد ہوتے ہیں: The set of th ناممکن ہے۔ جب کہ اللہ تعالیٰ نے آدم اور اس کی ہوی دونوں کو جنت میں رہنے کو کہا تھا۔ اس کئے بيه تاوىل غلط ہے۔ ۵ شجر ممنوعہ کو کھانے یا نہ کھانے کا آدم ملت کی اختیار دیا گیا تھا گر سید صاحب کے شجر ممنوعہ (س رشد و تمیز) کو کھانے پر ہرانسان اپنے طبعی تقاضوں کے تحت مجبور ہو تا ہے۔ ورنہ ان میں اکثر اس ذمہ داری کی زندگی کو قبول ہی نہ کرتے اور ہمیشہ بادشاہی عمریا جنت میں ہی رہنا پیند کرتے۔ ③ شجر ممنوعہ کو آدم اور اس کی بیوی نے شیطان کے سکانے پر چکھا تھا۔ گراس تاویل کے تحت ہر کوئی مرد ہویا عورت (بلا شرط زوجین) از خود چکھتا ہے کیونکہ وہ اس پر مجبور ہو تا ہے۔ ملفانہ زندگی میں قدم رکھنا انسان کا طبعی نقاضا ہے اور طبعی نقاضوں پر ہبوط یا بے آبروئی کا اطلاق 4 نہیں ہو سکتا۔ ان نہایت عمد گی سے بیان کے مطابق ہبوط آدم سے مراد انسان کا زمین پر رہنا ہے تو کیا ہبوط سے پہلے کی زندگی (یعنی جنت یا بچپن کی زندگی) میں انسان زمین پر نہیں رہتا تھا؟ پھر بیہ ہبوط کیا ہوا؟ سو یہ ہیں سرسید مرحوم کی تاویلات کے نمونے پھر آپ نے ان تاویلات میں جو ذہنی کادش فرمائی اس کی ہم داد ہی دیں گے کیونکہ ان تاویلات سے آپ نے ہربات کو مطابق فطرت بھی کر دکھلایا ہے اور ڈارون کے نظریہ ارتقاء کے مطابق بھی قرآن کریم میں ایسے اسرار رموز کی حکمت آپ یہ بیان فرماتے

المينة بَدَوينيت (العد الآل) معتزله ب طلوع اسلام تك

''<sup>(اص</sup>ل یہ ہے کہ ان آیتوں میں خدا تعالیٰ انسان کی فطرت کو اور اس کے جذبات کو بتانا ہے اور جو قوائے بہیمیہ اس میں ہیں۔ ان کی برائی یا ان کی دشتنی سے اس کو آگاہ کرنا ہے مگر یہ ایک نہایت دقیق راز تھا جو عام لوگوں کے اور اونٹ چرانے والوں (بعنی صحابہ ریکنائی) کے قدم سے بہت دور تھا۔ اس لئے خدا نے انسانی فطرت کی زبان حال سے آدم و شیطان کے قصے خدا اور فرشتوں کے مباحثہ کے طور پر اس فطرت کو بیان کیا ہے تاکہ ہر کوئی خواہ اس کو فطرت کا راز سمجھے' خواہ فرشتوں اور خدا کا مباحثہ' خواہ شیطان و خدا کا جھکڑا' اصلی عقیدہ حاصل کرنے سے محروم نہ رہے۔ اس پر عام و خواص' سمجھ دار اور نا سمجھ' جاہل و عالم کا کیساں قرآن مجید سے مقصد پانا در حقیقت بہت بردا مجزہ قران کا ہے۔ ''(ایونا۔ ص:۳۷)

مسمجھ آپ کہ سید صاحب اس معجزہ قرآن کی آڑ میں کیا فرما رہے ہیں؟ وہ کہتے ہیں:

- I قرآن میں جو بیسیوں مقامات پر قصہ آدم وابلیس اور فرشتوں کا بیان ہوا ہے تو اس سے مراد صرف فطرت انسانی کا سمجھانا مقصود تھا۔
- افطرت انسانی کا سمجهانا بهت دقیق را ز ہے جو دو سرے آسان الفاظ میں ادا نہ ہو سکتا تھا لہٰذا بار بار بیہ قصہ دہرا کر اہل دانش کو سمجھانا ضروری تھا۔
- ایہ راز اتناد قیق ہے جو عام لوگوں اور اونٹ چرانے والے (صحابہ کرام مِنْهَظَة) کی سمجھ سے بالا تر تھا۔
- اور جن لوگوں نے اس راز کو دریافت کر لیا ہے۔ وہی عالم ' دانشمند اور خاص لوگ ہوتے ہیں۔ جیسے مدیر اور جن لوگ ہوتے ہیں۔ جیسے مرسید اور ان کے ہمنوا لوگ۔ (نعوذ باللہ من شرور انفسنا)

<u>مرسید پر کفر کا فتو کی</u>: اس بات میں کوئی شک نہیں کہ آپ کے دل میں مسلمانوں کے لئے درد بھی تقا اور خلوص بھی یہ یھی حقیقت ہے کہ مسلمان قوم ۱۸۵۷ء کے غدر کے بعد حکمران انگریز طبقہ کی نظروں میں مجرم اور مقهور تھی اور شاہ اساعیل شہید کی تحریک نے انگریزوں کو اور بھی غضبناک بنا دیا تھا۔ ان طلات میں سید صاحب نے ان دونوں حلقوں کو قریب تر کیا اور ان میں مفاہمت کی فضاء ہموار کی اور ان کو ششوں میں اپنی جان اور مال تک کھپا دیا لیکن یہ حقیقت بھی اپنی جگہ مسلم ہے کہ اس کھکش میں خود آپ نے اور مسلمانوں نے جمال کچھ مادی فواکہ کو حوال کیا وہ ایک بہت بڑا تھا۔ مسلم ہے کہ اس کھکش میں خود نے نہ صرف خود کو مغربی تہذیب وافکار کی جھولی میں ڈال دیا بلکہ مسلمانوں کو بھی اس راہ پر گامزن کر کے اسلام کے بنیادی تصورات اور ایک بالغیب کی بیشتر کڑیوں کی جڑیں تک ہلا دیں اور ہم ایس دقاقہ یا تصور نہ دھادا ہول دیا' جو مغربی افکار و نظریات کی میزان پر پورا نہیں اتر تا تھا۔ معجزات سے انکار یا ملاکہ و تی نہوت اور دو سرے کنی مسلمات سے متعلق ایک نے تصور کی تخلیق اور نہیں اتر تا تھا۔ دیکھی خود کی نظرین کر کے

## آئیند بَدویت 110 🔨 (حصه: اول) معتزله سے طلوع اسلام تک لكاديا چنانچه اداره "طلوع اسلام" اس فتوى بريون تبعره لكفتاب: '' طرفہ تماشا ہے ہے کہ مختلف مذہبی فرقوں کے وہ اجارہ دار جو دین خدا کے کسی اصول پر تبھی متفق نہ ہو سکے اور ہیشہ دوسرے فرقہ کو کافر سمجھا کئے۔ ان کا اجماع ہو تا ہے تو اس دیوانہ ملت کی تحفیر یر جس نے کڑے اور نازک مرحلے پر بوری ملت کو موت سے بچاکر نئی زندگی عطاکی۔ " (پاکستان کا معمار اول - ص: ۸۳) اس تبصرہ میں کئی باتیں حقیقت کے خلاف ہیں۔ مثلاً: 1 مسلمانوں کی اکثریت نے اصولوں میں آج تک اختلاف نہیں کیا بلکہ اگر کوئی شخص اصولوں میں اختلاف کرے تو اکثر فرقے اپنے فروعی اختلاف کے باوجود اس کی تکفیر پر متحد ہو جاتے ہیں۔ مثلاً: حسین بن منصور حلاج کیا مرزا غلام احمد قادیانی یا سرسید کی تکفیر پر پھر یہ اتحاد صرف مسئلہ تکفیر پر ہی نہیں اور بھی بیشتر اجتماعی امور پر ہو جاتا ہے۔ مثلاً: پاکستان کی تشکیل یا قرارداد مقاصد یا تحریک ختم نبوت یا نظام مصطفیٰ کے نفاذ پر مسلمانوں کے اکثر فرقوں میں فروعی اختلافات کے باوجود اصولوں پر بالعموم انفاق ہو جاتا رہا ہے۔ ۵ مسلمانوں کے فرقوں نے فروعی اختلافات کی بنا پر تبھی ایک دوسرے کی تکفیر نہیں گی۔ حنفی' شافعی' ماکلی' صلیل سب فروعی اختلافات کے آئینہ دار فرقے ہیں' لیکن سب ایک دوسرے کو مسلمان ہی بجھتے ہی۔ ۵ فتوی تکفیر کی بھی دو قشمیں ہیں: 🔹 ایک بد ہے کہ مسلمانوں کے جملہ فرقے کسی ایک شخص یا فرقہ کو گمراہ بدعتی یا کافر قرار دیں۔ ایپافتوی یقیناً اینے اندر یورا وزن رکھتا ہے۔ 🔹 👘 دو سری بیه که ایک فرد داحد یا کوئی ایک فرقه دو سرے تمام فرقوں کو گمراہ اور کافر قرار دے دے۔ جیسے مرزا قادیانی یا ان کا فرقہ دو سرے تمام مسلمانوں کے متعلق ایسا عقیدہ رکھتا ادر فتوٹی لگا کا ب تو ایمافتویٰ کوئی حقیقت شیں رکھتا۔ بلکہ کافریا گمراہ کہنے والا فرقہ خود ہی کافریا گمراہ ہو تا ہے۔ امت کے اکثر فرقوں کا فیصلہ بالعموم صحت پر مبنی ہوتا ہے اور ہونا بھی جاہیے للدا سرسید کے خلاف امت کا اکثری فتولیٰ ہی اس بات کی دلیل ہے کہ صاحب موصوف اسلام کے اصولی عقائد ونظریات پر حملہ آور ہوئے تھے اور اس بات کی بھی کہ اس گئے گزرے دورِ انحطاط میں بھی مسلمانوں کی اکثریت کو مادی

اور ہونے نے اور ان بات کی کی تر اس کے کردیے رونے سط یہ ترقی کے بلجائے اصول دین کی حفاظت عزیز تر ہے۔



المنتر توييت 112 (حصد: اوّل) معتزله ب طلوع اسلام تك

" ممثلاً میہ جو خدا کا قول ہے: ﴿ الْزَحْمَنُ عَلَى الْمُوْنِ اسْتَوٰى ﴾ یہ صاف دلالت کرتا ہے کہ خدا تحت پر بیشا ہوا ہے مگر دلیل عقلی اس کی معارض ہے..... اور خدا کا تخت پر بیشا ہوا ہونا عقلی دلیل ہے محال ہے۔ اس لئے اس نقلی دلیل کی غلبہ یا باد شاہت سے تاویل کی گئی' اور اگر یوں نہ کیا جائے تو اجتماع نقضیتین یا ارتفاع نقضیتین لازم آتا ہے اور اگر دلیل نقلی کو عقل پر ترجیح دیں تو فرع سے اصل کا ابطال لازم آتا ہے کیونکہ جو چیزیں نقلی ہیں ان کا اثبات بھی بجز عقل کے اور کسی طرح ممکن نہیں۔ پس نقل کے لئے بھی عقل ہی اصل ہے۔ " (ایونا۔ ص ۱۹)

تیسرا نظریہ 'جرو قدر : اس مسئلہ میں سید صاحب صاحب نہ جریہ سے اتفاق کرتے ہیں نہ قدر یہ سے اور نہ ہی عام مسلمانوں سے جو بین الجروالاختیار کے قائل ہیں۔ آپ نے اس مسئلہ کو چھٹر کر لا نیخل ہی چھوڑ ویا ہے۔ تینوں سابقہ نظریات کا تذکرہ ضرور کیا ہے۔ لیکن کسی ایک کی بھی تائید نہیں کی اور نہ ہی اپنا چھوڑ ویا ہے۔ تینوں سابقہ نظریات کا تذکرہ ضرور کیا ہے۔ لیکن کسی ایک کی بھی تائید نہیں کی اور نہ ہی اپنا چھوڑ ویا ہے۔ تینوں سابقہ نظریات کا تذکرہ ضرور کیا ہے۔ لیکن کسی ایک کی بھی تائید نہیں کی اور نہ ہی اپنا چھوڑ ویا ہے۔ تینوں سابقہ نظریات کا تذکرہ ضرور کیا ہے۔ لیکن کسی ایک کی بھی تائید نہیں کی اور نہ ہی اپنا کوئی واضح نظریا ہے۔ تینوں سابقہ نظریات کا تذکرہ ضرور کیا ہے۔ تینوں میں کی اور نہ ہی این پر پر کوئی ہے۔ کوئی واضح نظریہ چی کیا ہے تینوں مابقہ نظریات کا تذکرہ خال ہے۔ تینوں میں کی اور نہ ہی ایک کی بھی تائید نہیں کی اور نہ ہی اپنا ہوئی ہوئی ہے۔ تینوں مابقہ نظریا ہے تاہم اس طویل بحث سے جو (تفیر القرآن: ٢/ ١٣ سے ١٩) تک پھیلی ہوئی ہے۔ یہ ضرور معلوم ہو جاتا ہے کہ آپ جبر کی طرف مائل ہیں اور آپ نے جمہور ائمہ اسلام سے اختلاف کے حق کی خو خال ہے۔ تینوں مالو میں کی اور نہ ہی اپنا ہوئی ہے۔ تینوں معلوم ہو جاتا ہے کہ آپ جبر کی طرف مائل ہیں اور آپ نے جمہور ائمہ اسلام سے اختلاف کے حق کو ضائع نہیں کیا۔

ک چوتھا نظریہ' خوارق عادت اور معجزات سے انکار : معجزات سے انکار کے متعلق بھی آپ کا نقطہ نظر ملاحظہ فرما کیجے: نظر ملاحظہ فرما کیجے:

دو سرے یہ کہ ان کے پاس ہر ایک چیز گو کہ وہ کیسی ہی قانون فطرت کے خلاف کیوں نہ ہو خدا کی

آئینہ ترویزیت ٢٠٠٠ [113 (حصه: اول) معتزله سے طلوع اسلام تک ٢ قدرت عام (مینی ﴿ ان الله على كل شى قدير ﴾ (للمولف) كے تحت ميں داخل كر دينے كا نهايت سل طریقہ تھا اور اس سبب سے ان الفاظ کی حیثیت پر غور کرنے کو توجہ ما کل نہ ہوتی تھی۔ تیسرے بیہ کہ ان کے زمانہ میں نیچرل سائنسز نے ترقی نہیں کی تھی اور کوئی چیزان کو قانون فطرت کی رجوع کرنے والی اور ان کی غلطیوں سے متنبہ کرنے والی نہ تھی۔ پس سد اسباب اور مثل ان کے اور بہت سے اساب ایسے تھے کہ ان (صحابہ مُناظل ) کی کافی توجہ قرآن مجید کے ان الفاظ کی طرف سين ہوئی۔ <sup>\*\*</sup> (ايضاً ۔ ص: ۲۰) اس اقتباس سے درج ذیل امور پر روشنی پڑتی ہے: I انبیاء کرام ملینے کے معجزات تورات میں بھی مذکور ہیں۔ 2 علمائے يہود انہيں معروف معنوں ميں مجزات ہى تسليم كرتے ہيں -3 علمائے یہود میں ان معجزات کی مشہوری ٹی وجہ سے مسلمانوں نے بھی ان خوارق عادت واقعات کو تشليم كرليا ب 🔹 قرآن مجید کابیان بھی توریت کے بہت کچھ مشابہ اور مماثل ہے۔ لیکن قرآن میں الفاظ کچھ اس طرح آئے ہیں کہ ان سے دو سرے معنی بھی لئے جائیتے ہیں۔ اب سوال یہ ہے کہ اگر خوارق عادت واقعات کو من وعن تسلیم کر لینا غلط تھا تو قرآن نے ایسے گول مول' الفاظ کیوں استعال کیے کہ بیہ غلطی بد ستور مسلمانوں میں بھی منتقل ہوتی چلی گئی۔ افکار فاسدہ کی در ست ہی کتاب اللہ کا کام بے بھر سید صاحب کو علمائے کرام اور صحابہ میں آتھ پر بھی افسوس ہے کہ انہوں نے نہ قانون فطرت کا خیال کیا نه نیچرل سائنسز کا' بلکه خداکی قدرت کامله کا عقیدہ رکھ کر ان کو فی الواقع معجزات ہی تسلیم کر لیا حالانکہ اسیں چاہئے تھا کہ وہ قرآن کے الفاظ کے دو سرے معنی تلاش کرکے ان واقعات کو مطابق قانونِ فطرت بنا دیتے جیسا کہ آپ نے یہ کوشش فرمائی ہے اور مثال کے طور پر چند معجزات کو مطابق قانون فطرت كر ، دكھلا بھى ديا ب فرماتے بين: "مثلاً: ان کے زمانہ میں یہ مسئلہ ثابت شیں ہوا تھا کہ طوفان نوح کا تمام دنیا میں عام ہونا اور پائی کا اونے سے اونے بیا روں کی چوٹیوں سے بلند ہو جانا محالات سے ب اور خلاف واقع ب اور اس لتے ان ے خیال میں بد بات نہ آئی کہ قرآن میں جوالارض کالفظ ہے۔ اس میں الف لام استغراق کا نہیں ہے بلکہ عمد کاہے۔ حضرت ابراہیم ملت کی کے قصے میں کوئی نص صریح اس بات پر نہیں کہ انہیں در حقیقت آگ میں ڈالا گیا تھا۔ اس طرح حضرت مسیح ملت کی ولادت میں کوئی نص صریح قرآن میں نہیں ہے کہ وہ فی الحقیقت بغیر باپ کے پیدا ہوئے تھے۔ نہ ہی حضرت یونس سلت ا قصہ میں ایس کوئی نص ہے کہ فی الواقعہ ان کو مچھلی نگل گئی اور وہ مچھلی کے پیٹ میں رہے تھے؟ (تغيير القرآن - ديباچه: ص2)

www.wkrf.net (Tahafuz-e-Hadees Foundation) آئین ترویز معتزلہ سے طلوع اسلام تک کم (حصہ: اوّل) معتزلہ سے طلوع اسلام تک کم اس اقتباب ہے درج ذیل امور پر روشنی پڑتی ہے: 🐲 معجزات کے بارے میں جو نصوص صریحہ قرآن میں موجود ہیں وہ قطعاً نصوص صریحہ نہیں بلکہ مختاج تادیل ہیں۔ ان کی جو تادیل پیش کی جائے گی وہ بھی قابل اعتماد نہیں ہو کتی جیسا کہ آپ خود ہی لکھتے ہیں: اينے دور کی علمی سطح کی قباحت : "ادر کیا عجب که آئنده زمانه میں ان علوم کو ادر زیادہ ترقی ہو ادر جو امور اس وقت تحقیق شدہ معلوم ہوتے ہیں وہ غلط ثابت ہوتے ہوں۔ اس وقت قرآن کریم کے الفاظ کے دو سرے معنی قرار دینے ک ضرورت ہوگی۔ و هَلُمَّ جزّا پس قرآن لوگوں کے ہاتھ میں ایک تھلونا ہو جائے گا" (اینا - ص ١٩) پھراس کا جواب یوں بیان فرماتے ہیں: "پس اگر ہمارے علوم کو آئندہ زمانہ میں ایس ترقی ہو جائے کہ اس وقت کے امور محققہ کی غلطی ابت ہو تو ہم پھر قرآن مجید پر رجوع کریں گے اور اس کو ضرور حقیقت کے مطابق بائیں گے اور ہم کو معلوم ہوگا کہ جو معنی ہم نے پہلے قرار دیتے تھے تو وہ ہمارے علم کا نقصان تھا۔ قرآن مجید ہرایک نقصان سے بری تھا۔ " (ایساً - ص:۲۰) اس جواب سے مندرجہ ذمل نتائج اخذ ہوتے ہیں: 🐲 جو غلطی سابقہ مفسرین سے ہوئی کہ موجودہ علوم کالحاظ رکھے بغیر قرآن کی تفسیر کی وہی غلطی آپ بھی کر رہے ہیں کیونکہ آئندہ علوم آپ کی تاویل کو غلط ثابت کر سکتے ہیں۔ 🛽 🗢 🛛 سابقہ مفسرین کی تفسیر کی تائید تورات' علائے یہود کی تصانیف اور قرآن کے طاہری مفہوم سے ہوتی ہے لندا وہ سرسید کی تاویل سے بدرجها زیادہ قابل اعتاد ہے کیونکہ سید صاحب کی تاویل کو تسی چز کی بھی تائید حاصل نہیں۔ مزید بیہ کہ اس تاویل کو وہ خود بھی ناقابل اعتماد سبجھتے ہیں کیونکہ ان کی تاویل کے ماخذ دور جاہلیت کی لغت کے متروک اور غیر مشہور معانی اور پھران سے حسب خواہش استناط پھر معجزات کی ایسی تاویل کے جواز میں آپ ایک مثال بیان کرتے ہیں: "مثلًا: فرض کرو کہ قرآن مجید سے ہم نے سے سمجھا تھا کہ سورج زمین کے گرد بھرتا ہے جس سے طلوع وغروب ہوتا ہے۔ اب معلوم ہوا کہ سورج ساکن ہے اور زمین سورج کے گرد پھرتی ہے۔ اب ہم قرآن پر غور کرتے ہیں تو معلوم ہو تا ہے کہ سورج کا پھرنا قرآن میں بطور حقیقت کے واقع شمیں ہوا بلکہ ((عَلٰی هَا يَشْهَدُه الناس)) بیان ہوا ہے اور وہ کچ ہے پس ہم نے جو اس کو لطور حقيقت واقع کے شمجھا تھا وہ ہماری غلطی تھی نہ کہ قرآن مجد کی" (ایساً ۔ ص:۲۰) اس مثال میں بھی کنی ایک مغالطے اور الجھاؤ ہیں مثلاً:

م 115 (حصد: اوّل) مغزله سے طلوع اسلام تک م آئينهُ يَرويزيت بات انبیاء سلط کم معجزات کی چل رہی ہے اور مثال آپ اجرام فلکی سے پیش فرما رہے ہیں-1 قرآن کریم کے الفاظ سے قطعاً میہ ثابت شیں ہو تا کہ سورج زمین کے گرد گھوم رہا ہے۔ قرآن کے 2 الفاظ بيه ميں: ﴿ وَٱلشَّمْسُ تَجْدِي لِمُسْتَقَرِّ لَهَا ﴾ "سورج ابن قرار گاه پر چل رہا ہے" (ص: ٣٧/٣٧) ادر اس سے مراد اس کی محوری گردش بھی ہو سکتی ہے اور اپنے خاندان سمیت کسی بڑے سیارہ کے ار در اس بھی جیسا کہ موجودہ نظریات اس کی تائید کر رہے ہیں۔ اجرام فلکی کی رفتار کی تحقیق انسان کی عقل کا میدان ہے۔ یکی وجہ ہے کہ ابتدائے آفرینش سے آج تک ان کے متعلق چار نظرمات پیش کئے جائے ہیں۔ جن کی تفصیل ہم پہلے لکھ چکے ہیں۔ مزید سے کہ آئندہ بھی اس میں تبدیلی کا امکان ہے۔ اس کے برعکس انبیاء ملت اس کے معجزات اور گزشتہ دورے واقعات انسان کے دائرہ تحقیق سے خارج ہیں۔ ان کے متعلق دو ہی نظریے ہو سکتے ہیں۔ اقرار یا انکار چنانچه تمام مذہبی طبق ان معجزات کو صحيح تسليم كرتے ہيں۔ جب كم نيچر يرست يا مادہ يرست لوگ ان معجزات سے انکار کر دہتے ہیں۔

از با تحرید ، نظرید ارتفاء : قرآن کی رو ۔ آدم ملت ایک فرد واحد ، ابو البشر اور نبی تسلیم کرنا پر تا ہے ۔ لیکن نظرید کرنا پر تا ہے ۔ لیکن نظرید کرنا پر تا ہے ۔ لیکن نظرید ارتفاء کی رو ۔ آدم ملت ارتفاء کی رو ۔ آدم ملت ارتفاء کی رو ۔ آدم نظریم کرنا پر تا ہے ۔ لیکن نظرید ارتفاء کی رو ۔ آدم ندو کر بھی تسلیم کرنا پر تا ہے ۔ لیکن نظرید ارتفاء کی رو ۔ آدم ندو کر بھی تسلیم کرنا پر تا ہے ۔ لیکن نظرید ارتفاء کی رو ۔ آدم ندو کر بھی تسلیم کرنا پر تا ہے ۔ لیکن نظریم ارتفاء کی رو ۔ آدم ندو کر بھی تسلیم کرنا پر تا ہے ۔ لیکن نظریم ارتفاء کی رو ۔ آدم ندو کر بھی تسلیم کرنا پر تا ہے ۔ لیکن نظریم آرتفاء کی رو ۔ آدم ندو فرد واحد قرار دیا جا سکتا ہے ۔ نہ ہی یہ معلوم ہو سکتا ہے کہ بندر کی نسل جو چلی آرہ آرہ کی تقلیم اور مابعد انسانوں میں تبدیل ہوئی تو نظر روح خداوندی کا واقعہ زندگی کے کس موڑ پر پش آیا اور کس معین ہتی میں یہ روح خداوندی کھو کی گئی؟ دوران ارتفائ نسل 'انسانی فرشتے کہاں ۔ نیک کس معین ہی کی کس موڑ پر پش آیا اور پر معین ہتی میں یہ روح خداوندی کھو کی گئی؟ دوران ارتفائ نسل 'انسانی فرشتے کہاں ۔ نیک معلیم کی کس موڑ پر پش آیا اور پر معین ہی معلوم ہو داد کی کے کس موڑ پر پش آیا اور کس معین ہتی میں یہ روح خداوندی کھو کی گئی؟ دوران ارتفائ نسل 'انسانی فرشتے کہاں ۔ نیک می کس معین ہتی میں یہ روح خداوندی کی معن جو تعلی ایک تعمیم جو قرآن میں مذکور شمیں ۔ احادیث میں ہمی مردور اور بائبل ۔ معن کہ کی کس مورت حال ۔ عمدہ بر آ ہونے کے لئے سید صادب کی کی تعنی کہ میں ہی تھی: ۔ میں ہمی ایک کی تعلی ہو تھی ۔ معن کی تعنی ہو تھی ۔ معن کی تعنی ہو تھی ۔ معن کی تعنی ہوتی ہو تھی ہو تھی ۔ معن کی تعنی ہو تھی ۔ معن کی تعنی ہو تھی ۔ معن کی تعلی ہوتی تھی ایک صورت حال ۔ عمدہ بر آ ہونے کے لئے سید صادب کی کی تعنی ہو تھی ۔ معن کی تعلی ہو تھی ایک صورت حال ہے معدہ بر آ ہو نے کے لئے سید صاد کی تعنی ہو تھی ۔ معن ہو تھی ۔ معن کی تعن کی تعلی ہوتی ۔ کی تعن کی تعلی ہو تھی ۔ معن کی تعن کی تعلی ہو تھی ۔ معن کی تعنی ہو تھی ۔ معن کی تعن کی تعلی ہو تھی ۔ معن کی تعلی ہو تھی ۔ معن کی تعن کی تعلی ہ معن کی تعن کی تا ہو تھا ۔ معن کی

- ۱ س سارے واقعہ کے فی الحقیقت کوئی واقعہ ہونے سے ہی انکار کر دیا اور اسے ایک تمثیلی داستان یا ڈرامہ قرار دیا۔

آئین تُرویزیت 116 (حصد: اوّل) معتزلہ سے طلوع اسلام تک انسان اینی اولاد کے ذریعہ بقائے دوام چاہتا تھا۔ نگہ بازگشت : پچھلے ابواب کے مطالعہ سے معلوم ہو تا ہے کہ: O اسلامی تاریخ میں جن لوگوں نے سب سے پہلے اصول دین میں اختلاف کیا وہ جہمیہ اور معتزلہ تھے۔ بیہ دونوں فرقے دو سری صدی کی پدادار ہیں اور ان دونوں فرقوں کا یہ اختلاف یونانی فلسفہ سے ذہنی فکست خوردگی کی بنایر تھا۔ ان دونوں فرقوں کا اختلاف تین اصولی مسائل میں تھا۔ وونوں فرقے ذات و صفات باری تعالی میں ارسطو کے ہم نوا تھے جو خدا کو محض ایک تجریدی تصور کے طور پر پیش کرتا ہے۔ ودنوں فرقے وحی کے مقابلہ میں عقل کے تفوق اور برتری کے قائل تھے۔ انہوں نے عقل ک برتری ثابت کرنے کے لئے قرآن سے ایس جملہ آیات کو یکجا کر کے پیش کر دیا جن میں انسانی عقل کو مخاطب کیا گیا ہے اور اس کا دائرہ کار ہے لیکن وحی کی برتری ' حکمت اور اتباع کی آیات کو نظر انداز کر دیا۔ ا دونوں فرقوں نے تقدیر کے مسلم میں مسلمانوں کے مسلمہ عقیدہ سے اختلاف کیا،جو سے کہ ایمان جرو اختیار کے بین بین ہے۔ لیکن اس مسلہ میں ان دونوں فرقوں کے در میان بھی اختلاف ہوا جهميه انسان كو مجبور محض تصور كرت تصح اور معتزله انسان كو مختار مطلق. اینے عقائد ونظریات کو درست ثابت کرنے کے لئے ان کا طریقہ کاریکساں تھا یعنی۔ 3 ی سیلے متعلقہ احادیث و آثار کو ظنی اور ناقابل اعتماد قرار دے کر ان سے انکار کر دیا جائے۔ ا ووسرا اقدام میہ تھا کہ ثابت شدہ سنت کو بھی سند اور صحت کے مقام سے گرا دیا جائے اور اس کے لئے عقلی دلائل دینے جائیں۔ 🟶 👘 تیسرا اقدام بیہ تھا کہ احادیث و آثار کو پرے ہٹا دینے کے بعد قرآنی آیات کی من مانی تاویل پیش کر دی جائے۔ کویا بجمی تصورات سے مرعوبیت' انکار حدیث اور تحریف قرآن متنوں باتیں آپس میں لازم وملزوم جو احادیث جہمیہ نے مسئلہ قدر کے معاملہ میں رد کیں۔ وہی احادیث معترکہ کے نزدیک صحیح ترین تھیں۔ اسی طرح جو احادیث معتزلہ کے نزدیک مردود تھیں وہی احادیث جہمیہ کے نزدیک مقبول ترین تھیں۔ یمی حال ان دونوں فرقوں کی تاویلات قرآنی کا ہے۔ ان حقائق سے یہ متیجہ لازمی طور پر سامنے

آتا ہے کہ جب کوئی انسان یا فرقہ کسی عجمی تصور کا غلام بن جاتا ہے تو قرآن وسنت دونوں کو بازیچہ

\$ \$ \$

ک 118 (حصه: اول) معترك - طلوع اسلام تك آئينه يَرويزيت

باب: پنجم

عجمى تصورات كاتيسرا دّور

اعتاد اور ناقابل صحت قرار دینے پر صرف کر دیا۔ ان میں سے چند قابل ذکر ہستیوں کے نام سے ہیں: عبداللہ چکڑالوی' نیاز فتح پوری' ڈاکٹر غلام جیلانی برق' علامہ مشرقی' حشمت علی لاہوری' مستری محمد رمضان گو جرانوالہ' محبوب شاہ گو جرانوالہ' خدا بخش' خواجہ احمد دین امر تسری' سید عمر شاہ تجراتی اور سید رفیع الدین ملتانی وغیرہ۔ ان لوگوں نے احادیث کا کلیتا انکار کر دیا اور ''دصبنا کتاب اللہ'' کمہ کر اس پر انحصار کیا لیکن اب مشکل سے پیش آئی کہ قرآن کریم ارکان اسلام کی جزئیات تک بیان کرنے میں ساکت تعا۔ اب احادیث کے بحائے انہیں محض اپنے غور و فکر کا سمارا لیتا پڑا چران میں سے بعض نے متواتر اعمال کا سارا لیا۔ لیکن چر محبق بیش آئی کہ قرآن کریم ارکان اسلام کی جزئیات تک بیان کرنے میں ساکت تعا۔ مسارا لیا۔ لیکن چر محبق بی محض اپنے غور و فکر کا سمارا لیتا پڑا چران میں سے بعض نے متواتر اعمال کا جوت و پیزار بھی ہوئی۔ نیچنان کے بھی کئی فرق بن سے جو صرف ایک نماز کے معاملہ میں ہی کئی طرح میں الیا۔ لیکن چر محبق اور وہ اختلافات بھی اصولی قسم کے تھے۔ مثلاً کچھ فرقے صرف دو نماز میں پڑھتے رکھت میں دو محبوب کرتے ہیں اور کہ خوا کا خوا خرار میے میں شدید اختلافات رو نماز کر طرح مرف ایک نماز کے معالہ میں ہی کئی طرح مرف قرآنی آیات ہی پڑھتے ہیں۔ خواہ قیام یا رکوع' محبوب کی نماز سے معالہ میں ہی کئی طرح مرف قرآنی آیات ہی پڑھتے ہیں۔ خواہ قیام یا رکوع' محبوب کی تھے۔ مثلاً کرچھ ایسے ہی جو سام پھیریا بھی مروری نہیں سی سی محبوب این اور محبوب ایسے ہیں جو ایک ہی سے میں نماز میں پر ھیتے ہیں۔ کچھ لوگ ہر

آئینہ رَویزیت 119 (حصد: اوّل) معتزلہ سے طلوع اسلام تک

چند مشهور منكرين حديث كالمخضر تعارف

① عبدالللہ چکڑالوی : آپ ضلع گورداسپور کے موضع چکڑالہ میں پیدا ہوئے ادر اس نسبت سے چکڑالوی کہلاتے ہیں۔ آپ ایک الگ فرقہ مہمی "اہل القرآن" کے بانی ہیں۔ آپ کا تبلیغی مرکز لاہور تھا آپ پہلے اہلحدیث ادر متبع سنت تھے۔ بعد میں حجیت حدیث سے صرف انکار ہی نہیں کیا بلکہ اسے شرک فی الکتاب قرار دینے لگے وہ کہتے ہیں:

"پس کتاب اللہ کے ساتھ شرک کرنے سے بیہ مراد ہے کہ جس طرح کتاب اللہ کے احکام کو مانا جاتا ہے ای طرح سی اور کتاب یا شخص کے قول یا فعل کو دین اسلام میں مانا جائے خواہ فرضاً جملہ رسل وانہیاء کا قول یا فعل ہی کیوں نہ ہو۔ جس طرح شرک موجب عذاب ہے ای طرح مطابق ﴿ اِنِ الْحُكْمُ اِلاَّ لِلَٰہِ ﴾ اور ﴿ اَلاَ لَهُ الْحَلْقُ وَ الْأَمَنُ ﴾ اور ﴿ لاَ يُسْوِكُ فِي حُكْمِةِ اَحَدًا ﴾ کے شرک فی الْحُكْم لِعنی دین میں اللہ کے حکم کے سوا اور کسی کا حکم مانتا بھی اعمال کا باطل کرنے والا باعث ابدی

ودائمی عذاب ہے۔ افسوس شرک فی الحکم میں آج کل اکثر لوگ مبتلا میں " (ترجمة القرآن - ص: ۹۹) اب دیکھتے کمی انسان کے ذہن میں جب شیڑھ پیدا ہو جاتی ہے تو وہ کمی معاملہ کے صرف ایک بہلو پر ہی دلائل تلاش کرنے لگتا ہے اور باقی پہلوؤں کو یکسر نظر انداز کر دیتا ہے پھر اسے ایسی آیات بھی نظر نہیں آتیں جن میں دو سرے پہلوؤں کے متعلق احکامات دیئے گئے ہوتے ہیں۔ چکڑالوی صاحب کے ساتھ بھی ی پکھ ہوا۔ آپ نے جو تین آیات کا حوالہ دیا ہے ان سب کا مفہوم یہ ہے کہ تھم صرف اللہ کے لئے ہو ال اللہ ہی بیسیوں مرتبہ اپنی کتاب میں اپنے رسول کی اطاعت واتباع کا تھم دے تو بیر شرک نی الکم یا شرک فی الکتاب کیے بن گیا؟

انکار حدیث کی بنا پر آپ دو سرے منگرین حدیث کی طرح معجزات' شفاعت' عذاب قبر' ایصال نواب اور تعدد ازواج وغیرہ کے بھی قائل نہ تھے۔ تعدد ازواج کے سلسلہ میں وہ فرماتے ہیں: "تعدد ازواج بحوالیہ قرآن زنا میں داخل ہے۔ جس سے انہیاء ور سل علامتطم' اور ان کی امت پاک ہے اور ان پر سرا سرافتراء اور بستان ہے۔" (اشاعة القرآن ۔ مَک ١٩٢٢ء ص:١٨)

آئین پُویزیت البتہ ایک بات ایس ہے جس میں چکڑالوی صاحب دو سرے متکرین حدیث سے ممتاز نظر آتے ہیں اور دہ یہ کہ آپ رسول اللہ کے سید الانبیاء ہونے کے بھی قائل نہ تھے۔ آپ ایک سائل کو جواب یا فتویٰ دیتے ہوئے لکھتے ہیں:

'' آپ نے اپنے مسلمہ قرآن' بخاری اور صحاح سنہ کے خلاف رسول اللہ کو نہوں کا سردار لکھا ہے حالانکہ اللہ تعالیٰ نے اسیں تمیع اور مقتدی کل انہیاء کا عموماً اور ابراہیم کا خصوصاً لقب مرحمت فرمایا ہے''....... اور پھر آپ نے ان کو نہیوں کا سردار بنا کر دو سرے انہیاء ورسل کی تحقیر و تدلیل کر کے ﴿ لاَ نُفَوِّقُ بَيْنَ اَحَدٍ مِنْ رُمسُلِهِ ﴾ کا کفر کیایا نہیں؟'' (حوالہ رسالہ ۔ ایفا ۔ ص: ۱۲۔ ۱۲) اب دیکھتے:

③ پھر آپ کو بخاری اور صحاح ستہ میں یہ حدیث ((اَنَا سَتِدُ وُلَدِ اَدَمَ وَلاَ فَحَر)) بھی کمیں نظرنہ آئی۔ اس حدیث کی رو سے آپ تمام بنی نوع انسان کے سردار ہیں۔ جن میں تمام انبیاء ور سل بھی شامل ہیں نہ بھی آپ کو کمیں یہ حدیث نظر آئی کہ اگر آج موٹ ملتِ ازندہ ہوتے تو انہیں میری اتباع کے بغیر کوئی چارہ کار نہ تھا۔ "اگر آپ اس حدیث کے قائل نہیں تو حوالہ دینے کی کیا ضرورت تھی؟

کتاب و سنت لازم وملزدم ہیں' اب اگر کوئی شخص سنت سے انکار کر تا ہے تو اس کی یہ فکر لازمی طور پر انکار قرآن پرینتج ہوتی ہے۔ وہ بعض آیات تو پیش کرتے ہیں مگر بعض کو سرے سے نظر انداز ہی کر جاتے ہیں اور سمی انکار قرآن ہے۔

انکار حدیث کے بعد چکڑالوی صاحب قرآن کی جزئیات کی تعیین میں نہایت بے بس ثابت ہوئے۔ نماز کی ادائیگی سے متعلق آپ کا طریق کار یہ تھا کہ صرف قیام ہی فرمایا کرتے تھے اور چند قرآنی آیات پڑھ کر ختم کر دیتے تھے۔ جیسا کہ نماز جنازہ پڑھی جاتی ہے۔ نماز سے متعلق رکوع اور سجدہ والی آیت یا تو آپ کو

نظر نہیں آئی تھیں یا ان پر عمل کی ضرورت ہی نہ سمجھتے تھے۔ نظر نہیں آئی تھیں یا ان پر عمل کی ضرورت ہی نہ سمجھتے تھے۔

(2) نیاز فتح پوری : (۱۸۷۷-۱۹۷۱ء) فتح پور (بھارت) میں پیدا ہوئے تعلیم کے بعد مختلف رسائل میں بعد الد میں بعد الد محتلف رسائل میں بعد الد متر الدور ترجمہ کیا۔ کنی بعد الد متر کام کیا کچر کھنو سے اپنا رسالہ نگار نگال۔ آپ نے شیگور کی کتاب گیتا نجلی کا اردو ترجمہ کیا۔ کنی کتابوں کے مصنف شخے۔ آپ پر فلسفہ کا رنگ بہت زیادہ غالب آگیا تھا'جس کی وجہ سے آپ منکر حدیث ہی نہیں بلکہ منکر قرآن اور منگر اسلام بھی ہو گئے شخے۔ آپ کی تعلیم کے بعد محتلف رسائل میں در الدور ترجمہ کیا۔ کنی کتاب گیتا نجلی کا اردو ترجمہ کیا۔ کنی کتابوں کے مصنف شخے۔ آپ پر فلسفہ کا رنگ بہت زیادہ غالب آگیا تھا'جس کی وجہ سے آپ منگر حدیث ہی نہیں بلکہ منگر قرآن اور منگر اسلام بھی ہو گئے تھے۔ آپ کی کتاب «من ویزدان» آپ کے عقائد و نظریات کی صحیح ترجمانی کرتی ہے۔

تمام منکرین حدیث میں آپ کی اقتیازی شان ہی ہے کہ آپ قرآن کو نہ خدا کا کلام سیحظے ہیں اور نہ منزل من اللہ بلکہ اے ایک انسان کا کلام سیحظے ہیں۔ اب "من ویزوان" کے درج ذیل اقتباسات ملاحظہ فرما ہے: "عام مسلمانوں اور مولویوں کا یہ عقیدہ ہے کہ قرآن اپن الفاظ اور اپنی تر تیب کے لحاظ سے مکمل طور پر پہلے لوج محفوظ میں منقوش وموجود تھا اور فرشتہ (جرئیل) ہی محفوظ و منقوش کلام رسول اللہ کو آکر ساتا تھا اور رسول اللہ انہی آسانی الفاظ کو دہرا دیتے تھے' حد درجہ مطحکہ خیز ہے اگر قرآن کی زبان عربی نہ ہوتی بلکہ کوئی نئی زبان ہوتی تو بھی خیر پچھ کہا جا سکتا تھا لیکن جب کہ وہ ای زبان میں نازل ہوئی جو عام طور پر عرب میں رائج تھی تو اس کے الفاظ کو کیو کر خدائی الفاظ کہا جا سکتا ہو نازل ہوئی جو عام طور پر عرب میں رائج تھی تو اس کے الفاظ کو کیو کر خدائی الفاظ کہا جا سکتا ہو خود رسول کے عقل دوماغ کو اس حیثیت سے تسلیم کرنا کہ اس کا ایک افظ خدا کا ہتا ہوا ہوا ہو خود رسول کے عقل دوماغ کو اس سے کوئی تعلق نہ تھا' خدا کو اس کے منطب سے گرا کر انسان کی خد تک تھینچ لانا ہے اور رسول کو سطح انسان ہو کہ تھی خیر پر کھر کہا جا ہو ہے ہو ہو تی کی نہیں جب کہ دو ای دہان میں خد در ہوا کے عقل دوماغ کو اس سے کوئی تعلق نہ تھا' خدا کو اس کے مند کا دیک ایک کو کر خدا کا ہو کی دائی الفاظ کہا جا ہوا ہوں

اب سوال یہ ہے کہ اگر قران عربی کی علاوہ سمی دو سری زبان میں ایک عربی رسول ملکی کی ادر عربی امت پر نازل ہو با تو ایسے قرآن کا فائدہ کیا تھا جسے نہ نہی سمجھتا' نہ کوئی دو سرا اسے سمجھ سکتا؟ اور یہ کتاب کتاب ہدایت کیسے قرار دی جا سمتی تھی؟ لیکن نہی وجہ نیاز صاحب کے نزدیک خدا کو انسان کے مقام پر اور رسول کو انسان سے بھی کسی کم تر مقام پر لانے کے مترادف ہے چنانچہ وہ کھل کر ایپنے فکر کا اظلمار یوں فراتے ہیں:

''کلام مجید کو نہ میں کلام خداوندی سمجھتا ہوں اور نہ الهام ربانی بلکہ ایک انسان کا کلام جانتا ہوں اور اس مسلہ پر میں اس سے قبل کئی بار مفصل گفتگو کر چکا ہوں۔'' (حوالہ ۔ ایسا ۔ ص:۳۵)

گویا قرآن کو انسان کا کلام سمجھنا ہی دراصل رسول اللہ کو انسانیت کے مقام پر اور خدا کو خدائی کے مقام پر اور خدا کو خدائی کے مقام پر سمجھنے سے مترادف ہے۔

ید تو تھی آپ کے ایمان باللہ' ایمان بالرسول اور ایمان بالکتاب کی مثال اب باقی اسلامی عقائد پر بھی آپ کا تبصرہ ملاحظہ فرمایتے:

آئینہ ترویزیت "ہر چند خدا کے اس جدید تصور (جو نیاز صاحب کی اختراع ہے۔ مولف) سے انبیاء ورسل ، مصحف مقدسہ 'حیات بعد الموت ' دوزخ وجنت ' ملائلہ وشیاطین ' حشرونشر عذاب و تواب ختم ہو جائمیں گے۔ یا ان کی کوئی توجیہ کرنا ہوگی۔ لیکن اس کا کوئی علاج نہیں ، ہم کو ان مروجہ عقائد اور خدا دونوں میں سے ایک کو لینا ہے اور غالبا سے زیادہ آسان ہوگا کہ خدا کے مقابلہ میں معقدات کو پس پشت ڈال دیا جاتے۔ " (حوالہ ۔ ایسا ۔ صینہ)

یہ تو تھا اسلامی عقائد سے آپ کی ہیزاری کا اعلان' اب خدا کے متعلق آپ کے ارشادات ملاحظہ فرمایئے:

"خدا کو آگ بر ساتے ہوئ خون اور بیپ پلاتے ہوئ آتش کو ڑوں سے سزا دیتے ہوئے بہت زمانہ ہو چکا ہے' اب ضروری ہے کہ وہ صرف زخموں پر مرہم رکھے اور بجائے کمی خاص قوم پر لطف کرنے کے وہ تمام بنی نوع انسان کو اپناہی بندہ سمجھے اور نجات کا دروازہ سب کے لئے بغیر کمی شرط کے کھول دے لیکن مشکل ہی ہے کہ جب تک مذاہب کا عقائدی اختلاف دور نہ ہو۔ خدا کا کوئی ایسا کا کتاتی تصور قائم ہی نہیں ہو سکتا اور اگر کوئی شخص اختلاف عقائد کو مہمل قرار دیتا ہے تو اسے طحد وکافر قرار دیا جاتا ہے۔ اس لئے میری رائے میں خدا کی خدائی اگر صحیح معنی میں قائم ہو سکتی ہے تو اس کی توقع ہم کو صرف کا فروں اور طحدوں ہی سے کرنا چاہیے۔ " (موالہ ۔ ایسا ۔ صری ا

سو یہ بیں نیا ذقتح پوری صاحب' جو خدا کو بھی ہدایات جاری فرما سکتے ہیں۔ علمائے وقت نے جب آپ کی یہ اسلام بیزاری اور کافروں اور ملحدوں میں شامل ہونے کی آرزو دیکھی تو آپ پر کفروالحاد کافتو کی لگا دیا اور آپ کو موقع دے دیا۔ کہ آپ اپنے اختراعی خدا کی خدائی قائم کرنے میں ممد ثابت ہوں۔ جب آپ پر کفروالحاد کافتو کی لگایا گیا تو آپ نے فرمایا:

"یہ تھا وہ سب سے پہلا فتونی کفر والحاد جس نے مجھے یہ کہنے پر مجبور کیا کہ اگر مولویوں کی جماعت واقعی مسلمان ہے تو میں یقینا کافر ہوں اور اگر میں مسلمان ہوں تو یہ سب نامسلمان ہیں کیونکہ ان کے نزدیک اسلام نام ہے صرف کورانہ تقلید کا اور تقلید بھی اصول واحکام کی نہیں بلکہ بخاری ومسلم ومالک دغیرہ کی اور میں سمجھتا ہوں کہ حقیق کیفیت اس وقت تک پیدا ہی نہیں ہو علق جب تک ہر شخص اپنی جگہ غور کرکے کمی نتیجہ پر نہ پنچ۔ "(ایونا ۔ ص کے ۵)

- I انکار حدیث کے ساتھ ہی انکار قرآن کا سلسلہ شروع ہو جاتا ہے پھر پورے طور پر انکار قرآن اور اس کے بعد انسان گمراہی کی انتہائی گہرائیوں تک پینچ جاتا ہے۔
- ۵ کوئی مسلمان کتنابی ملحد زندیق ہو جائے وہ خود کو بی صحیح مسلمان اور دو سرے تمام مسلمانوں کو غلط یا نامسلمان سمجھتا ہے۔

## أمنينة بَرويزيت ٢٠٠٠ 123 (حصد: اول) معتزل ب طلوع اسلام تك

اسلام کے نام میں پھو ایسی تحش ہے کہ ملحد اور دہر یہ ہونے کے باوجود کوئی مسلمان دائرہ اسلام سے خارج ہونا لیند نہیں کرتا۔ اس کے تمام عقائد ونظریات کو پامال کرنے کے بعد بھی اسلام سے وابستہ رہنا لیند کرتا ہے۔

③ الم عنایت الله مشرق: (۱۸۸۸ میلاد) آپ تعلیم ے فراغت کے بعد اسلامیہ کالج پشاور کے پر نسبان الله مشرق: (۱۸۸۸ میلاد) آپ کی پناور کے پر نسبان میلاد از فلسفی اور مورخ شفے۔ تذکرہ قول فیصل 'مولوی کا غلط مذہب اور اشارات آپ کی تصانیف ہیں۔ آپ نے اسلامیہ عالم میل خاکسار تحریک کی بنا ڈالی اور ایک ہفتہ وار پر چہ الاصلاح جاری کیا۔ ۱۹۳۰ء میں یہ تحریک خلاف قانون قرار دی گئی اور دم تو ژگئی۔ آپ ایک ہفتہ وار پر چہ الاصلاح جاری کیا۔ ۱۹۳۰ء میں یہ تحریک کی بنا ڈالی اور ایک ہفتہ وار پر چہ الاصلاح جاری کیا۔ ۱۹۳۰ء میں یہ تحریک خلاف قانون قرار دی گئی اور دم تو ژگئی۔ آپ اچھرہ میں مدفون ہوئے۔

آپ نیاز فتح پوری کے ہم پلیہ فلسفی تو نہ تھے تاہم ان سے آدھے ضرور بتھے۔ حدیث اور فقہ سے انکار کے بعد عقل نے آپ کو جس مقام پر پہنچایا۔ اس کا نقشہ کچھ اس طرح پیش فرماتے ہیں:

" تعجب ہے کہ مذہب کی طرف اس عام میلان کے باوجود ابتدائے آفرینش سے آج تک یہ قطعی فیصلہ نہ ہو سکا کہ کونسا مذہب سچا ہے؟ کونسا شارع کا تنات اللہ تعالیٰ کے منشاء کے عین مطابق ہے؟ مذہب کی سچائی کا معیار کیا ہے؟ شیں بلکہ خود مذہب کیا شئے ہے؟ اور اس کا مقصود بالذات بعینہ کیا ہے؟ خود خدا کی ہستی اور اس کے ضحیح منشا کے متعلق آج تک کوئی حتمی اور متفق علیہ دلیل نہیں مل سکی" (دیباچہ تذکرہ - قول فیصل - ص:۱)

اب دیکھتے علامہ صاحب خدا کی ہتی کے متعلق کوئی ایسی حتمی اور متفق علیہ دلیل چاہتے ہیں ، جیسے دو اور دو چار ہوتے ہیں۔ ہم عرض کریں گے کہ ایسی حتمی اور قطعی دلیل موجود ہوتی تو کسی بھی شخص کا کافریا دہریہ ہونا ناممکن ہوتا پھر خدا کی اطاعت ' اضطراری ہوتی اختیاری نہ ہوتی۔ جیسے کہ دو سری تمام اشیائے کائنات (سوائے جن وانسان) اللہ کی عبادت میں مصروف ہیں لیکن انسان کو اختیار اور عقل میترہ بھی عطا کی گئی ہے اور یہ بات انسان کی اپنی صوابدید پر چھوڑ دی گئی ہے کہ وہ خدا کو تشلیم کرے یا نہ کرے۔ بذریعہ وحی اس کی عقل کی رہنمائی اس انداز میں ضرور کی گئی ہے کہ وہ اللہ تعالی باند میں غور و تدہر کے بعد خدا کی ذات پر ایمین کرے اور اگر وہ انسان اتنا عظمند نہیں تو پھر بھی اللہ تعالی پر ایمان بالغیب رکھے۔ اب اگر علامہ صاحب خدا کی ہستی کے متعلق ہی متردد ہوں تو انہیں کسی بھی رسول یا نہ ہر ک

اب از معاملہ ملاط کورائی سل کی سے مسل بی سرور اول دونا دیں سل کی سل طور کی لد ہب یہ س مذہب کی سچائی ڈھونڈنے کی ضرورت بھی کیا ہے؟ آپ کی اس فلسفیانہ فکرنے آپ کو صرف حدیث سے ہی نہیں بلکہ مذہب اور خدا سے بے نیاز کر دیا۔ لیکن وہی اسلام سے وابستگی آڑے آتی رہی اور قرآن سامنے رہا۔ قرآن میں آپ کو مغربی اقوام ہی صحیح مومن نظر آنے لگیں۔ انگریز قوم اور انگریزی تهذیب کی جو عقیدت آپ کے دل میں تھی اس کا اندازہ درج ذیل اقتباس سے بخوبی واضح ہوتا ہے: "یہی انگریز تو وہ لوگ ہیں جن کے بارے میں فرشتوں نے اپنے پروردگار سے جب وہ زمین پر اپنا

خلیفہ بنانے کا ارادہ رکھتا تھا' میہ کہاتھا کہ ''کیاتو ایسے شخص کو خلیفہ بناتا ہے جو اس زمین میں فساد اور

آئینہ بَرویزیت 124 (حصہ: اوّل) معتزلہ سے طلوع اسلام تک

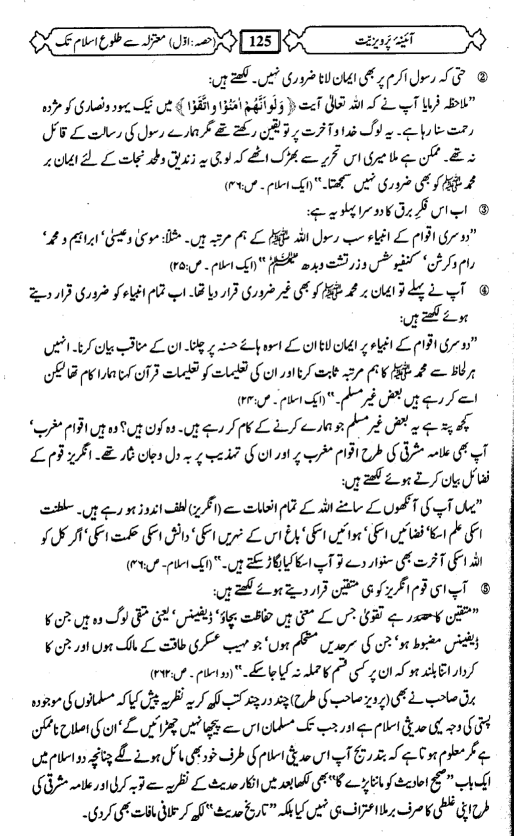
خوزیزی کرے گا'اور ہماری تو بیہ حالت ہے کہ ہم تیری حمد و مناء کرتے ہیں اور تیری پالی بیان کرتے ہیں، " تو اللہ تعالیٰ نے ان انگریزوں کے آئندہ اعمال پر غور کرتے ہوئے فرشتوں کو جواب دیا تھا کہ " میں وہ جانتا ہوں جو تم نہیں جانتے " پھر اللہ تعالیٰ نے ان انگریزوں کو بہت می چیزوں کے نام اور بہت می چیزوں کی حقیقتیں دکھا دیں اور پھران چیزوں کے استعال پر قدرت دی اور اللہ کے فرشتے " سلام علیکم خوش رہو اس زمین پر اور اچھی زندگی بسر کرو تم " <sup>(1)</sup> کہتے ہوئے ہر دروازے سے داخل ہوتے ہیں۔ اللہ تعالیٰ تم انگریزوں کو راحت و آرام دے۔ آباد رہو تم قیامت تک۔ " (تذکرہ۔

تاہم آپ نے بعد میں یہ اقرار کر لیا تھا کہ میں پیٹ کی خاطر قرآن کی تکذیب کرتا رہا ہوں وہ تذکرہ میں لکھتے ہیں:

<sup>د</sup> میں نے اپنے نفس کے لئے شب وروز ظلم کرتا رہتا ہوں اور صبح وشام اپنی تنخواہ کے لئے انگریز کی پر ستش کرتا رہا ہوں اور اپنے رب کی عبادت نہیں کرتا تاکہ وہ مجھے اپنی طرف سے روزی عطا فرمائے اور میں دن بدن قرآن کی تکذیب کرتا رہتا ہوں اور میں توحید پر مداومت کی طاقت نہیں رکھتا' بلکہ اپنے نفس کے لئے مکر پر کمر کیے جاتا ہوں اور بڑی سرعت سے بار شرک میں مبتلا ہو رہا ہوں' سوتم مجھے نہ دیکھو' بلکہ جو کچھ میں کہتا ہوں اسے دیکھو۔ '' (تذکرہ ۔ ص: ۱۳ ا ۔ عربی ایڈیش)

ثُرا کُٹر غلام جیلانی برق: بسال صلع کیمبل پور میں پیدا ہوئ۔ تعلیم کے بعد محکمہ تعلیم پنجاب سے 
 مُسلک رہے اور کیمبل پور کے کالج کے پر نیپل بھی رہے۔ آپ کی تصانیف' ایک اسلام دو اسلام' دو قرآن'
 حرف محرمانہ اور تاریخ حدیث ہیں۔ آپ بھی علامہ مشرق کی طرح اقوام مغرب اور مغربی ترزیب کے
 دلدادہ مضح حدیث کے متعلق ارشاد فرماتے ہیں:

"ملا سے میرا نزاع اس بات پر ہے کہ وہ حدیث کو آگ لاکر بے شار طوا ہر کو جزو اسلام بنانا چاہتا ہے اور میں قرآن کو پیش کر کے ملت کو ان ملائی قبود سے آزاد کرانا چاہتا ہوں" (دواسلام ۔ ص: ۱۱۳) انکار حدیث کے بعد فکر قرآنی نے آپ کو جس مقام پر پنچایا اس کا ماحصل سے ہے:



أئمينة بَرويزيت ٢٠ 126 ٢٠ (حصه: اوّل) معتزله ب طلوع اسلام تك اسلم صاحب ج راج پوری : ۲۹۹ه میں جراح پور ضلع اعظم گڑھ (یو-پی بھارت) میں پیدا ہوئے۔ تعلیم سے فراغت کے بعد سن ۲ ۱۹۰۶ء میں علی گڑھ یو نیور ٹی میں لیکچرار لگ گئے۔ بعد میں جامعہ ملیہ وہلی میں تاریخ اسلام کے استاد مقرر ہوئے۔ آپ کی قابل ذکر تصانیف' تاریخ القرآن' تاریخ امت (آٹھ جلدوں میں) اور الورانۂ فی الاسلام ہیں۔ منکرین حدیث میں بعض وجوہ سے آپ کا مقام بلند ہے۔ پرویز صاحب نے انہیں کے فکر قرآنی ہے فیض حاصل کیا ہے۔ آپ کی نظرمیں حدیث کی اہمیت تاریخ سے پچھ زیادہ نہیں۔ بالفاظ دیگر کوئی شخص بھی موجودہ مجموعہ احادیث میں سے اگر کوئی حدیث قبول کرنا چاہے تو وہ محض اس کی پیند اور مرضی پر منحصر ہے ادر اگر رد کر دیتا ہے تو بھی چنداں مضا کقیہ نہیں۔ چنانچہ حافظ اسلم صاحب ﴿ ٱلْيَوْمَ ٱكْمَلْتُ لَكُمْ دِيْنَكُمْ ﴾ كى تفسير لكصة بوت احاديث ير ان الفاظ مي تبعره فرمات مين: حافظ اسلم صاحب كانظرية حديث : اس پیمیل کے بعد اب دین میں کمی کیا رہ گئی جو روایتوں سے پوری کی جائے؟ اس لئے روایتوں کی جگہ اپنی تاریخ کی الماری ہے' ان سے تاریخی اور علمی فائدے حاصل کیے جا کیتے ہیں اور فقہ اسلامی یعنی قوانین وضوابط کے استنباط میں کام کیا جا سکتا ہے۔ حدیثوں میں آنخصرت مکاریم کے اقوال' اعمال اور احوال بیان کیے گئے ہیں اور اس کا نام تاریخ ہے۔ بے شک قرآن کے احکام مثلاً نماز روزہ 'ج اور زکوہ وغیرہ پر رسول اللہ ملتی کم نے جو عمل کر کے دکھایا اور امت کو سکھایا اور جو سلسلہ بہ سلسلہ متواتر چلا آرہا ہے وہ یقینی اور دینی ہے کیونکہ تواتر یقینیات کے اقسام میں داخل ہے اور اس کے متعلق قرآن نے کما ب: ﴿ وَلَكُمْ فِي رَسُولِ اللَّهِ أُسْوَةً حَسَنَةً ﴾ (طلوع اسلام - تتبر ١٩٥٥ء) اس تبصره پر جناب غلام احمد پردیز صاحب فٹ نوٹ میں لکھتے ہیں کہ: ''تواتر بھی وہی یقینی ہے جو قرآن کے مطابق <sup>(1)</sup> ہو'' انکار حدیث کے بعد علامہ مشرقی اور ڈاکٹر غلام جیلانی برق تو انگریز قوم کے دلدادہ بن گئے تھے مگر آپ ان کے برعکس روس نوازی اختیار فرماتے ہیں لکھتے ہیں: "اس میں شک نہیں کہ اس زمانہ میں سودیت روس میں اہل مداہب اور مسلمانوں پر مظالم ہوتے ہیں گئین جو لوگ قرآنی زاویہ نگاہ رکھتے ہیں وہ دیکھ رہے ہیں کہ عالم میں جو کچھ حرب و ضرب' شورش وانقلاب' تغیر و تبدل ہو رہا ہے۔ وہ سب تنکیل دین اور اتمام نور کے لئے ہو رہا ہے اور اسلام کے واسطے زمین تیار کی جا رہی ہے کیونکہ انسانیت کو ایک نہ ایک دن ان حقائق ثابتہ پر پنچنا لازمى ہے۔ " (نوادرات - ص: ١١٣)

(1) اور قران وہ ہے جو پرویز صاحب نے سمجھا۔ یعنی تواتر بھی وہی تقینی ہے جو آنجناب کی قرآنی بھیرت کے مطابق ہو۔

آئیند کرویزیت 127 (حصد: اوّل) معترلد سے طلوع اسلام تک

پھر فرمایا: "جملہ ہٰذاہب (نہ کہ دین) اشخاص پر ستی سے پیدا ہوئے ہیں۔ ان کی تاریخ میں سوائے تفرقہ اندازی' سفک وم اور عدادت پیدا کرنے کے اور پچھ نہیں۔ اس کا مثانا اسلام کا فریضہ ہے اور نہی روسیوں نے کیا ہے۔ نہی نفی لا ہے" (ایصاٰ۔:ص:۵۱۱۔

اب سوال یہ ہے کہ کیایہ حقائق ثابتہ جو قرآن میں مذکور ہیں' رسول اللہ طرابیل کو معلوم تھے۔ یا نہیں؟ اگر معلوم تھے تو کیا انہوں نے اس طرح دو سرے مذاہب پر مظالم ڈھا کر اسلام کے لئے ذمین ہموار کی جس طرح موجودہ دور میں روس میں ہو رہا ہے؟ اور نفی لاکا آپ طرابیلے نے اور صحابہ دیکھی نے سمی مطلب سمجھا تھا جو آپ سمجھ رہے ہیں۔

آپ کے روس نوازی کے قرآنی قکر کی بنیاد پر آگ چل کر پردیز صاحب نے ''قرآنی نظام رہو ہیت' ایجاد فرمایا اور تمام محرین حدیث پر آپ کا احسان سے ہے کہ آپ نے ''مرکز ملت کا تصور '' اختراع کر کے ان حضرات کو ایک بہت ہری پریثانی سے نجات دلائی۔ آپ کے مزید عقاید ونظریات کی تفصیل اس کتاب میں مل جائے گی۔ بالخصوص اس کتاب کا حصہ ''دوام حدیث' میں آپ ہی سے ارشادات کا جائزہ نیش کیا گیا ہے چر آپ نے بعض ایسے مساکل کا بھی انکار کیا۔ جن کے اشارات قرآن کریم میں ملتے تھے۔ گران کی وضاحت احادیث میں مذکور تھی اور وہ متفقہ طور پر مسلمانوں میں تسلیم کیے جاتے تھے۔ ان میں کچھ مسائل ایس بھی تھے جن کی داغ بیل سرسید احمد خال ڈال چکے تھے۔ مثلاً ج کے موقع پر کھانے پینے کی ضرورت تران کریم میں کسی طرح کے نئے کہ میں ایک لغو فعل تھا۔ سید صاحب تعدد ازواج کے بھی قائل نہیں تھے۔ وہ قرآن کریم میں کسی طرح کے نئے کہ بھی قائل نہ تھے۔ وہ بیکوں کے سود اور تجارتی قرآن کریم میں حلتے ہیں کی مرورت تران کریم میں کسی طرح کے نئے کہ می قائل نہ تھے۔ وہ بیکوں کے سود اور تجارتی قرآر دریے تھے۔ (اس مسلہ میں ادارہ طلوع اسلام سید صاحب سے اختلاف رکھتا ہے) نیز دوہ وحیت کی شرط تھے۔ (اس مسلہ میں ادارہ طلوع اسلام سید صاحب سے اختلاف رکھتا ہے) نیز دوہ وحیت کے مربر اخبار خرارہ کہ کی میں کسی طرح کے نئے کے بھی قائل نہ تھے۔ وہ بیکوں کے سود اور تجارتی مربر تھے۔ وہ توں تھی داند کر کی میں کسی طرح کے نئے کے میں مسلیم کی خرارتی کی شرط تھے۔ (اس مسلہ میں ادارہ طلوع اسلام سید صاحب سے اختلاف رکھتا ہے) نیز دوہ وحیت کے لئے کسی شرط تھے۔ اس میں مثلا عذار قرار اور اطاعت والدین کی نفی وغیرہ دغیرہ۔

تيسرب دور كا آغاز

گو سرسید احمد خان سے لے کر آج تک کی قرآنی فکر کی تحریک میں ایک تاریخی تشکسل موجود ہے۔ تاہم اس دور کا آغاز ہم قیام پاکستان سے کرتے ہیں۔ وجہ سے سے کہ اس دور میں چند نے نظریات بھی فکر قرآنی میں شامل ہو گئے۔ جن کی تفصیل آگے آئے گی۔

غلام احمد <u>پرویز</u> : آپ حافظ اسلم صاحب جرا جپوری کے فیض یافتہ ہیں عمر کا بیشتر حصہ سرکاری ملازمت میں گزارا۔ آپ ہوم ڈیپار شمنٹ میں سیکٹن آفیسر کے طور پر خدمات سرانجام دیتے رہے۔ آپ علامہ اقبال

أىنى بَرويزيت 128 (حصد: اوّل) معتزل ب طلوع اسلام تك

کے شیدا ئیوں میں سے تھے۔ ۱۹۳۸ء میں علامہ موصوف نے وفات پائی تو ان کی یادگار کے طور پر سید نذیر نیازی صاحب نے ایک ماہنامہ بنام ''طلوع اسلام'' جاری کیا تھوڑی ہی مدت بعد پرویز صاحب نے اس ماہنا ہے کی سرپر سی سنبھال لی۔ اور تعلیمات اقبال کے علاوہ آہستہ آہستہ اس پرچہ کو اپنے افکار ونظریات کی نشرو اشاعت کا ذریعہ <sup>(1)</sup> بنایا۔ کے مہواء میں پاکستان بنا تو آپ دہلی سے کراچی منتقل ہوئے۔ کراچی آکر آپ نے اس ماہنامہ کو اب محض اپنے افکار کی اشاعت کے لیے مختص کر لیا۔ اس ماہنامہ کا جلد نمبر بھی کے مہواء سے ہی شروع کیا گیا۔ اب سیر پرچہ پرویز صاحب' ان کی پارٹی اور دو سرے منگرین حدیث کا تر جمان بن کر سامنے آیا۔ ۱۹۵۵ء میں قبل از وقت پنش ملی۔ بعدہ اس پرچہ سمیت لاہور گلبرگ کو کھی نمبر 20 میں منتقل ہو گئے اور اس مقام پر فروری ۱۹۸۵ء میں ۲۲ سال کی عمر میں وفات پائی۔

آپ مغربی مفکرین کے افکار ونظربات سے گہری دلچی رکھتے ہیں۔ اور اپنے مانی الضمیر کی تشریح کے لیے بکٹرت ان کے اقتباس پیش کرتے جاتے ہیں۔ بعد میں قرآنی آیات لکھ کر ان افکار پر فٹ کر دیتے ہیں۔ آپ نے اپنے افکار ونظریات کی مکمل وضاحت کے لیے طلوع اسلام کو ادارہ کی شکل دی جس کے مدیر آپ خود ہیں۔ اس ادارہ نے آپ کی بہت می تصانیف کو شائع کیا ہے۔ جن میں سے اکثر کا ذکر آپ کو اس کتاب میں مل جائے گا۔

## طلوع اسلام کااپنے پیشروؤں کو خراج عقیدت

ادارہ طلوع اسلام کے بیٹرو یا سلف صالحین میں سے اکثر کا ذکر اس سلسلہ میں کیا جا چکا ہے۔ جناب چوہدری غلام احمد صاحب پرویز مدیر ادارہ مذکور ان حضرات کے افکار ونظریات سے ماسوائے چند فروعی اختلافات کے پوری طرح متفق ہیں۔ ملاحظہ فرمائیے کہ وہ کن الفاظ میں ان حضرات کو خرایح عقیدت پیش فرما رہے ہیں:

معتزلین اور طلوع اسلام: "اگر مسلکِ اعتزال باتی رہتا تو یہ جمود و نقطل جو آج مسلمانوں میں نظر آرہا ہے۔ وجود میں نہ آتا اور علم و فکر کی دنیا میں مسلمان آج ایسے مقام پر کھڑے ہوتے جہاں ان کا کوئی مقابل نہ ہوتا" (طلوع اسلام - ص:۳۰ جولائی ۱۹۵۵ء) گویا مسلمانوں کا سب سے بڑا قصور میہ ہے کہ انہوں نے مسلک اعتزال کو ترک کر دیا ہے۔

دوران ملازمت آپ کے مضامین "رازی" اور ایک مسلمان کے نام سے چھپتے رہے۔

آئینہ پُرویزیت 22 🔧 (حصہ: اوّل) معتزلہ سے طلوع اسلام تک کم سرسید احمد خال اور طلوع اسلام : ادر سرسید کے کارناموں سے ادارہ طلوع اسلام اتنا متاثر ہے کہ اس کی مدح و محسین میں ''پاکستان کے معمار اول'' کے نام سے کتاب بھی شائع کی ہے۔ اس کتاب کے مولف ص ۷۷ پر يوں ر قمطراز بين: "سرسید نے صدیوں کے جمود کی سلوں کو تو ژا اور آنے والوں کے لیے فکرو تدبر کا راستہ صاف کیا۔ اس کا بیہ کارنامہ اتنا بڑا ہے کہ اس کے بعد آنے والے قرآنی فکر میں کتنا ہی کیوں نہ آگے بڑھ جائیں۔ اس سابق اول کے احسان سے سبکدوش نہیں ہو سکتے۔ " ایک اور مقام پر فرماتے ہیں: "ہم مرسید کے اس احسان عظیم سے سبکدوش نہیں ہو کیلتے کہ انہوں نے انتہائی تاریکیوں میں اس مبارک ومسعود کام کا آغاز کیا ہے۔ سرسید کی روح آج مفکرین اسلام کی تازہ بہ تازہ کاوشوں کی طرف اشارہ کرتے ہوئے وجد ومسرت سے جھوم جھوم کر کمہ رہی ہے دیدہ آغازم' انجامم تگر..... ہارا دور سرسید کے دور سے علمی اور فکری لحاظ سے بہت آگے ہے اور اس کیے جن مفکرین نے اس زمانے میں اپنے تدبر فی الفرآن کے نتائج پیش کیے ہیں وہ سرسید کے فکری نتائج کے مقابلے میں کہیں بلند اور محکم دکھائی دیتے ہیں لیکن اس سے سرسید کی فکری عظمت کم نہیں ہو پاتی ' سرحال سابق اول اول بى ربتا بي" (يكتان كامعمار اول - ص:23-24) علامه مشرقي اور اداره طلوع اسلام: "علامہ صاحب مرحوم ومغفور کی عالمی شہرت کا آغاز ایک رینظر کی حیثیت سے ہوا تھا۔ اس کے بعد وہ ایک عظیم فوجی تحریک کے بانی اور قائد کی حیثیت سے منظر عام پر آئے۔ یہ سب کچھ ان ک عظمت کی شہادت دے رہا ہے لیکن '' تذکرہ'' کے مصنف کی حیثیت سے وہ جس اعزاز کے مستحق تھے وہ اس سے کہیں بڑھ چڑھ کر تھا۔ عصر حاضر کے علوم کی روشنی میں قرآنی حقائق کو پیش کرنے کی يد بري كامياب كوشش تقى" (طلوع اسلام - اكتوبر ١٩٢٩ء) حافظ اسلم معاجب اور اداره طلوع اسلام: "آج اس سرزمین میں علامہ اسلم ج راجبوری مدخللہ العالی کی قرآنی فکر برگ دبار لا رہی ہے جنہوں نے اپنی عمر عزیز اسی جہاد کیلیے وقف کر رکھی ہے۔ اللہ تعالٰی انہیں تادیر سلامت رکھے تاکہ ہم النگے تدبر فی القرآن کے نتائج سے مستفیض ہو سکیں۔ میرے کاشانہ فکر میں سلیم! اگر کوئی چیکتی ہوئی کرن د کھائی دیتی ہے تو وہ انہیں کے جلائے ہوئے دیپوں کا فروغ ہے۔ " (سلیم کے نام ستر ہواں خط مصد ۳۷) طلوع اسلام اور حافظ عنایت الله اثری (\*\* مهاه - \* ۱۹۸ ء) : ممتاز عالم دین اور طلوع اسلام کی طرح سرسید احد کے افکار سے بہت متاثر ہیں۔ جیسا کہ اثری کے لاحقہ سے بھی معلوم ہوتا ہے آپ خود کو

آئینہ پُرویزیت ۲ 130 (حصہ: اوّل) معتزلہ سے طلوع اسلام تک کم المجدیث کہ معتزلہ سے طلوع اسلام تک کم المجدیث کہ ملوانا پند فرماتے ہیں۔ جب کہ جماعت اہل حدیث مولانا محمد اسماعیل سلفی (گوجرانوالہ کے دور نظامت میں) نے ایک دفعہ آپ کو جماعت سے خارج کرنے کی قرارداد بھی پیش کر دی تھی۔ جس پر بوجوہ عملد رآمد نہ ہو سکا۔

آپ بھی سرسید اور دو سرے تمام منگرین حدیث کی طرح معجزات انبیاء کے منگر ہیں۔ آپ نے تمام امت مسلمہ کے مسلّمہ عقیدہ کے علی الرغم ''عیونِ زمزم فی ولادت عیسیٰ ابن مریم'' نامی کتاب لکھ کر حضرت عیسیٰ کے بن باپ پیدائش کی تردید فرمائی۔ علاوہ ازیں دو کتابیں بیان المختار اور قول المختار لکھ کر تمام انبیاء کے معجزات سے انکار فرمایا ہے۔ حافظ صاحب اور دو سرے منگرین حدیث میں مابہ الامتیاز فرق سے ہے کہ تمام منگرین حدیث کا طریق کار سے ہوتا ہے کہ پہلے احادیث کا انکار کرتے ہیں پھر بعد میں قرآن کی من مانی تاویلات کر کے قرآن پر ہاتھ صاف کرتے ہیں۔ جب کہ حافظ صاحب تاویلات کے ذریعہ پہلے قرآن کی من ہاتھ صاف کرتے ہیں۔ بعدہ حدیث پر۔ گویا آپ کا کام عام منگرین حدیث سے دوگنا بڑھ گیا ہے۔ اور مقیقت ہے ہے کہ تاویل قرآنی کے دھندے میں حافظ صاحب موصوف نے منگرین حدیث کے کان کتر ذوالے ہیں۔ راقم الحروف نے مندرجہ بلا مینوں کتب کے جواب میں ایک مفصل کتاب عقل پر سی اور انکار معجزات لکھی ہے۔ جس میں حافظ صاحب کی تادیلات کے دولیت کے کان کتر

حافظ صاحب نے جب واقعہ اسراء کی تاویل پیش فرماتے ہوئے مسجد اقصلٰ سے مراد دور کی مسجد ادر مدینہ منورہ نیز واقعہ اسرا سے مراد ہجرت نبوی کا تصور پیش کیا تو پر دیز صاحب نے انہیں درج ذیل الفاظ میں ہدیہ تہریک پیش فرمایا تھا:

"الحط دنوں ایک صاحب کی وساطت سے مجھ عنایت اللہ اثری (وزیر آبادی ثم طجراتی) کی کتاب "دحصول تیسیر البیان علی اصول تفیر القرآن" دیکھنے کا اتفاق ہوا۔ مجھے یہ دیکھ کر جیرت اور خوشی ہوئی کہ انہوں نے بھی معجد اقصٰی کا وہی مفہوم لیا ہے جسے میں نے مفہوم القرآن میں لکھا تھا' ایک اہل حدیث عالم کی طرف سے اس آیت کا وہ مفہوم جو روایاتی مفہوم سے ہٹا ہوا ہو۔ واقعی باعث تعجب (اور چونکہ وہ مفہوم میرے نزدیک قرآن کے منشاء کے مطابق ہے اس لیے وجہ جیرت) ہے مولانا صاحب آکر بقید حیات ہوں (خدا کرے کہ ایساہی ہو اور خدا ان کی عمر دراز کرے) تو وہ میری طرف سے اس شخصی اور حق گوئی کی جرأت پر ہدیہ تبریک قبول فرمائیں۔" (طلوع اسلام ۔ جنوری 20

اور اب جب طلوعِ اسلام کا دور آیا تو زمانے کے تقامنے اور آگے بڑھ چکے تھے۔ تہذیب مغرب کی تقلید میں ہمارے ہاں بھی ''مساوات مردو زن'' کے نعرے لگ رہے تھے۔ حقوق نسواں نمیٹیاں مقرر ہو چکی تھیں' ان کے عالمی سال منائے جا رہے تھے۔ عور تیں ہر طرح کے سیاسی اور معاشی حقوق مانگ رہی تھیں اور وہ عائلی نظام میں کسی طرح بھی ثانوی حیثیت سے رہنے کے لیے تیار نہ تھیں۔

طلوع اسلام کے عجمی افکار

گویا ادارہ طلوع اسلام نے سابقہ قرآنی فکر کو صرف آگے ہی نہیں بڑھایا' بلکہ اس فکر کے لیے مزید میدان بھی پیدا کیے ہیں جن کو مختصراً درج ذیل نکات کی صورت میں پیش کیا جاتا ہے:

(1) عقل کا تفوق اور برتری: یمی چیز فکر قرآنی کی روح روال ہے جو جہم واعتزال سے لے کر آج تک اس سلسلہ میں پائی جاتی ہے اور طلوع اسلام کی بیشتر کتابوں میں اس کی جھلک نمایاں دکھائی دیتی ہے، ہر چند یہ لوگ زبانی طور پر عقل کے مقابلہ میں وحی کی برتری کے قائل ہیں لیکن عملاً جب یہ لوگ اپنی سموص نظریہ کو قرآن سے فابت کرنے کی کوشش میں تاویلات پیش کرتے ہیں تو ان کے زبانی اقرار کی نفی از خود ثابت ہو جاتی ہے۔ (قصیل کے لیے دیکھئے اللہ پر ایمان پالنیب حصہ ششم) تجریدی تصور کی یہ جھلک آپ کی بہت سی تصنیفات میں واضح طور پر نظر آتی ہے۔ بالنیب حصہ ششم) تجریدی تصور کی یہ جھلک آپ کی بہت سی تصنیفات میں واضح طور پر نظر آتی ہے۔

() مرسید ایک سے زیادہ ہیویوں سے نکاح کے جواز کے قائل نہیں' دلیل یہ دی کہ قرآن نے اس کے لیے عدل کی شرط عائد کی ہے اور ساتھ ہی قرآن نے یہ بھی کہہ دیا ہے کہ اگر تم چاہو بھی تو ان کے در میان عدل نہیں کر سکو گے لندا قرآن ہی کی رو سے ایک سے زیادہ ہیویوں سے نکاح جائز نہیں اب سوال یہ ہے کہ اگر بات کی تھی کر سکو گے لندا قرآن نے دو دو' تین تین اور چار چار چار یویوں کی اجازت دے کر کیا محض شاعری ہی فران ہے۔ میں تھی جو سرسید سمجھ تو قرآن نے دو دو' تین تین اور چار چار یویوں کی اجازت دے کر کیا محض شاعری ہی فران ہے۔

آئینہ بَودیزیت 132 (حصد: اوّل) معترلہ سے طلوع اسلام تک کے 3 مسئلہ نقد یہ اور جزاء وسزا کے متعلق بھی آپ کا نظریہ معترلین سے بہت حد تک ملتا جلتا ہے۔ آپ نے کتاب التقدیر لکھ کر اس مسئلہ کی یوں وضاحت فرمائی ہے:

- "خدانے کائلت کو پیدا کر کے ہر چیز کے پیانے یا قوانین مقرر فرما دیے ہیں' اب وہ خود بھی ان قوانین کا پابند بن گیا ہے' ہر عمل کا ایک لازمی نتیجہ ہے جو ان قوانین کے تحت ظہور میں آتا ہے اور ان نتائج کو روکنایا ختم کرنا اللہ کے قوانین کی خلاف ورزی ہے۔ اس عقیدہ کی رو سے جہاں انسان کو اپنے اعمال کا مختار کلی قرار دیا گیا ہے۔ وہاں خدا کی مغفرت اور انہیاء دصالحین کی شفاعت کا عقیدہ بھی باطل قرار پاتا ہے۔
- - ''وہ دَور ہی اعجوبہ پرستی کا تھا۔ نیز ذہن انسانی انجمی ناپختہ تھا۔ للذا انہیں بیہ معجزہ دیا گیا۔ حضور اکرم ملتی کے دور میں انسانی عقل و فکر اپنی پختگی کو پہنچ چکی تھی۔ للذا آپ کو کوئی حِسی معجزہ نہیں دیا گیا۔ قرآن کریم سے حضور اکرم ملتی کی کوئی حِسی معجزہ <sup>(O)</sup> ثابت نہیں ہو تا۔'' (معراج انسانیت ۔ ص:<sup>2</sup>۰۷) عملاً وہی پچھ کرتے ہیں جو سرسید نے کیا۔
- انظریہ ارتقاء کے مسلم میں آپ صرف سرسید کے ہمنوا ہی نہیں۔ بلکہ ''ابلیس و آدم'' نامی کتاب لکھ کر اس نظریہ کو قرآن سے ثابت کیا ہے۔ ملائکہ' آدم' ابلیس وغیرہ سب باتوں میں آپ سرسید کی توجیهات کو تشلیم کرتے ہیں۔ مزید برآں یہ کہ آپ نے انسان کے آئندہ ارتقاء کی بھی نشاندہی فرمائی ہے۔ یہ بحث آگے آئے گی۔
- آپ نے حافظ اسلم کے پیش کردہ تصور مرکز ملت کی بھی قرآن کریم سے توضیح وتصریح فرمائی ہے جس
   گ
   و سے آپ نے مرکز ملت کو اللہ اور رسول کے جملہ اختیارات تشریع تفویض فرما دیے ہیں۔
- ? "طاہرہ کے نام خطوط" لکھ کر آپ نے عائلی نظام میں مرد کے تفوق کو یکسر ختم کر دیا ہے اور سے سب کچھ قرآن کریم سے ہی ثابت کیا گیا ہے۔
- اب کی سب سے نمایاں کارکردگی ہے ہے کہ آپ نے انسان کے معاشی مسئلہ کا حل قرآنی نظام ربوبیت کی شکل میں قرآن ہی سے ثابت کر دکھایا ہے۔

کم آئینہ ترویز تت مسلم 133 کم (حصہ: اوّل) معترلہ سے طلوع اسلام تک مملم اویلات کا دهندا: اب ظاہر ہے کہ اتنے کثیر عجمی نظریات کو قرآن سے ثابت کرنے کے لیے قرآن کی مس قدر آیات کو تاویلات کی سان پر چڑھانا ضروری تھا اور ساتھ ہی متعلقہ اعادیث سے انکار بھی 'لندا آپ نے ان دو گونہ پہلووں کو مد نظرر کھتے ہوئے۔ ۵ تمام اعادیث کو ناقابل اعتماد قرار دیا۔ آپ صرف وہ اعادیث قابل قبول سبھتے ہیں جو "آپ کی قرآن فکر" کے مطابق ہوں۔"

القرآن کی تمام مروجہ اصطلاحوں کو نئے معانی ومفاہیم کا جامہ پہنایا' مثلاً خدا' عبادت' سلام' ملائکہ' صلوٰۃ' زکوٰۃ' قیامت' جنت' دوزخ' ایمان بالغیب وغیرہ کا مروجہ مفہوم ہی سیسریدل ڈالا گیا۔ پھر بھی بات نہ بنی تو کئی جلدوں میں لغات القرآن تصنیف کر ڈالی گئی اور دور جاہلیت سے عربی الفاظ کے ایسے معانی تلاش کیے گئے جو ان مخصوص نظریات کی نائید میں مد ثابت ہو سکیں۔

طوع اسلام کالٹریچر: پھر چونکہ آپ کا یہ انداز تغیر بالکل نرالا تھا الندا آپ اے عام لوگوں کو سمجھانے <u>کے لیے</u> لغات القرآن ، مطالب الفرقان ، معارف القرآن ، مفهوم القرآن اور تبویب القرآن کی کئی گئی جلدیں مرت کرنا پڑیں۔ اس سے بھی کام نہ چلا تو کثیر مقدار میں اردو لٹریچر کا بھی اہتمام کیا گیا تاکہ عوام الناس قرآن کے معنی و مطالب اسی طرح سمجھ سکیں جس طرح آپ خود اسی قرآنی بصیرت کے مطابق اسے سمجھ ہیں۔

ایک لطیفہ یاد آگیا' پرویز صاحب نے (قرآنی فیصلے ۔ ص: ۲۳۰) پر ایک ہندو کا خط نقل فرمایا ہے' جو لکھتا ہے کہ آپ نے جو میرے مطالعہ کے لیے قرآن مترجم بھیجا ہے۔ یہ بیشتر مقامات پر اپنے معانی میں صاف ہے اور اس سے روح کو تسکین ہوتی ہے' لیکن اس کی شرح و تفسیر میں پورا "صندوق کتب" موجود ہے' میں اس کے مطالعہ کا بار نہیں اٹھا سکتا۔ پرویز صاحب نے واقعی اس "صندوق کتب" کے بار سے ہری چند ما ٹا کو نجات دے دی' لیکن قرآن کی تفہیم و تشریح کے لیے اس سے بڑا صندوق کتب خود تیار کر دیا ہے۔ گویا آپ کو اصل شکایت سے ہے کہ مسلمان احادیث و تفاسیر کا بوجھ کیوں اٹھاتے ہیں۔ میری تصنیف شدہ کتب کا بوجھ کیوں نہیں اٹھاتے؟ رہا عوام کا مسلہ تو انہیں تو بسرحال کوئی نہ کوئی بوجھ اٹھانا ہی پڑے گا۔ آپ کی اس تاویل و تفسیر پر کسی دل جلے نے یوں تبصرہ کیا:

"آپ کے مشورہ پر معارف القرآن کا مطالعہ کر رہا ہوں گراس کی تو پہلی ہی جلد نے میرا جی جلا دیا۔ غضب خدا کا تفیر بالرائے کی ایسی بھونڈی مثالیں نہ تبھی دیکھیں نہ سنیں' چلتے چلتے ایک لفظ کی طرف اشارہ کرتا ہوں' من لیجیے کہ آپ کے پرویز صاحب کیسے کیسے حیلوں سے تفیر بالرائے کرتے ہیں۔ ایک لفظ ہے "آلاء" جو سورہ رحمٰن میں تحرار کے ساتھ استعمال ہوا ہے۔ سلف سے لے کر طف تک سب مفسرین اس بات پر متفق ہیں کہ اس کے معنی نعمت ہیں' مگروہ (پرویز صاحب) اس کے معنی "قدرت" کر دیتے ہیں۔ اب کہے کہ ایکی تفیر کو اگر جائز رکھا جائے تو قرآن بچوں کا کھیل

آئینہ کرویزیت بن جاتا ہے یا نہیں کہ جو آئے اسے مرو ڑ دے۔ (جناب پرویز کے معتقد خاص سید نصیر شاہ کے نام ایک کرم فرما کا خط بحوالد ماہنامہ طلوع اسلام- جون ۱۹۵۸ء)

مسلمانوں سے شکوہ؟ : آپ چو نکہ مغربی افکار و نظریات سے شدید متاثر ہیں اور اپنی قرآنی تادیل و تعبیر کی تائید میں بسا او قات مغربی مفکرین کے اقتباسات ہی پیش فرماتے ہیں۔ للذا اس طرز عمل کے دو نتائج بدیمی طور پر سامنے آتے ہیں۔ ایک بیہ کہ آپ کی بیہ تادیل و تعبیر کم از کم مسلمانوں میں نہیں پنپ سکتی۔ اس بات کا شکوہ آپ خود بھی ان الفاظ میں کرتے ہیں:

''عام طور پر بیہ کہا جاتا ہے کہ ہم چونکہ قرآن کو ترجموں کے ذرایعہ سبجھتے ہیں۔ اس سے اسکی اصل سے ناداقف رہ جاتے ہیں۔ لہٰذا قرآن سبھنے کیلئے عربی جاننا نہایت ضروری ہے۔ اس میں شبہ نہیں کہ قرآن عربی زبان میں ہے اور جب تک ہم عربی نہ جانیں قرآن کو کیے سمجھ سکتے ہیں۔ لیکن اس سے اس مشکل کاحل نہیں ہو تا جس کی طرف میں نے اشارہ کیا ہے۔ پہلی چیز توبیہ ہے کہ جن حضرات نے عربی ترجے کیے ہیں وہ تو عربی جانتے تھے۔ اگر عربی جاننے سے صحیح قرآن سمجھ میں آجاتا تو النگے ترجموں سے بھی قرآن شمجھ میں آجانا چاہئے تھا۔ تمام تر نہیں تو قریب قریب۔ دو سری چیز یہ (اور یہ پہلی سے بھی زیادہ اہم ہے) کہ آج مسلمانان عالم کا بیشتر حصہ ایسا ہے جس کی مادری زبان عربی ہے۔ ان کیلئے صحیح قرآن سمجھنے میں تو کوئی دشواری شیں ہونی چاہئے۔ لیکن یہ واقعہ ہے کہ وہ بھی قریب قریب ای قشم کا قرآن سبحتے ہیں جس قشم کا قرآن ہمارے ہاں ترجموں سے سمجھا جاتا ہے۔ آپ عربی ممالک (لینی عربی بولنے والے مصنفین) کی نہ ہی کتابیں اٹھا کر دیکھیے 'جہاں تک قرآن کا تعلق ہے ان میں اور اپنے ہاں کی مذہبی کتابوں میں کوئی فرق نظر نہیں آئے گا۔ مجھے ایک عرب ادیب کو دیکھنے کا اتفاق ہوا۔ ادب کا امام' زبان پر اس قدر عبور کہ ایک ایک لفظ کی ہیسیوں سندات مستحضر۔ ایسا نظر آتا تھا کہ اسے بڑے بڑے عربی لغت' شعراء کے دواوین اور کتب محاضرات حفظ ہیں۔ مرادفات کے معنی میں ایسالطیف فرق ہتا تا تھا کہ سن کر لطف آجا تا تھا۔ لیکن میری حیرت کی انتہا نہ رہتی' جب میں دیکھتا کہ جو نہی قرآن کی کوئی آیت سامنے آتی وہ وہی مفہوم بیان کرنا جو ہمارے مکتبوں میں ير هايا جاتا ب اور جس مي قرآن ( نام كو نهين جوتا . " (قرآني فيل من ٢٢١-٢٢١)

ابل مغرب میں برویز صاحب کی مقبولیت : اور دوسرا (نتیجہ یہ ہوا کہ آپ کی یہ تاویل و تعبیر ابل مغرب میں برویز صاحب کی مقبولیت : مغرب نے اسلام دشنی کی بناء پر پند فرمانا شروع کردی کیونکہ ان کا کام اگر کوئی "مسلمان" ہی سرانجام دینا شروع کر دے تو ان کے لیے اس سے زیادہ خوش کی بات اور کیا ہو سکتی تھی؟ چنانچہ درج ذیل اقتباسات میں آپ اس حقیقت کا اعتراف یوں فرما رہے ہیں:

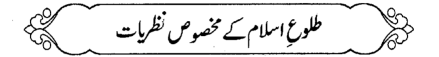
🚯 لیعنی پرویز صاحب کی قرآنی فکر کانام و نشان تک نہیں پایا جاتا۔

آئینہ پُرویزیت 21 (حصد: اوّل) معتزلہ سے طلوع اسلام تک "میرا اندازہ ہے کہ قرآن کو (یعنی آپ کی قرآنی بصیرت کو) شمجھیں گے تو مغرب کے مفکرین شمجھیں ے۔ <sup>\*\*</sup> (سلیم کے نام سولہواں خط - ص:۲۷۷) 2 " مجھے مغربی اقوام کی سرزمین قرآنی پیغام کے لیے زیادہ سازگار معلوم ہوتی ہے۔ کیونکہ وہاں "عقل" ہے۔ ملا ازم کی جہالت اور نگ نظری نہیں ہے..... میرا اندازہ ہے کہ مسلمانوں کی نسبت مغربی اقوام کے غیر مسلم قرآن کی آداز کو زیادہ توجہ سے سننے کی صلاحیت رکھتے ہیں۔ اس لیے کہ مسلمانوں کی راہ میں سب سے بردی رکادٹ میہ ہے کہ جو کچھ ہزار برس سے جو تا چلا رہا ہے اسے کس طرح چھوڑ دیا جائے؟ " (سلیم کے نام ستر ہوال خط ص ، ۳۰)۔ گویا آپ کے خیال میں سارا قصور تنگ نظر ملاکا ہے۔ جو تعقل سے عاری ہے۔ اور آپ کی تاویل و تعبیر کی ہمنو ائی سے قاصر ہے۔ رہا آپ کا تفسیری کارنامہ تو اسے آپ قرآن کی طرح ہی شک وشبہ سے بالاتر تتبخصت ميں۔ 1 ایک تیسرے مقام پر فرماتے ہیں: ''اس سے بھی بڑھ کر خوش کا بیہ مقام ہے کہ بیہ آداز اب پاکستان کی حدود سے آگے نگل کر مغربی ممالک میں بھی بھیلتی جا رہی ہے۔ پچھلے سال میں نے آپ احباب سے ذکر کیا تھا کہ س طرح ایک جر من مصنف نے اپنی پاکستانی سیاحت کی روداد کے سلسلہ میں یہ لکھا تھا کہ یہاں ایک ہی تحریک قابل ذکر ہے اور وہ طلوع اسلام کی تحریک ہے۔ اب حال ہی میں ایک کتاب ہالینڈ سے شائع ہوئی ب ' کتاب کا نام (..... Modern Muslim) اور مصنف کا نام ب (J.M.S.Balton) اس میں فاضل مصنف نے بتایا ہے کہ اس وقت دنیائے اسلام میں قرآن کی جدید تعبیرات کی کو ششیں کہاں کہاں ہو رہی ہیں' اس سلسلہ میں اس نے پاکستان سے صرف دو مصنفوں کو منتخب کیا ہے۔ ایک علامہ مشرقی اور دوسرے آپ کا بیہ رفیق (یعنی پرویز صاحب) اس نے سلسلہ معارف القرآن اور سلیم کے نام خطوط وغیرہ کا براہ راست اردد سے مطالعہ کیا ہے ادر اپنی کتاب میں ان کے اقتباس پر اقتباس دي جلاجاتات " (يرديز صاحب كا خطاب ، طلوع اسلام كونش ، بحواله ما منامه طلوع اسلام ، من جون ۳۲۹۱۶)

ادر نہی بات ہم کہتے ہیں کہ پرویز صاحب قرآن کریم سے خود کچھ سمجھنے کی بجائے عجمی افکار و نظریات <sup>©</sup> کو قرآن کے منہ میں ڈالنا اور اہل مغرب کو خوش رکھنا چاہتے ہیں۔ گو صوفیہ کی طرح ان کا بھی ذہانی دھولی نہی ہے کہ وہ وحی کے تالع ہو کر چلتے ہیں اور خالی الذہن ہو کر قرآن کریم میں غور و خوض فرماتے ہیں۔ حتی کہ اسے شرک کے مترادف سمجھتے ہیں۔

۞ مزید تفصیل کے لیے کتاب کا باب " فکرِ پرویز پر عجمی شیوخ کی اثر اندازی" حصہ مشتم ملاحظہ فرمائیے۔

www.wkrf.net (Tahafuz-e-Hadees Foundation) 136 🔨 (حصه: دوم) طلوع اسلام کے مخصوص نظریات أىئينه يَرويزيت حصبه دوم



فهرست ابواب

٢٠ حَسِبُنَا كَتَابُ الله
 ٢٠ حَجى سازش (اسباب زوالِ أمت ٤ جواب ميں)
 ٢٠ مساوات مرد و زن
 ٢٠ مساوات مرد و زن
 ٢٠ نظريد ارتقاء (ابليس و آدم ٤ جواب ميں)
 ٢٠ معاملات مرد و زن (طاہرہ ٤ نام خطوط ٤ جواب ميں)
 ٢٠ مركز ملت (حافظ اسلم صاحب ٤ "اسلامی نظام" ٤ جواب ميں)
 ٢٠ قرآنی نظام رہو بيت کا فلسفہ اور تشريف آورى (نظام رہو بيت ٤ جواب ميں)

(유) (유) (유)



حَسْبُنَاكِتَابُ اللَّه

مندرجہ بلا جملہ اس مشہور حدیث کا ایک تکڑا ہے جو حدیث قرطاس کے نام سے مشہور ہوئی۔ یہ حدیث بخاری کتاب المغازی باب مرض النبی سلی کی کا وہ صحاح سنہ کی دو سری کتابوں میں بھی مذکور ہے۔ حضرت عمر نظری کی زبان سے نکلے ہوئے اس جملہ نے بعد کے پیدا ہونے والے امت کے دو فرقوں پر متضاد اثر ڈالا۔ اسی جملہ کے ادا کرنے سے شیعہ فرقہ تو حضرت عمر نظری سے سخت ناراض ہے اور دو سرا فرقہ جس میں مختلف طرح کے منگرین حدیث شامل ہیں ' حضرت عمر نظری سے انتا خوش ہے کہ وہ اس حدیث کو احادیث کے ذخیرہ کو بے کار سمجھنے کے باوجود صحیح ترین حدیثوں میں شار کرتا ہے۔ لیکن حیرت کی بات ہے کہ صحابہ کرام ریٹ شن کی اس مجلس میں سے جس میں حضرت عمر میں شار کرتا ہے۔ لیکن حیرت کی بات ہے کہ محق نہ حضرت عمر زلائی سے نظرت کی فرط میں سے خاص میں حضرت عمر میں خدار کرتا ہے۔ کی خدا تک کو کی شخص

آج ہم دوسرے فرقہ کی ان چند باتوں کا جائزہ لینا چاہتے ہیں۔ جنہوں نے حضرت عمر رنا ٹنڈ کے ای جملہ کو بنیاد قرار دے کر صرف قران کو ہی عکمل دین سمجھ لیا ہے اور دلیل یہ پیش کرتے ہیں کہ ''اگر احادیث بھی دین کا حصہ ہو تیں تو جس طرح رسول اکرم ملتی تیز قرآن کو عکمل شکل میں امت کے حوالہ کر گئے تھے' ای طرح حدیث کا بھی کوئی مجموعہ امت کے حوالے کر جاتے اور قرآن کریم کی عکمل شکل سے مراد یہ ل جاتی ہے کہ سورہ فاتحہ سے لے کر سورہ والناس تک اسی موجودہ تر تیب ہے لکھا ہوا قرآن کریم رسول اللہ ملتی ہے کہ سورہ فاتحہ سے لے کر سورہ والناس تک اسی موجودہ تر تیب ہے لکھا ہوا قرآن کریم رسول اللہ ملتی پڑی نے امت کے حوالے کیا تھا۔ چنانچہ ادارہ طلوع اسلام کے مدیر جناب پرویز صاحب فرماتے ہیں: لفظ کتاب کے پرویزی معنی:

"قرآن اپنے آپ کو بار بار کتاب کہتا ہے۔ پہلی آیت ہی: ﴿ ذَٰلِكَ الْكِنْبُ لَا رَيْبَ فِنِهِ ﴾ سے شروع ہوتی ہے اور عرب اس لکھی ہوئی چیز کو کتاب کہتے تھے جو مدون شکل میں سلی ہوئی صورت میں موجود ہو۔ " (قرآنی فیصلے - ص: ۲۱۸) لیکن آپ دیکھتے کہ ﴿ ذٰلِكَ الْكِتَابُ لَا رَيْبَ فِنِهِ ﴾ سورہ بقرہ کی دو سری آیت کا ایک حصہ ہے اور

 آئیز ترویزیت
 138
 (حصور اللوع) اللمال كن كن الحل ابتدائى دور ميں نازل ہوا تھا۔ چنانچہ يہ حصه جو زير بحث ہے،

 سورہ بقرہ كا بيشتر حصه مدنى زندگى كے بالكل ابتدائى دور ميں نازل ہوا تھا۔ چنانچہ يہ حصه جو زير بحث ہے،

 بالخصوص اى زمانہ سے تعلق ركھتا ہے كيونكه مدنى زندگى كے آغاز ميں ،ى مومنوں اور كافروں كے علادہ ايک

 تيرا فريق بھى معرض وجود ميں آيا جو منافتين كے نام سے مشہور ہوا۔ اب سوال يہ ہے كہ جب يہ آيت

 مراد لى جا سم معرض وجود ميں آيا جو منافتين كے نام سے مشہور ہوا۔ اب سوال يہ ہے كہ جب يہ آيت

 مراد لى جا سم اور حق آلان محيد كمل ،ى كب ہوا تھاجو "كتاب" سے مراد أيك مدون اور سلى ہوئى كتاب

 مراد لى جا سم اور حس آيت ميں دين كى شميل كا ذكر ہے يعنى ﴿ الْمُوْمَ الْحَمْلْتُ لَكُمْ فِيْنَكُمْ ﴾ يہ آپ

 مراد لى جا سم اور جس آيت ميں دين كى شميل كا ذكر ہے يعنى ﴿ الْمُوْمَ الْحَمْلْتُ لَكُمْ فِيْنَكُمْ ﴾ يہ آپ

 مراد لى جا سم اور جس آيت ميں دين كى شميل كا ذكر ہے يعنى ﴿ الْمُوْمَ الْحَمْلْتُ لَكُمْ فِيْنَكُمْ ﴾ يہ آپ

 مراد لى جا سم اور جس آيت ميں دين كى شميل مان كا ذكر ہے تعنى ﴿ الْمُوْمَ الْحَمْلْتُ لَكُمْ فِيْنَكُمْ ﴾ يہ آپ

 مراد لى جا سم اور جا سم اور ميں دين كى شميل مان ذكر ہے توں ﴿ مَنْ مُوْمَاتُ مِنْ سُورَ أَسْمَالْ مَالْ مَالْ مَالْ اللَّدُوْمَ مَالْخُوْمَ مَالْمَالْتَ لَعْنَ مَالْ مَالْ مَالْ مَالْ مَالْحَالْمُوْمَالْ مَالْمَالْحَالَ مَالْمَالْ مَالْمَالْ اللَّا لَيْ مَالْحَالَ مَالْلَالْحَالْحَالْحَالْ مَالْمَالْ مَالْ مَالْلَالْمَالْ مَالْمَالْلَ مَالْمَالْمَالْحَالْ مَالْمَالْمَالْمُالْ مَالْمُالْلَا لَيْ مَالْمَالْ مَالْمَالْحَالْ مَالْمَالْلُ مَالْمَالْمَالْمَالْمَالْمَالْمَالْلُ مَالْمَالْ مَالْلُوْلُ مَالْلُ مَالْمُ مَالْمَالْمَالْمَالْمَالْمَالْلُ مَالْمَالْمَالْلُ مَالْلُوْلُ مَالْلُوْلُوْلُوْلُوْلُوْلُ مَالْمَالْلُوْلُوْلُ مَالْم

Deter بمعنی چھی خط نامہ (Letter) حضرت سلیمان ملت اپر ندہ ہم ہد سے کہتے ہیں۔
آ آذھک بیکت بی ھے ذا فَأَلَقِد إِلَيْہِم ثُمَّ تَوَلَّ "میرا یہ خط لے جااور ان کے آگ ڈال دے 'چران عُنْهُمْ فَأَنْظُرُ مَاذَا يَرْجِعُونَ () \* سے چیچے ہٹ جااور دیکھ کہ وہ کیا جواب دیتے ہیں؟

چنانچہ ہد ہد نے یہ چیٹی ملکہ سبا کے سامنے اس وقت تھیکی جب وہ اپنے ساتھیوں سمیت سورج دیو تا کی پر سنٹ کرنے جارہی تھی۔ اس خط (کتاب) میں صرف یہ مضمون درج تھا: ﴿ إِنَّهُ مِن سُلَيَمَنَ وَإِنَّهُ بِسَمِر اللَّهِ الرَّحمنِينِ " بِ شَک یہ (خط یا کتاب) سلیمان کی طرف سے ہے الرَّحيدِ () أَلَا تَعْلُواْ عَلَى وَأَنُونِي مُسْلِمِينَ () اور (مضمون یہ ہے کہ) شروع خدا کے نام سے جو بڑا الرال کا ۲۰ - ۲۱) مریان نمایت رحم والا ہے۔ (بعد اس کے میں) کہ مجھ الد ملی ۲۷/ ۲۰ - ۲۱) سے سرکشی نہ کرو اور مطبع و منقاد ہو کر میرے پاس

اب سوال میہ ہے کہ اتنے مختصر سے مضمون کو ''مدون اور سلی ہوئی کتاب'' سے تعبیر کیا جا سکتا ہے؟ بمعنی نوشتہ تقدیر اللی: ② دیکھتے یہاں کسی ایسی تحریر کی بھی ضرورت نہیں جس کا ادراک مادی حواس سے کیا جا سکے۔ ارشادِ باری تعالی ہے:

آئینہ پُرویزیت 139 📈 (حصہ: دوم) طلوع اسلام کے مخصوص نظریات ﴿ وَمَا كَانَ لِنَفْسٍ أَن تَمُوتَ إِلَّا بِإِذْنِ ٱللَّهِ "ادر کوئی بھی شخص خدا کے حکم کے بغیر مرنہیں سکتا' كِنْبَا مُوَجَّلًا ﴾ (آل عمران ٣/ ١٤٥) اس نے اس کامقررہ وقت لکھ رکھاہے۔ اور دو سرے مقام پر فرمایا: ''آگر اللّٰہ کا لکھا(حکم) پہلے نہ ہو چکاہو تا توجو (فدیہ) تم ﴿ لَوْلَا كِنَبٌ مِّنَ ٱللَّهِ سَبَقَ لَمَسَّكُمْ فِيمَآ نے (اساری بدر) سے لیا ہے اس کے بدلے تم پر برا أَخَذْتُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ٢ عذاب (نازل) ہوتا۔ " اب دیکھئے ان ہر دو آیات میں ''مدون اور سلی ہوئی صورت میں'' کی کوئی قید لگانے کی گنجائیش نظر آتی جمعني فريضه يا ذيو تي: ارشاد باری تعالی ہے: ﴿ إِنَّ ٱلصَّلَوْةَ كَانَتْ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ كِتَبَاً "بلاشبه مومنوں پر نماز کا دفت پر ادا کرنا فرض قرار دیا مَوَقُوتُ الله (النساء / ١٠٣) گیاہے'' ادر دو سرے مقام پر فرمایا: ﴿ يَتَأَيُّهُمَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا كُنِبَ عَلَيْكُمُ "اے ایمان والو! روزے تم پر فرض کیے گئے ہیں ٱلقِيدَامُ كَمَا كُنِبَ عَلَى ٱلَّذِيبَ مِن قَبْلِحُمْ جس طرح تم سے پہلے لوگوں پر بھی فرض کیے گئے البقرة ٢/ ١٨٣) ان آیات میں بھی کتاب کے اس معنی ''مدون شکل اور سلی ہوئی صورت '' کی گنجائش نظر نہیں آتی۔ بمعنى صحفه: ان معنول میں اگر آپ چاہی تو ''مدون شکل اور سلی ہوئی صورت'' کی گنجائش موجود ہے لیکن اگر۔ سلی ہوئی یا جلد شدہ نہ ہو تو بھی وہ کتاب ہی ہوگی کیونکہ اس لحاظ ہے کتاب کے معنی محض لکھی ہوئی چیز کے بین 'سلا ہوا مجلد ہونا اضافی چیز ہے۔ ان معنوں میں بھی یہ لفظ قرآن کریم میں استعال ہوا ہے۔ جیسے ارشاد باری تعالی ہے: "<sup>و مت</sup>م اس کتاب کی جو لکھی ہوئی ہے' کھلے کاغذمیں۔ " ﴿ وَكِنَكٍ مَّسْطُورٍ ٢ فِي رَقِي مَّنشُورٍ ٢ ﴾ (الطور ٥٢ / ٢\_٣) بات دراصل میہ نہیں کہ عرب ہراس چیز کو جو مدون شکل میں اور سلی ہوئی صورت میں ہو' کتاب کہتے تھے بلکہ کتاب کا بیہ عام معنی ہمارے اردو محاورہ میں مستعمل ہے اور جدید دور میں جب کاغذ عام ہے اور جلد سازی کے لیے وسائل بھی مہیا ہیں' کتاب کو عموماً اس معنی میں ہم استعمال کرتے ہیں لیکن عربی محاورہ

ایک دو سرے مقام پر فرماتے ہیں کہ کتاب کے معنی ہی '' قانون'' ہیں (معراج انسانیت ۔ ص:۳۰۱) <u>کتاب کا اصطلاحی مفہوم :</u> منذرجہ بالا مثالوں سے بیہ واضح ہوا کہ لفظ کتاب آگرچہ لغوی اعتبار سے چٹھی نوشتہ تقذیر' فریضہ ادر محفیہ وغیرہ معنوں میں استعال ہوا ہے' کیکن اس کا اصطلاحی مفہوم اللہ تعالیٰ کے وہ احکام وارشادات ہیں جو بذریعہ وحی نازل ہوئے۔

کتاب وسنت یا قرآن وحدیث : عموماً به خیال کیا جاتا ہے کہ کتاب اور قرآن مترادفات ہیں اور اس طرح سنت اور حدیث بھی 'لیکن به عوامی خیال ہے۔ علمی مفہوم کے اعتبار سے کتاب اور قرآن تھو ژا سا فرق ہے۔ قرآن سے مراد وہ الفاظ وحی ہیں جو جریل کے واسطہ سے محمد ملتی پیلم پر نازل کیے گئے اور ان کی تادیلات کی جاتی ہے جب کہ کتاب کے معنی اللہ کے احکام ہیں اور اس میں رسول اکرم ملتی کی عملی زندگی کے وہ کوثے بھی شامل ہیں جو قرآن محمد میں بظاہر موجود نہیں لیکن شریعت کا حصہ ہیں جیسا کہ آئندہ واقعات سے معلوم ہوگا۔ اس طرح سنت' رسول اللہ ملتی کی طرز عمل اور اس وہ حسب کے دھر جن جیسا کہ واحدیث 'روایات کا وہ مجموعہ ہیں جن میں بھا طرح سنت' رسول اللہ ملتی کی طرز عمل اور اسوہ حسنہ ہے لیکن وحدیث کا لفظ کے متاس استعال کا لحاظ رکھتے ہیں وہ یا تو کتاب و سنت کا لفظ استعال کرتے ہیں اور ان معموم شریعت کا خور جن کی میں بہ طرز عمل اور اسوہ حسنہ بیان ہوا ہے۔ سیاں کہ و سنت کا دوسیت کا لفظ استعال کا لحاظ رکھتے ہیں وہ یا تو کتاب و سنت کا لفظ استعال کرتے ہیں اور ان معموم شریعت کا قرآن دحدیث کو صحفوں اور کتابوں کی صورت میں پیش کیا جا سکتا ہو کتاب و سنت کا معموم شریعت کا قکری اور عملی بیان ہے۔ یعنی جرید انداز میں اگر ہم یوں کمیں کہوں کہیں کہ و میت کا

کتاب وسنت لازم وملزوم بین: در حقیقت کتاب وسنت ایک ہی چیز کے دو پہلو ہیں۔ ایک میں اللہ تعالیٰ کی طرف سے شریعت نازل ہونے کے اعتبار سے ربوبیت اور حاکمیت کا پہلو اجاگر ہے تو دو سرے میں شریعت کی عملی تعبیر کے اعتبار سے احد نمونہ کا پہلو۔ گویا کتاب میں الفاظ کا پہلو غالب ہے اور سنت میں معنی اور مفہوم کا پہلو۔ یہ معنی اور مفہوم کا پہلو۔ گویا کتاب میں الفاظ کا پہلو غالب ہے اور سنت میں معنی اور مفہوم کا پہلو۔ گویا کتاب میں الفاظ کا پہلو غالب ہے اور سنت ایک ہی چیز کے دو بہلو ہیں۔ ایک میں اللہ شریعت کی عملی تعبیر کے اعتبار سے اور نمونہ کا پہلو۔ گویا کتاب میں الفاظ کا پہلو غالب ہے اور سنت میں معنی اور مفہوم کا پہلو۔ گویا کتاب میں الفاظ کا پہلو غالب ہے اور سنت ایک معنی دور مفہوم کا پہلو خالب ہے موجہ کریں ہے کہ قرآن دحدیث کے مجموعے تو الگ ہیں لیکن قرآن میں بیشتر

أكمينه بَرويزيت ٢٠ 141 (حصه: دوم) طلوع اسلام كم مخصوص نظريات مقامات پر سنت رسول کا صریح ذکر ہے اسی طرح حدیث میں بھی بسا او قات کماب اللہ کا ذکر موجود ہے۔ قرأن ميں سنت رسول ملتي الم كاذكر ۱ ارشاد باری تعالی ب: ﴿ وَإِذْ غَدَوْتَ مِنْ أَهْلِكَ تُبَوِّئُ ٱلْمُؤْمِنِينَ "ادر جب آب متاليم صبح كوابي كمر سے رداند موكر ایمان والوں کو لڑائی کے لیے مورچوں پر متعین کر مَقَدْعِدَ لِلْقِتَالِ ﴾ (آن عمران ٣/ ١٢١) رے تھے۔" اس آیت میں اسوہ حسنہ کا ایک پہلو سامنے لایا جا رہا ہے جو آپ ملتی کے عمل سے متعلق ہے' ایسے ای عمل کو عام اصطلاح میں سنت فعلی کہتے ہیں۔ ۵ اس کی دو سری مثال ملاحظه ہو: ﴿ ﴾ إِنَّ رَبَّكَ يَعْلَمُ أَنَّكَ تَقُومُ أَدْنَىٰ مِن ثُلُثِي ٱلَّتِلِ "بلاشبه آب كاردردگار جانتا ب كه آب ساندار رات وَنِصْفَمُ وَثَلْتُهُ ﴾ (المزمل ٧٣/ ٢٠) کا دو تهائی یا نصف یا اس کے تیسرے حصہ کے لگ بھگ کھڑے ہوتے ہیں۔ " اور درج ذیل آیت میں آپ متر ایم کے قول کا ذکر ہے: "جب رسول الله ملتيايم ايخ سائقي (حفرت ابو بمر ﴿إِذْ يَتَقُولُ لِصَنْجِبِهِ، لَا تَحْدَزُنْ إِنَّ ألله مَعَنَّ ﴾ (التوبة ٩/ ٤٠) یلاش ) سے کمہ رہے تھے کہ غم نہ کرو اللہ ہمارے ماتھے۔" اس آیت کا تعلق رسول اللہ ملتی اللہ ت ول سے ب الندا یہ سنت قول ہوئی۔ غرضیکہ قرآن کریم میں جا بجا آپ ملٹ کی افعال واقوال کا ذکر ملتا ہے جس سے واضح ہو تا ہے کہ اس کتاب میں سنت رسول ملٹ کی کا ذکر اکثر آیا ہے کہی وجہ ہے کہ حضرت عائشہ رفتائھا نے رسول اللہ ملتی کیا ہے سیرت واخلاق کو قرآن سے تعبیر كياب - ((كَانَ خُلُقُهُ الْقُرْ إِنَّ) احاديث ميں كتاب اللَّد كاذكر جس طرح قرآن مجید میں سنت رسول ملتی کیا کا اکثر فرکر آیا ہے حالاتکہ سنت رسول ملتی کا بردا ماخذ احادیث ہیں۔ اسی طرح احادیث میں کتاب اللہ کا بھی ذکر موجود ہے حالانکہ اس کا اولین ماخذ قرآن مجید -- اب اس کی مثالیں ملاحظہ فرمائے:

I کتاب الله اور "واقعه عسيف": دور نبوی طریح میں ايک واقعه ہوا جو "واقعه عسيف" (بمعنی مردور) کتاب الله اور "واقعه عسيف" (بمعنی مردور) کتاب الله اور کتابوں میں بھی موجود مردور) کے نام سے مشہور ہے۔ یہ واقعہ صحیح بخاری میں به تکرار اور صحاح کی دیگر کتابوں میں بھی موجود

## المينة بَرَويزيّت ٢٤ (حصه: دوم) طلوع اسلام بح محصوص نظريات

ے اور میہ واقعہ بوں ہوا: \_\_\_\_ ایک شخص آپ سر ایس کی خدمت میں آیا اور کسنے لگا "یا رسول الله ! میں آپ کو قشم دے کر کہتا ہوں کہ ہمارا فیصلہ کتاب اللہ کے مطابق کر دیجتے۔ اب دو سرا فریق جو پہلے سے کچھ زیادہ سمجھد ارتھا۔ کہنے لگا کہ ہاں یا رسول اللہ ! ہمارا فیصلہ کتاب اللہ کے مطابق فرمائیے اور بات کرنے کی مجھے اجازت دیتے، آب سٹی ایم نے فرمایا اچھا بیان کر' اس نے کہا: ''میرا بیٹا اس شخص (فریق ثانی) کے پاس نوکر تھا اور اس نے اس شخص کی بیوی سے زنا کیا ہے۔ میں نے سو بکریاں اور ایک غلام دے کر اپنے بیٹے کو چھٹرا لیا۔ اس کے بعد میں نے کئی عالموں سے یو چھا تو انہوں نے کہا کہ تیرے بیٹے کیلئے سزا سو کو ڑے اور ایک سال کی جلاد طغی ہے اور اس صحف کی بیوی کیلیج ''رجم'' ہے۔ نبی ملتی چا نے بیہ سن کر فرمایا: ''اس پر در دگار کی قشم ! جس کے ہاتھ میں میری جان «وَالَّذِيْ نَفْسِيْ بِيَدِهِ لاَقْضِيَنَ بَيْنَكُمَا ے اور جس کاذکر بلند ہے <sup>،</sup> میں تم دونوں کے درمیان بِكِتَابَ اللهِ جَلَّ ذِكْرَهُ: ٱلْمِائِةُ شَاةٍ کتاب اللہ کے مطابق فیصلہ کروں گا۔ سو بکریاں اور وَالْخَادِمُ رَدًّ عَلَيْكَ وَعَلَى إِيْنِكَ جَلْدُ غلام (جو تو نے دیے) تختیج واپس ہوں گے اور تیرے مِائَةٍ وَتَغْرِيْبُ عَام، وَاغْدُ يَا أَنِيْسُ عَلَى یٹے کی سزا سو کو ڑے اور ایک سال کی جلاوطنی ہے امْرَاَةِ هٰذَاً، فَاِنٍ أَعْتَرَفَتْ فَارْجُمْهَا فَغَدَا اور اے انیس بنائٹر ! کل ضبح اس عورت کے پاس جاؤ

عَلَيْهَا فَاعْتَرَفَتْ، فَرَجَمَهَا»(بخاري، كتاب المحاربين، باب الاعتراف بالزنا)

اعتراف کرلیا توانیس بناشخ نے اسے رجم کر دیا۔ ''

اًگر وہ زنا کا اعتراف کرے تو اے رجم کردو۔ '' چنانچہ

انیں بنائٹہ صبح اس عورت کے پاس گئے تو اس نے

اس واقعہ سے درج ذیل امور سامنے آتے ہیں: ① کتاب اللہ کا ذکر صرف قرآن کریم میں نہیں بلکہ احادیث میں بھی موجود ہے جیسا کہ رسول اللہ ملتی پیلے اللہ کی قسم اللھا کر بیان کر رہے ہیں۔

- ② رجم کی سزا کتاب اللہ کے مطابق ہے' حالانکہ یہ قرآن میں مذکور نہیں۔
- ③ اس واقعہ سے پہلے بھی بعض عالم صحابہ کرام رضافتہ کو بیہ معلوم تھا کہ شادی شدہ کی سزا رجم ہے اور بیہ سزا کتاب اللہ کے مطابق ہے 'چنانچہ وہ کیی سزا مذکورہ محض کو جناتے رہے۔

الم الله اور حق توليت: دو سرا واقعه جو دور نبوی طرح میں ہوا کہ حضرت بریرہ بڑتھا (جو لونڈی تحصین) حضرت بریرہ بڑتھا (جو لونڈی تحصین) حضرت عائشہ بڑتھا کے پاس آکر کہنے لگیں کہ میں نے اپنے مالک سے نو اوقیہ سلانہ پر مکا تبت <sup>(1)</sup> کر

All مکاتبت مالک اور غلام کے اس معاہدہ کو کہتے ہیں جس کی بناء پر غلام معینہ رقم ایک مدت میں مالک کو ادا کر کے آزاد ہو جاتا ہے۔

المنية يَرويزيت ٢٠ (حصه: دوم) طلوع اسلام ٢٠ مخصوص نظريات

لی ہے آپ اس سلسلہ میں میری کچھ مدد کریں۔ حضرت عائشہ بڑی تھا نے کہا کہ اگر تمہارے مالک اس بات پر آمادہ ہوں کہ تمہاری ولاء میرے لیے ہوگی تو میں تمہیں خرید کر آزاد کر دوں گی۔ بریرہ رڈی تھا ان کے پاس گئی اور واپس آکر حضرت عائشہ بڑی تھا کو جواب دیا کہ وہ آپ کی ولا والی شرط تسلیم نہیں کرتے۔ حضرت عائشہ رٹی تھا نے یہ بات رسول اللہ ملٹی کی تو آپ ملٹی کی نے فرمایا: ''عائشہ بڑی تھا ! بریرہ رٹی تھا کی قیمت ادا ک کے اسے لے لو اور ان کی ولاء والی شرط بھی بریرہ رٹی تھا سے کہو کہ تسلیم کر لے کیو نکہ ولاء تو اس کی ہوتی ہے جو آزاد کرے۔ ''چنانچہ حضرت عائشہ رٹی تھا نے بریرہ رٹی تھا کہ قوم کی قیمت ادا کر کے اسے آزاد کر دیا۔ اس موقعہ پر رسول اللہ ملٹی تھا ہے ہو کہ

 «نُمُمَّ قَامَ رَسُونُ اللهِ ﷺ فِي النَّاسِ "پَرُمَ آبِ سَيْ الوَّوں کَ درمیان کُمر بوت پَرْ فَحَمِدَ اللهُ وَاثْنَى عَلَيْهِ ثُمَّ قَالَ: مَا بَالُ الله کی حمد وثناء بیان کی پر فرمایا "ان لوگوں کا کیا حال رجال یَشْتَرَ طُوْنَ شُرُوْطًا لَیْسَتْ فِي جو ایک شرطیں لگاتے ہیں جو کتاب الله میں نہیں کِتَاب اللهِ، مَا كَانَ مِنْ شَرْطِ لَیْسَتْ فِي جو شرط بھی کتاب الله میں نہیں وہ باطل ہے۔ آگرچہ کِتَاب اللهِ فَهُوَ بَاطِلٌ وَإِنْ كَانَ مائةَ شَرْطٍ اللهِ سُوْلِ مَاللَهُ اللهِ اللهِ مَا كَانَ مَنْ شَرْطِ لَیْسَتْ فِی جو شرط بھی کتاب الله میں نہیں وہ باطل ہے۔ آگرچہ کِتَاب اللهِ فَهُو بَاطِلٌ وَإِنْ كَانَ مائةَ شَرْطٍ اللهِ سُوْلام میں جو منظوم ہے۔ وَلاء الله کی ہو قَضَاءُ اللهِ أَحَقُ وَشَرْطُ اللهِ أَوْنَقَ وَإِنَّمَا اللهِ عَانَ مَائَدَ مَائِنَ مَائِلُ مَالاً مُولام میں میں اللہ الله کی خوال ہے۔ آلہُ مَائُولام ماللہِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ مَاللہِ مَاللہِ مَاللهِ مَائِلًا مَاللہِ مَائُولُ مَائَدَ مَائِلُ مَائِلُ مَائُولام مَائُولام کا مَائَد کُرَمَانُ مُنْهُ مَائِلَةُ مَنْ مُولام مَائَلَ مَائَدَ مَائُولام مَائِل مَائُولام مَائُولام مَائْلُولام مَائِ مَائُولام مَائَلَهُ مَائِلاً مَائُلَهُ مَائِنَا مَائِلَ مَائِلا مَائُولام مَائُولام مَائِلَ مَائِلَ مُنْتُولُولام مُرُولام مَائِلَ مَائُولام مَائُولام مَائُولام مَائُولام مَائُولام مُنْ مَائُولام مَائُولام مَائُولام مَائُولام مَائِلَ مَائُولام مَائُولام مَائُولام مَائُولام مَائُولام مَائُولام مَائُولام مُو آذاد کَرَالَ مَائُولَ مَائَمَ مُنْ مُولام مُولام مُولام مَائُولام مَائُولام مَائُولام مُنْ مَائُولام مَائُولام مَائُولام مُولام مُنْ مَائُولام مَائُولام مَائُولام مُنْلُولام مُولام مُولام مُولام مَائُولام مُولام مُولام مُولام مُنْ مُولام مُولام مُولام مُولام مُولام مُولام مُولام مُولام مَائُولام مُولام مُو

اس حدیث سے مندرجہ ذیل نتائج سامنے آتے ہیں:

- In the second descent of the second desc
- © عرب محض ای چیز کو جو مدون شکل میں اور سلی ہوئی صورت میں ہو' کتاب نہیں کہتے تھے اور کتاب اللہ سے مراد صرف قرآن ہی نہیں بلکہ وہ اس سے مراد پوری شریعت کیتے تھے' جو رسول اللہ ملتی پیلے پر نازل ہوئی۔

ود صبنا کتاب اللد " سے حضرت عمر والاتحد کی مراد کیا تھی؟

حفرت عمر رنافتد نے جب ''حسبنا کتاب اللہ '' فرمایا تھا' آپ کے سامنے صرف قرآن مجید کی 'نکمیل ہی نہ محص بلکہ جملہ شریعت کی نکمیل تھی چنانچہ امام بخاری ریشتہ کے درج ذیل باب سے کتاب اللہ کا مفہوم واضح ہو جاتا ہے۔ جس میں بالخصوص عمر رنافتہ کا نام مذکور ہے' عنوان سہ ہے:

(۱) وُلاء مالک کے غلام کو آزاد کرنے پر وہ حقوق میں جو اس سابقہ تعلق کی بناء پر آزاد کرنے والے کو حاصل ہوتے ہیں۔ مثلاً نسلی اور سسرالی ورثاء کی غیر موجودگی میں مالک وارث ہو تا ہے۔ (بخاری 'کتاب الشروط)

آئینہ کرویز تت 144 (حصہ: دوم) طلوع اسلام کے مخصوص نظریات کم بَابُ الْمَكَاتَب وَمَا لاَ يَحِلُّ مِنَ الشُّرُوْطِ «مکاتب کابیان اور ان شرطوں کابیان جو جائز شیں الَّتِيْ تُخَالِفُ كِتَابَ اللهِ: وَقَالَ جَابِرُ بْنُ اور کتاب اللّہ کے مخالف ہیں اور جابر بن عبداللّٰہ جَیۡاٰطّ نے ایسی شرطوں کے بارے میں کہااور ابن عمر یکی تط<sup>ا</sup>یا عَبْدِاللهِ فِي الْمُكَاتِبِ شُرُوْطَهُمْ بَيْنَهُمْ وَقَالَ ابْنُ عُمَرَ أَوْ عُمَرُ كُلُّ شَرْطٍ خَالَفَ عمر بنائن نے بھی کہ ہروہ شرط جو کتاب اللہ کے خلاف كِتَابَ اللهِ فَهُوَ بَاطِلٌ وَإِنِ اشْتُرِطَ مِائَةَ ہو دہ باطل ہے۔ اگرچہ ایس سو شرطیں باندھی شرط» جائيں۔" علادہ ازیں' بیہ حضرت عمر رنگائنہ ہی تھے جنہوں نے اپنی زندگی کے آخری ایام میں متجد نبوی میں بے شار صحابہ ر مُحافظ کے مجمع میں ایک طویل خطبہ دیا جس کے درج ذیل الفاظ قابل غور میں: «رجم کا تحکم کتاب اللہ میں حق و ثابت ہے جب کہ «اَلرَّجْمُ فِي كِتَابِ اللهِ حَقٌّ مَنْ زَنْى إِذَا شادی شدہ زناکرے۔'' أُحْصِنَ»(بخاري، كتاب المحاربين، باب رجم اب بتائیے کہ رجم کا تحکم قرآن کریم میں موجود ہے؟ جسے حضرت عمر کتاب اللہ کا تحکم قرار دے رہے ہیں؟ ان تصریحات سے بیہ بات بخوبی واضح ہو جاتی ہے کہ جب حضرت عمر ملاقظ نے ''حسبنا کتاب اللہ'' کہا تو اس کا وہ مفہوم قطعاً ان کے ذہن میں نہ تھا جو منگرین حدیث و سنت سمجھتے ہیں' منگرین حدیث' کتاب اللہ ے مراد صرف قرآن مجید کیتے ہیں جب کہ صحابہ کرام ڈیکھی اور دیگر اہل عرب اور بالخصوص حضرت عمر مناہنور کتاب اللہ سے پوری شریعت مراد کیتے تھے۔ كتاب الله اور كلام الله كا فرق : قران مجيد كلام الله تبهى ب اور كتاب الله بهى- كلام الله كالفظ خاص ہے جب کہ کتاب اللہ عام ہے۔ ہروہ چیز جس پر کتاب اللہ کا اطلاق ہو کلام اللہ نہیں۔ اس سے برعکس کلام اللہ کتاب اللہ ضرور ہے۔ کلام اللہ کے لیے ضروری ہے کہ اس کے الفاظ بھی منزل من اللہ ہوں جب کہ کتاب اللہ کے لیے یہ شرط ضروری نہیں بلکہ مفہوم کا الهامی ہونا کافی ہے۔ اس فرق کی مزید وضاحت کے لیے مسّلہ خلق قرآن کو سامنے لائیے جب حضرت امام احمد بن حنبل عباسی اور معتزلی خلفاء کے ہاتھوں قید وبند کی صعوبتیں جھیل رہے اور دروں سے بٹ رہے تھے تو آپ کی زبان پر یہ نعرہ ہو تاتھا ''القرآن کلام اللہ غیر مخلوق'' یعنی قرآن اللہ کا کلام ہے جو غیر مخلوق ہے۔ آپ نے کسی وقت بھی بیہ نہ کہا کہ ''القرآن كماب الله غير مخلوق . "

کتاب کے پرویزی معانی کا تجزیہ

اب تک ہم نے جو بحث کی ہے اس میں صرف کتاب اور کتاب اللہ کی وہ معنی بیان کیے ہیں جو اہل عرب اور صحابہ ٹرکٹ شیم سیمجھتے تھے۔ اب ہم پرویز صاحب کے اقتباس کے دو سرے پہلوؤں پر روشنی ڈالیس گے۔



<u>مدون شکل میں :</u> یہ تو شاید آپ کو معلوم ہو گا کہ: (م) قرآن کریم کا بیشتر حصہ مدنی دور میں تازل ہوا ہے تاہم علی سورتوں کی تعداد زیادہ ہے۔ کل ۱۱۳ سورتوں میں سے ۸۲ علی بی باقی ۲۸ مدنی اور اس کی وجہ یہ ہے کہ علی دور میں جو سورتیں نازل ہو کمیں ان میں اکثر چھوٹی چھوٹی میں اور مدنی دور کی نازل شدہ سورتوں میں سے اکثر کمبی ہیں۔ (م) سب سے پہلی وحی میں سورہ ملق کی پہلی پارچ آیات نازل ہو کمیں 'گویا تر تیب نزدل کے لحاظ سے اس کا نمبر پہلا ہے گر موجودہ تدوین قرآن کے لحاظ سے اس کا نمبر ۹۲ ہے۔

③ چھوٹی چھوٹی چھوٹی سور تیں تو یکبار گی نازل ہوتی رہیں لیکن کمبی سورتوں کے مضامین بالاقساط ادر کانی وقفہ کے بعد حسب موقعہ نازل ہوتے رہے ہیں۔ اس کی مثال یوں سیجھئے کہ سورہ بقرہ کا اکثر حصہ مدنی ددر کے آغاز ہی میں نازل ہوا تھا' لیکن اسی سورت میں سود کی حرمت کا تفصیلی بیان موجود ہے ادر یہ آیتیں آپ سیٹی کی وفات سے صرف چار ماہ پیشتر نازل ہو کیں۔ اس سورت میں رسول اللہ ملٹی ہے خود یہ رہنمائی فرمائی کہ فلاں مضمون کی آیات کو فلاں سورت میں فلال مقام پر رکھا جائے۔ اس تر تیب کے سلسلہ میں رسول اللہ ملٹی جریل ملت ہے کہ ذریعہ وحی الہی کو مد نظر رکھ کر یہ فریضہ سرانجام دیا۔

الأوران المن المحمَلُتُ لكم دِنْنَكُم في والى آيت جمة الوداع في دوران نازل مولى اور اس في بعد آب المن الموني المولى اور اس بعد آب المن المولى المون زنده رب.

® سب سے آخر میں سورہ النصر نازل ہوئی۔ نزولی تر تیب کے لحاظ سے اس کا نمبر ۱۱۳ ہے یہ سورت کویا حضور ملتی کیا کے مشن کی سیمیل اور آپ ملتی کی وفات کا پیغام تھا' چنانچہ جب حضرت عمر بنا تھ نے حضرت ابن عباس بی تعلق سے اس سورت کا مطلب ہو چھا تو انہوں نے کہا: ''اس سے رسول اللہ ملتی کیا کی وفات مراد ہے۔'' (بخاری کتاب النفیر)

جوں جوں قرآن کی کوئی سورت یا کسی سورت کی آیات نازل ہو تیں تو ساتھ ہی ساتھ آپ ملتی کے
 ان کو لکھواتے جاتے تھے۔

اب دیکھتے کہ جب تک قرآن تکمل طور پر نازل نہیں ہو چکتا اس سے پہلے موجودہ تر تیب سے قرآن کو مدون کرنا محال تھا اور جب آپ ملتی پیلم پر آخری سورت نازل ہوتی تو ساتھ ہی پیغام اجل بھی آپنچا تو کیا اس درمیانی وقفہ میں سارے قرآن کو از سرِ نو موجودہ تر تیب کے لحاظ سے لکھوا کر امت کے حوالہ کرنا ممکن

#### نظر آتا ہے؟

''طلوع اسلام''کا دعوی میہ ہے کہ رسول الللہ سی موجودہ شکل میں قرآن مجید کو مدون کر کے ایک کتاب کی صورت میں امت کے حوالہ کیا تھا۔ اس کی ممکن صورت میں نظر آتی ہے کہ آپ ملی تی ایر نے بہت سے صحابہ کرام رض تفای کے سامنے قرآن کریم کا سیہ کتابی نسخہ کسی ایک شخص یا مجلس شور کی کے افراد' یا کسی ادارہ یا کمیٹی کے حوالہ کیا ہو ادر باقی افراد کو اس پر شاہد بنایا ہو۔ اتنا بڑا اہم واقعہ ہو اور اس سلسلہ میں کتب اصادیت وتواریخ کلیناً خاموش ہوں' نامکن نظر آتا ہے۔

> سلی ہوئی شکل : بیہ تو غالبا آپ جانتے ہی ہوں گے کہ: \_\_\_\_\_

کاغذ کی ایجاد سات ( برطابق ۵۵۱ء) میں ہوئی۔ اس کے موجد چینی ہیں۔ جنہوں نے کتان اور سن کی چیتھڑوں اور ریثوں سے کاغذ بنانے کی صنعت رائج گی۔ اس سے پیشتر اسلامی ثقافت کے ارتقاء کے زمانہ میں اہل مشرق کے پاس صرف قرطاس ہی ایسی چیز تھی جس پر لکھا جائے۔ یہ کاغذ کی ابتدائی اور رف سی شکل تھی جو قدیم مصرمیں رائج تھی اور ایسا کاغذ نز سل کے گودہ سے تیار کیا جاتا تھا لیکن یہ کاغذ بھی انا عام شکل تھی جو قدیم مصرمیں رائج تھی اور ایسا کی چیز تھی جس پر لکھا جائے۔ یہ کاغذ کی ابتدائی اور رف سی شکل تھی جو قدیم مصرمیں رائج تھی اور ایسا کاغذ نز سل کے گودہ سے تیار کیا جاتا تھا لیکن یہ کاغذ بھی انا عام شکل تھی جو قدیم مصرمیں رائج تھی اور ایسا کاغذ نز سل کے گودہ سے تیار کیا جاتا تھا لیکن یہ کاغذ بھی انا عام نہ تھا کہ ہر جگہ حسب ضرورت میں آ سکے دور نبوی سی پر لکھنے کے لیے دو ہی چیزوں کا پہ چاتا ہے ۔

(آرقَقَ)) جس کا ترجمہ ''طلوع اسلام'' کے مطابق ایسے ورق میں جو باریک کھال سے بنائے گئے ہوں۔ (طلوع اسلام فروری ۱۹۸۲ء ص۱۰)

گویا ایسے ہی اوراق پر قرآن لکھا جاتا تھا۔ لیکن احادیث و تاریخ سے یہ معلوم ہو تا ہے کہ یہ رق بھی اتنا عام نہ تھا۔ قرآن کی کتابت کے لیے ہر وہ چیز جو پتلی اور چوڑی ہو (حقیقتاً سمی اس لفظ کا لغوی معنی ہے) استعال کی جاتی تھی۔ مثلاً پتگی اور چوڑی یا پھیلی ہوئی ہڑی۔ اسی قشم کے پھڑ چڑا اور کھال اور تھجور کی چھال وغیرہ سب کاغذ کے طور پر استعال ہوتے تھے۔

الا كاتب وحی صرف ایک شخص ہی نہیں بلکہ بہت سے تھے' كمہ میں عبداللہ بن مسعود ریکا تھ اور مدینہ میں زید بن مسعود ریکا تھ اور مدینہ میں زید بن حارف ایک شخص ہی نہیں بلکہ بہت سے تھے' كمہ میں عبداللہ بن مسعود ریکا تھ اور مدینہ میں زید ہوتے تو میں زید بن ثابت اور ابی بن كعب ریکا تھ اس خدمت پر مامور تھے' اگر یہ حصرات بروقت موجود نہ ہوتے تو رسول اللہ لیکھیے بعض دو سرے صحابہ كرام ریکن تھ كو وحی لکھنے کے لیے ارشاد فرما دیتے نہیں بلکہ بن خاص ہی نہیں بلکہ بہت ہو تے ' اگر یہ حصرات بروقت موجود نہ ہوتے تو رسول اللہ لیکھیے بعض دو سرے صحابہ كرام ریکن تھ كو وحی لکھنے کے لیے ارشاد فرما دیتے تھے' چنانچہ چاروں خلفاء اور بعض صحابہ ری اس خدمت كی بجا آورى كا موقع ميسر آتا رہا۔ مثلاً: خزيمہ بن ثابت الفاء اور عمران معاد ریکن تھا وغیرہ۔

مر الملام الملام الملام الملام الملام الملام الملام الملام المريات الم آئينه ترويزتت پڑھے لکھے حضرات کی تعداد کم ہی تھی اور جو حضرات لکھنا پڑھنا جانتے تھے۔ وہ اپنے طور بر قرآن کریم کی کہات بھی کرتے جاتے تھے۔ چنانچہ ان سب کے مصاحف الگ الگ تھے۔ جیسے مصحف علی دائل ، مصحف عبدالله بن مسعود تناشد ، مصحف زيد بن ثابت تناشد وغيره ، مكر مصحف النبي سُناية كاكوني شوت نهيس جس ميس آپ ملی کی ازل شدہ وحی کو بالتر تیب ککھوا کر اپنے پاس محفوظ رکھتے جاتے۔ ان مالات مي آب اندازه فرمايي كه جب: اوراق یا کاغذ کے بجائے پتھر ' ہڈیاں' تھیکرے ' کھال ' چڑا استعال ہو اور بقول پر دیز صاحب صرف تیلی
 کھال ہی استعال ہو۔ ۵ دورانیه کتابت ۲۳ سال کا عرصه بونه 3 کلھنے والے الگ الگ حضرات ہوں' جن کے مصاحف بھی الگ الگ ہوں تو کیا ایک سلی ہوئی اور مدون کتاب کا تصور ذبن میں آسکتا ہے؟ اب یہ صورت حال بھی سامنے رکھیے اور "طلوع اسلام" کا درج ذيل اقتباس بهى ملاحظه فرماي ، لكصة بي: قرآن کی ماسٹر کایی: "اس طرح یہ کتاب (قرآن) ساتھ کے ساتھ محفوظ ہوتی چلی گئی اور جب نبی اکرم ساتھ کیا اس دنیا سے تشریف لے گئے ہیں توبیہ بعینہ ای شکل اور ای تر تیب میں جس میں یہ اس وقت ہمارے پاس ہے' لاکھوں مسلمانوں کے پاس موجود اور ہزاروں کے سینوں میں محفوظ تھی۔ اس کی ایک متتد کالی (Master Copy) مسجد نبوی میں ایک ستون کے قریب' صندوق میں رکھی رہتی تھی۔ یہ وہ نسخہ تھاجس میں نبی اکرم ملتی اسب سے پہلے وحی لکھوایا کرتے تھے۔ اے اُم یا امام کہتے تھے اور اس ستون کو جس کے قریب بیہ نسخہ رہتا تھا' اسطوانہ مصحف کہا جاتا تھا اسی ستون کے پاس بیٹھ کر صحابہ کرام رٹی ﷺ نبی اکرم ملتی ایم کی زیر تکرانی اس مصحف ہے اپنے اپنے مصاحف نقل کیا کرتے تھے۔ اس كتاب كى اشاعت اس قدر عام ہو كى تھى كہ جب نبى أكرم سائل الله الن أخرى ج (جمة الوداع) کے خطبہ میں لاکھوں نفوس کو مخاطب کر کے پوچھا کیا میں نے تم تک خدا کا پیغام پینچا دیا ہے؟ تو چاروں طرف سے بیہ آواز گونج انٹھی کہ ہاں! آپ نے اسے پہنچا دیا ہے۔ میں تھی وہ کتاب جس کے متعلق حضرت عمر رناشی نے نبی اکرم میں ایر کی حیات طیبہ کے آخری کمحات میں دیگر صحابہ کرام بن اللہ کی موجود كى مين فرمايا تھا كه "حسبنا كتاب الله" جمارے ليے خداكى كتاب كافى ہے-" (طلوع اسلام - ص: ا - فروري ۱۹۸۲ء) به اقتباس كنى لحاظ ، محل نظر ب- مثلاً:

① آپ ملتی کیم و حی کے ساتھ ساتھ کتابت کرواتے جاتے تھے اور جب آخری و حی (سورہ النصر) نازل ہوئی
 تو جلد ہی بعد آپ ملتی کی دفات ہو گئی۔ اب بیہ نزولی تر تیب موجودہ تر تیب تلاوت سے کیو نکر بدل

www.wkrf.net (Tahafuz-e-Hadees Foundation) آئیند ترویز تیت 148 🔨 (حصہ: دوم) طلوع اسلام کے مخصوص نظریات گئ؟ اس متند کابی میں سورتوں کی تقدیم و تاخیر کیے واقع ہوئی اور بیر کس نے کی تھی؟ 2 سید لاکھوں افراد'جن کے پاس اس متتد کالی کی مصدقہ نفول موجود تھیں ان میں سے صرف ایک سو ہی کے نام پیش فرما دیتے تو کیا حرج تھا؟ امام دراصل قرآن کی وہ متند نقل ہے جو حضرت عثمان ہو پڑنے نے تیار کرا کر اس کی سات نقول مختلف دیار وامصار میں بھیجی تھیں۔ آگے چل کر پرویز صاحب خود بھی اس حقیقت کا اعتراف کرلیں گے۔ یہ نسبت اگرچہ لاکھوں کے مقابلہ میں بہت کم ہے' تاہم بطور شوت اتنا ہی کافی سمجھ لیا جاتا۔ ایہ صندوق اسطوانہ مصحف اور امام والا لطیفہ بھی خوب ہے۔ جس کے لیے غالباً نہ کسی حوالہ کی ھے اسلوانہ مصحف اور امام والا لطیفہ بھی خوب ہے۔ جس کے لیے غالباً نہ کسی حوالہ کی ضرورت ہے نہ سند کی۔ کیا یہ انصاف ہے کہ اگر ایک آدمی اساد کے واسطہ سے اور حدود وقیود کا پابند رہ کر دو اڑھائی سو سال پہلے کی خبردے تو اسے تو خلنی کہہ کر در خور اِعتنا نہ سمجھا جائے اور ایک آدمی اگر چودہ سو سال بعد بغیر سمی سلسلہ اسناد اور حدود کے بات کیے تو اسے من وعن تسلیم کر لیا جائے؟ ثبوت تو درکار تھا قران کریم کے مستند نسخہ کا جو مدون و مرتب تھا اور اس کی لاکھوں نقول کا جو ہو چکی 4 تھیں۔ گر آپ ثبوت پیش کر رہے ہیں' لا کھوں افراد تک رسالت کا پیغام پنچانے کا اور وہ بھی روامات حدیث ہے۔ کیا اس پنام رسالت کے پنچانے کے اقرار سے از خود یہ ثابت ہو جاتا ہے کہ قرآن کریم کی ایک متند کابی بھی تھی جس کی لاکھوں نقول ان صحابہ کرام کے پاس موجود تھیں؟ رہا ''حسبنا کتاب اللہ '' کا معاملہ تو آپ کے خیال میں کتاب اللہ وہ متند کالی تھی جو صندوق میں پڑی 6 رہتی تھی۔ خدا ہی بہتر جانتا ہے وہ متند کالی کب تک اس صندوق میں پڑی رہی اور کس نے اس کو نكالا تھا؟

مدون اور سلی ہوئی کتاب کا ایک نعلی شوت : اس سلسلہ میں مندرجہ ذیل حوالہ بھی پیش کیا جاتا ہے: "خود بخاری شریف میں یہ حدیث موجود ہے کہ حضرت ابن عباس ریمانی سے پوچھا گیا کہ نبی اکرم سلی کی نے (امت کے لیے) کیا چھوڑا ہے؟ تو آپ نے کہا: ((مَا تَوَكَ اِلاَّ مَا بَدُنَ الدَّقَنَّذِينِ)) " یعنی حضور سلی کی نے قرآن کریم کے علاوہ اور کچھ نہیں چھوڑا" (بخاری ۔ کتاب فضائل القرآن: ۲۳/۱۷۳۰ مقام حدیث: ۱/۱۱ دو سرا ایڈیشن)

اس حدیث سے بھی پرویز صاحب کے موقف کو کوئی فائدہ نہیں پنچتا وجہ یہ ہے کہ جب رسول اللہ سلٹر کی وفات ہوئی اس وقت حضرت عباس بناٹھ کی عمر صرف ۱۳ یا چودہ سال تھی۔ آپ نے تمام خلفائے راشدین رشاط کا زمانہ دیکھا اور آپ رناٹھ کی وفات من ۲۵ھ میں ہوئی ہے۔ جب کہ قران دور عثانی میں (۲۲۳ تا ۳۵ ہجری) میں مدون تو در کنار نشر بھی ہو چکا تھا لندا اس روایت سے بس اتنا ہی معلوم ہو تا ہے کہ عبداللہ بن عباس میں تعال سے یہ سوال ہی اس وقت کیا گھا جب کہ قرآن فی الواقع میں الدفتین آچکا تھا۔

أمَنية بَرَويزيت ٢ (حصه: دوم) طلوع اسلام ت مخصوص نظريات

حفاظت قرآن کے پرچار میں غلو کا اصل مقصد : جمال تک قرآن کریم کی حفاظت کے عقیدہ اور ایمان کا تعلق ہے۔ ہم طلوع اسلام سے بھی زیادہ اس کے معتقد ہیں۔ اب سوال سے پیدا ہو تا ہے کہ جب سب مسلمان اس عقیدہ پر متفق ہیں تو طلوع اسلام کو اس عقیدہ پر زور دینے کی کیا ضرورت پیش آگئی؟ پھر اس قرآن کو غلط دلائل اور حوالول کے ذریعہ رسول اکرم میں چھا ہی کی زندگی میں مدون اور سلا ہوا ثابت کرنے کی کیوں ضرورت محسوس ہوئی؟

ان سوالوں کا جواب صرف ہے ہے کہ یہ چالیں دراصل حدیث دشنی کی ایک گمری سازش کی آئینہ دار بیں اور قرآن اور حدیث کے مدون نسخوں کے در میان زیادہ سے زیادہ مدت کی وسیع خلیج حاکل کرنا بھی ای سلسلہ کی ایک کڑی ہے۔ قرآن کریم کے متعلق تو یہ تاثر دیا جاتا ہے کہ یہ حضور اکرم سلیلیا کی زندگی میں مدون و مرتب ہو چکا تھا اور حدیث کے متعلق کما جاتا ہے کہ اس کا پہلا مدون نسخہ (بخاری) از حلائی سو مال بعد معرض وجود میں آیا حلائکہ یہ دونوں باتیں حقیقت سے کو سوں دور ہیں۔ پتہ نہیں ان لوگوں کو حقائق سے اتنی چڑ کیوں ہے؟ حدیث تاریخ کی کتابت و تدوین کے سلسلہ میں ہیشہ یہ لوگ تاریک پہلو کو بیش کرتے ہیں کہ رسول اللہ ملیکی کر تی حضوں اچھا نہ سمجھا وغیرہ۔ (ایں باتوں کا جواب ہم چو تھے حصہ "دوام حدیث میں دیں گی

### اللّٰد کی ذِمہ داری پوری شریعت کی حفاظت ہے۔

قران کی حفاظت اور سنت کی غیر محفوظیت کے لیے جو دلاکل دیئے جاتے ہیں وہ درج ذیل ہیں: ( اِنَّا مَحْتُنُ نَزَّلْنَا ٱلذِکْرَ وَ اِنَّالَدُ کَنَوْظُونَ (نَّ) سُنْ سَنْعَیْنَا ہم نے اس قرآن کو نازل کیا ہے اور ہم ہی اس (الحجرہ ۱۹) اب دیکھتے ذکر کا معنی قرآن کیا گیا ہے حالا نکہ قرآن بھی عربی لفظ ہے اور قرآن میں بار ہا استعال ہوا ہے مریماں قرآن کے بجائے لفظ "ذکر " استعال ہوا ہے جس کا مطلب سے ہے کہ ذکر اور قرآن میں پکھ فرق مرور ہے۔ اس فرق کی وضاحت کے لیے درج ذیل آیت ملاحظہ فرمایے: (الفہ 20/ ۲) قوکوئی ہے جو سوچ سمجھی؟ اس آیت سے سے بات واضح ہو گئی کہ ذِکر کا معنی قرآن کرتا ور اس خالف من اور ہم اور تسمیدہ اور کا لغوی معنی یاد دہائی اور تسمیدہ ہے۔

تمنیه بَویزیت مندرجه بالا آیات میں بید لفظ انمی معنوں میں استعمال ہوا ہے اور بید تو ظاہر ہے کہ کوئی محفو ص نظریات ای صورت میں حاصل کر سکتا ہے جب کہ ارشادات کے ساتھ ان کی عملی تعبیر بھی موجود ہو ای لیے ایک دو سرے مقام پر اللہ تعالیٰ نے فرمایا: هُ فَسَتَنَكُوْلَ أَهْدَلَ ٱلَذِكْرِ إِن كُنْتُمَدَ لَا "اگر تم کوئی بلت نہ جانتے ہوتو اہل الذکرے پوچھ لو" تَعَلَّكُونَ فَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَدَ اللَّهُ مَدَ اللَّهُ مُوالاً مُعْدَلُونَ اللَّهُ مُوالاً اللَّهُ مُولاً اللَّهُ اللَّهُ مُولاً اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُولاً اللَّهُ مُولاً اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُولاً اللَّهُ اللَّهُ مُولاً اللَّهُ مُولاً اللَّهُ اللَّهُ مُولاً اللَّهُ اللَّهُ مُولاً اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُولاً مُولاً اللَّهُ مُولاً اللَّهُ مُولاً اللَّهُ مُولاً مُولاً اللَّهُ اللَّهُ مُولاً مُولاً اللَّهُ مُولاً مُولاً اللَّهُ مُولاً مُولاً مُولاً اللَّهُ مُولاً مُولاً اللَّهُ مُولاً مُولاً اللَّهُ اللَّهُ مُولاً مُولاً اللَّهُ مُولاً مُ

اہل القرآن سے پوچھ لو' بلکہ اہل الذکر کا لفظ استعال ہوا ہے۔ جسکا معنی یہ ہے کہ ایسے عالم باعمل سے پوچھو جو اللہ کے احکام وارشادات کو یاد رکھنے والا ہو۔

#### قرآن کابیان

دو سری دلیل جو صرف قرآن کی حفاظت (اور حدیث کی غیر محفوظیت) کے لیے مقام حدیث میں پیش کی ڪڻي ہے وہ بيہ ہے: "یقینا اس کتاب کا جمع کرنا اور اس کا پڑھانا ہمارے ﴿ إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَهُمُ وَقُوْءَانَهُ ومد ب - " (مقام حدیث - ص:۲) (القيامة ٢٥/ ١٧) اب مشکل ہے ہے کہ اس مقام پر بھی اللہ تعالیٰ نے قرآن کے علاوہ بھی کسی اور چیز کا ذکر کیا اور اس کی حفاظت کی ذمہ داری بھی لی تھی۔ لیکن ''مقام حدیث'' کے مولف نے اسے درج کرنا اس لیے مناسب نہ سمجھا کہ اس کے موقف پر زد پڑتی تھی۔ اس آیت کے ساتھ والی آیات یوں ہیں: ''(اے محمد ملتی کیل) وحی کے پڑھنے کے لیے اپنی زمان نہ ﴿ لَا تُحَرِّفُ بِهِء لِسَانَكَ لِتَعْجَلَ بِهِ ﴾ ﴿ لَا تُحَرِّفُ إِنَّ عَلَيْنَا چلایا شیجیج کہ اس کو جلد یاد کرلیں' اس کا جنع کرنا اور جَمْعَهُ وَقُوْءَانَهُ ٢ ٢ فَإِذَا قَرَأْنَهُ فَأَلَبِّعَ قُرْءَانَهُ (٢) ثُمَّ یڑھانا ہمارے ذمہ ہے۔ جب ہم پڑھا کریں تو اس کے إِنَّ عَلَيْتُ ابْكُ انْكُرُ (أَنَّي القيامة ١٩-١٩) ييجيچه ليتحيح اس طرح پر هما شيجيه پھر اس (وح) كا بيان تبھی ہمارے ذمہ ہے۔"

مندرجہ بلا آیات سے معلوم ہوتا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے قرآن کے ساتھ ساتھ اس کے بیان کی حفاظت کی ذمہ داری بھی لے رکھی ہے۔ مگر ''ادارہ طلوع اسلام '' بیان کے متعلق اللہ کی ذمہ داری کا نام کینے سے بھی بد کتا ہے۔ اس سے سہ بھی معلوم ہو جاتا ہے کہ سنت رسول ملکی کے لو پس پشت ڈالنے کے بعد سہ حضرات قرآن کے ساتھ کس حد تک مخلص ہیں۔

اب رہا یہ سوال کہ بیان ہے کیا چیز؟ تو واضح رہے کہ بیان محض قرآن کے الفاظ کو دہرا دینے کا نام حسین' بلکہ بیان میں ان قرآنی الفاظ کا صحیح مفہوم بتانا' اس کی خترح و تفسیر' اس کی حکمتِ عملی اور طریق بتانا

151 ( حصد: دوم) طلوع اسلام سے مخصوص نظریات آئينه يَرويزيت

سب شچھ شامل ہے۔

قرآن کے "بیان' کولغت سے متعین کرنے کے مفاسد

قرآن کو سیجھنے اور اس پر عمل کرنے کے لیے ضروری ہے کہ اس کے نازل کرنے والے اور جس پر نازل کیا گیا ہے۔ دونوں کے نزدیک قرآن کے الفاظ کا مفہوم متعین ہو۔ اس کی مثال یوں سیجھنے کہ زید (متعلم) بکر (مخاطب) سے کہتا ہے کہ "پانی لاؤ" تو بکر زید کے حکم کی تعمیل اس صورت میں کر سکے گا کہ متعلم اور مخاطب دونوں کے ذہن میں "پانی" اور "لانا" دونوں الفاظ کا مفہوم متعین ہو اور وہ ایک ہی ہو۔ اب اگر زید کوئی ذو معنی لفظ ہولے گا تو جب تک اس کی مزید وضاحت نہ کرے گا۔ بکر سے کم کی بھل سکے گا۔ اس طرح اگر زید کا مخاطب کوئی ایسا شخص ہو گا جو اردو کو سیجھتا ہی نہیں تو بھی اس کے حکم کی بچا

ی وجہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے قرآن کریم کے صرف الفاظ ہی نازل نہیں فرمائے بلکہ اس کا مفہوم ہمی مخاطب (یعنی رسول اللہ ملتی کی ) کے ذہن میں القاکر دیا تاکہ انتثال امر میں کوئی دشواری پیش نہ آئے لیحن مفہوم کو مخاطب کے ذہن میں متعین کرنا اس کا بیان ہے اور اللہ تعالیٰ نے واضح طور پر بتا دیا ہے قرآن کے ساتھ اس کا بیان بھی ہمارے ذمہ ہے اور قرآن اور بیان دونوں کی حفاظت ہماری ذمہ داری ہے کہی بیان رسول اللہ ملتی بیٹر نے امت کو بتایا جیسا کہ ارشادِ باری تعالیٰ ہے:

﴿وَأَنَزَلْنَا إِلَيْكَ ٱلذِحْرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِلَ المحمد مَنْ اللَّهِم : جم فَ آپ كَي طرف ذكر نازل كيا ب تاكم آپ لوكوں كو بوضاحت بتاكيں جو كچھ ان كى طرف نازل كيا كيا ہے -

اگر اگر کوئی شخص رسول اللہ ملتی کیا کے فرمودہ بیان سے آزاد ہو کر لغت، کی مدد سے اس بیان کو متعین کرنے کی کو شش کرے گاتو اس کو چار وجوہ سے ناکامی ہوگی جو سہ ہیں:

(1) کثیر المعانی الفاظ : بعض الفاظ کا مفہوم متعین کرنا اس لئے مشکل ہوتا ہے کہ لغت میں اس لفظ کے بہت ہے معانی درج ہوتے ہیں۔ مثلا لفظ صلوقہ ہی کو لیجیے۔ اس کے معنی دعا' رحمت' برکت اور نماز جنازہ تو ایسے ہیں۔ جن کی تصریف آیات سے بھی تائید ہوتی ہے مگر نماز کی ادائیگی کے لئے وضو' تیم م مساجد' قبلہ رخ ہونا' رکوع ہود وغیرہ کا ذکر بھی آیا ہے للذا مندرجہ بالا معانی میں سے کوئی بھی اس کا صحیح مفہوم ادا رخ ہونا' رکوع ہود وغیرہ کا ذکر بھی آیا ہے للذا مندرجہ بالا معانی میں سے کوئی بھی اس کا صحیح مفہوم ادا ہے۔ ہیں کر نماز کی ادائیگی کے لئے وضو' تیم نام مساجد' قبلہ رخ ہونا' رکوع ہود وغیرہ کا ذکر بھی آیا ہے للذا مندرجہ بالا معانی میں سے کوئی بھی اس کا صحیح مفہوم ادا رخ ہونا' رکوع ہود وغیرہ کا ذکر بھی آیا ہے للذا مندرجہ بالا معانی میں سے کوئی بھی اس کا صحیح مفہوم ادا نہیں کر تا۔

تجرلغت میں مصلی کے معنی ''وہ گھو ڑا بھی ہیں جو گھڑ دو ڑیں اول نمبر پر آنے والے گھو ڑے کے بیچھے بیچھے دو سرے نمبر پر آیا ہو'' پر دیز صاحب اس معنی کو پند فرماتے ہوئے ادائیگی صلوٰۃ کا مفہوم ہلاتے ہیں۔ ''قوانینِ خداوندی کے بیچھے چینیا'' بیہ مفہوم کئی لحاظ سے غلط ہے:

# آئينة بَرُويزيت 152 (حصه: دوم) طلوع اسلام يحصوص نظريات

- 1 گھو ڑا اور قوانین خداوندی مترادف الفاظ نہیں ہیں۔
- الا توانین خدادندی کے پیچھے چیچے چلنے کے لئے قبلہ رخ ہونے وضو ادر شیم 'مساجد ادر جماعت رکوع و توانین خدادندی کے پیچھے چلنے کے لئے قبلہ رخ ہونے ' وضو ادر شیم ' مساجد ادر جماعت رکوع و تیجود کی ضرورت نہیں پھر صرف معینہ او قات نماز کے وقت ہی قانون خداد ندی کا اتباع چاہئے ؟
- 3 قوانین خدادندی لاتعداد ہیں اور بے شار اقسام کے ہیں۔ جن کا احاطہ انسان کے بس سے باہر ہے پھر ان سب کے پیچھے چلنا ویسے ہی ناممکن ہے۔

پھر لغت میں صلوٰۃ کے معنی کو لیے ہلانا بھی ہیں للندا صلوٰۃ کی ادائیگی سے بعض منچلوں نے ''پریڈ کرنا'' مفہوم لیا اور بعض دو سروں نے رقص و سرود کی مجالس منعقد کرنا۔ ان مفاہیم میں بھی مندرجہ بالا اعتراض وارد ہوتے ہیں۔ للندا بیہ بھی غلط ہے۔

② اصطلاحات : ہر زبان میں بعض الفاظ بطور اصطلاح مردج ہوتے ہیں۔ جنہیں اہل زبان خوب جانتے ہیں۔ مثلاً لفظ "اخبار" کا لغوی معنی محض "خبریں" ہے۔ گر اس کا اصطلاحی مفہوم وہ پر چہ (Newspaper) ہے۔ جن میں خبروں کے علاوہ اور بھی بہت کچھ درج ہو تا ہے۔

اسی طرح کچھ اصطلاحیں فنی اور تکنیکی ہوتی ہیں۔ جنہیں اہل علم وفن تو جانتے ہیں مگر عام اہل زبان نہیں جانتے۔ لغت چونکہ ''زبان'' کے الفاظ کے معنی بیان کرتی ہے للدا ایس اصطلاحات کا مفہوم بیان کرنا اس کے دائرہ سے خارج ہو تا ہے۔ ایسی اصطلاحات کے لئے الگ کتابیں لکھی جاتی ہیں۔ مثلاً ''خبرواحد'' طول بلد' سرایت حرارت' کشش ثقل وغیرہ دغیرہ۔ اصطلاحات کے مفہوم کو عام اہل زبان نہیں جانتے۔

قرآن علوم شرعیہ کا منع ہے للذا اس میں بے شار اصطلاحات مثلاً دین ' المه ' عبادت ' صلوٰة ' زکوٰة ' معروف ' مکر ' صوم ' جج ' عرو' آخرت دغیرہ وغیرہ استعال ہوئی ہیں۔ ایس اصطلاحات کا مفہوم متعین کرنا بھی اللہ اور رسول کا کام ہے۔ شرعی اصطلاحات کا مفہوم جو اللہ اور رسول نے بیان کیا ہو وہی قرآن کا بیان کہلا تا ہے اور سمی بیان امت کے لئے قابل قبول ہو سکتا ہے۔ اب اگر ان شرعی اصطلاحات کا مفہوم کوئی شخص لغت کے ذریعہ متعین کرنے بیٹھ جائے یا کوئی اپنا پندیدہ نظریہ لغت کے ذریعہ ثابت کرنے لگ جائے تو اس کے متعلق اس کے سوا کیا کہا جا سکتا ہے کہ

(3) مقامی محاورات : للصنو میں ایک ڈاکٹر صاحب کو اس کا دوست ملنے گیا جو اس صوبہ سے تعلق نہیں رکھتا تھا۔ ڈاکٹر کے مطب میں ایک مریض آیا اور کسنے لگا میں نے آج رات تین بار زمین دیکھی ہے۔ ڈاکٹر نے مریض کی شکایت من کر دوا دے دی اور وہ چلا گیا۔ بعد میں وہ دوست ڈاکٹر سے کسنے لگے۔ «میں نہیں سجھ سکا کہ مریض نے میں نی کر دوا دے دی اور وہ چلا گیا۔ بعد میں وہ دوست ڈاکٹر سے کسنے لگے۔ «میں نہیں سجھ سکا کہ مریض نے مریض نے کہ دمین کی شکایت میں نے آج رات تین بار زمین دیکھی ہے۔ ڈاکٹر نے مطب میں ایک مریض کی شکایت میں کہ معاور اور کسنے لگا میں نے آج رات تین بار زمین دیکھی ہے۔ ڈاکٹر نے مریض کی شکایت میں کہ دمین نہیں نہیں محکم سکا کہ مریض کی شکایت میں کہ دمین نہیں دیکھی ہے۔ ڈاکٹر سے کہنے گئے۔ «میں نہیں سخم سکا کہ مریض کی شکایت میں کہ دوا دے دی اور وہ چلا گیا۔ بعد میں وہ دوست ڈاکٹر سے کسنے گئے۔ میں نہیں نہیں مریض کی شکایت میں کہ دوا دے دی اور وہ چلا گیا۔ بعد میں وہ دوست ڈاکٹر سے کسنے گئے۔ «میں نہیں سخم سکا کہ مریض کی شکایت میں کہ دوا دے دی اور وہ چلا گیا۔ بعد میں وہ دوست ڈاکٹر سے کسنے گئے۔ «میں نہیں سخم سکا کہ مریض کی شکایت میں کہ مروا دے دی اور وہ چلا گیا۔ بعد میں وہ دوست ڈاکٹر سے کسنے گئے۔ «میں نہیں سخم سکا کہ مریض کی شکی سکی میں نہیں نہیں مریض کے گئے۔ «میں نہیں سخم سکا کہ مریض کے میں نہیں نہیں مریض کے کی دو دو سے دوا دی۔ «ڈاکٹر سے کی گئے کہ دوست میں نہیں میں نہیں ہے گئے کہ دی ہیں دی کہ مریض کے کی دوا دی تھی۔ میں دو کہ میں ہے ایک کہ دو دی تھی۔ دو کہ میں دو کہ میں دو کہ میں دو کہ می

آئید ترویزیت اب اگر کوئی صاحب اردو لغت کی کتاب سے زمین اور دیکھنا کے الگ الگ معنی دیکھ کر سمجھنا چاہیں گ تو مجھی کامیاب نہ ہوں گے۔ الا یہ کہ وہ کوئی محاورات کی کتاب دیکھیں یا اہل زبان سے سمجھیں۔ اس طرح کی غلطی جناب پرویز صاحب اور ان کے استاد جناب حافظ اسلم صاحب نے محادرہ ﴿ لَم یَجُونُوْا عَلَيْهَا صُحًا وَعُمْيَانًا ﴾ کے ترجمہ میں کھائی اور اس سے وحی میں عقل کی مداخلت کو ثابت کر دکھایا ہے۔ جس کی تشرح کتاب کے آخری حصہ میں آئے گی۔

④ عرفی معانی : بعض دفعہ ایک لفظ سمی خاص معنی میں مشہور ہو جاتا ہے جب کہ لغوی لحاظ سے اس میں انتظاف کی تعنی انتظاف کی تعنی انتظاف کی تعنی میں انتظاف کی تعنی انتظام کی تعنی انتظاف کی تعنی انتظام کی تعنی انتظاف کے تعنی کی حکم کی این میں انتظاف کا کہ جب کہ لوگ بھی دور کی کہا کہ کہ کو کی تعنی میں انتظاف کی تعنی انتظاف کی تعنی کی حکم کی انتظاف کی تعنی کی کی تعنی کی ت مناز معنی کی تعنی کی کی تعنی کی ت مناز معنی کی تعنی کی ت تعنی کی تعنی کی تعنی کی تعنی کی تعنی کی تعنی کی تعن

برویزی اصطلاحات: برویز صاحب نے اپنی تصنیف ''نظام ربوبیت'' میں قرآن کی بیشتر اصطلاحات کا منہوم یکسربدل ڈالا ہے۔ گویا جو کام اللہ اور اس کے رسول کا تھا وہ انہوں نے خود سنبھال لیا ہے۔ مثلاً آپ اسی اقام الصلوق کا مغہوم ہتاتے ہیں:

«معاشره کو ان بنیادول پر قائم کرنا جن پر ربوبیت نوع انسانی (رب العالمینی) کی عمارت استوار ہوتی جائے۔ قلب ونظر کا دہ انقلاب جو اس معاشرہ کی روح ہے" (نظام ربوبیت - ص:۸۷)

اب دیکھنے اقام الصلوقا کا جو مفہوم اللہ اور رسول میں پیلی نے بتایا تھا وہ دن میں پانچ وقت مقررہ او قات پر طمارت کے ساتھ ' مساجد میں باجماعت نماز کا قیام ہے اور یہ مفہوم ایسا ہے جو ذہنی اور عملی دونوں پیلوؤں سے امت میں متواتر اور متوارث چلا آرہا ہے اور اس میں ایک دن کا بھی اِنقطاع نہیں ہوا تو پھر اس مفہوم کی نفی کر کے کوئی دو سرا ایسا مفہوم بیان کرنا جو ان کو اپنی پرویزی جماعت میں بھی متعین نہیں۔ دیوا تک نہیں تو اور کیا ہے؟ اس کا مطلب تو یہ ہوا کہ اقام الصلوة کا صحیح مفہوم نہ رسول اللہ ملتی پڑا نے سمجھا نہ محابہ نے نہ قرون اولی کے مسلمانوں نے بلکہ آج تک کسی مسلمان نے بھی نہ سمجھا بلکہ وہ اس کا غلط

لغت کی مدد سے قرآن کا ''بیان '' متعین کرنے کے لئے برویز صاحب نے صلوٰۃ کا پسلا معنی تو دو سرے بنبر پر آنے والا گھو ژا ہتایا تھا۔ اب دو سرا معنی سے بتا دیا ہے لیکن صلوٰۃ کے اور بھی تین مفہوم آپ نے ''لغت کے ذریعہ بتائے ہیں۔ جن کا ذکر '' قرآنی نماز میں آئے گا۔ اب ہتا ہے کہ اگر ایک شخص بذریعہ لغت ملوٰۃ یا اقام الصلوٰۃ یے پاچ منہوم بتا دے اور امت کے ہر فرد کو مفہوم متعین کرنے کا حق بھی ہو تو قرآن

(حصبہ: دوم)طلوع اسلام کے مخصوص نظر <> 154 < آئمينه يَرويزيّت کے اس "بیان" کا جو حشر ہو سکتا ہے وہ ظاہر ہے۔ بتابح ان تصريحات سے درج ذيل نتائج سامنے آتے بين: قرآنی اصطلاحات کامفہوم متعین کرنالغت کے دائرہ سے باہر ہے۔ 1 ان اصطلاحات کا مفہوم اللہ نے خود متعین کیا اور اسے حکمت سے تعبیر کیا۔ سمی حکمت جب عمل 2 صورت اختیار کرتی ہے تو اسے سنت کہا جاتا ہے۔ . 🛽 یہ حکمت بھی منزل من اللہ ہوتی ہے۔ رسول اللہ قرآن کے ساتھ کیمی حکمت صحابہ کو سکھلانے بر مامور تھے بد حکمت بھی منزل من اللہ ہونے کی بناء پر کتاب اللہ میں شامل ہوتی ہے۔ کتاب اور حکمت کے مجموعہ کا نام شریعت بھی ہے اور ذکر بھی کتاب و حکمت یا کتاب وسنت کا آپس 4 میں چولی دامن کا ساتھ ہے۔ اگر حکمت یا سنت کو قرآن سے الگ کر لیا جائے تو قرآن کے الفاظ کی حفاظت بے معنی ہو کر رہ جاتی ہے اور اس کا حشروبی ہو گاجس کی طرف اور اشارہ کر دیا گیا ہے۔ کتاب اللہ کا یکی مفہوم اس وقت حضرت محر رافظ کے پیش نظر تفاجب انہوں نے وفات النبی ساتھیا سے چند دن پیشتر صحابہ کے مجمع میں کہا تھا کہ۔ ((حَسْبُنَا كِتَابُ اللّٰهِ)) جيسا کہ ہم صحيح بخاري سے ايك باب سے عنوان سے حوالہ سے پہلے یہ ثابت کر چکے ہیں تاہم ہمیں اس حقیقت سے بھی انکار نہیں کہ لفظ کتاب اللہ کا اطلاق این معن کی عمومیت کے اعتبار سے قرآن مجید پر بھی ہوتا ہے جیسا کہ ہم کلام اللہ اور کتاب اللہ کے فرق میں یہ دضاحت پیش کر چکے ہیں اور اس معنی پر موطا کی درج ذیل حدیث بھی شاہد ہے کہ رسول اللہ ملتی کے نے وقت رخصت اپنی امت کو مخاطب کر کے فرمایا: <sup>د</sup> میں تم میں دو چزیں چھوڑ چلا ہوں جب تک انہیں «تَرَكْتُ فِيْكُمْ أَمَرَيْنِ لَنْ تُضِلُّوْا مَا ہاتھ سے نہ جانے دو گے۔ تبھی گمراہ نہ ہوگے۔ ایک تَمَسَّكْتُمْ بِهِمَا كِتَابُ اللهِ وَسُنَّةُ رَسُوْلِهِ» کتاب اللہ (قرآن مجید) اور دوسرے اس کے رسول متقديم کي سنت ۽ "

#### 30 GB 63

آئینہ پَرویزیت ٢٢ (حصہ: دوم) طلوع اسلام کے مخصوص نظریات

( باب: دوم )

عجمی سازش اور زوالِ أمت

<u>اسلام میں مجمی تصورات کی آمیزش</u> کسی بھی مذہب میں جب بھی بگاڑ ہوا ہے تو اس طور پر ہوا ہے کہ انسان دحی اللی میں اپنی عقل یا دجدان کے ذریعہ مداخلت اور اس میں افراط و تفریط کی راہیں نکالنا شروع کر دیتا ہے۔ اسلام کے ساتھ بھی کی کچھ ہوا۔ جب اسلام میں وجدان یا کشف کو داخل کیا گیا تو رہبانیت کی راہ کھلی اور تصوف معرض وجود میں آیا۔ رہبانیت چونکہ یہود ونصاری اور دنیا کے دو سرے بھی بہت سے مذاہب میں پائی جاتی تھی۔ اس لئے ہمارے "اسلامی تصوف" پر عجمی تصورات کی گہری چھاپ ہے۔ یہ تصورات کب اور کسی طرح اسلام میں داخل ہوئے۔ تاریخ اس مسئلہ میں پوری پوری رہنمائی کرتی ہے۔

ادر جو تجمی تصورات عقل کے راستہ سے اسلام میں داخل ہوئے وہ حقیقتاً ارسطو کے فلسفہ الہیات اور خدا کے متعلق تجریدی تصور کے مرہون منت ہیں پھر اس بنیاد میں اضاف بھی ہوتے رہے۔ یہ تصورات کیا کچھ تھے؟ کون کون سے ادوار میں اور کیسے اسلام میں داخل ہوئے اس کی مخصر روئیداد ہم سابقہ صفحات میں پیش کر چکے ہیں اور اس سلسلہ میں بھی تاریخ خاموش نہیں بلکہ ہماری پوری پوری رہنمائی کرتی ہے۔ یہ تصورات بالآ خر انکار حدیث اور رسول اللہ طبی تین کے منصب رسالت سے انکار پر منبخ ہوتے ہیں۔

اب اس دو سرے گروہ لینی منگرین حدیث کے موجودہ دور میں نمائندہ طلوع اسلام نے اسلام میں عجمی تصورات کی در آمد کی ایک تیسری قشم کابھی انکشاف فرمایا ہے اور یہ تیسری قشم ہے۔ محدثین کے ذریعہ اسلام میں عجمی تصورات کی در آمد۔ اسے بھی حدیثی اسلام کا نام دیا جاتا ہے اور تبھی عجمی اسلام کا۔ اس مازش کا تاریخ میں تو کہیں ڈھونڈے سے بھی سراغ نہیں ملتا۔ البتہ طلوع اسلام کی مطبوعات میں بہت سے مقالت پر اس سازش کا ذکر آپ ملاحظہ فرما کیتے ہیں۔

اب میہ تو خاہر ہے کہ میہ سب کچھ بصداق الٹاچور کو توال کو ڈانٹے اور جوابی کارروائی کے طور پر کیا گیا

جب لیکن چونکہ ادارہ نہ کور نے اس سازش کا خوب خوب پر چار کیا ہے للذا اس کا جائزہ لینا ضروری ہے۔ ج لیکن چونکہ ادارہ نہ کور نے اس سازش کا خوب خوب پر چار کیا ہے للذا اس کا جائزہ لینا ضروری ہے۔ مجمی سازش کے راوی اس نظریہ کی بنیاد حافظ اسلم صاحب ج راج پوری نے رکھی اور اس کا تھو ژا بہت مواد انہیں متشرقین سے بھی مل گیا۔ تمنا عمادی نے 'جو ادارہ طلوع اسلام کے نزدیک فن اساء الرجال کے ماہر اور علامہ بیں ' اس نظریہ کی فن رجال کے لحاظ سے تائید فرمائی اور غلام احمد پرویز صاحب نے اس نظریہ کو پروان چڑھایا اور ماہنامہ طلوع اسلام نے اسبب زوال امت مقام حدیث قرآتی فیصلے ' اور دیگر کئی تحریروں میں جا بچا اس کاذکر فرمایا ہے۔

سازش کی ابتدا

اس سازش کا آغاز یوں بیان کیا جاتا ہے۔ کہ اہل ایران جب سیاسی میدان میں مسلمانوں کے ہاتھوں مات کھا گئے تو انہوں نے مسلمانوں سے انقام لینے کی ٹھانی۔ کھلے میدان میں تو وہ مسلمانوں کے مقابلہ ک تاب نہ رکھتے تھے لندا زیر زمین سازشوں کا سلسلہ شروع ہوا۔ شمادت حضرت عمر مذاتحہ اس سلسلہ کی پہلی کڑی ہے۔ آپ کو فیروز ابو لؤلؤ ایرانی نے اس جذبہ انقام سے متاثر ہو کر شہید کیا تھا۔ سازش کی انتما

آئينه رَويزيت 157 (حصد: دوم) طلوع اسلام سے تفسوص تظریات اسباب زوال امت ومقام حديث) حدیث کے جامعین کے اوصاف مقام حدیث میں پر دیز صاحب صحاح کے جامعین کا مختصر تعارف پیش فرمانے کے بعد لکھتے ہیں: 1 بی سب کے سب ایرانی تھے ان میں عرب کا رہنے والا کوئی نہیں تھا۔ مقام حیرت ہے کہ عربوں میں سے اس عظیم کام کا کسی نے بھی بیزا نہ اٹھایا اور احادیث کی جمع و تدوین کا کام غیر عربوں (مجمیوں) کے ہاتھوں سرانجام پایا۔" (2) بید تمام حضرات تیسری صدی اجری میں ہوئے۔ 3 یہ تمام احادیث لوگوں نے انہیں زبانی سائیں ان کا کوئی تحریری ریکارڈ اس سے پہلے موجود نہیں تحا-" (مقام حديث - ص: ٢٢) طلوع اسلام کے مکرو فریب: یہ ہے وہ سب سے بڑی عقلی دلیل جو عجمی سازش کے ثبوت میں پیش کی جاتی ہے۔ اب دیکھئے اقتباس بالا کی تین شقوں میں پرویز صاحب نے دو جھوٹ بیان فرمائے اور ایک مغالطہ دیا آن کے جھوٹ میہ ہیں: ۵ حدیث کے مدونین تیسری صدی میں پیدا ہوئے۔ ۵ تیسری صدی سے پہلے کوئی سرمایہ حدیث بھی موجود نہ تھا۔ اور مغالطہ ہیے ہے کہ چونکہ صحاح ستہ کے جامعین ہی حدیث کے مدونین ہیں اور وہ ایرانی تھے لندا حدیث کے سب مدقز نین ایرانی تھے اور بیہ سب اعادیث عجمی سازش کا نتیجہ ہیں۔ اب ہم ان اکاذیب کی وضاحت اپنی طرف سے نہیں بلکہ اسی مقام حدیث سے اور حافظ اسلم صاحب کی زبان سے پش کرتے ہیں: " میں وجہ تھی کہ تابعین کبار کے عمد تک حدیثیں غیر مدون تھیں اور سوائے قرآن مجید کے امت کے ہاتھوں میں کوئی دو سری کتاب نہ تھی۔ بعض چزیں محض علی لحاظ سے لکھ لی تنمیں تھیں۔ مثلاً حفرت عمر بن عبدالعزيز رطيعًة في البي عمد خلافت (٩٩ تا ١٠ اه) مي سعيد بن ابراجيم س حديثي کھوائیں اور مدینہ کے قاضی ابو بکربن حزم کو فرمان بھیجا کہ عمرہ رقتاط کی روابیتیں لکھ لی جائیں۔ مجھے ڈر ہے کہ ان کی دفات سے ان کاعلم ضائع ہو جائے گا۔ یہ عمرہ رقت اللہ حضرت عائشہ رقت الله ام المومنین کی روایات کاعلم رکھتی تھیں۔'' (مقام حدیث ۔ ص:۹۴) ای اقتباس ب مندرجه ذیل نتائج سامن آت بن ۵ حکومتی سطح پر حدیث کی جمع تدوین کی طرف حضرت عمر بن عبدالعزیز رطنتی نے توجہ مبذول فرمائی بیہ کام پہلی صدی کے آخر میں شروع ہو گیا تھا نہ کہ تیسری صدی ہجری میں۔

آئينة بَرَويزيت 158 (حصه: دوم) طلوع اسلام بحضوص نظريات ۵ حضرت عمر بن عبد العزیز ریشن سے پہلے لیٹن پہلی صدی ہجری میں بھی احادیث کا تحریر ی سرمایہ موجود تھا جو کہ محض علمی لحاظ سے لکھ لیا گیا تھا۔ محض زبانی سننے سنانے کی بات نہ تھی۔ 3 مید حضرت عمر بن عبدالعزیز ابو بکر بن حزم سعید بن ابراہیم عمرہ وغیر ہم یک میں کے سب بح 3 احادیث لکھتے اور تدوین کرتے تھے عربی النسل تھے' ان میں عجمی ایک بھی نہیں تھا۔ پھراس کے بعد حافظ اسلم صاحب لکھتے ہیں: "حدیث سے مدون اول محدثین سے نزدیک امام ابن شماب زہری (۵۰- ۱۲۳) سلیم کیے گئے ہیں۔ یہ خلفائے بنو امیہ کے درباروں میں بہت معزز تھے اور ان ہی کے تعلم سے (حضرت عمر بن عبدالعزیز رطیتیہ کے حکم سے 99ھ میں۔ مولف) انہوں نے حدیثیں لکھیں (یعنی جمع و تدوین کی کیونکہ وہ مدون اول ہیں۔ مولف) وہ خود کہتے ہیں کہ ہم کو حدیثوں کا لکھنا گوارا نہ تھا۔ ان خلفاء نے مجبور کر کے کھوایا۔ امام زہری کے بعد جریج نے مکہ میں ، محمد بن ایحاق اور مالک بن انس نے مدینہ میں رتیج بن صبیح اور حماد بن سلمہ نے بصرہ میں سفیان نوری نے کوفہ میں اوزاعی نے شام میں معمر نے یمن میں' حیث نے واسط میں 'جرمر نے رے میں اور ابن مبارک نے خراسان میں جو سب کے سب ایک ہی زمانہ میں تھے۔ حدیث کی کتابیں مدون کیں۔ یہ جملہ حضرات دو سری صدی ہجری کے ہی لیکن ان کی تتابوں سے جمال تک علم ہے۔ سوائے امام مالک (م-29 اھ) کے اور کوئی کتاب امت کے ہاتھوں میں نہیں ہے۔ (مقام حدیث ۔ ص ۹۵) اس اقتباس سے درج ذیل باتیں معلوم ہوئیں: I دو سری صدی کے مدون حدیث این شماب زہری کے علاوہ دس اور بھی ہیں للذا پرویز صاحب کا یہ بیان کہ احادیث کی تدوین تیسری صدی میں ہوئی سرا سر جھوٹ ہے۔ 🗵 ان مدد نین سے بیشتر عربی النسل ہیں۔ ایرانی نہیں۔ حافظ صاحب کو دو سری صدی میں صرف ایک مجموعہ حدیث موطا امام مالک ہی نظر آیا حالانکہ اس 3 دو سری صدی میں آٹھ ایسے مجموعہ ہائے حدیث تیار ہوئے جو آج کل بھی متد اول ہیں اور ان کی تفصیل ہم نے تدوین حدیث میں پیش کر دی ہے۔ حدیث کے عرب جامعین

اب رہی یہ بات کہ چونکہ صحاح ستہ کے جامعین ایرانی تھے لندا یہ مجموعہ ہائے حدیث سب ایرانی سازش کا نتیجہ ہیں تو یہ دعویٰ کئی لحاظ سے غلط ہے مثلاً: ① بیشتر محد ثین ابن ماجہ کو صحاح ستہ میں شار ہی نہیں کرتے اور اس کے بجائے موطا امام مالک کو صحاح میں شمار کرتے ہیں۔ یعنی صحاح ستہ میں سے بھی بخاری مسلم اور موطا اول درجہ کی صحیح کتب ہیں اور ترزی نسائی اور ابوداؤد دو سرے درجہ کی اور موطا کے جامع مالک بن انس خالص عربی النسل تھے اور ان

صند احمد آج بھی متداول ہے۔ اس میں تمیں ہزار کے لگ بھگ احادیث ہیں۔ یہ مسند احمد بخاری' مسلم' ترزی' نسائی' ابوداؤد ان سب سے پہلے منظر عام پر آچکی تھی اور اس کی بہت سی احادیث ندکورہ کتب احادیث میں موجود ہیں۔

③ ان کے علاوہ بھی بہت سے احادیث کے تحریر ی مجموعے ان کتب صحاح سے پہلے موجود تھے۔ جن کے مدود میں ہم کہ موجود تھے۔ جن کے مدونین خالص عربی النسل ہیں اور جو آج بھی متداول ہیں اور ان کی تفصیل " تدوین حدیث " میں ہم نے درج کر دی ہے۔

عجمی سازش کے نظریہ کے غلط ہونے کے دلائل

ان دلائل کو دو قسموں میں تقسیم کیا جا سکتا ہے پہلی قشم کے دلائل صحاح سنہ کے داخلی مواد سے تعلق رکھتے ہیں اور وہ مندرجہ ذمل ہیں:

① صحاح ستہ کا مواد اور ایر انی عقائد : جب ہم صحاح ستہ کے داخلی مواد کا سابقہ مدون شدہ ذخیرہ ہائے مدیث ستہ ہ ذخیرہ ہائے مدیث ستہ کا مواد نا مراقہ کتب کے مخالف ہو' یا ان پر مدیث سے موازنہ کرتے ہیں تو ہمیں ایس کوئی بات نہیں ملتی جو ان سابقہ کتب کے مخالف ہو' یا ان پر اضافہ ہو یہ یہ مواد کا سابقہ کتب کے مخالف ہو' یا ان پر اضافہ ہو یا ان پر ان پیش کردہ کسی عقیدہ یا تحکم کی تردید' تر میم یا تشیخ کرتی ہو پھر ہم ہیہ کیسے باور کر کہتے ہیں کہ اضافہ ہو یہ کردی عقیدہ یا تحکم کی تردید' تر میم یا تشیخ کرتی ہو پھر ہم ہی کیسے باور کر کہتے ہیں کہ ان ایرانی جامعین نے اپن طرف سے ذخیرہ حدیث میں بہت کچھ شامل کر دیا تھا۔

ایرانی لوگ جموعی یا آتش پرست شطے۔ ان کا نبی زرتشت تھا۔ ان کے ہل دو خداؤں یزدان ادر اہر من کا عقیدہ تھا۔ ان کی نہ جبی کتابیں ژند ادر ادستا ہیں۔ کیا آپ نے صحاح ستہ کی احادیث میں کوئی ایسی حدیث بھی دیکھی ہے جو آگ کے فضائل بیان کرتی ہو؟ یا دہ ان کے نبی کے حالات زندگی ادر مناقب پر مشتل ہو؟ یا ایک خدا کے بجائے دو خداؤں کی تعلیم دیتی ہو؟ یا اس حدیث میں ایرانیوں کی فہ جبی کتابوں کا ذکر آیا جو ان کے مخصوص سازشی نقطہ نظر کے لحاظ سے خردری تھا؟

اسلامی فقہ اور عجمی سازش: اب ہم ایک دوسرے طریقہ سے اس عجمی سازش کا جائزہ لینا چاہتے ہیں اور شرح کا جائزہ لینا چاہتے ہیں اور دہ ہہ ہے کہ:

۵ امت مسلمه میں چار فقهی مذاجب پائے جاتے ہیں۔ حنفی ماکیی شافعی اور حنبلی۔

۵ ان نداجب کے بانی یا امام - امام ابو حذیفہ ' امام مالک ' امام شافعی اور امام احمد بن حنبل ہیں یہ سب کے

www.wkrf.net (Tahafuz-e-Hadees Foundation) آئینہ ترویز بیت سب ائمہ حدیث امام بخاری ' امام مسلم ' امام تر فدی ' امام نسائی اور امام ابوداؤد سے پہلے دور سے تعلق رکھتے ہیں۔ (۵) ان چار آئمہ فقہاء میں سے تین (یعنی ماسوائے امام ابو حفیفہ کے) خالص عربی النسل ہیں۔ (۵) فقہ کا اصول یہ ہے کہ کتاب وسنت یا قرآن وحدیث دونوں کو مد نظر رکھ کر چیش آمدہ مساکل کا استخراج کیا جاتا ہے اور یہ تمام تر فقہ صحاح ستہ کی جمع و تدوین سے پیشتر مرت ہو چکی تھی۔

اب سوال یہ ہے کہ جن احادیث کو سامنے رکھ کر ان عربی النسل آئمہ فقهاء نے فقہ مرتب کی ہے۔ وہ احادیث ان احادیث سے جو آئمہ صحاح نے ان اپنے اپنے مجموعوں میں درج فرمائی ہیں۔ پھھ مختلف ہیں؟ یا متضاد ہیں؟ پھر اگر آئمہ فقهاء کے سامنے بھی وہی پھھ احادیث تقییں جو آئمہ صحاح نے درج کی ہیں تو پھر ایرانی سازش نے کونسانیا کارنامہ سرانجام دیا؟

(3) محد شین کا معیار صحت : صحاح کے جامعین نے البتہ یہ کارنامہ ضرور سر انجام دیا کہ بیشار بھری ہوئی احادیث کو فن تنقید حدیث کے معیاروں پر کس کر کھرے سے کھوٹا الگ کر دیا۔ ان حضرات کے پاس مالبقہ تحریری مجموعے بھی موجود سخے اور جن شیوخ سے انہوں نے علم حدیث حاصل کیا ان کے پاس بھی موجود تحے اور جن شیوخ سے انہوں نے علم حدیث حاصل کیا ان کے پاس بھی موجود تحے پر روایت کے ذریعہ جو احادیث پی میل مودی محمومی مال کیا ان کے پاس محمود تحے اور جن شیوخ سے انہوں نے علم حدیث حاصل کیا ان کے پاس بھی موجود تحے بھی موجود تحے اور جن شیوخ سے انہوں نے علم حدیث حاصل کیا ان کے پاس بھی موجود تحے بھی دوایت کے ذریعہ جو احادیث پی میل مودی محمومی ان کا بھی انہیں علم تحد راحد دیث معیار مول نے علم حدیث حاصل کیا ان کے پاس بھی موجود تحے بھر لوگوں میں زبانی روایت کے ذریعہ جو احادیث پی کی ہوئی تحمیں ان کا بھی انہیں علم تحد (تنصیل کے لئے دیکھئے ''روایت حدیث') بھران حضرات نے ان لاتعداد حدیثوں کو نکھارنے میں جنتی کاوش کی اور جن معیاروں پر کھا' کیا کہی سازش کا ہو کہ وسکی ہوئی تحمیں ان کا بھی انہیں علم تحاد (تنصیل کے لئے دیکھئے ''روایت حدیث') بھران حضرات نے ان لاتعداد حدیثوں کو نکھارنے میں جنتی کاوش کی اور جن معیاروں پر کھا' کیا کسی سازش کا ہی کام ہو سکتا ہے؟ آگر وہ سازش ہوتے بھرتو انہیں چاہتے تھا کہ وہ اور جن معیاروں پر کھا' کیا کسی سازش کا بیہ کام ہو سکتا ہے؟ آگر وہ سازش ہوتے بھرتو انہیں جاہتے تھا کہ وہ این این کی معادوں میں زیادہ سے زیادہ موضوعات کی بھرمار کر دیتے اور آگر کوئی صحیح حدیث انہیں معلوم ہو جن این کی معادوں بی کی گھا درج نہ کرتے کیونکہ ہی بات ان کے مفاد کے خلاف تھی۔ آگر وہ فی اور تی تحق تھی۔ آگر وہ فی اور تی تحق تھی۔ آگر وہ فی قل ان کی کی کی تک تھی؟

یہ تو تھیں داخلی شہادات جو اس نظریہ عجمی سازش کو باطل قرار دیتی ہیں۔ اب سیاسی نوعیت کے دلائل کی طرف آیئے اور وہ درج ذیل ہیں:

④ یزد گرد کا قاتل ؟: ایران کے آخری بادشاہ کو سمی مسلمان نے قتل نہیں کیا۔ نہ ہی وہ سمی جنگ میں مارا گیا تقا بلکہ ایک ایرانی دہقان کے ہاتھوں ہی مارا گیا۔ اس نے مسلمانوں کی پے در پے فتوحات سے خالف ہو کر راہ فرار خرور اختیار کی تھی۔ چھپتے چھپاتے ایک دہقان کے جھونپڑے میں جا گھسا جس نے تاج شاہی کے جواہرات کے لاکھ میں آکرا سے قتل کر دیا۔

ملو کیت میں عوام کی بادشاہ کے کاروبار حکومت سے کوئی دلچی نہیں ہوتی' ایسے نظام حکومت میں دشمنی یا مخالفت دمخاصت اگر ہوتی ہے تو بیہ ہمیشہ شاہی خاندان کے افراد ہی میں ہوا کرتی ہے۔ البتہ رعایا کو آگر حکمران نیک سیرت ہو' تو اس حکمران سے ہمدردی ضرور ہوتی ہے اور اگر بد کردار یا ناہل ہو تو اس سے

آئینہ پُرویزیت 161 (حصہ: دوم) طلوع اسلام کے تفسوص نظریات

عوام کو کوئی ہمدردی نہیں ہوتی۔ اب آپ خود ملاحظہ فرما کیجیے کہ اس دہقان کو بادشاہ سے کتنی ہمدردی تھی؟ ادر دو سری رعایا کو کیا ہمدردی ہو تکتی ہے؟ پھر کیا ایسے نااہل بادشاہ کے لئے اس کی رعایا میں اتنی ہمدردی ہو تکتی ہے۔ کہ اس کے لئے یا اس کے خاندان کی دوبارہ حکومت کے لئے خفیہ تحریک چلائے۔ جس کاایک فرد ابو لؤلؤ ہو جو جاکر حضرت عمر بناٹو کو شہید کر دے؟

اس کے بر عکس ایس تاریخی شہادتیں آپ کو کافی مل جائیں گی۔ کہ مظلوم رعایا نے خود مسلمانوں کو اپنے ظالم حکمرانوں سے نجات کے لئے بلایا اور ان کے لئے رائے ہموار کیے اپنے بادشاہ کے خلاف مسلمانوں کی ہر ممکن طریقہ سے مدد کی اور اگر کسی مجبوری کی وجہ سے مسلمان از خود پیچھے ہٹنے لگے تو ان لوگوں نے اظہار تاسف ہی نہیں بلکہ فی الحقیقت رونا شروع کر دیا۔ آخر اس کی وجوہ کیا تھیں؟ کیا یمی نہیں کہ رعایا اپنے حکمرانوں کے مظالم سے نتگ آئی ہوئی تھی اور مسلمانوں کے اخلاق و کردار اور انصاف سے متاثر ہو کر خود انہیں دعوت دیتی' ان کے لئے ہر ممکن امداد فراہم کرتی اور خفیہ تحریکیں چلاتی تھی۔ ان ظالم

(3) شمادت حضرت عمر رنایتر: اب جو طلوع اسلام اس ایرانی سازش کی ابتداء حضرت عمر ینایتر کی شمادت حضرت عمر رنایتر کی شمادت کو قرار دیتا ہے تو یہ بات اور بھی مصحکہ خیز ہے۔ کیونکہ یہ واقعہ بالکل ذاتی نوعیت کا تھا اور وہ واقعہ شمادت کو قرار دیتا ہے تو یہ بات اور بھی مصحکہ خیز ہے۔ کیونکہ یہ واقعہ بالکل ذاتی نوعیت کا تھا اور وہ واقعہ یہ تھا کہ مدینہ میں حضرت مغیرہ بن شعبہ دینا تھ کا ایک پار سی غلام فیروز نامی (کنیت ابو لؤلؤ) رہتا تھا۔ اس نے ایک دن حضرت عمر دینا تھا کہ مدینہ میں حضرت مغیرہ بن شعبہ دین تصحبہ دینا تھ کا ایک پار سی غلام فیروز نامی (کنیت ابو لؤلؤ) رہتا تھا۔ اس نے ایک دن حضرت عمر دینا تھا۔ سی نے تھا کہ مدینت عمر دینا تھا۔ کی کہ میرے آقاف میں بھاری رقم (دو در بہم روزانہ) عائد کر رکھی ہے۔ آپ کم کر دیجیے حضرت عمر دینا تھا۔ کی کہ میرے آقاف میں یہ رقم کہ جھ پر بھاری رقم (دو در بہم روزانہ) عائد کر رکھی ہے۔ آپ کم کر دیجیے حضرت عمر دینا تھا۔ کی کہ میرے آقاف میں یہ رقم کی دو زماری رفتا تھا۔ اس نے کہ کہ کر دو در بندی میں خدی ہے۔ آپ کم کر دیجیے حضرت عمر دینا تھا۔ کی کہ میرے آقاف میں یہ رقم کی دو زماری رقم اور آبن عائد کر رکھی ہوں۔ آپ کم کر دو در بندی میں دو زمانہ کا کہ کر رکھی ہوں۔ آپ کم کر دو جیم حضرت عمر دینا تھ نے تو چھا تم کیا کچھ ہندر جانے ہو اس نے کہا دو در بندی کی دو آبن خدی کر گر گریں۔ آپ کھی نے دو تم کچھ دیادہ نہیں ہے۔ فیروز اپنے دل میں سخت کر کی تھی کہ دو کر دو تھی خدی کی دو در بندی ہوں کہ دو در جمرع کی نماز کی میں دو کہ دو کشی کر کی (الفاردق ۔ خبی نعمانی ۔ میں دو دندی کر کی کھی دو کشی کر کی (الفاردق ۔ خبی نعمانی ۔ میں دیں)

اب دیکھتے ہیہ واقعہ خالصتا فیروز کے ذاتی انتقام کی بناء پر وقوع پذیر ہوا تھا۔ اس معاملہ میں اسلامی حکومت کی شخصی یا تاریخ سے کسی سازش کی ہو تک نہیں آتی۔ نہ ہی اس واقعہ کے بعد اسلامی حکومت میں اور بالخصوص مدینہ میں پار سیوں پر کوئی قد غن عائد کی گئی۔ ہمارے خیال میں سے تو ممکن ہے کہ کسی خفیہ سازش کا صدر مملکت کو علم تک نہ ہو سکے۔ لیکن سے ناممکن ہے کہ بعد میں تاریخ بھی اس سلسلہ میں خاموش رہے چرجمال تاریخ بھی خاموش ہو تو چرسے سازش ہی کیا ہوئی؟

اسلامی حکومت میں سازشیں : تاریخ سے ہمیں فی الواقع ایک دو مجمی سازشوں کا پتہ چکتا ہے۔ عبداللہ بن سبا یہودن نے نفیہ تحریک چلائی۔ اور اصل مرکز مدینہ سے دور رہنے دالے فرجی مراکز کے نو

مرا مد جرم برای برای استان از منطق اسلام کے محصوص نظریات کر مراجع میں تو میز بیت کر نظریات کر محصوف نظریات ک

مسلموں میں جن میں ابھی اسلام رائج نہیں ہوا تھا۔ اپنے چند گمراہ کن عقائد ونظریات پھیلا دیئے۔ اس سازش کا ایک تو تاریخ سے پند چل جاتا ہے۔ دو سرے اس کا نتیجہ بھی محسوس شکل میں سامنے آجاتا ہے۔ کہ ایک الگ شیعہ فرقہ پیدا ہو گیا۔ اب سوال میہ ہے کہ طلوع اسلام کی بیان فرمودہ عجمی سازش کا نہ تاریخ سے پند چلے نہ ہی اس کا نتیجہ محسوس شکل میں طاہر ہو تو اس کو طلوع اسلام کے اوہام کے سوا اور کیا کہا جا سکتا ہے؟

اور دو سری سازش وہ ہے جو شمادت حضرت حسین مناظر کے رو عمل کے طور پر بیا ہوئی۔ بید واقعہ اس طرح ہے کہ ایک ایرانی جرنیل ابو مسلم خراسانی (م ۲۸ الھ) نے بنو امیہ کی خلافت کا تختہ اللئے میں بنو عباس کی مدد کی تھی۔ اس نے فی الواقع خفیہ تحریک ہی نہ چلائی تھی بلکہ خفیہ فوج بھی تیار کر رکھی تھی۔ گر اس سازش سے ادارہ طلوع اسلام کو کوئی فائدہ نہیں پہنچ سکتا کیونکہ اس ایرانی جرنیل ابو مسلم خراسانی نے ایک عربی النسل قبیلہ سے اقتدار چھین کر جس قبیلہ کو اقتدار سونیا ۔ وہ بھی عربی النسل ہی تھا۔ یعنی بنو عباس' اگر طلوع اسلام کے اس مجمی سازش کے دعویٰ میں ذرہ بھر بھی حقیقت ہوتی تو یہ ایرانی جرنیل کبھی یہ اقتدار بنو عباس کو نہیں سونپ سکتا تھا۔ اس تو چاہئے تھا کہ وہ خود ہو تا گھر ایس این جرنیل بھی

⑦ سازش کے لیے مناسب مقام: ہوتا یہ ہے کہ ایسی خفیہ سازشیں اور تحریکیں دارالخلافہ سے دور مقامات پر بیا کی جاتی ہیں تاکہ حق الوسع حکومت کی گرفت میں نہ آسکیں۔ عبداللہ بن سبا یہودی نے اس غرض کے لئے مدینہ سے بہت دور کے دیار دامصار کا انتخاب کیا تھا اور ابو مسلم نے بھی دارالخلافہ سے بہت دور خراسان میں یہ تحریک بیا کی تھی، لیکن یہ ایرانی اتنا جاب کیا تھا اور ابو مسلم نے بھی دارالخلافہ سے بہت دور خراسان میں یہ تحریک بیا کی تھی، ایران ہو حکومت کی گرفت میں نہ آسکیں۔ عبداللہ بن سبا یہودی نے اس غرض کے لئے مدینہ سے بہت دور کے دیار دامصار کا انتخاب کیا تھا اور ابو مسلم نے بھی دارالخلافہ سے بہت دور خراسان میں یہ تحریک بیا کی تھی، لیکن یہ ایرانی اتنا ہے ، یہ تعلقہ حکم نے بھی دارالخلافہ سے بہت دور خراسان میں یہ تحریک بیا کی تھی، لیکن یہ ایرانی اتنا ہی نا سجھ شے کہ دارالخلافہ اور اس کے پاس رہ کر دور خراسان میں یہ تحریک بیا کی تھی، لیکن یہ ایرانی اتنا ہی نا سجھ شے کہ دارالخلافہ اور اس کے پاس رہ کر ہی خراسان میں یہ تحریک بیا کی تھی، لیکن یہ ایرانی اتنا ہی نے میں مال کرتے درج اور اس کے پاس رہ کر ہی خراسان میں یہ تحریک بیا کی تھی، لیکن یہ ایرانی اتنا ہیں ہے تحریک ہولانا شروع کردی، دارالخلافہ میں رہ کر شیوخ سے علم حکم کر کی جو میں دور کے دیں در کر شیوخ سے علم حکم کر ہیں کا کام بھی جاری رکھا، کیا خفیہ ساز شوں کے رہی اطوار ہوتے ہیں؟

### صحاح ستہ کے جامعین ایرانی کیوں تھے؟

اب رہا ہیہ سوال کہ بیہ جامعین صحاح یا ان میں سے اکثر ایرانی کیوں تھے؟ تو اس کی وجوہ درج ذیل ہیں:

آئین پُرویزیت 163 🔨 (حصہ: ددم) طلوع اسلام کے مخصوص نظریات

I جس جگہ فساد ہو' اصلاح کی ای جگہ زیادہ ضرورت ہوتی ہے۔ ہم نے وضع حدیث کے باب میں تفصیل سے ذکر کر دیا ہے۔ کہ یمی علاقہ موضوعات کی منڈی بنا ہوا تھا۔ معتزلہ اور خوارج 'شیعہ ' رافضی' مبتدعین اور متصوفین ان سب فرقوں کی آماجگاہ یمی علاقہ تھا اور ہر فرقہ موضوعات کے منڈی بنا ہوا تھا۔ معتزلہ اور خوارج 'شیعہ ' رافضی' مبتدعین اور متصوفین ان سب فرقوں کی آماجگاہ یمی علاقہ تھا اور ہر فرقہ موضوعات کے منڈی بنا ہوا تھا۔ معتزلہ اور خوارج ' شیعہ ' رافضی' مبتدعین اور متصوفین ان سب فرقوں کی آماجگاہ یمی علاقہ تھا اور ہر فرقہ موضوعات کے منڈی بنا ہوا تھا۔ معتزلہ اور خوارج ' شیعہ ' رافضی' مبتدعین اور متصوفین ان سب فرقوں کی آماجگاہ یمی علاقہ تھا اور ہر فرقہ موضوعات کے شغل میں مصروف تھا۔ ان حالات میں اس خال میں معروف کی تھا۔ ان حالات میں ای علاقہ کے محدثین پر ہی سب سے زیادہ یہ ذمہ داری عائد ہوتی تھی کہ احادیث کی تھا۔ ان حالات میں ای خال میں مصروف تھا۔ ان حالات میں ای خال میں مصروف تھا۔ ان حالات میں ای حدثین پر ہی سب سے زیادہ یہ ذمہ داری عائد ہوتی تھی کہ احادیث کی تھا۔ ان حالات میں ای خال میں معروف کی تھا۔ ان حالات میں ای خال کی میں معروف کی تھا۔ ان حالات کی مند میں معروف کے حدثین پر ہی سب سے زیادہ یہ ذمہ داری عائد ہوتی تھی کہ احادیث کی تھا۔ ان حالات میں ای خال میں۔ ہر فرقہ کی موضوعات کے اس چڑھتے ہوئے سیاب کے آگے بند خال ہے اور مسلمانوں کو اس فتنہ سے نجات کی صورت بھی اللہ تعالی نے ای علاقہ سے پیدا کر دی ۔

نظر جو آتی ہے شرکی صورت ای میں مضمر ہے خیرو برکت کنار شب میں جمال ہے ظلمت وہیں ستارے چک رہے ہیں

(2) اس دور میں صرف میہ محد شین ہی ایرانی نہ تھے بلکہ علم صرف نحو' منطق' کلام و بیان دلغت لیعنی ایسے تمام علوم جو قران کو سمجھنے کے لئے رائج ہو چکے ہیں۔ ان سب علوم کے شیوخ اور امام زیادہ تر اسی علاقہ سے تعلق رکھتے تھے۔ اس کی وجہ میہ تھی کہ خلفائے عباسیہ نے اپنی سلطنت کا مرکز بغداد قرار دیا تھا۔ سید خلفاء علم دوست تھے۔ دس کی وجہ میہ تھی کہ خلفائے عباسیہ نے اپنی سلطنت کا مرکز بغداد قرار دیا تھا۔ سید خلفاء علم دوست تھے۔ اس کی وجہ میہ تھی کہ خلفائے عباسیہ نے اپنی سلطنت کا مرکز بغداد قرار دیا تھا۔ سید خلفاء علم دوست تھے۔ دوسری زبانوں کے علوم کے تراجم کے لئے بھی ایک الگ محکمہ قائم تھا۔ جس کے صدر دفتر کو بیت الحکمت کہتے تھے۔ میں وجہ ہے کہ جمال بہت سے علماء اس علاقہ میں جمع ہو گئے تھے۔ وہاں ایران کے اصل باشندوں نے بھی ایسے تمام تر علوم کے تراجم کے لئے بھی ایک الگ محکمہ قائم تھا۔ جس کے صدر دفتر کو بیت الحکمت کہتے تھے۔ میں وجہ ہے کہ جمال بہت سے علماء اس علاقہ میں جمع ہو گئے تھے۔ وہاں ایران کے اصل باشندوں نے بھی ایسے تمام تر علوم کی انتہائی بلندیوں تک پیلچنے میں نمایاں حصہ لیا۔ ایران کے اصل باشندوں نے بھی ایسے تمام تر علوم کی انتہائی بلندیوں تک پیلچنے میں نمایاں حصہ لیا۔ ایران کے اصل باشدوں نے بھی ایسے تمام تر علوم کی انتہائی بلندیوں تک پیلچنے میں نمایاں حصہ لیا۔ ایران کے اس سوال یہ ہے کہ محد شین کے ایرانی ہونے کی وجہ سے حدیث نا قابل اعتبار ہے تو لغت کیے قابل اعتبار بن علی ہے؟ لغت کے بھی اکثر امام ایرانی ہیں۔ جن سے طلوع اسلام نے لغات القرآن کی تر تیب میں بھرپور استفادہ کیا ہے۔ اگر ایرانی ہونے کی وجہ سے حدیث متاثر ہو سکتی ہو تیکی تھی تھر لیوں تکا بھی کیا اعتبار ہو ۔ بھی اعتبار ہو ۔ بھی این این ہونے کی وجہ سے حدیث متاثر ہو سکتی ہو تو تی تھی کی میں بھی کی تو تی تی تیں ہو تی تی ہو ۔ تھی ہی تھی ہی تی تھی ہی تی تو تی تی تھی کہ تھی کی تو تی تیں تھر ہو تھی تی تھر تھی تی تی تھی تی تی تو تی تی تی تی تھی ہے۔ خوں ہے تی تو تی تی تی تو تی تی تو تی تی تو تی تو تی تی تھر تھی ہو تی تی تو تی تو تی تی تھی تھی ہو تی تو تو تی تو تو تی تو تی تو تو تی تو تو تی تو تی تو تی تو تی تو تی تو تی تو تو تی تو تو تو تو تو تو تی تو ت

عجمى سازش اور تمناعمادي

یہ بات بڑی عجیب نظر آتی ہے کہ اس سازش کے نتیجہ میں حضرت عمر رنڈائٹ تو ۲۳ھ میں شہید ہو جائیں پھر اس سازش کا پورے دو سو سال تک نام ونشان ہی نظر نہ آئے اور بعد میں جا کر یہ سازش امام بخاری' مسلم' ترفدی' نسائی اور ابوداؤد جامعین حدیث کی صورت میں نمودار ہو۔ اس درمیانی خلاء کو پر کرنے کے لئے ادارہ طلوع اسلام کے ایک رکن اور ماہر فن اسماء الرجال علامہ تمنا عمادی نے اس سازش کا رابطہ یوں قائم کیا کہ: ''حدیث سے مدون اول ابن شہاب زہری (۵۰۔ ۱۳۴۳ھ) عربی نہیں بلکہ عجمی تھے''

آئينة بَويزيت 164 (حصه: دوم) طلوع اسلام يحضوص نظريات امام ز ہری کا شجرہ نسب : اب اس ماہر فن رجال کی تحقیق ملاحظہ فرمائیے۔ وہ کہتے ہیں: "ابن شماب عربی ند تھے بلکہ مجمی تھے کیونکہ نہ تو شماب نامی کوئی آدمی ان کے اکابر میں تھا اور نہ ہی زہری کا خاندان <sup>(1)</sup> قریشی تھا بلکہ دہ ایلہ میں رہتے تھے جو شام کے قریب بحر قلزم پر واقع ہے اور ان کی قبر زار میں ہے۔ غرض نہ مدینہ طیبہ تبھی ان کایا ان کے آباء و اجداد کا دطن رہا نہ انہوں نے وہاں وفات پائی اور نہ وبال دفن جوت ." (طلوع اسلام . تتمبر ١٩٥٠ - ص ٨٠٠) بیہ تو تھی جناب علامہ تمنا عمادی کی تحقیق انیق اب رجال کی کتابوں کو سامنے لائے: 🔹 علامه ذہبی (م۸ ۲۳ سے) این شماب کا ذکر یول بیان کرتے ہیں: "زہری حفاظ حدیث میں سب سے زیادہ عالم تھے (شجرہ نسب سے ب ابو بکر (کنیت) محمد بن مسلم بن عبدالله بن شهاب بن عبدالله بن الحارث بن زهره بن كلاب القرش الزهري المدنى الامام (تذكره الحفاظ -ج:ا \_ ص:•ا) مافظ ابن حجر عسقلانی اپنی کتاب " تهذيب" ميں زمرى كانسب اور تذكره يوں بيان فرماتے ميں: "ابو بكر محمد بن مسلم بن عبدالله بن شماب بن عبدالله بن الحارث بن زمره بن كلاب بن مره القرش-یہ ابو بکر (ابن شماب زہری' فقیہہ بھی تھے اور حافظ الحدیث بھی' مدنی تھے' بلند پایہ علماء میں سے ایک تھے۔ حجازاور شام کے عالم تھے" (تہذیب ۔ج ۹۰ ۔ ص ۳۳۵) یہ تو خیر فن رجال پر عربی کی کتابیں ہیں اگر علامہ صاحب یا ادارہ طلوع اسلام دور حاضر کی موجودہ اردو کتابین ہی د کچھ لیتے تو بھی علامہ صاحب کا بھرم قائم رہ جاتا۔ انسائیکلو پیڈیا اردو مطبوعہ فیروز سنز کمینڈ میں امام ز جرى كا تذكره يون درج ب: . «زهری امام (۵۰ه/۲۷۰۶- ۱۲۴ه/۱۳۴۱ه) محدث فقیه اور مورخ- بورا نام امام محمد بن مسلم بن شهاب ز مرى - قرايش الاصل تص - (انسائيكاو پذيا مطبوعه فيروز سنز زير عنوان ز جرى امام) یہ تو تھا علامہ صاحب کا رجال کی تحقیق کا نمونہ۔ ایسے نمونے آپ کے اور بھی ہیں 🏵 تگر ہم طوالت سے بیچنے کی خاطران کو نظرانداز کرتے ہیں۔ اب علامہ صاحب کی زبانی امام زہری کے تدوین حدیث کا قصہ سنخ لکھتے ہں: 🚯 اس تحقیق جلیل کے حوالہ جات علامہ صاحب نے قلمبند نہیں فرمائے۔

(\*) مثلاً وہ محمد بن جریر بن یزید طبری اہل سنت اور محمد بن جریر بن رستم طبری (شیعہ) دونوں کو ایک ہی شخصیت قرار دے رہے ہیں جب کہ شیعہ حضرات خود بھی معترف ہیں کہ ان کے محمد بن جریر بن رستم طبری الگ شخصیت ہیں۔

165 ( دهد : دوم) طلوع اسلام بحضوص نظريات آئنينه يَروبزيت

تمنا عمادی اور تدوین حدیث "اور منافقین عجم نے اپنے مقاصد کے ماتحت جمع احادیث کا کام شروع کرنا چاہا تو انہیں منافقین عجم کے آمادہ کرنے سے اس وقت خود ابن شماب کو خیال ہوا کہ ہم حدیثیں جمع کرنا شروع کر دیں تو یہ مدینہ پہنچ اور کوفہ بھی اور مختلف مقامات سے حدیثیں حاصل کیں اور پھر بیسیوں راویوں کے ساتھ مدینہ پنچ اور (ان منافقین عجم نے) ظاہری زہد و تفوی دکھا کر ابن شماب زہری کو جمع احادیث پر آمادہ کیا۔ یہ ایپ تجارتی وزراعتی کاروبار کی وجہ سے اپنے وطن مقام ایلہ میں رہا کرتے تھے۔ گر ایک بہت بڑی دینی فد مت سمجھ کر اس مہم پر آمادہ ہو گئے اور امادھ کے بعد مدینہ آکر یمال کے لوگوں سے حدیثیں لیں اور پھر کوفہ بھرہ اور معروفیرہ مقامات سے بھی حاصل کیں اور چھری کی ہواں کے ساتھ مدینہ پنی دینی فد مت سمجھ کر اس مہم پر آمادہ ہو گئے اور امادھ کے بعد مدینہ آکر یمال کے لوگوں سے حدیثیں لیں اور پھر کوفہ بھرہ اور معروفیرہ مقامات سے بھی حدیثہ آکر یمال کے سے جو حدیث بھی مل جاتی لکھ لیتے اور یاد کر لیتے اور وہی منافقین کی خود بھی چھران کی پر اور چلی اور حدیثیں ملکھوانے لگے اور دو سرے دینے اسلام یہ میں اور کی کو ان کے پاس بھی جس کر ان کی ہم کار ان کے پاس جع کروانے لگے۔ (طلوع اسلام ۔ سمرہ محادہ و من مقام ایک ہی کر ان سے بھی حدیثہ کار یمال کر این کا ان کے پائی آل

- تمنا عمادی اور حافظ اسلم کے بیانات کا موازنہ اب دیکھئے تدوین حدیث کے متعلق ایک بیان حافظ اسلم صاحب دے رہے ہیں اور دو سرا تمنا عمادی صاحب ان دونوں کا تقامل سیجیے تو معلوم ہوگا کہ ایک بات میں یہ دونوں حضرات متفق ہیں اور وہ سے سے کہ احادیث کی جمع و تدوین کا کام تحریری طور امادھ میں بسرحال سر انجام پا گیا تھا اور دو باتوں میں ان دونوں حضرات کے بیان متعاد ہیں:
- ا حافظ صاحب کہتے ہیں کہ خلیفہ کے حکم کے مطابق امام صاحب نے سیہ کام مجبور آ انجام دیا۔ لیکن علامہ صاحب کہتے ہیں کہ امام صاحب نے منافقین عجم کے کہنے پر سیہ کام ایک بہت ہوئی دینی خدمت سمجھ کر برضا درغبت سرانعام دیا۔

اب بیہ فیصلہ ادارہ طلوع اسلام ہی کر سکتا ہے کہ ان دونوں بزرگ ہستیوں میں کون سچا ہے اور کون جھوٹا ادر کیوں؟

ای بیہ بھی ملحوظ خاطر رہے کہ امام این شماب زہری کے پاس صرف منافقین مجم ہی آتے تھے۔ منافقین عرب نہیں آتے تھے کیونکہ یہ سازش محجمی جا ای لئے تو تمنا عمادی صاحب نے پہلے امام شماب کو محجمی بنا دیا حالانکہ وہ خالط میں آتے تھے۔ منافقین عرب نہیں آتے تھے۔ منافقین عرب نہیں آتے تھے کیونکہ یہ سازش محجمی ہے ای لئے تو تمنا عمادی صاحب نے پہلے امام شماب کو محجمی بنا دیا حالانکہ وہ خالص عربی قرین کی دو تھے کھر ان کے پاس بھی موجود تھے بلکہ مہدین میں بھی موجود تھے بلکہ مہدین تھے پھر ان کے پاس بھی موجود تھے بلکہ مدین نہ میں بھی موجود تھے بلکہ میں بھی موجود تھے بلکہ مدین نہ نہ ہے ہے اس طرح کویا اس محجمی سازش کے دو طرفہ شوت مہیں فرما دیتے۔

آئمینہ ترویز نیت 🕺 166 🔨 (حصہ: دوم) طلوع اسلام کے مخصوص نظریات 🔨 حديث مِثْلَهُ مَعَهُ اور عجمي سازش

محد ثین کے کارنامہ سے جو چیز ادارہ طلوع اسلام کو سب سے زیادہ تھنگتی ہے۔ وہ نیمی ''مثلہ معہ'' والی حدیث ہے کیونکہ صرف اس ایک حدیث سے طلوع اسلام اور تمام متکرین حدیث کے کیے کرائے پر پانی پھر جاتا ہے۔ چنانچہ اس حدیث کے خلاف ہر بڑے متکر حدیث نے تبصرہ فرمایا۔ مثلاً: تمنا عمادی لکھتے ہیں: ''مثلہ معہ ''والی حدیث موضوع' مکذوب' صحاح ستہ کی کمی کتاب میں نہیں ہے ''(مقام حدیث' ن''ص ۳۶۳) اور حافظ اسلم صاحب وضعی احادیث کی مثال چیش کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

"رسول اللہ نے فرمایا کہ عنقریب ایسا ہوگا کہ تم میں ایک پیٹ بھرا شخص اپنے بلنگ پر تکمیہ لگائے میری حدیثوں کو سن کر کیے گا کہ ہمارے تمہارے در میان <sup>(C)</sup> قرآن ہے۔ اس کے حلال کیے ہوئے کو حلال ادر حرام کیے ہوئے کو حرام سمجھویاد رکھو کہ مجھے قرآن دیا گیا ہے ادر اس کے ساتھ اس کے مثل بلکہ ادر بھی زیادہ (مقام حدیث ۔ ص: ۳۸ بحوالہ متحوۃ ۔ ص: ۱۸) حلانا کمہ صدیق اکبر نے روایت سے منع کرتے وقت میں فرمایا تھا کہ اگر کوئی سوال کرے تو اس سے کہہ دو کہ ہمارے ادر تمہارے در میان قرآن ہے جو اس نے جائز کیا ہے اس کو جائز اور جو ناجائز کیا ہے اس کو ناجائز سمجھو اور فاروق اعظم بڑاتھ فرمایا کرتے تھے کہ ''حسبنا کتاب اللہ'' ان کے خلاف میہ روایت قرآن کو ناکانی اور ناکمل ہتلاتی ہے جو اس نے جلحی ہونے کی قطعی دلیل ہے'' (مقام حدیث ۔ ص: ۸۸)

"مثلاً: یہ عقیدہ کہ قرآن کے ساتھ قرآن کی مش کچھ اور بھی ہے (مثلہ معہ) اور یہ وہ مجموعہ روایات ہے جسے رسول اللہ کے اڑھائی سو سال بعد لوگوں نے انفرادی طور پر مرتب کیا یہ ایک اصولی عقیدہ ہے جو قرآن کے خلاف ہے۔ کیونکہ قرآن بے مثل وبے نظیرہے۔ یہ عقیدہ نہ اپنے دور میں صحیح تھا نہ اسے آج ہی کسی اور سانچ میں ڈھالا جا سکتا ہے۔ میرے نزدیک یہ عقیدہ مجم کی سازش کا نتیجہ ہے۔" (اسباب زوال امت ۔ ص:۱۵۳)

عمادی صاحب کے جھوٹ کا جواب: یہ حدیث صحاح ستہ میں ضرور موجود ہے ' حافظ اسلم صاحب نے اس کا حوالہ مشکوۃ سے دیا اور مشکوۃ میں اس حدیث صحاح ستہ میں ضرور موجود ہے ' حافظ اسلم صاحب نے اس کا حوالہ مشکوۃ سے دیا اور مشکوۃ میں اس حدیث کے حوالہ کے لئے چھ حدیث کی کتابوں کا ذکر ہے۔ یعنی تر ذکر کا دو تر ذکر کا دو تر ذکر کا دو تر ذکر کا دو تر ذکن ' ابوداؤد ' ابن ماجہ ' مسند احمد ' بیعتی اور داری۔ اب دیکھئے ان کتب احادیث میں سے کم از کم دو تر ذکی تر ذکر کے۔ یعنی تر ذکر کے دو تر ذکر کا دو تر ذکن ' ابوداؤد ' ابن ماجہ ' مسند احمد ' بیعتی اور داری۔ اب دیکھئے ان کتب احادیث میں سے کم از کم دو تر ذکی اور ابوداؤد ' ابن ماجہ ' مسند احمد ' بیعتی اور داری۔ اب دیکھئے ان کتب احادیث میں سے کم از کم دو تر ذکی اور ابوداؤد ' ابن ماجہ ' مسند احمد ' بیعتی اور داری کے دو الہ کہ خوالہ کے جم معلوم نہیں علامہ صاحب کو اتنا کھلا اور ابوداؤد تو یقینا صحاح ستہ کی ہیں اور تعمری ابن ماجہ مختلف فیہ ہے بھر معلوم نہیں علامہ صاحب کو اتنا کھلا جموٹ بیان کرنے کی جسارت کیے پر اور تر کی دو تر ذکی د

۞ جن لوگوں نے عبداللہ چکڑالوی کو قریب ہے دیکھا ہے وہ انہی کو اس حدیث کا مصداق قرار دیتے ہیں۔

آئینہ ترویزیت علاوہ ازیں میہ حدیث چار مختلف روایتوں سے جامع بیان العلم میں مذکور ہے اور جامع بیان العلم وہ کتاب ہے جس کی روایات پر منکرین حدیث نے اپنے نظریہ کے اثبات میں بہت حد تک انحصار کیا ہے اور جابحا اس کے حوالے ملتے ہیں۔ گو ان روایات کا بھی اتنا ہی حصہ پیش کیا جاتا ہے جو ان کی مطلب برابری کی حد تک مفید ہو سکے اور جس کا جائزہ ہم اپنے مقام پر پیش کر رہے ہیں' سردست پوچھنا ہہ ہے کہ اگر جامع بیان العلم کی کوئی روایت ان کی ضرورت پوری کر رہی ہو تو وہ معتبر ہوتی ہے اور آگر ان کے خلاف جائے تو وہ وضعی کیو نکر بن جاتی ہے؟ خاص کر جب کہ یہ روایت چار مختلف طریق سے چار بار مذکور ہے؟

<u>طافظ الملم صاحب کے اعتراضات کا جواب</u> عافظ الملم کو جواب ہم تفصیل سے تو ''روایت حدیث'' میں دے رہے ہیں مختصراً یہ کہ حضرت ابو بکر بزایڈ سے متعلق روایت جو جامع بیان العلم کے حوالہ سے پیش کی گئی ہے' اس پر ''جامع بیان العلم'' ، ی کا تبصرہ یہ ہے کہ یہ حدیث مرسل اور ناقابل احتجاج ہے۔ رہا حضرت عمر کا ''حسبنا کتاب اللہ'' فرمایا کرنا تو وہ فرمایا نہیں کرتے تھے بلکہ صرف ایک دفعہ فرمایا تھا پھر کتاب اللہ سے ان کی مراد تمام احکام منزل من اللہ سے ہوتی تھی خواہ وہ قرآن میں مذکور ہوں یا حدیث میں۔ نفصیل کے لئے دیکھتے اسی کتاب کا مضمون

یہ '' اللہ کے ہاں عیسیٰ ملتِ کی مثال آدم ملتِ کی کی دہم ۔ ۔ ۔ آدم ملتِ کی کو اللہ نے مٹی سے پیدا کیا چر کہا حفزت عیسلی اور آدم میں مثلی<u>ت</u> (() میں میں میں مثلی<u>ت</u>

﴿ إِنَّ مَثَلَ عِيسَىٰ عِندَ ٱللَهِ كَمَثَلِ ءَادَمَ خَلَتَكُهُ مِن تُرَابٍ ثُمَّ قَالَ لَهُ كُن فَيَكُونُ ()

168 (حصد: دوم) طلوع اسلام - مخصوص نظريات آئينه َ رَويزيّت (انسان) ہو جاتو وہ (انسان) ہو گئے۔'' (آل عمر ان٣/٥٩) سورہ آل عمران کی بد آیت سن ٩ حد میں اس وقت نازل ہوئی جب نجران کے عیسائی مدینہ میں آپ ب مناظرہ کرنے کے لئے آئے اور سوال ہی یہ کیا کہ اگر عیسیٰ ملت ایک خدا یا خدا کے بیٹے نہیں تو بتاؤ کہ اس کا باپ کون تھا؟ اس سوال کے جواب میں بیہ وحی نازل ہوئی کہ اگر باپ نہ ہونے سے کوئی شخص خدایا خدا کا بیٹا سمجھا جا سکتا ہے تو حضرت آدم اس بات کے زیادہ حقد ار میں کیونکہ ان کا باپ تو در کنار مال بھی نہ تھی۔ لیکن تم اس کو خدایا اس کابیٹا نہیں کہتے پھرعیسٰی کو اس بنا پر خدایا اس کابیٹا کیوں کہتے ہو؟ اب اگر کوئی مخص مد کے کہ بد مثلیت مٹی سے پیدائش میں بے تو مد پہلو یا دلیل بے کار ہے کیونکہ منی سے پیدائش میں سب انسان برابر ہیں ۔ اس میں آدم طلب اوعیسیٰ ملت ای خصوصیت کچھ نہیں۔ ادر اگر کوئی یہ کے کہ حضرت غیسیٰ کا بھی باپ تھا (جیسے کہ منگرین معجزات کہتے ہیں) تو بھی مثلیت کا كوئى يملو نهيس لكلتا كيونك جرانسان كاباب موتاب. اور اگر کوئی سے کہ عیلی کے بھی مال باپ دونوں تھے اور حضرت آدم کے بھی (جیسے ارتقائی حضرات کہتے ہیں) تو بھی مثلیث کا کوئی پہلو شیں نکاتا لہذا یہ تاویل بھی غلط ہے کیونکہ اس پہلو سے سب انسان برابر ہوتے ہیں۔ آدم وغیسٰ کی کوئی خاصیت باتی نہیں رہتی۔ اب لامحالہ ب تشلیم کرنا پرے گا کہ مثلیت کا پہلو صرف بہ ہے کہ ان دونوں کا باب نہ تھا اور اس کی طرف خلقت کا لفظ اشارہ کر رہا ہے۔ اس ایک پہلو کو چھوڑ کر باتی پہلوؤں میں بہت اختلافات ہیں۔ مثلاً حضرت عیسیٰ کی مال تھی۔ حضرت آدم کی نہ تھی۔ حضرت عیسیٰ کو کتاب دی گئی حضرت آدم کو کوئی کتاب نہیں دی گئی۔ حضرت عیلیٰ کو بہت ہے معجزے عطا ہوئے۔ حضرت آدم کو کوئی معجزہ نہیں دیا گیا وغیرہ وعيره اس طرح کتاب وسنت یا قرآن اور اسوہ رسول میں جو چیز قدر مشترک ہے۔ وہ حلال وحرام کے احکام میں اطاعت بے جیسا کہ حدیث میں بالتفصیل مذکور ہے اور اطاعت کے لحاظ سے کتاب اللہ اور اسوہ رسول میں کوئی فرق نہیں۔ رہی عدم مثلیت تو اس لحاظ ہے پرویز صاحب نے تو عدم مثلیت کے صرف ایک پہلو کو بیان کیا ہے۔ جب کہ ہم نے ''وحی جلی وخفی کا نقائل '' میں ایسے کئی پہلو بیان کر دیتے ہیں جن سے کلام اللہ کی حدیث پر فوقیت ثابت ہوتی ہے للذا اس حدیث کو عجمی سازش کا نتیجہ قرار دینے کے سلسلہ میں پرویز صاحب کی بیہ دلیل بھی بے کار ہے۔

ملوكيت اوريبيثوائيت كاشاخسانه

پر دیز صاحب ''اسباب زوالِ امت'' کے ص:۲۲ پر فرماتے ہیں: ''جب دین کے نظام کی جگہ ملوکیت نے لے لی تو اب سوال پیدا ہوا کہ خدا اور رسول کی اطاعت

#### آئینہ ترویزیت 169 🔨 (حصہ: دوم) طلوع اسلام کے مخصوص نظریات

کس طرح کی جائے؟ اس کے لئے پہلے تو یہ طے ہوا کہ دنیادی معاملات میں اطاعت یادشاہ کی ک جائے ہور ندیجی بہور میں خدا ہور رسول کی بہلاعت کیکین سیل کھر سید کی مصر کی جائے؟ بعض اطاعت تو خیر اس کی کتاب کی رو سے کر لی جائے لیکن رسول کی اطاعت کس طرح کی جائے؟ بعض حضرات کے دل میں عمد نبی اکرم میں تار محابہ رشت تک کی تاریخ مرتب کرنے کا خیال پیدا ہوا تھا۔ اس کا مسالہ بھی ان روایات سے لیا گیا جو لوگوں کی زبانی مرون چلی آرہی تفیس۔ رسول کی اطاعت کے لئے سوچا یہ گیا کہ اس تاریخ میں جو روایات نبی اکرم میں کی کی طرف منسوب ہیں انہیں حضور کے ارشادات سمجھ لیا جائے اور ان کے مطابق عمل کرنے کو رسول کی اطاعت کما جائے۔ اس طرح مدیث کے مجموعے مرتب ہوئے۔ " (اسباب زدال امت ۔ ص: ۱۲)

اس چند سطور کے اقتباس میں جننے مکذوبات وا تمامات ہیں۔ ان کا جائزہ ہم آگے چل کرلے رہے ہیں۔ مردست صرف میہ کہنا چاہتے ہیں کہ:

(دین کر معادید رسیلی می مو گنی (اور بیه من ۲۰ مده میں قائم ہوئی تھی کیونکہ امیر معادید رسیلی کر عہد کو خلافت راشدہ میں شار نہیں کیا جاتا) تو لامحالہ اس کے مد مقابل پیشوائیت بھی آگئی ہوگی (دین کے دو تحکر فلافت راشدہ میں شار نہیں کیا جاتا) تو لامحالہ اس کے مد مقابل پیشوائیت بھی آگئی ہوگی (دین کے دو تحکر بو گئی کہ کہ ہوگے دین = ملوکیت + پیشوائیت جیسے کہ پانی = آسیجن + ہائیڈ روجن۔ (اسباب زدال امت - ص:۵۹) اب فریقین کے در میان کی پیشوائیت بھی آگئی ہوگی (دین کے دو تحکر بو گئی دین = ملوکیت + پیشوائیت جیسے کہ پانی = آسیجن + ہائیڈ روجن۔ (اسباب زدال امت - ص:۵۹) اب فریقین کے در میان پہلے ہی کب طبح ہوا تھا' کس نے اور کیسے طبح کیا تھا کہ ''دیناوی معاملات میں امامت بادشاہ کی کی جائے اور مذہبی امور میں خدا اور رسول کی اطاعت ''کیا اس کے طبح پائے کے متعلق اطاعت بادشاہ کی کی جائے اور مذہبی امور میں خدا اور رسول کی اطاعت ''کیا اس کے طبح پائے کے متعلق کوئی تاریخی شادت ہے؟ فریق اولی تاریخی شادت ہے؟ فریق اولی تو ذین اور میں خدا اور رسول کی اطاعت ''کیا اس کے طب پائے کے متعلق کوئی تاریخی شادت ہے؟ فریق اول تو خیربادشاہ تھا لیکن فریق خانی صحابہ کرام کی جماعت تھی ہو نہ تو ایسا معرمی دول اور کی محابہ کرام کی جائے اور مذہبی اور میں خدا اور رسول کی اطاعت ''کیا اس کے طب پائے کے متعلق کوئی تاریخی شادت ہے؟ فریق اول تو خیربادشاہ تھا لیکن فریق خانی صحابہ کرام کی جماعت تھی ہو نہ تو ایسا سر محود خدا اور رسول کی اطاعت 'کی کی مادت ہی ہی گوارا کر سکتی تھی کہ ایک ایسے بادشاہ کی اطاعت کریں جو خود خدا اور رسول کی اطاعت نہیں کرتا۔ بیہ صحابہ پر اتهام ہے۔

(2) اگر اللہ کی اطاعت محض قرآن کریم ہے ہی کرنا ممکن ہوتی تو یہ کیا معاملہ ہے کہ منگرین حدیث پہلی مال کی متواتر باہمی ملاقاتوں اور سرپھٹول کے بعد ایک نماز کی ادائیگی کی صورت میں نمازوں 'ان کی تعداد' رکعات کی تعداد' نمازوں کے اوقات کے مسائل پر بھی متفق نہ ہو سکے؟ اسوہ رسول کے بغیر صرف قرآن کے ذریعہ اللہ کی تعداد' نمازوں کے اوقات کے مسائل پر بھی متفق نہ ہو سکے؟ اسوہ رسول کے بغیر صرف قرآن کے ذریعہ اللہ کی اللہ کی اطاعت کا دعویٰ کوئی منگر رسالت ہی کر سکتا ہو لیے 'ایک نہ و سکے؟ اسوہ رسول کے بغیر صرف قرآن کے ذریعہ اللہ کی اطاعت کا دعویٰ کوئی منگر رسالت ہی کر سکتا ہے لیکن اس دور میں ایسا ایک شخص نہ ہو سکے؟ اسوہ کی مال کی شخص نہ ہو سکے؟ اسوہ رسول کے بغیر صرف قرآن نے ذریعہ اللہ کی اطاعت کا دعویٰ کوئی منگر رسالت ہی کر سکتا ہے لیکن اس دور میں ایسا ایک شخص نہ ہو ہے ہو کہ منگر پر بھی مند تعا پھریہ مسلہ کیے طرف کا دعویٰ کوئی منگر رسالت ہی کر سکتا ہے لیکن اس دور میں ایسا ایک شخص قران کے ذریعہ اللہ کی اطاعت کا دعویٰ کوئی منگر رسالت ہی کر سکتا ہے لیکن اس دور میں ایسا ایک شخص بھی نہ تعا پھر یہ مسلہ کیے طرف کی دعوں کے بغیر صرف کہ تعا ہی کہ منگر رسالت ہی کر سکتا ہے لیکن اس دور میں ایسا ایک شخص میں نہ تعا پھر یہ مسلہ کیے طب پا کہ "اللہ کی اطاعت تو خیر قرآن سے کر لی جائے" پر دین حال کی تعام ہے کہ ہوں ہو حول کی بھر مسلہ کیے طب پا کہ دور میں اللہ کہ موجود نہیں۔

③ آپ فرماتے ہیں کہ "رسول کی اطاعت کے لئے سوچا یہ گیا کہ اس تاریخ میں جو روایات نبی اکرم کی طرف منسوب ہیں ان کو رسول کے اقوال سمجھ کر ان کی اطاعت کو رسول کی اطاعت کما جائے۔ اس طرح حدیث کے مجموعے مرتب ہوئے" اور بیہ حدیث کے مجموعے طلوع اسلام کے بیانات کے مطابق

المنية بَرُويزيت ٢٠ ١٢٥ ٢٠ (حصه: دوم) طلوع اسلام يحضوص نظريات

تیسری صدی ہجری میں مرتب ہوئے تھے۔ اب سوال میہ ہے کہ درمیان میں جو دو اڑھائی سو سال کا عرصہ ہے۔ ان دو اڑھائی صدیوں میں صحابہ کرام بڑی تلٹ اور تابعین بڑھیٹے بس سی طے کرتے اور سوچتے رہتے تھے کہ خدا کی اور رسول کی اطاعت کرنے کا طریقتہ کیا ہو سکتا ہے؟ کیا ان کی عملی زندگی بالکل بیکار ہو کر رہ گئی تھی؟ ﴿ فَا تَلَهُمُ اللّٰہُ أَنَّٰی یُوْفَکُوْنَ ﴾

ملوکیت اور پیشوائیت (فرجب) کی ایک کیمیائی مثال پرویز صاحب اپنی کتاب "اسباب زوال امت" کے صن۵۵ پر ارشاد فرماتے ہیں: "ملوکیت سے مراد ہیہ ہے کہ دنیادی امور کے لیے قانون کا سرچشمہ الگ تصور کر لیا جائے اور وہ ضابطہ جو صرف آخرت کے متعلق ہو اور دنیا کے ساتھ اس کا کچھ واسطہ نہ ہو فد جب کہلاتا ہے للذا ملوکیت اور فد جب وحدت حیات ٹوٹنے کے بعد لازم وملزوم طور پر وجود میں آتے ہیں۔ جس طرح پانی کے قطرہ کا تجزمیہ کیا جائے تو ہائیڈ روجن اور آکسیجن جداگانہ اور میز تشخص کے ساتھ دجود میں آجاتی ہے"

- پھر (صفحہ:24) پر اس فار مولا کی تشریح کرتے ہوئے فرماتے ہیں: ''ملوکیت اور مذہب دونوں دین ہی کے الگ الگ گلڑے ہیں کیکن یہ عجب ماجرا ہے کہ الگ ہو جانے سے ان دونوں میں دین کی کوئی بات بھی باقی نہیں رہتی۔ پانی کی مثال پر غور سیجے۔ پانی کا فطری خاصہ ہے کہ وہ آگ بجھاتا ہے۔ کیکن جب ہائیڈروجن اور آنسیجن میں تبدیل ہو جائے تو اس میں برعکس خاصیت پیدا ہو جاتی ہے۔ ہائیڈروجن خود جلتی ہے اور آنسیجن جلانے میں مدد دیتی ہے۔ اس طرح جب دین حکومت اور مذہب میں تبدیل ہو جاتا ہے تو ان کی خصوصیات دین کی خصوصیات کی
  - اور (صفحہ:۱۲۱) پر تحریر فرمایا کہ: سبب بیدہ

"ان (مسلمانوں) کی کوشش ہی ہے کہ امور دنیا کے ساتھ کچھ اخلاقی اصول اور کچھ مسلمانوں کے سابقہ ادوار حکومت کے تعزیری قوانین (فقہی قوانین) اس طرح شامل کر لئے جائیں کہ ہماری حکومتیں، "اسلامی" بن جائیں چنانچہ ان کے سامنے "اسلامی حکومتوں" کا نقشہ ہارون الرشید اور مامون الرشید کا بحزکیل تدن جائیں چنانچہ ان کے سامنے "اسلامی حکومتوں" کا نقشہ ہارون الرشید اور مامون الرشید کا بحزکیل تدن ہے لیکن وہ یہ نہیں سیجھتے کہ اس قسم کی پوند سازی سے بی نظام بھی دینی مامون الرشید اور کی تعلیم کر النے جائیں کہ ہماری خلومتیں، "اسلامی" بن جائیں چنانچہ ان کے سامنے "اسلامی حکومتوں" کا نقشہ ہارون الرشید اور مامون الرشید کا بحزکیلا تدن ہے لیکن وہ یہ نہیں سیجھتے کہ اس قسم کی پوند سازی سے بیہ نظام بھی دینی نظام نہیں بن سکتا۔ ہائیڈروجن اور آسیجن کو ایک بوتل میں بند کر دینے سے پانی نہیں بن جایا کرتا۔ اس امتراج کے لئے ایک کیمیاوی عمل کی ضرورت ہے۔ اس کیمی کہ ماری اور خلام بھی خلیم کرتا۔ اس امتراج کے لئے ایک کیمیاوی عمل کی ضرورت ہے۔ اس کیمیاوی عمل کے بغیر ایک خالم کرتا۔ اس امری "دراجا ہو جاتا ہے۔ حقیقی ائتلاف کبھی پیدا نہیں ہو سکتا۔ اس قسم کے خاہری اور اس خال کی خال کی خال کی خال میں بند کر دینے سے پانی نہیں بن جلیا خال کرتا۔ اس امتراج کے لئے ایک کیمیاوی عمل کی ضرورت ہے۔ اس کیمیاوی عمل کے بغیر ایک خال کی در خال کر ہوں ہوں ہوں ہوں ہوں ہو ہوں ہو ہو ہوں ہو جاتا ہے۔ حقیقی ائتلاف کبھی پیدا نہیں ہو سکتا۔ اس قسم کے خاہری اور خال ہو خاری ہوئی پوند کا نتیجہ النا خسران ہو تا ہے"

آئينة بَرَويزيت ٢٦ (حصه: دوم) طلوع اسلام ب مخصوص نظريات

- کو اصل بنیاد قرار دے کر دین پر گزرنے والے حوادث کو بھی اس سے مطابق قرار دے رہے ہیں اور پھر پیش بھی یوں فرما رہے ہیں جیسے یہ مثال کوئی ''منزل من اللہ وحی'' یا قرآنی آیت ہے۔ خیر ہم ان کی اس ذہنی کاوش کو بغرض تشلیم درست سمجھ لیتے ہیں۔ اب اس مثال سے درج ذہل ہاتیں معلوم ہوتی ہیں:
- O ملوکیت آسیجن ہی ہو سکتی ہے کیونکہ پانی کا فارمولا ہے (O H ) یعنی آسیجن ایک حصہ درکار ہے اور 
   ملوکیت آسیجن ہی ہو سکتی ہے کیونکہ اکثریت میں ہوتے ہیں للمذا عوام ہائیڈروجن ہوتے ہیں اور ملوکیت
   میں بادشاہ تو ایک ہی ہو تا ہے۔ تاہم شاہی خاندان کو شامل کرنے سے پچھ نہ پچھ اقلیت بن ہی جاتی
   ہے للمذا سہ آسیجن ہے۔
- (2) "نہائیڈروجن کا خاصہ ہے کہ یہ جل اٹھتی ہے" اس کا صرف اتنا ہی خاصہ شیں کہ جل اٹھتی ہے بلکہ جل کر اینے جب ایک مجل کر اینے مجل کر اینے وجود کو فنا کر دیتی ہے۔ اب اگر پانی سے ہائیڈروجن یا دین سے پیشوائیت الگ ہو کر اپنے وجود کو ہی فنا کر دے تو پھر ملوکیت کو خطرہ ہی کیا رہ جاتا ہے کہ وہ سمجھوتہ کی بات سوچ؟ اور سمجھوتہ کرے بھی تو کر اینے کرے بھی تو کس سے کرے؟
- ③ ادر اگر اس ہائیڈرد جن کو اپنی بیہ خاصیت نمایاں کرنے کا موقع ہی نہیں ملتا اور وہ محفوظ پڑی رہتی ہے تو پھراس پر کسی کو ویسے ہی پچھ اعتراض کی گنجائش نہیں رہتی۔
- (1) ایک شکایت آپ کو میہ بھی ہے کہ ملوکیت اور مذہب آپس میں اتحاد تو کر لیتے ہیں لیکن ائتلاف نہیں ہو تا۔ یعنی ہائیڈروجن اور آئیجن کو بوتل میں اکٹھا بند کرنے سے پانی نہیں بنتا اور ائتلاف کا فٹ نوٹ میں معنی میہ بتاتے ہیں کہ ''ان کا ایک دوسرے میں ضم ہو جانا اس طرح کہ دہ ایک ہو جائیں اور اپنی افرادیت بھی نہ کھو کیں بلکہ وہ ایک ہوتے ہی اپنی انفرادیت کو مشتحکم کرنے کے لئے ہیں۔ '' اور اپنی انفرادیت بھی نہ کھو کیں بلکہ وہ ایک ہوتے ہی اپنی انفرادیت کو مشتحکم کرنے کے لئے ہیں۔ ''
- جب ہائیڈروجن اور آسیجن پانی بن جاتا ہے تو ان دونوں کی انفرادیت یکسر ختم ہو جاتی ہے اور یہ انفرادیت اس دقت تک فنا ہی رہتی ہے۔ جب تک پھر کسی کیمیائی عمل سے پانی کو چھاڑ نہ دیا جائے۔ لیعنی اگر ائتلاف ہے تو انفرادیت نہیں اور انفرادیت ہے تو ائتلاف نہیں پھر یہ انفرادیت ائتلاف میں مشخکم کیے ہوئی؟ اس سے سہ بھی معلوم ہو گیا کہ پانی پر دین کو منطبق کرنے کی مثال حقیقتاً غلط ہے۔
- آپ فرماتے ہیں کہ ملوکیت اور مذہب میں ظاہری اتحاد ہو جاتا ہے اور اتحاد کا مادہ دحد اور مصدر وحدت ہے اور اسی دحدت کا آپ اس کتاب میں جابجا پر چار کر رہے ہیں تو آخر وجہ شکایت کیا ہے؟

کیا ملوکیت واقعی موردِ عماب ہے؟ مندرجہ بالا اقتباسات سے آپ کو تو یہ معلوم ہو ہی گیا ہو گا کہ پرویز صاحب کے نزدیک اصل قابل نفرین چیز ملوکیت ہے۔ ملوکیت پہلے پیدا ہوئی پھردین کا بقایا حصہ مٰد جب رہ گیا اور ملوکیت کی تعریف آپ کے نزدیک ہہ ہے:

آئینہ پَرویزیت 172 (حصہ: دوم) طلوع اسلام کے مخصوص نظریات "قرآن کی رو سے ملوکیت صرف نہیں نہیں کہ باپ کے بعد بیٹا دارث تخت و تاج ہو جاتا ہے بلکہ ملوکیت ہراس نظام کا نام ہے جس میں دنیاوی امور کے لئے قانون کا سرچشمہ قرآن سے الگ ہو خواہ اس کی شکل بادشاہت کی ہویا جمہوریت گی۔ بیہ الگ بات ہے کہ دین کے نظام میں وراثت اقترار کا تصور يكسر باطل ہوتا ہے كيونك، جب سمى انسان كا اقتدار ہو بى شيس سكتا تو وراشت كيسى ؟ (اسباب زوال امت - ص:۵۴ - کافٹ نوٹ) کچھ سمجھ آپ کہ اس چھوٹ ے اقتباس میں پرویڑ صاحب کیا بچھ کہہ گئے اور کیا چکہہ دے گئے؟ بات یہ ہے کہ اقترار کی دو قشمیں ہیں ایک اقترار سای نوعیت کا ہو تا ہے۔ دو سرا قانونی۔ قانونی اقتدار صرف الله تعالی کے لئے ب اور سابی اقتدار بندوں کے لئے جیساکہ داؤد ملین کے بعد ان کے بیٹے سلیمان مکت جانشین ہوئے۔ پھر پرویز صاحب کے اس تبصرہ سے کہ: "قرآن کی رو ہے ملوکیت صرف سی شیں کہ باپ کے بعد بینا دارث ہو تا ہے (بلکہ) ملوکیت ہراس نظام کا نام ہے۔۔۔" ے صاف داضح ہو رہا ہے کہ قرآن کی رو سے باپ کے بعد بیٹے کا وارث ہونا ناجائز ہے۔ اس کی مزید وضاحت اقتباس کا آخری جملہ بھی کر رہا ہے۔ کہ "جب کسی انسان کا اقتدار ہو ہی نہیں سکتا تو دراشت کیسی؟ اس کے برغکس اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں: «اور سلیمان لا*سینید)* داؤد لا*سینید) کے* دارت ہوئے۔ " ﴿ وَوَرِبْ سُلَيْمَنْ دَاوُرُدَ ﴾ (النحل ١٦/٢٧) اور بیه وراثت تخت و تاج ہی کی تھی کیونکہ داؤد ملت ، جمال خلیفہ فی الارض تھے وہاں بادشاہ بھی تھے۔ ارشاد باری ہے: اور داؤد نے جالوت کو مار ڈالا اور اللہ نے داؤد ملت ا ﴿ وَقَتَلَ دَاوُرُدُ جَالُوبَتَ وَءَاتَكُهُ ٱللَّهُ ٱلْمُلْكَ وَأَلْجِ حَمَةً ﴾ (البقرة ٢ / ٢٥١) کو سلطنت بھی دی اور حکمت بھی۔ ان آیات سے بد ثابت ہوا کہ: ملوکیت اگر قانونِ اللی کے مطابق ہو تو پسندیدہ چزے مبغوض نہیں۔
 ۵ باب کے بعد بیٹا دارٹ بن سکتا ہے۔ 3 ملوکیت قانون اللی کے تابع نہمی ہو سکتی ہے لندا پر دیز صاحب کا بیہ نظریہ کہ ملوکیت کا تعلق صرف دنیوی امور ہے متعلق ہو کا ہے۔ غلط ہے۔ اللہ کے تنین جلیل القدر پینیبربادشاہ بھی تھے اور ان کا اخروی امور سے تعلق بھی تھا اور ایمان بھی بلکہ وہ تو اپن امت کو اخروی امور کی تبلیغ بھی کیا کرتے تھے اور سی تکمل دین ہو تا ہے للذا یہ پرویزی نظریہ غلط ہے کہ دین جب بچٹ جائے تو ملوکیت وغد جب ظہور پذیر ہوتے ہیں۔ جب کہ قرآن کی رو

ت ملوکیت اور دین اسم محص موسطت میں۔ ت ملوکیت اور دین اسم محص موسطت میں۔ (3) گھر صرف می شیں کہ چونکہ ملوکیت اور دین کا ایک جگہ جمع ہونا ممکن ہے لندا ملوکیت جائز ہے بلکہ ملوکیت کو اللہ نے اپنی ایک عظیم نعمت بتایا ہے۔ ارشاد باری ہے: (3) فَقَدَّ مَاتَيْنَا مَالَ إِبْرَاهِيمَ الْكِنَبَ وَ اَلْحِكَمَةَ مندوم من خاندان ابراہیم کو کتاب بھی دی حکمت (3) تبنی ممکن کا عظیم الکونیت و اللہ نے این ایک عظیم نعمت بتایا ہے۔ ارشاد باری ہے: (3) تبنی ممکن عظیم آلکونیت و اللہ مندوں من مندوں میں میں معادی ایرا ہی کو کتاب بھی دی حکمت (3) تبنی ممکن کا عظیم آلکونیت و اللہ مندوں میں میں میں میں میں میں میں میں معنی میں میں و مااتین ممکن عظیم ملکت عظیم الکونیت بھی مندوں میں میں معنی میں میں میں میں میں معنی عظیم نی مند ہے جو خاندان ابراہیم کو دی گئی تھی۔ علاوہ اذیں اس آیت میں ضمیر ہم سے معلوم ہوتا ہے کہ ایسے بھی ایک بادشاہ برحال تین یا تین سے زیادہ ہی تھے۔

ملوکیت سے بیر کی اصل وجہ بات دراصل یہ ہے کہ آپ چیٹم بد دور قرآنی نظام ربوبیت (اپنی ظاہری شکل میں کمیونزم) کے موجد ہیں لندا آپ کے لئے ملوکیت کی مخالفت لابدی تھی' دو سری طرف آپ اتباع اسوہ رسول کے بھی منگر ہیں لندا جو لوگ اتباع رسول کو دین کا حصہ قرار دیتے ہیں۔ انہیں آپ نے پیشوائیت' ندہب' ملا اور نہ جانے کیاکیانام دے رکھے ہیں۔

ظفائے بنو امیہ وبنو عباس کے مناقب ومثالب: اب خلفائے بنو امیہ اور بنو عباس کی طرف آئے۔ کیایہ دیندار نہ تھے؟ اسلام کے عقائد میں اللہ پر ایمان' فرشتوں پر ایمان' تلب پر ایمان' رسولوں پر ایمان اور آخرت پر ایمان لازمی ہیں۔ ان میں سے کوئسی بات وہ تسلیم نہ کرتے تھے؟ پھر انہیں کس قاعدہ کی رو سے دین کے زمرہ سے خارج کیا جا سکتا ہے؟ پھر قرآن نے دیند ار حکمرانوں کے جو اوصاف بتائے وہ یہ ہیں۔ "وہ نماز قائم کرتے ہیں۔ زکوۃ ادا کرتے ہیں۔ اچھی باتوں کا حکم دیتے ہیں۔ بری باتوں سے روکتے ہیں۔ عدل قائم کرتے ہیں'' اب بتائے ان حکمرانوں میں کوئسی کمی تھی ۔ کیا عدالتوں میں شرعی قوانین نافذ نہ تھے؟ کیا دہ خود دیند ار ہی نہیں بلکہ محافظ دین ہی عدالتوں میں قاضی نہ تھے؟ کیا نظام صلوٰۃ و زکوٰۃ قائم نہ تھا؟ کیا دہ خود دیند ار ہی نہیں بلکہ محافظ دین بھی تھے۔ دہ تمام زیادتہ نے کیا نظام صلوٰۃ و زکوٰۃ قائم نہ تھا؟ کیا دہ خود دیند ار ہی نہیں بلکہ محافظ دین بھی تھے۔ دہ تمام زیادتہ خصی کیا نظام صلوٰۃ دائوٰۃ قائم نہ تھا؟ کی

ان تمام اوصاف کے باوجود ان میں دو خامیاں بھی تھیں۔ پہلی سے کہ وہ جانشین منتخب کرنے میں اہل اور نااہل کا لحاظ نہیں رکھتے تھے۔ سے بات یاد رکھیے کہ قرآن کی رو سے باپ کے بعد بیٹے کا جانشین ہونا کوئی جرم نہیں۔ نہ ہی نامزد کرنا اور جانشین ہنانا جرم ہے۔ جرم اگر ہے تو سے کہ کسی نا اہل کو جانشین بنا دیا جائے خواہ وہ بیٹا ہو یا کوئی اور اور دو سری خامی سے تھی کہ بادجود اس بات کے کہ انہوں نے نظام زکوۃ قائم کیا ہوا

#### آئینہ بَرویزیت 174 🔨 (حصہ: دوم) طلوع اسلام کے مخصوص نظریات

تقا۔ وہ بیت المال میں جو کہ قوم کی امانت ہو تا ہے۔ ذاتی تصرف بھی کر لیا کرتے تھے۔ انہیں دو وجوہ کی بناء پر ان کے دور کو دورِ ملوکیت کما جاتا ہے۔ (اگرچہ وہ خود خلیفہ ہی کہلواتے تھے) اور انہی خامیوں پر علائے امت انہیں ٹو کتے بھی رہے اور مخالفت بھی کرتے رہے۔ لیکن ان خامیوں کے باوجود انہیں نہ کسی نے دین سے خارج سمجھا نہ یہ سمجھا کہ وہ آخرت' حشر' حساب کتاب سے کوئی سروکار نہیں رکھتے۔ جہاں تک <sup>(1)</sup> اجتماعی امور دینی کا تعلق تھا۔ وہ ان میں بڑھ چڑھ کر حصہ لیتے رہے ۔ مثلاً تبلیغ واشاعت دین' جہاد عدالتوں میں شرعی قوانین کا نفاذ' ملحدین ووضاعین کا قلع قوم' نظامِ زکوۃ' صلوٰۃ کا قیام وغیرہ وغیرہ للذا تمام ملت حتیٰ کہ صحابہ کرام اور تابعین کبار بھی ان کی ذاتی لغزشوں کے باوجود ان کی اطاعت کرتے رہے اور

فر جب پر پرویز صاحب کی بر جمی: جیسا کہ اوپر بیان ہو چکا ہے۔ پرویز صاحب کے نزدیک ملوکیت اور پیشوائیت لازم ملزوم ہیں۔ لینی جب ملوکیت معرض وجود میں آئی (لیعنی ۲۰۸۰ھ) تو لا محالہ مذہب بھی سامنے آجانا چاہت اور یہ مذہب سامنے آنا ہے دو سو سال بعد جب احادیث کی کتب مرت ہو کمیں۔ اس تصاد کو تو مر دست جانے دیتیجے۔ اب یہ دیکھتے کہ آپ کے نزدیک مذہب کی تعریف یہ ہے کہ اس کا تعلق صرف آ خرت سے ہو تا ہے آپ کے اپنے الفاظ میں: "وہ ضابطہ جس کا تعلق صرف آخرت سے ہو مذہب <sup>©</sup>

۲۷ مسئلہ میں فقہائے امت نے ﴿ وَاعْتَصِهُوا بِحَنْلِ اللَّهِ جَمِيْعُا وَّلاَ تَفَوَقُوْا ﴾ کو ملحوظ رکھتے ہوئے یہ فیصلہ کیا ہے کہ:
 ۲۰ خالم یا فاسق کو امام بنانا جائز نہیں۔
 ۲۰ خالم یا فاسق خود اقتدار پر قابض ہو جائے تو اس کی اطاعت اس وقت تک لازم ہوگی۔ جب تک وہ تر کوئی ظالم یا فاسق خود اقتدار پر قابض ہو جائے تو اس کی اطاعت اس وقت تک لازم ہوگی۔ جب تک وہ تراب وسنت سے ظالم یا فاسق خود اقتدار پر قابض ہو جائے تو اس کی اطاعت اس وقت تک لازم ہوگی۔ جب تک وہ تراب وسنت سے خلاف تھم نہ دے اور اس کی مثال ایسی ہی ہے کہ کسی ظالم یا فاسق کو نماز جماعت کا امام بنانا وائر نہیں۔
 ۱۹ وسنت سے خلاف تھم نہ دے اور اس کی مثال ایسی ہی ہے کہ کسی ظالم یا فاسق کو نماز جماعت کا امام بنانا وائر است سے خلاف تھم نہ دے اور اس کی مثال ایسی ہی ہے کہ کسی ظالم یا فاسق کو نماز جماعت کا امام بنانا ور سنت سے خلاف تھم نہ دے اور اس کی مثال ایسی ہی ہے کہ کسی ظالم یا فاسق کو نماز جماعت کا امام بنانا وائر الله وفاسق مام خود مسلط ہو گیا ہو لیکن وہ ایسی ہی ہے کہ کسی ظالم یا فاسق کو نماز ہو جاتی ہے۔
 ۱۹ خود صلط ہو گیا ہو لیکن وہ اپنے عمال نیک اور متقی مقرر کرتا رہ و جاتی ہے۔
 ۱۹ خود صلط ہو گیا ہو لیکن وہ اپنے عمال نیک اور متقی مقرر کرتا رہے تو اس کی اطاعت لازم ہو جاتی ہو کی خالم وفاسق مار کو خو خو می خالم وفاست مام ہو گیا ہو کیک ہو کہ کی خالم وفاست ہے۔
 ۱۹ اگر وہ خود بھی ظالم وفاسق ہو ایک بھی ظالم وفاسق مقرر کرتا ہے جو حدود اللہ کو تو ٹریں تو پھر امت پر خروج اور جاور ہوں ہو جاتی ہوں۔
 ۱۹ وہ خود بھی ظالم وفاسق ہو ایک بھی ظالم وفاسق مقرر کرتا ہے جو حدود اللہ کو تو ٹریں تو پھر امت پر خروج اور جماد وازہ ہے۔

· فکرِ پرویز پر عجمی فلاسفه کی اثر اندازی · طاحظه فرمایتے۔

نہ تھے۔ پرویز صاحب نے دراصل کسی لفظ کے غلط مفہوم میں مشہور ہونے یا عوام کی جہالت سے فائدہ اٹھاتے ہوئے نہ ہب کو دین کے مقابل لا کر پیش کر دیا ہے۔ جیسے کہ وہ خلن کے لفظ سے بھی اکثر ایسا ہی فائدہ اٹھایا کرتے ہیں۔

پہلے آپ نے اس " نمر جب" میں احادیث کو شامل کیا حالا نکہ یہ مذہب شمیں یہ دین کا جز اور ایک لابدی مافذ ہیں اور مذہب کتاب وسنت دونوں کو سامنے رکھ کر مرتب کیے گئے تھے پھر آپ نے اس مذہب میں وضعی روایات تقلید اور نصوف اور نہ جانے کیا کیا کچھ لاکھیٹرا ہے۔ وضعی روایات کو سب مردود سمجھتے ہیں۔ تقلید شخصی بھی چونکہ کسی امام کو رسول کا مقام دینے کے مترادف ہے لندا ناجائز ہے اور نصوف ویسے ای إختراع اور ہدعت ہے بھرا یسے خلط عقائد داختراعات کی بنیاد پر اگر مسلمانوں میں پچھ خلط نظریات فروغ پا گئے ہیں تو اس کے جواب وہ فقسی مذاہب کیسے ہو گئے؟ یا اسوہ رسول کا اس میں کیا قصور ہے؟

(1) مذہب کا لفظ تو بلا شبہ غیر قرآنی ہے مگر مرکزِ ملت اور نظامِ ربوبیت کماں قرآنی الفاظ میں جن کے گرد پورے کا پورا پرویزی دین گھومتا ہے (4) لفظ مذہب کو آج کی زبان میں مکتب یا کمتبِ فکر (School of Thought) بھی کہہ دیتے ہیں۔

آئينة كوديزيت 176 (حصد: دوم) طلوع اسلام يحضوص نظريات

ملوكيت اوربيثيوائنيت كالسمجهويته

"ند نہ باور سیاست" کے عنوان کے تحت برویز صاحب فرماتے ہیں: "دین میں ملوکیت اور مذہب کا الگ الگ تشخص باقی نہیں رہتا للذا ملوکیت اپنے قیام کے لئے ضروری سمجھتی ہے کہ مذہب اپنی جگہ پر قائم رہے اور مذہب اپنے قیام کے لئے ملوکیت کا نظام ضروری سمجھتی ہے۔ اس طرح ان دونوں میں (بظاہر تصاد کے بادجود) سمجھونہ ہو جاتا ہے۔ محراب و منبر صروری سمجھتا ہے۔ اس طرح ان دونوں میں (بظاہر تصاد کے بادجود) سمجھونہ ہو جاتا ہے۔ محراب و منبر سے باد شاہ کو ظل اللہ قرار دے کر اَیَدہُ اللہ بنصوم کی صدائیں بلند ہوتی ہیں۔ اور تخت و تاج مساجد و مکاتب کے لئے جاگیریں وقف کر کے مذہبی سیادت کی حفاظت کرتا ہے۔ مذہب اس کے معاوضہ میں ملوکیت کے انتخام دیقاء کے لئے لوگوں کے دلوں میں یہ فریب پختہ طور پر جاگزیں کرتا رہتا ہے میں ملوکیت کے انتخام دیقاء کے لئے لوگوں کے دلوں میں یہ فریب پختہ طور پر جاگزیں کرتا رہتا ہے میں ملوکیت کے انتخام دیقاء کے لئے لوگوں کے دلوں میں یہ فریب پختہ طور پر جاگزیں کرتا رہتا ہے میں ملوکیت کے انتخام دیقاء کے لئے لوگوں کے دلوں میں یہ فریب پختہ طور پر جاگزیں کرتا رہتا ہے دینا میں جنا ذلیل نفرت چیز ہے۔ سیاست و حکومت کے دھندے دنیا داروں کے لئے ہیں۔ خدا کے نیک دنیا میں جتنا ذلیل ہوگا۔ اتنا ہی خدا کے ہاں مقرب دمقبول ہوگا۔ وقس علی ہے دنیا ہوگا۔ " (اسباب زدال امت ۔ میں دنیا میں جنا ذلیل ہوگا۔ اتنا ہی خدا نے ہاں مقرب دمقبول ہوگا۔ وقس علی ہزا۔ " (اسباب زدال امت ۔ میں دنیا میں جنا ذلیل ہوگا۔ اتنا ہی خدا نے ہاں مقرب دمقبول ہوگا۔ وقس علی ہزا۔ " (اسباب زدال امت ۔

دیکھئے اب پھر یہاں وہی سوال پیدا ہو تا ہے کہ ملوکیت تو ۲۰م ھ میں سامنے آگئی اور مذہب تقریباً دو سو سال بعد سامنے آتا ہے۔ اس دو سو سال کے در میان کے عرصہ میں ملوکیت کو کس نے تھامے رکھا تھا؟ اور سمجھو یہ تو خیر ہے ہی ناممکن جب فریق مقابل ابھی پیدا ہی نہ ہو (خواہ یہ فقہی مذہب ہو یا حدیثی) تو سمجھو یہ کس سے ہو سکتا ہے؟

پرویز صاحب کو ان کی ملوکیت اور مذہب دشتنی نے پچھ ایسا بد حواس کر دیا ہے کہ انہیں اچھی ہاتیں بھی غلط نظر آنے لگی ہیں۔ اگر خلفائے ہنو امیہ یا بنو عباس اپنے آپ کو محافظ دین سمجھ کر مساجد و مکاتب کی سربر ستی کرتے تصح تو کیا رسول اللہ سی پیلے اہل صفہ اور مسجد نبوی کی سربر ستی نہیں فرماتے تصح؟ اور سمی تبلیغ دین کا ایک موثر شعبہ ہے پھر اس میں اعتراض کی کیا بات ہے؟ اور اگر اسے دہ اس بات پر محمول فرمائیں کہ یہ سب پچھ علماء کی زبان بندی کے لئے تھا تا کہ جو پچھ ان کے جی میں آئے کریں اور علمائے دین ان پر اسمہ دین شاہی درباروں کی کاسہ لیسی تو در کنار ان کے ہدایا قبول کرنے سے بھی انکار کر دیتے تھے۔ اسمہ دین شاہی درباروں کی کاسہ لیسی تو در کنار ان کے ہوایا قبول کرنے سے بھی انکار کر دیتے تھے۔

ربی ہیے بات کہ علائے دین بادشاہ وقت کو ظل اللہ اور ایدہ اللہ بنصرہ کہا کرتے تھے تو کیا اس بات میں شک ہے کہ دین کے قیام کے لئے غلبہ واقتدار کی ضرورت ہوتی ہے۔ رسول اللہ طرح پیل کی کمی زندگی میں سورہ بنی اسرائیل اتری جس میں آپ کو درج ذیل دعا اللہ تعالیٰ نے سکھائی:

آئینہ ترویزیت و وَاَجْعَل لِي مِن لَدُنكَ سُلُطَنيكَ نَصِيرًا ٢٦ ( حسنددم) طلوع اسلام ، مخصوص نظريات ٢٠ و وَاَجْعَل لِي مِن لَدُنكَ سُلُطَنيكَ نَصِيرًا ٢٠ ( ٢٠ ٢٠ ٢٠ دور وقوت كو ميرا مدد كاربنا- " (الإسراء١٢/ ٨٠)

پر اگر یہ علماء دین کے غلبہ اور اس نظام کے قیام کی خاطراور اس پہلو میں باد شاہان وقت کا ساتھ دیتے اور انہیں محافظ دین سبحھ کر کوئی دعائیہ کلمہ کہتے تھے تو اس میں اعتراض کی کیا بات ہے۔ بایں ہمہ آئمہ دین نے ان کی خامیوں پر برملا احتجاج کیا اور اپنی جانوں کی بازی لگا کر بھی حق کی حمایت کی۔ ویسے تو اس قسم کے سینکڑوں واقعات تاریخ اسلام کے صفحات میں بھرے پڑے ہیں۔ گرہم مختصراً صرف ان چند واقعات کا ذکر کریں گے جو پرویز صاحب کے خیال کے مطابق "تخلیق مذہب" کے دور سے تعان رکھتے ہیں۔ نیز ان واقعات کا تعلق بھی یا آئمہ فقہاء سے ہے یا محدثین سے جو کہ "مذہب" کی پیدائش کے مجرم گردانے گئے ہیں۔

## علمائے دین کی حق گوئی وب باکی اور بے نیازی

(1) سعید بن مسیب اور اموی خلفاء: آب کا شمار مدینہ کے سات مشہور فقهاء میں ہوتا ہے بلکہ آپ کو فقیہہ الفقهاء کها جاتا ہے۔ نیز آپ بلند پایہ محدث بھی تھے۔ جب عبدالملک بن مروان خلیفہ ہوا تو آپ نے اس کی بیعت کرنے کی اس بنا پر مخالفت کی کہ بلا احمایز اہلیت جانشینی کی داغ بیل پختہ کی جا رہی ہے۔ اس جرم کی پاداش میں آپ کو عبدالملک نے قید کر دیا۔ پچھ عرصہ بعد جب اس کو بعناوت کا خطرہ نہ رہا تب آپ کو رہا گیا۔

آپ کو اس بات پر بھی اعتراض تھا کہ یہ امراء ہیت المال میں ذاتی تصرف کرنے لگے ہیں۔ آپ کو خلافت راشدہ کے دور سے ہیت المال سے وظیفہ ملتا تھا۔ جب آپ نے یہ صورت حال دیکھی تو آپ نے وظیفہ لینا بند کر دیا۔ چنانچہ آپ کی تمیں ہزار کی رقم ہیت المال میں جمع ہو گئی تھی۔ کتی بار انہیں دصولی کے لئے بلایا گیا۔ لیکن آپ نے ہر مرتبہ انکار سے کام لیا۔ (انسائیکلو پڈیا۔ فیروز سز۔ ص:۸۱۸)

(2) سالم بن عبدالله بن عمر رضافته اور بشام بن عبدالملك : ایک دفعہ حج کے موقعہ پر بشام بن عبدالملک کعبہ اللہ گیا تو دہاں حضرت سالم کو بھی دیکھا۔ ان کے قریب آکر کینے لگا: "حضرت مجھے کوئی خدمت کا موقع دیا جائے؟"

آپ نے فرمایا: "اللہ کے گھر میں کسی اور سے مانگنا شرم کی بات ہے۔'' پھر جب آپ کعبہ سے باہر نکلے تو خلیفہ حاضر ہو کر کہنے گھے: "حضرت اب تو کعبہ سے باہر ہیں' پچھ طلب فرائیں۔''

> آپ نے پوچھا: ''متم کیا دے سکتے ہو' دنیا یا دین؟'' خلیفہ کہنے لگا: ''دنیا ہی سے دے سکتا ہوں۔''

قتم! میں اس ذمہ داری میں شریک نہ ہوں گا۔ '' پھر ہیرہ نے آپ کے سامنے کئی عمدے پیش کیے مگر آپ مسلسل انکار کرتے رہے ۔ بالآ خر گور نر نے آپ کو کوفہ کا قاضی بنانے کا فیصلہ کیا اور قتم کھالی کہ اگر امام انکار کریں تو انہیں کو ڑوں سے پیا جائے گا' اس کے جواب میں امام صاحب نے بھی قتم کھالی کہ: ''اس دنیا میں کو ڑے کھا لینا میرے لئے آخرت کی سزا بھکتنے سے زیادہ سمل ہے' میں سے عمدہ قبول نہیں کر سکتا۔''

آ خر گورنر نے روزانہ دس کو ڑے لگانے کا تھم دے دیا۔ دس روز تک آپ دس دس کو ڑے کھاتے رہے۔ تب کسی نے گور نر کو اطلاع دی کہ بیہ شخص مرجائے گا مگر آپ کی بات نہیں مانے گا۔ گور نرنے کہا: "کوئی ایسا ناصح نہیں جو اسے سمجھائے اور بیہ شخص مجھ سے مہلت ہی مانگ لے؟"

امام صاحب کو بیہ بات پنچائی گئی تو آپ نے مشورہ کے لئے مہلت طلب کرلی اور رہا ہوتے ہی کوفہ کو چھوڑ کر مکہ چلے آئے اور بنو امیہ کی سلطنت ختم ہونے تک واپس نہ ہوئے۔ (ایپنا ۔ ص:۲۵ حکومت اور علائے رہانی ۔ ص:۲۵)

د کچھ کیچے ملو کیت اور پیشوائیت میں سمجھونہ کی ہاتیں کیسے طے پارہی ہیں؟

(4) خلیفہ منصور کی خلافت کی توثیق امام ابو حنیفہ اور ابن ابی ذئب : خلیفہ منصور نے اپنی خلافت کی توثیق کی توثیق امام ابو حنیفہ اور ابن ابی ذئب بھی تھے اور سوال کی توثیق کے لئے چند متاز علماء کو دربار میں بلایا۔ ان میں امام ابو حنیفہ اور ابن ابن ابن ذئب بھی تھے اور سوال سے کیا کہ:

" یہ حکومت جو اللہ تعالی نے مجھے اس امت میں عطا کی ہے اس کے متعلق آپ کا کیا خیال ہے ' کیا

#### آئنية بَرُويزيت ٢٠ (حمد ددم) طلوع اسلام ٢٠ مخصوص نظريات

میں اس کا اہل ہوں؟'' منصور پہلے ابن ابی ذئب کی طرف متوجہ ہوا تو انہوں نے جواب دیا: "دنیا کی بادشاہی اللہ جس کو چاہتا ہے عطا کرتا ہے' گھر آخرت کی بادشاہی اس کو دیتا ہے جو اس کا طالب ہو اور اللہ اسے اس کی توفیق دے' اللہ کی اطاعت سے توفیق نصیب ہوگی اور نافرمانی ک صورت میں دور رہے گی۔ حقیقت سے ہے کہ خلافت اہل تقویٰ کے اجماع سے قائم ہوتی ہے ادر جو محض خود اس پر قبضہ کر لے اس میں کوئی تقویٰ نہیں' آپ اور آپ کے مدد گار توفیق اور حق سے منحرف ہیں' اب اللہ سے سلامتی مائلیں اور پاکیزہ اعمال سے اس کا تقرب حاصل کریں'' امام ابو حنيفه كمت من كه: "جس وقت ابن ابی ذئب سہ باتیں کہہ رہے تھے تو میں نے اپنے کپڑے سمیٹ لئے خیال سے تھا کہ ابھی اس کی گردن اڑا دی جائے گی اور خون کے چھینٹے ہم پر پڑیں گے۔ '' اس کے بعد خلیفہ امام صاحب کی طرف متوجہ ہوا تو آپ نے فرمایا: "آپ کو خود معلوم ہے کہ آپ نے ہمیں اللہ کی خاطر سیس بلایا بلکہ اس لئے کہ ہم آپ کے ڈر سے آپ کی منشاء کے مطابق بات کہیں اور وہ عوام کے علم میں آجائے' جب کہ حقیقت سے ہے کہ آپ کی خلافت پر اہل تفوی میں سے دو آدمیوں کا بھی اجماع نہیں ہوا حالا نکہ خلافت مسلمانوں کے اجماع اور مشورے سے ہوتی ہے۔" دربار برخاست ہوا تو منصور نے اپنے وزیر رہیج کو درہموں کے دو تو ڑے دے کر بھیجا اور ہدایت کی کہ: "أكر ابن ابي ذئب اور ابو حنيفه بطن بيه تؤثر قبول كرليس توان كاسرا تارلانا" جب ربیع ابن ابی ذئب ریشیر کے پاس ہنچا اور تحفہ پیش کیا تو آپ نے کہا: "میں بیہ مال منصور کے لئے بھی حلال نہیں سمجھتا' اپنے لئے کیسے حلال سمجھوں؟' ادر ابو حنيفه منتقد في كما: «خواہ میری گردن اڑا دیٰ جائے میں اس مال کو قبول نہ کروں گا۔ " منصور نے بیہ روئیداد سن کر کہا کہ: "ان کی بے نیازی نے ان دونوں کا خون بچا گیا۔" (ایضا ۔ ص ۲۶ ۔ نیز مناقب امام اعظم ۔ ج.۳ ۔ ص:10-11) کسی کو رام کرنے کے لئے حکومتوں کے نہی دو ہتھکنڈے ہوتے ہیں' دھونس اور لالچ۔ نہی طریقے منصور نے بھی استعلال کیے۔ لیکن آئمہ دین نہ سنہری پنجرے میں بند ہوئے نہ ہی اپنی موت سے ڈرے۔ انہوں نے اپنی جان کی بازی لگا کر بھی دین کی کسی ادنیٰ می شق پر بھی آنچ نہ آنے دی۔ کیا پیشوائیت ادر ملوکیت میں شمجھوتے ایسے ہی ہوا کرتے ہیں؟

آئینہ ترویزیت مسلم 180 🔨 (حصہ: دوم) طلوع اسلام کے مخصوص نظریات (5) امام ابو حنیفه رایشه کی ب نیازی : ایک دفعه سی خلیفه منصور امام صاحب رایشه س کس لگه که تم میرے ہدایا کیوں قبول نہیں کرتے؟" تو آپ نے جواب دیا: ''امیر المومنین نے اپنے مال میں سے مجھے کب دیا تھا جسے میں نے قبول نہ کیا؟ اپنے مال سے دیتے تو میں ضرور قبول کر تا' آپ نے مسلمانوں کے بیت المال سے مجھے دیا جس میں میرا کوئی حق نهیس کیونکه میس نه تو سپاہی مول نه فقیر مول اور نه ہی بچه مول که بچول کا حصه مجھ مطر؟ " (ایساً -سوچئے ۔ بیت المال پر خلفاء کے ذاتی تصرف پر اس سے زیادہ کڑی تنقید کی جا سکتی ہے؟ پھر بید تنقید بھی آئمه کرام اپنی جان کو ہتھیلی پر رکھ کر ہی کر سکتے تھے۔ ایک دفعہ کوفہ کے گور نرنے نہایت نیاز مندی سے آپ سے عرض کیا: "آپ تبھی ہمارے ہاں تشریف لاتے ہی نہیں؟" آپ نے فرمایا: "تم سے مل کر کیا کروں گا؟ جو مال ودولت تمہارے پاس ہے' اس کی مجھے حاجت نہیں اور جو دولت مير ب پاس ب اس كاكوتى دو سرا مالك بن شيس سكتا- (ايونا - ص:٢٩) (6) خلیفه منصور اور عهده قاضی القصاة کی پیشکش : پلے عراق گورنر نے تو امام موصوف کو کوفه کی عدالت کا قاضی بنانا چاہا تھا۔ اب خلیفہ خود امام صاحب کو قاضی القصناۃ کا عمدہ پیش کرتے ہیں' جس کے جواب میں امام صاحب رولٹر نے کہا: "قضائے لئے وہی شخص موزوں ہو سکتا ہے جو اتن جان رکھتا ہو جو آپ پر آپ کے شنرادوں پر اور آپ کے سپہ سالاروں پر قانون کو نافذ کر سکے اور مجھ میں نیہ جان نہیں جب آپ مجھے بلاتے ہیں تو آپ سے رخصت ہو کر ہی میری جان میں جان آتی ہے" آپ واپس آگئے لیکن خلیفہ بیہ تقاضا کرتا ہی رہا۔ ایک بار اپ کے انکار پر آپ کو تنیں کو ڑے بھی لگوائے جس سے آپ کابدن لہو لہان ہو گیا۔ خلیفہ منصور کے چچا عبدالعمد نے منصور کو اس بات پر سخت ملامت کی کہ تم نے اپنے اوپر ایک لاکھ تکواریں تھینچوا لیں' یہ عراق کا فقیہ ہے بلکہ تمام اہل مشرق کا فقیہ منصور نے نادم ہو کر فی تازیانہ ایک ہزار درہم یعنی کل تنیں ہزار درہم امام صاحب ریکھی کے گھر تججوائے کیکن آپ نے لینے سے انکار کر دیا تو خلیفہ نے پیغام تبھیجا: ''اگر خود نہیں لیتے تو اسے لے کر خیرات کر دیکھے" اس کے جواب میں امام صاحب نے فرمایا: "کمایا ان کے پاس کوئی حلال مال بھی ہے؟" اور بير كمه كرسارى رقم واليس بعجوا دى- (اييناً - ص:٣١)

أمَنينه بَرويز يمت ٢٠ 181 (حصه: دوم) طلوع اسلام يخصوص نظريات (7) خالد بن عبدالرحمان کی خلیفہ منصور پر تنقید کے آیک دفعہ خالد بن عبدالرحمان بغداد آئے تو خلیفہ منصور نے بلا کر یو چھا کہ: "آپ بنو امیہ کے درباروں میں بھی جایا کرتے تھے ' بتائیے کہ ان کی حکومت اور ہاری حکومت میں پچھ فرق ہے؟ نیز سفر کے دوران آپ نے ہمارے صوبوں کی کیا حالت دیکھی؟`` آپ نے جواب دیا: "میں نے تمہارے عامل دیکھے ہیں جن کے مظالم کی کوئی انتہا نہیں' بنو امیہ ک سلطنت میں کوئی ظلم ایسانہ تھا جسے میں نے تمہارے عہد حکومت میں نہ دیکھا ہو۔ " خلیفہ اس جواب پر کھسیانا ہو کر کہنے لگا: " ہمیں اچھے عمال ملتے نہیں ہم کیا کریں ؟'' حضرت خالد نے کہا: '' حضرت عمر بن عبد العزیز ریٹی فرمایا کرتے تھے کہ حاکم ایک بازار ہے جس میں وہی مال آتا ہے جو اس میں چکتا ہے' اگر وہ نیک ہو تا ہے تو مقربین اس کے پاس نیک لوگوں کو لاتے ہیں اور اگر بدکار ہو تو اس کی خدمت میں بد کرداروں کو ہی پیش کیا جاتا ہے۔ " (ایساً ۔ ص ۳۲) (8) امام مالک رطیقه اور خلیفه منصور : خلیفه منصور کو کسی طرح بیه معلوم ہوا که علماء اس کی حکومت کے خلاف ہیں' چنانچہ اس نے علماء کو دربار میں بلا بھیجا اور امام مالک م<sup>ریث</sup>یہ معاملے کو تا ڑ گئے' عنسل کیا کفن کے کپڑے سینے اور حنوط (جو مردہ کو لگایا جاتا ہے) لگا کر دربار میں آگے: منصور علاء کی طرف مخاطب ہو کر کہنے لگا: '' آپ لوگوں نے میری بیعت کی تھی' آپ کا فرض تھا کہ میری اطاعت کرتے' اگر مجھ میں کوئی نقص تھا تو مجھے سمجھاتے اور نصیحت کرتے لیکن یہ معلوم کر کے مجھے افسوس ہوا ہے کہ آپ مجھے برا بھلا کہتے ہیں۔" خایفہ پہلے امام مالک م<sup>یش</sup> کی طرف ہی متوجہ ہو کر کہنے لگا: "میری نسبت آپ کا کیا خیال ہے؟" آپ نے فرمایا: " مجھے اس سوال کاجواب دیتے سے معاف رکھو" پھردہ دو سرے علماء کی طرف متوجہ ہوا تو انہوں نے بردی جرات کے ساتھ حکومت اور خلیفہ پر تنقید کی خلیفہ نے انہیں بہت دھمکایا' کیکن وہ سب سی کہتے رہے کہ کل مرنے سے آج ہی مرجانا بہتر ہے۔ " چنانچہ ان علماء کو رخصت کر دیا گیا' بعد میں خلیفہ نے امام موصوف سے بوچھا کہ: "مجھے آپ کے کیڑوں سے حنوط کی بو آتی ہے؟" فرمایا: ''ہاں! میں موت کی تیاری کر کے آیا تھا کیونکہ تمہارے اوپر اعلائے کلمة الحق کی سزا موت ہے'' (الينا - ص: ٣٥)

(9) جبری بیعت سے متعلق امام مالک ریکٹیہ کا فتوئی : عباسیوں کے ظلم دستم سے تنگ آکر محمد نفس ذکیہ نے مدینہ میں بغادت کا علم بلند کیا تو امام مالک ریکھی نے ان کی حمایت کی۔ لوگوں نے کہا کہ ہم نے منصور کی بیعت کی ہے لازا ہمیں اس کی اطاعت کرنی چاہئے' آپ نے فرمایا کہ منصور نے بیعت جبراً کی ہے اور جو کام جبراً کرایا جائے شریعت میں اس کا اعتبار نہیں اور دلیل یہ دمی کہ حدیث میں ہے کہ اگرچہ سمی

آئینہ پُرویز تیت 182 🔨 (حصہ: دوم) طلوع اسلام کے مخصوص نظریات ے طلاق دلائی جائے تو طلاق واقع نہ ہوگی۔'' اس وقت منصور کا چچا زاد بھائی جعفر مدینہ کا گور نرتھا۔ اس نے امام مالک میکھ کو ایسا فتو کی دینے سے ڈرایا د حمکایا مگر آپ بازنہ آئے۔ آخر آپ کو گرفتار کر کے پابہ زنجیر گور نرجعفر کے پاس لایا گیا اس نے انہیں ستر کو ڑے مارنے کا تھم دیا۔ بڑی بے دردی سے کو ڑے مارے گئے۔ پشت لہولمان ہو گئی مگر آپ ہر کو ڑے کی ضرب پر بلند آداز ہے کہتے رہے کہ: "جبری طلاق حرام ہے" جب کوڑوں کی سزا سے بھی جعفر کاجی نہ بھرا تو انہیں اس حالت میں شتر پر سوار کر کے شہر میں پھرانے کا حم دیا تاکہ لوگ عبرت حاصل کریں مگر آپ شہر سے بازاروں سے گزرتے اور ساتھ ہی بآواز بلند یہ کہتے جاتے تھے کہ "جو مجھ کو جانتا ہے سو جانتا ہے جو نہیں جانتا وہ جان لے کہ میں مالک بن انس ہوں اور میں فتویٰ دیتا ہوں کہ جبری طلاق درست نہیں۔'' پھر آپ مسجد نبوی میں آئے خون صاف کیا اور دو رکعت نماز ادا کی' خلیفہ منصور کو جب اس واقعہ کاعلم ہوا تو اس نے جعفر کو مدینہ کی گور نری سے معزول کر دیا اور امام صاحب دیکھ ہے معافی مانگی اور کہا میں جعفر کو سزا دوں گا۔ امام صاحب دیکھیر نے جعفر کو سزا دینے سے منع کر دیا اور کہا کہ میں جعفر کو اللہ اور رسول ملکی کیا کی خاطر معاف کرتا ہوں۔" (ایمنا - ص:۳۹ - حکومت اور علائے ربانی - ص:۲۸) (10) ابن طاؤس يلتيد (محدث) اور خليفه منصور : عباس خليفه منصور ف اس وقت ت برب محدث ابن طاؤس ملائمة كوبلاكر كهاكه: "كونى حديث بيان كرير؟" ابن طاؤس نے ماحول پر نگاہ ڈالی اور دیکھا کہ پیچھے جلاد ننگی تکوار سونتے کھڑے ہیں' آپ نے ان کی طرف دیکھا اور اطمینان سے کہا: ''رسول الله ملتى الله عن فرمايا: ''الله تعالى زمين سے مشرق و مغرب كو تمهارے قد موں ميں ڈال دے گا لیکن اس زمانہ کے حکام جنم کا ایند صن ہول گے ' بجز ان لوگوں کے جو اللہ سے ڈر کر کام کریں گے اور امانت میں خیانت نہیں کریں گے۔ `` پھر خلیفہ سے مخاطب ہو کر فرمایا: ''امیر المومنین سوچئے آپ کس مقام پر ہیں؟ کیا اللہ نے آپ کو مشرق ومغرب كامالك نهيس بنايا ہے؟" اب کی بار ابن طاؤس سینٹھ نے سورہ مدثر کی وہ آیات پڑھیں جو ولید بن مغیرہ کے حق میں نازل ہوئی تھیں منصور نے پھر سر جھکا لیا' اب کی بار حاضرین کو یقین ہو گیا کہ ابھی قتل کا تھم ملنے والا ہے۔ منصور نے سراٹھایا اور ڈانٹ کر کہا: " یہاں ہے چلے جاؤ" چنانچہ ابن طاؤس ریشتمہ وہاں سے میہ کرہ کر واپس چلے آئے: "ہم بھی نہی کچھ چاہتے تھے" (ص ۲۸) (11) امام سفیان توری ریکٹیہ (۷۷-۱۲۱۱ه) اور عهدہ قضاء : مشہور محدث اور فقیہ ہیں ایک دفعہ خلیفہ

آئینہ پُرویزیت 183 🔨 (حصہ: دوم) طلوع اسلام کے مخصوص نظریات مہدی کے ہاں آئے تو مہدی مسکراتے ہوئے کہنے لگے: ''آپ ہم سے ادھر ادھر بھاگتے پھرتے ہیں ادر سجھتے ہیں کہ اگر ہم آپ تخق کرنا چاہیں تو کر نہیں سکتے اور میں یہ کام اس وقت بھی کر سکتا ہوں کہ تھم دے کر آپ کو ذلیل اور رسوا کیا جائے۔" امام صاحب ریشیہ نے کہا: ''آگر ایسا کرو گے تو شہنشاہ قادرِ مطلق ہے جو حق وباطل میں تفریق کرتا ہے' وہ بھی تمہارے ساتھ ایسا ہی کرے گا۔" یہ سن کر مہدی کا وزیر رہیج بھڑک اٹھا اور بولا: ''امیر المومنین! یہ جامل آدمی آپ کے ساتھ کستاخی کر رہائے۔ 'اجازت ہو تو اس کی گردن اڑا دوں؟' مہدی نے وزیر سے کہا: "تم ہی بدبخت ہو تنہیں معلوم نہیں کہ بیہ لوگ کن صفات کے حامل ہیں 'اگر ان کو قتل کرو گے تو اہل علم سب تباہ ہو جائیں گے' میں توان کی حق گوئی پر ان کو کوفیہ کا قاضی مقرر کر رہا ہوں اور وہ بھی ایسا کہ ان کے فیصلہ میں کوئی دخیل نہ ہو۔" بچر مہدی نے حکم نامہ لکھ کر امام کے حوالہ کیا' آپ نے وہاں سے واپس آکر وہ حکم نامہ دریائے دجلہ میں ڈال دیا اور خود روپوش ہو گئے۔ مہدی نے ہر جگہ تلاش کروایا مگر کہیں پتہ نہ چل'۔ حضرت سفیان واقعہ کے بعد روبوش ہی رہے۔ یا آنکہ الااھ میں وفات پائی۔ (ایفنا - ص: ٢٠) (12) بارون الرشيد اور فضيل بن عياض مِلْقِيمة : خليفه بارون الرشيد مكه آيا تو اپنے وزير فضل بن ربيع سے کہا کہ کسی عالم دین کو ملنا چاہتا ہوں' چنانچہ دونوں فضیل بن عیاض م<sup>ریش</sup>ہ کے خیمہ پر پہنچ اور اجازت **چاہی۔ یو چھا: 'کون ہے؟'** وزیر نے کہا: "امیر المومنین تشریف لائے ہیں۔" فضيل يديم كمن لكي: "مجم م امير المومنين كاكيا كام؟" وزیر نے کہا: ''سبحان اللہ ! آپ پر امیر المومنین کی اطاعت واجب نہیں؟'' آپ نے دروازہ تو کھول دیا مگر ساتھ ہی چراغ گل کر دیا اور خود سمٹ کر ایک کونے میں کھڑے ہو خلیفہ اور وزیر دونوں آگے بڑھے اور جب گھپ اند ھرے میں خلیفہ کے ہاتھ فضیل بن عیاض کے ہاتھ سے نگرائے تو فضیل بن عیاض میٹھ کہنے لگے کیا ہی نرم وگداز ہاتھ ہے اگر قیامت کے دن عذاب اللی ے محفوظ رہا پھر کچھ توقف کے بعد کہنے لگے: "امیر المومنین! عمر بن عبد العزیز ریظیر نے جب زمام خلافت ہاتھ میں لی تو سالم بن عبد اللہ بن عمر ، محمد بن كعب القرطى اور رجاء بن حيات كو ملا تجيجا اور كها: ميس آزمانش ميس دال ديا كيا مول مجتمع كوني مثورہ دو امیر المومنین! انہوں نے خلافت کو آزمائش سمجھا' کیکن آپ اور آپ کے ساتھی اے

نعت سمجھ کر اس پر ٹوٹ پڑے ہیں۔ امیر المومنین! میں آپ کو اس دن سے خوف دلاتا ہوں جب

کر آئی ترویز تیت کم 184 کر دهد: دوم) طلوع اسلام کے تصوم نظریات کم دیم : برے برے مضبوط قدم ذگر گھا جائیں کے اولو یہ پوچھتا ہوں کہ کیا آپ کے سائقی حضرت عمر بن عبد العزیز کے ساتھیوں جیسے بی جو آپ کو ان کی سی باتوں کا تحکم دیں ؟'' بہ باتیں سن کر ہارون الرشید انتا رویا کہ اس کو غش آن لگا۔ وزیر نے فضیل ملیتھ سے کہا: ''امیر المومنین سے نری برتیے۔'' فضیل ملیتھ دوزیر سے کہنے لگا: ''تم نے اور تہمارے ساتھیوں نے انہیں تو آک کر دیا ہے' اور اب بھیے نری کی تلقین کرتے ہو؟'' نری کی تلقین کرتے ہو؟'' الغرض ہارون آپ کی عبرت آموز نصیحتیں سنتا رہا اور روتا رہا۔ کچھ اور کا مطالبہ کرتا رہا۔ جس الغرض ہارون آپ کی عبرت آموز نصیحتیں سنتا رہا اور روتا رہا۔ کچھ اور کہ مطالبہ کرتا رہا۔ جس مرف کیچیے اور اپنے رب کی عبادت کے لگا ان سے قوت حاصل سیجے۔'' فضیل ملیتھ کینے لگا: ''میں نے آپ کو رامتی کا راستہ دکھایا ہے تو آپ یوں اس کا بدلہ دیتا چاہتے مرف کیچے اور اپنے رب کی عبادت کے لگا ان سے قوت حاصل سیجے۔''

غرض ہارون اور اس کا وزیر دونوں چیکے سے باہر نکل آئے اور خلیفہ نے وزیر سے کہا: ''جب تم سے میں یہ کہوں کہ کسی عالم کے پاس لے چلو تو اسی قشم کے آدمی کے پاس لے جایا کرو'' (ایضا ۔ ص:٥٠)

(13) امام احمد بن حنبل يلينم اور مامون الرشيد : مامون الرشيد لكا معتزلى تما اور خلق قرآن ت معالمه مين اس كا عقيده به قعاكه قرآن حادث اور تخلوق ب اور جو قرآن كو قديم سجحتا ات وه مشرك سجحتا تعاد مامون جيسا وسيع الظرف آدمى اس مسله مين اتنا تنك ظرف ہو گيا تھا كه بست سے علماء كو اس نے اس "شرك" كے جرم مين بة تيخ كر ڈالا اور ان كے خون سے ہاتھ رئے كچر جو مسلمان خلق قرآن كے قائل نه شيخ ان كو ملاز متول سے بر طرف كر ديا اور ان كى خون سے باتھ رئے كچر جو مسلمان خلق قرآن كے قائل نه ساتھيوں كو اپنے ہاتھوں قتل كرنے كى غرض سے بغداد بلايا 'كر ان كے بغداد ديني بغداد ين خير سر طرح اس لين لرزه ساتھيوں كو اپنے باتھوں قتل كرنے كى غرض سے بغداد بلايا 'كر ان كے بغداد ين خير سے ميں اس اس ال

اب دیکھتے پرویز صاحب کہتے ہیں کہ دنیادی امور ملوکیت نے سنبھال لئے اور اخروی امور پیشوائیت نے اور سے دونوں آپس میں سمجھونہ کر لیتے ہیں۔ اب دیکھتے خلق قرآن کے مسئلہ کا دنیادی امور سے کیا تعلق ہے جو ماموں نے سنبھالا تھا پھر جس طرح ملوکیت وچیشوائیت میں سمجھوتے ہو رہے ہیں' وہ بھی ملاحظہ فرما لیجیے:

آئينة يَرويزيت 185 (حمد: دوم) طلوع اسلام يحصوص نظريات

(14) امام بخاری مطلق اور حاکم بخارا: حاکم بخارا خالد بن احمد ذیلی نے امام صاحب سے درخواست کی کہ وہ (آپ کی تصنیف) جامع الصحیح اور کاریح کمیر کا سبق اس کے گھر آکر اس کے بچوں کو پڑھایا کریں۔ امام صاحب نے اس درخواست کو مسترد کر دیا اور کہا: "آپ اپنے بچوں کو اس مسجد میں جمال میں درس دیتا ہوں بھیج دیا کریں "

بر حیات می می اللہ در حواست میں بیر ترمیم کی کہ کم از کم میرے بچوں کو الگ درس دے دیا کریں۔ بچر حاکم بخارا نے اس در خواست میں بیر ترمیم کی کہ کم از کم میرے بچوں کو الگ درس دے دیا کریں۔ حکومت کے زور پر وہ آپ کا بچھ نہیں بگاڑ سکتا تھا کیونکہ امام بخاری کی قدرو عظمت اس قدر تھی کہ اس طرح ملک میں انتشار کا خطرہ تھا۔ آخر اس نے چند آدمیوں کو اس کام پر آمادہ کیا کہ وہ آپ پر بچھ الزام لگا کر آپ کی قدرو منزلت کو لوگوں کے دلوں سے گھٹا دیں ' ان لوگوں نے وہی پرانا خلق قرآن والا حربہ استعمال کیا اور کما کہ امام بخاری دیلیچہ خلق قرآن کے قائل میں بھراس الزام کی اتنی تشمیر کی تکی کہ اس سے ملک میں ایک ہنگامہ بیا ہو گیا۔ حاکم بخارا کو موقع ہاتھ آگیا تو اس نے آپ کو شرچھوڑنے کا تھم دے دیا۔ آپ نے شہر چھوڑتے وقت دعا کی: ''اے اللہ ! جس بات کا ان لوگوں نے بچھ پر ارادہ کیا تو وہی بات ان کو ان کی ذات اور اولاد میں دکھا۔ ''

اس دعا کا یہ اثر ہوا کہ چند روز بعد حاکم بخارا معزول کر دیا گیا گر ھے پر سوار کر کے اس کی تشییر کی گئی ادر بعد میں قید کر کے جیل میں ڈال دیا گیا اور جو لوگ اس کام میں ملوث تھے وہ بھی کسی نہ کسی آفت سے دوچار ہوئے۔

نتائج: ہم نے اس دور کے چند داقعات نمایت اختصار سے پیش کر دیتے ہیں۔ اس دور میں آگرچہ ایسے علاء بھی تھے جو سرکار دربار سے مسلک ہو گئے تھے مگر قیادت انہی لوگوں کے ہاتھ میں تھی'جن کا اوپر ذکر کیاگیا ہے۔ اب دیکھتے ان داقعات سے درج ذیل نتائج سامنے آتے ہیں:

- The set of th
  - ۵ ان کے مظالم برملا ان کے منہ پر بیان کرتے تھے۔
- اعلائے کلمتہ الحق کے لئے ہروفت اپنا سر ہتھلی پر سمجھتے تھے اور اس کے لئے تیار بھی رہتے تھے۔
- ان علاء کا عوام میں جس قدر وقار اور قدرو منزلت تھی۔ اس سے امراء خائف رہا کرتے تھے اور بڑی
   احتیاط کے ساتھ اور پنج نیچ کر ان لوگوں پر ہاتھ ڈالتے تھے۔
- ۵ دین اسلام کی کوئی ادنیٰ سے ادنیٰ شق بھی سے امراء تبدیل کرنے پر قادر نہ ہو سکے "کیونکہ علاء ہر دقت

www.wkrf.net (Tahafuz-e-Hadees Foundation) أئينة ترويزيت مسلم 186 🔨 (حصه دوم) طلوع اسلام سے مخصوص نظريات قرمانی کے لئے تیار رہتے تھے۔ اب بیہ حقائق سامنے رکھنے اور اس پرویزی دعویٰ کو بھی کہ "جب ملوکیت معرض وجود میں آئی تو اس نے پیشوائیت سے شمجھویۃ کرلیا تھا؟ کیا شمجھویۃ کے پی انداز ہوتے ہیں؟ بیہ تو کہا جا سکتا ہے کہ ملوکیت نے پیشوائیت کو دہانے کی کو سٹش کی مگر بد ممکن نہ ہو سکا۔ اللہ کا کلمہ ہیشہ بلند رہا اور اس کے ساتھ ہی علائے دین کی قدرو منزلت بھی۔ مسلمانوں کے زوال کے اسباب اور علاج مذہب کے نام پر پرویز صاحب نے ایک دو نکات اور بھی پیش فرمائے۔ ایک سے کہ مذہب کہتا ہے کہ دنیا قابلِ نفرت چیز ہے حالانکہ اس کی اصل قرآن میں موجود ہے۔ ارشاد باری ہے: ﴿ فَسَمَا مَتَنَعُ ٱلْحَسَيَوَةِ ٱلدُّنْيَا فِي ٱلْآخِرَةِ "دُنياك زندگ كاملان آخرت ك ليح نمايت بى كم إِلَا قَلِي لَ ٢٠ (التوبة ٢٩/٩٣) ٢- " پھراس کے ساتھ بیہ اضافہ: "سیاست و حکومت کے دھندے دنیاداروں کے لئے ہیں" پرویز صاحب کی ذہنی اختراع ہے۔ جس کے لئے انہیں یہ دلیل بھی دینا چاہئے تھی کہ یہ کونی حدیث کا رجمه ب. اس طرح دو سرا نکته به بیان فرمایا که: " دنیا میں جو محف جتنا ذلیل ہو گاخدا کے ہاں مقرب و مقبول ہو گا۔ " اس فقرہ میں ذلیل کا لفظ پرویزی فریب کی غمادی کرتا ہے۔ قرآن کے لفظ هؤن کا ترجمیہ منگسرالمزاج اور تکبر سے خالی ہونا ہے' ذلیل ہونا نہیں۔ جیسا کہ ارشاد باری ہے: ﴿ وَعِبَادُ ٱلرَّحْمَكِنِ ٱلَّذِيبَ يَعْشُونَ عَلَى ٱلْأَرْضِ " "اور الله کے بندے وہ ہیں جو زمین پر دبے پاؤں چلتے هُوْنُكَ (الفرقان ٢٥ / ٢٢) دیکھا آپ نے کہ جن چیزوں کی اصل خود قرآن میں موجود ہے۔ مذہب کی مخالفت کی پیج میں آکر پرویز صاحب انسیس بھی کس طرح تو ژ مرو ژ کر پیش فرما ہے ہیں۔ مقام آدمیت اور مقام انسانیت؟ : بات دراصل به ب که جب انسان کا زادید نگاه بی بدل جائے تو ده جب تک ہر سید حمی بات کو بھی پیچ ڈال کر پیش نہ کرے تو اس نظریہ کو ثابت کیے کر سکتا ہے؟ آپ کے نزدیک اسلام کی امتیازی خصوصیت صرف یہ ہے کہ یہ انسان کی معاشی ناہمواری کی اصلاح کرتا ہے للذا

آئینہ بَرویزیت ایک مسلمان کے لئے ضروری ہے کہ وہ معاشی لحاظ سے خوش حال اور فارغ البال ہو۔ اگر اس کی دنیا درست نہیں تو وہ مسلمان نہیں ہو سکتا اور نہ ہی اس کا آخرت میں پچھ حصہ ہو سکتا ہے۔ آپ نے اپنی کتلب "اسباب زوال امت" کے ابتداء میں بحث کر کے یہ ثابت کیا ہے کہ دنیا میں تین ہی قشم کے گردہ ہو سکتے ہی:

- (۵) جن کی دنیا بھی خوشحال ہو اور آخرت بھی تابناک' بیہ مومنین ہیں۔ آخرت پر ایمان کے باوجود بھی آگر ان کی دنیا خوشحال نہ ہو تو یہ مومن نہیں ہو سکتے۔ یہ لوگ مقام انسانیت پر ہیں حالانکہ اللہ تعالٰ کافروں کو بھی انسان کہتا ہے۔ (۸۳۰۱)
- ③ جن کی دنیا بھی تاریک ہے اور آخرت بھی یہ وہ لوگ ہیں جو ایمان لانے کے بعد کافر ہو جاتے ہیں۔ لیعنی جیسے آج مسلمانوں کی "نہ ہب پر ست" قوم ہے۔ یہ لوگ مقارم آدمیت سے بھی ادنیٰ سطح پر ہیں کیونکہ کائناتی قوتیں ان کے آگے سجدہ ریز نہیں۔

علاج : گویا پرویز صاحب کے نزدیک مسلمانوں کے عمبت وادبار اور سب خرابیوں کی اصل جز فد مہب ہے۔ اب جب مرض کی تشخیص ہو گئی تو ظاہر ہے کہ اس کا علاج فد مہب کو چھوڑنے کے علاوہ اور کیا ہو سکتا ہے۔ یہ جیسا کہ وہ واضح طور پر کہتے ہیں کہ جب تک مسلمان فد مہب کو چھوڑتا نہیں ذلیل وخوار ہی رہے گا اور اس کی دنیا خوشحال نہ ہو سکے گی۔

کیا فلاح آخرت اور دنیوی خوشحالی لازم و ملزوم ہیں؟ : قطع نظر اس بات کے کہ پرویز صاحب نے آیات کی قطع وبرید' ایک عکرا کسی ایک سورت اور دو سرا کسی اور جگہ سے لے کر ان کا ربط ملانا۔ اپن نظریہ کے مخالف آیات سے صرف نظر کرنا۔ ان آیات کا مفہوم فریب کاری سے پیش کرنا وغیرہ' بی سب جربے استعال کر کے مندرجہ بالا نتائج پیش کئے ہیں پھر بھی سیے بادی النظر میں غلط معلوم ہوتے ہیں۔ مثلاً: () حضرت عیسیٰ ملتِ پر کو ساری عمر نہ جھونپروا نصیب ہوا نہ شادی کی۔ پیدا ہوئے تو یہودیوں کے انتظاریت کا نشانہ بنے۔ ۲۲ سال کی عمر میں مقدمہ چلا۔ قید ہوئے اور بقول یہودیوں اور عیسائیوں کے معلوب ہوئے۔ کیا ان کی دنیا خوشحال تھی؟ پھر بہت سے انبیاء جن کی تادم مرگ خوالفت کی جاتی دہ بلائز وہ ناخن قتل کر دیئے گئے ان کی دنیوی زندگی خوشحالی کی زندگی تھی؟ یا دہ مسلمان جو ملہ میں طبعی موت سے دوچار ہوتے یا کفار ومشرکین کی ایڈا رسانیوں سے شہید ہو گئے۔ ان کی دنیادی ذکھ خوشحال

جر آئینہ پُردیزیت 188 جر (حصد:ددم) طلوع اسلام کے محصوص نظریات کر اللہ میں اللہ کے محصوص نظریات کر اللہ مومن بھی محصرات دود باللہ) مومن بھی محصرات دود باللہ) مومن بھی ماہت نہیں ہوتے۔ نبی اور رسول برحق ہونا تو دور کی بات ہے۔

③ دنیا میں آج بھی بے شار ایسی قومیں موجود ہیں جو کافر تو ضرور ہیں مگر خوشحال نہیں حالا نکہ پرویزی فار مولا کے مطابق کافروں کی دنیوی زندگی تو بسرحال خوشحال ہونی چاہئے۔ ان تصریحات سے معلوم ہوا کہ پرویز صاحب کے "اسباب زوال امت" کی تشخیص ہی جب غلط ہے تو علاج کیے صحیح ہو سکتا ہے؟

مومن بیننے کا طریقہ : جب بیہ طے ہو گیا مومن کی لازمی علامت دنیا کی خوشحالی ہے اور جب تک دنیا خوشحال نہ ہو آخرت تابناک ہو ہی نہیں سکتی تو لازمی تھا کہ پر دیز صاحب اس خوشحالی کے اصول کا طریقہ بھی بتا دیتے۔ چنانچہ اس کا طریقہ آپ نے سہ بتایا کہ تسخیر کا نتات کرو (جیسا کہ مغربی اقوام تسخیر کا نتات کر رہی ہیں اور ان کی دنیوی زندگی خوشحال ہے) اللہ تعالیٰ نے تو یہ فرمایا تھا کہ:

وَسَخَرَ لَكُم مَا فِ السَّمَوَيَةِ وَمَا فِ الْأَرْضِ ﴾ "اور اس الله نے تسارے لئے زمین اور آسانوں کی (الجائیة ٤٤/١١)

پھر اس کی وضاحت بعض دو سری آیات میں بھی کر دی کہ ہم نے تمہارے لئے زمین چاند' سورج' سمندر اور ہوائیں اور چوپائے سب کچھ متخر کر دیا ہے۔ یعنی ہماری خدمت پر مامور کر دیئے ہیں تو جو چیز پہلے ہی متخرب اسے اور کیا متخر کیا جائے؟ اللہ تعالیٰ نے ماضی کا صیغہ استعال کر کے ایک حقیقت بتائی تقی اور پرویز صاحب امرے مفہوم میں بدل کر اسے مومنوں کے لئے تعلم قرار دے رہے ہیں کہ کائنات کی تسخیر کرو۔

بلاشبہ قرآن میں بیسیوں ایسی آیات موجود ہیں جن میں لوگوں کو اشیائے کا نکلت میں غور و تدبر کا تھم دیا کیا ہے۔ لیکن ان تمام آیات میں اصل الاصول کے طور پر آپ کو جو چیز طے گی وہ ہے '' تذکیر بایات اللہ'' یعنی ان اشیاء میں غور کرو تا کہ اللہ تعالیٰ کی معرفت تنہیں حاصل ہو اور اس کی ذات پر تمہارا ایمان پنت ہو۔ اب اس غور و تدبر کا ایک ضمنی فائدہ یہ بھی ہو جاتا ہے کہ ان اشیائے کا نکات کے خواص معلوم ہو جاتے ہیں۔ جن سے انسان فائدہ اٹھا کر اپنی ضروریات کو بہتر طور پر پورا کر سکتا ہے۔ چنانچہ مسلمانوں نے اس میدان میں بھی خوب جو ہر دکھائے جو تاریخ کے اوراق پر شبت ہیں۔ اس میدان میں بھی خوب جو ہر دکھائے جو تاریخ کے اوراق پر شبت ہیں۔

آئینہ پوریت 189 (حصہ: دوم) طلوع اسلام کے مخصوص نظریات کم (حصہ: دوم) طلوع اسلام کے مخصوص نظریات کم کم اصل معلوم کرنے پر لگانا چاہتے ہیں تاکہ ان کی دنیا خوشحال ہو۔

اب دیکھتے مادہ کے خواص معلوم کر کے ان سے فائدہ اٹھانا اور اپنی زندگی کو خوشحال بنانا ہر انسان کی فطرت میں داخل ہے۔ خواہ وہ مومن ہو یا کافریا دہر یہ یا کوئی اور مثل مشہور ہے کہ ''ضرورت ایجاد کی ماں ہے'' لہٰذا انسان وتی اللٰی کی ہدایت کے بغیر بھی مادہ کے خواص معلوم کرتا ہی رہا ہے اور کرتا ہی رہے گا کیونکہ یہ تجتس اس کی فطرت میں داخل اور اس کا طبعی نقاضا ہے اور تمام ایجادات ضرورت اور تجتس کے تحت ہی معرض وجود میں آئی ہیں اور وتی کا یہ قاعدہ ہے کہ جو چیز انسان کی فطرت میں داخل ہو اس پر پابندیاں ہی لگاتی ہے اس کا تحکم ضمیں دیا کرتی خدا تعالٰی یہ تحکم تو دے گا کہ کھانا حلال کھایا کرو۔ اس میں امراف نہ کرو۔ دو سروں کو بھی کھلاؤ۔ لیکن سیا محکم تنہ دے گا کہ ''کھانا ضرور کھایا کرو۔ اس میں طرح سے خوب کمایا کرو'تا کہ تہمیں اچھا کھانا نصیب ہو'' کیونکہ سے چیز ہر جاندار کی فطرت میں داخل اور اس کا طبعی نقاضا ہے لہٰذا اس قاعدہ کی رو سے بھی محکم نہ دے گا کہ ''کھانا ضرور کھایا کرو۔ اس میں اس کا طبعی نقاضا ہے اندا اس قاعدہ کی رو سے بھی محکم نہ دے گا کہ دیکا خاص کو کر اس میں داخل اور اس کا طبعی نقاضا ہے اندا اس قاعدہ کی رو سے بھی محکم نہ دے گا کہ دیکھانا صرفی کرندا کی فطرت میں داخل اور ور بر سے خوب کمایا کرو'تا کہ تہمیں اچھا کھانا نصیب ہو'' کیونکہ سے چیز ہر جاندار کی فطرت میں داخل اور اس کا طبعی نقاضا ہے لہٰذا اس قاعدہ کی رو سے بھی مسخو کا معنی سخو وا کر لینا اور اشیائے کا کہ کا کا دی اور ا

انبیاء اور تسخیر کائنات : پھر آگر مومن بننے سے لئے علم الاشیاء یا مادہ سے خواص کا جاننا انتا بی ضروری اور ایمان کا حصہ قطانو اللہ تعالیٰ کو چاہیئے کہ سائنس سے چند کلیے یا فار مولے قران میں بذریعہ وحی نازل فرما دیتا ہے جو «مستقل اقدار" کا کام دیتے ۔ پہلے انبیاء علیم السلام خود تسخیر کا نتات و فطرت کا فریضہ سرانجام دیتے اور بعد میں آنے والے مسلمان انہیں مستقل اقدار سے باتی خواص بھی مستبط کرتے اور تجرب کرتے رہتے ۔ گمر قرآن میں ایسی تعلیمات کا نہ ہونا ہی اس بات کی دلیل ہے کہ پرویز صاحب سے ب نظریات باطل ہیں یہ مجمی تصورات یا مغربی افکار آپ سے ذہن میں «عقل" کے راستہ سے جاکزین ہوئے ہیں۔ وحی میں ان کا کوئی ذکر نہیں۔

سائنسدان بي حقيقي عالم بين : سوره فاطريس الله تعالى في فرمايا:

دی ایم نے نہیں دیکھا کہ اللہ تعالیٰ نے آسان سے مینہ برسایا پھر ہم نے اس سے طرح طرح کے رنگوں کے میوے پیدا کیے اور پہاڑوں میں سفید اور سرخ رنگوں کے قطعات میں اور لجعن کالے سیاہ میں اور انسانوں اور جانوروں اور چوپایوں کے بھی کٹی طرح کے رنگ ہیں۔" ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ ٱللَّهَ أَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءُ فَأَخَرَجْنَا بِهِ ثَمَرَتِ تُحْنَلِفًا ٱلْوَنَهُمَأَ وَمِنَ ٱلْجِبَالِ جُدَدُ بِيَضٌ وَحُمَرٌ تُخْتَكِفُ ٱلْوَنَهُمَا وَغَرَلِبِيبُ سُوَّةُ ٢

آمے فرمایا:

آئینہ کرویز تیت ۲۹۰ (حصہ: دوم) طلوع اسلام کے مخصوص نظریات ﴿ إِنَّهَا يَخْشَى ٱللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْعُلَمَةُ أَلْ ﴾ "الله الساب بندول مي الله عوان درت مي جو (الفاطر ٢٥/ ٢٨) عالم ہی۔'' ان آیات سے پرویز صاحب سے نتیجہ پیش کرتے ہیں کہ ان آیات میں نباتات' جمادات اور حیوانات کا ذکر ہے اور نہی متنوں چزیں علم سائنس کی بڑی بڑی شاخیں ہیں للذا ان علوم کے ماہر ہی حقیقتاً ''عالم'' ہیں' جنهیں آج کی اصطلاح میں "سائنٹسٹ" کما جاتا ہے۔ (اسباب زوال امت - ص ١٠٥) اب سوال مد ہے کہ کیا یہ عالم حضرات اللہ تعالی سے ڈرتے بھی ہیں؟ اصل شرط تو خشیت اللہ ہے نہ کہ ان علوم میں مہارت جیسا کہ لفظ انما کے کلمہ <sup>ح</sup>صرے واضح ہو رہا ہے اگر وہ ڈرتے بھی ہیں تو پھر تو فی الواقعہ عالم ہیں۔ ورنہ نہیں یہ آیت تو النا یہ ثابت کر رہی ہے کہ اگر ان علوم کے ماہر خدا سے ڈرتے نہیں تو وہ عالم نہیں ہیں۔ جیسا کہ ارشادِ باری ہے: ''اور علم ہونے کے باوجود اس کی بد روی کی بنا پر اللہ ﴿ وَأَضَلَّهُ ٱللَّهُ عَلَى عِلْمِ ﴾ (الجاثية ٢٥ / ٢٣) نے اسے ممراہ کردیا ہے۔" اب ہم یہ دیکھنا چاہتے ہیں کہ حقیقی علم ہے کونسا؟ قرآن نے ہر ہر مقام پر لفظ علم کا اطلاق وحی اللی پر کیا ہے اور ایس آیات اس کثرت سے ہیں کہ ان کے حوالہ کی ضرورت نہیں للذا جو علوم خشیت اللہ کا سبب بنتے ہیں وہ علم کا اعلیٰ درجہ ہے اور جو علوم خشیت اللہ کا سبب تو نہیں بنتے مگر انسانیت کے لئے مفید ہیں۔ ان پر بھی علم کا اطلاق ہو سکتا ہے اور جو علوم خدا ہے دور کر دیں تو وہ علم نہیں بلکہ صلالت ہے۔ عالم یا لائیبر رین : اسباب زوالِ امت میں علماء پر تبصرہ کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ: " ہمارے ہاں عالم دین اس کو کہتے ہیں جو سمی مسئلہ یا فتویٰ میں زیادہ سے زیادہ اماموں کے اقوال پیش کر سکتا ہو اور میں کام لائبر برین کا ہو تا ہے۔ گویا آپ کے خیال میں حقیق عالم تو سائنسدان ہیں اور جو علمات وين بين وه مخص لا تبريرين بين - " (حواله ايينا) اب دیکھتے لائبر برین کا کام بیہ ہوتا ہے کہ اس سے کوئی کتاب مانگی جائے تو وہ پہلے اپنی فہرست موجودات یا کارڈ دیکھتا ہے پھر یہ معلوم کرتا ہے کہ وہ کمال پڑی ہے پھر کتاب کو نکال کر آپ کے حوالے کر دیتا ہے اور واپسی کی صورت میں جمع کر لیتا ہے۔ اسے اس بات سے کوئی غرض نہیں ہوتی کہ فلال کتاب میں کیا لکھا ہے یا فلال موضوع پر بحث کون کون سی کتاب میں ملے گی اور جو شخص سے باتیں جانتا ہے تو اس کے عالم ہونے میں شک نہیں خواہ اس کا یہ علم ہدایت کی طرف لے جانے والا ہو یا صلالت کی طرف۔ عقل کی ہو: "چونکہ نہ جب کی دنیا میں سمی معاملہ میں اپنی رائے کو دخل دینا سب سے بردا جرم ہے۔ اس لیے سب سے زیادہ (مسلم کا یا فتویٰ کا) صحیح جواب وہ ہو گاجس میں عقل کی بونہ آنے پائے " (حوالہ ایسا) اب دیکھنے فتویٰ دراصل اس مشکل شرع مسلہ کے جواب کو کہتے ہیں جس کا کتاب وسنت میں ذکر نہ

آئينة يَرويزيت 191 (حصر: دوم) طلوع اسلام يحضوص نظريات

ہو۔ اب ظاہر ہے کہ ایسا مسئلہ استنباط کے بغیر حل نہیں ہو سکنا اور استنباط کے لئے عقل کا استعال ضروری ہے جن جن علماء نے بھی سمی خاص مسئلہ کے متعلق فتوے دیئے عقل کا استعال کر کے ہی دیئے تھے۔ اور اگر اب کوئی شخص پہلے لوگوں کے فتووُل کو سامنے رکھ کر کوئی فتو کی دیتا ہے تو یہ بھی عقل ہی کا کام ہے۔ آ فرعدالتوں میں بیٹھے ہوئے جج صاحبان بھی تو سمی پچھ کرتے ہیں کہ مقدمہ زیر بحث سے متعلق سابقہ نظائر کو بھی سامنے رکھتے ہیں کیا ان کے فیصلوں میں بھی عقل کی ہو تک نہیں ہوتی؟ علماء سے پرویز صاحب کی خطگ کی وجہ غالبا ہے ہے کہ یہ حضرات ان لوگوں کی کتابیں کیوں سامنے رکھتے ہیں جو حدیث کو تجمت سبتھتے

اپنی حد سے زیادہ عقل کا استعال پرویز صاحب کو معتزلہ سے وریڈ میں ملاجو عقلی تفوق کو اپنے ند جب کا لایفک اور بنیادی جز سیجھتے تھے پرویز صاحب نے عقل کا یوں اندھا دھند استعال شروع کیا کہ قرآنی وحی کی بھی ہر ہر مقام پر ترمیم و مرمت کرنے بیٹھ گئے (تفصیل کے لئے دیکھتے آخری حصہ کا باب مفہوم القرآن پر ایک نظر، جب کہ علمائے دین وحی جلی تو درکنار وحی خفی کے مقابلہ میں بھی عقل کا استعال ناجائز اور اسے الحاد اور گراہی سیجھتے ہیں اور عقل کا استعال صرف اس وقت کرتے ہیں جب نص موجود نہ ہو اب پرویز صاحب نے اپنے الحاد اور گراہیوں پر پردہ ڈالنے کی خاطر النا علماء کو بدنام کرنا شروع کر دیا کہ سب سے بہتر فتولی اس کا ہو تا ہے جس سے عقل کی بو تک نہ آنے پائے۔



مساوات مرد و زن

دور حاضر کے اہم مسائل میں سے ایک مسلہ یہ بھی ہے کہ مرد اور عورت ' مرتبہ ومقام کے لحاظ سے ہر میدان میں برابر ہیں اور اگر نہیں تو انہیں برابر ہونا چاہئے پھر اسی پر بس نہیں بلکہ آج کا ممذب مرد ' عورت کو ' فصف بہتر'' کے نام سے موسوم کرتا ہے۔ اس کی وجہ غالبا یہ ہو علق ہے کہ آج کل حسن کے مقابلے تو صرف عورتوں ہی کے ہوتے ہیں لندا مرد اس میدان میں عورت کی برابری کیو کر کر سکتے ہیں ؟ پھر یہ بات پچھ آج کے دور سے مخصوص بھی نہیں جب بھی کوئی تہذیب اپنے جوہن پر آئی تو دہ عورت کو گھر سے نکال کر بازار میں لے آئی اور اس کی عصمت ایک فروختنی چیز بن کر رہ گئی۔ اس سے جہاں ایک طرف فحاش کو فروغ حاصل ہوا تو دو سری طرف عائلی نظام کے انجر پنجر تک ہل گئے اور بہت سے جدید معاشرتی مسائل پیدا ہو گئے۔

موضوع کا تعین : گر آج کی عورت اس پر اکتفا نہیں کرتی بلکہ وہ معاشی' معاشرتی اور سیاسی میدانوں میں اپنی آبادی کے تناسب سے لحاظ سے مردول کے برابر کے حقوق کا مطالبہ کر رہی ہے۔ وہ کیا پچھ مانگتی ہے اور اس کا یہ مطالبہ درست ہے یا غلط؟ ہم سردست اس طویل بحث میں نہیں پڑنا چاہتے۔ ہم اس وقت صرف دو باتوں کا جائزہ لیس گے:

- D آیا قرآن نے مرد وعورت کو ہر مقام پر برابر رکھا ہے یا کسی میدان میں مرد کی فوقیت یا بالاد سی بھی 
   تسلیم کی ہے؟
- اللوع اسلام لیکار لیکار کرید کہتا ہے کہ اس کا مخاطب جدید تعلیم یافتہ طبقہ ہے جو اسلام سے منظر ہو تا جا رہا ہے۔ پرویز صاحب کی زندگی بھرید کو شش رہی ہے کہ وہ اس جدید تعلیم یافتہ اور اسلام بیزار طبقہ کو قریب تر لانے کی کو شش کریں۔ آپ نے اس کا طریق ید اپنایا ہے کہ قرآنی آیات کی تاویل ای "مہذب طبقہ کی خواہش کے مطابق فرمایا کرتے ہیں اور اس فن میں پد طولی رکھتے ہیں۔ اب ہمیں دیکھنا یہ ہے کہ جن قرآنی آیات سے مرد کی فوقیت کا کوئی پہلو لکتا ہے۔ اس کی آپ نے کیا تاویل ات پش فرمائی ہیں اور وہ کس حد تک درست ہیں؟

www.wkrf.net (Tahafuz-e-Hadees Foundation) آئيند َرَويزيت 193 (حصہ:دوم)طلوع اسلام تحضوص نظريات اسلام کے عطاکردہ حقوق : پیشراس کے کہ ہم اصل موضوع کی طرف آئیں ضروری معلوم ہوتا ہے کہ اس بات کا بھی جائزہ لے لیا جائے کہ اسلام سے پہلے دور جاہلیت میں عورت کی حیثیت کیا تھی اور اسلام نے عورت کو کیا کیا حقوق عطا کیے؟ اور وہ درج ذمل ہیں: رور جاہلیت میں لڑ کیوں کو زندہ درگور کر دیا جاتا تھا اور اس کی وجوہ دو تھیں: I بچی پر خرچ کرنے میں بخل۔ 2 سربنے کی عار سے بچاؤ۔ اسلام نے ان کے اس فعل کو قتل کے برابر جرم قرار دیا۔ 🕤 عورت مترو که میراث شمجمی جاتی تھی جو دو سری جائداد کی طرح ورنہ میں تقسیم ہوتی تھی ادر اس کے بیٹے ہی اے اپنے نکاح میں لے آئے تھے۔ اسلام نے ان دونوں باتوں کی مخالفت کی ادر باپ کی منکوحہ سے نکاح کو جرام قرار دیا۔ عورت پہلے محروم الارث تھی' اس کو وراثت میں باقاعدہ حصہ دار بنایا۔ ودر جاہلیت میں ایک مرد دس دس تک بیویاں رکھ سکتا تھا۔ اسلام نے اس تعداد کو چار تک محدود کر ورت نکاح کے معاملہ میں بالکل بے بس تھی' اسلام نے اے شوہر کے انتخاب کا حق دیا۔ مردجب چاہتا عورت کو طلاق دے کر گھرے نکال دیتا۔ اسلام نے طلاق پر کڑی پابندیاں عائد کر دیں اور ساتھ ہی اس پر دوران عدت کے قیام وطعام کی ذمہ داری ڈال دی۔ اسلام نے حق مرکو فرض قرار دیا جب کہ اس سے پیشترائے ضروری نہ سمجھا جاتا تھا۔ ۸ اسلام نے عورت کو حق ملکیت دیا۔ جب کہ پہلے وہ خود مملوکہ اور متروکہ مال تصور ہوتی تھی۔ عورت خاوند سے الگ اپنا مال یا جائیداد رکھ سکتی اور حسب خواہش و ضرورت اسے خرج کر سکتی ایلاء ظهار اور طلاق کے ذریعہ عورتوں کو خاصا پریشان اور تنگ کیا جاتا تھا۔ وہ لوگ نہ عورت کو بساتے نہ آزاد کرتے تھے۔ اسلام نے ان رسوم پر کڑی پابندیاں عائد کردیں-اے نکاح ثانی کی اجازت ہی نہیں دی گئی بلکہ اے ایک مستحسن تعل قرار دیا گیا ادر بے شوہر رہنے کو ناپسندیدہ قرار دیا گیا۔

س اس دور میں لونڈی غلاموں کا رواج عام تھا اور مالک غلاموں سے تو مزدوری کردا لیا کرتے تھے اور

مرد کی فوقیت کے گوشے : ان تمام تر اصلاحات و حقوق کے باوجود زندگی کے چند گوشے ایسے تھے جن میں قرآن نے مرد کی بالاد سی کو تسلیم کیا ہے۔ ان میں سب سے اہم گوشہ عائلی نظام کی سربراہی ہے۔ گھر کے انظامی امور میں مرد کو اس کی بیوی اور اس کی اولاد سب پر فوقیت حاصل ہے اور اس کی وجہ سے ہے کہ کوئی چھوٹی سے چھوٹی وحدت (Unit) اس وقت تک تقیری نتائج پیدا نہیں کر تکتی جب تک کہ اس کا سربراہ ایک نہ ہو۔ اس کے علاوہ اور بھی کئی گوشے ہیں۔ جن کا ذکر آگے آرہا ہے۔

مردكي فوقيت ادر طلوع اسلام

مرد اور عورت کا درجہ برابر ثابت کرنے میں طلوع اسلام نے نمایاں کردار ادا کیا ہے۔ پرویز صاحب نے معاشرہ کے ایک فرضی کردار ''طاہرہ'' کو اپنی بیٹی منتخب فرمایا ہے اور خود اس کے والد بنتے ہیں۔ طاہرہ کی طرف سے سوالات بھی ان کے اپنے ذہن کی پیداوار ہیں اور جواہات تو بسرحال ہیں ہی '' آپ نے طاہرہ کے نام خطوط'' نامی کتاب لکھ کر ماڈرن عورتوں کو یقین دلایا ہے کہ قرآن کی رو سے تمہارا مرتبہ مردوں سے کسی صورت کم نہیں ہے۔ اس سلسلہ میں پرویز صاحب نے جن جن نکات پر روشنی ڈالی ہے وہ سے جیں: (واضح رہے کہ بیہ مضمون اسی مندرجہ بلا کتاب کو پیش نظر رکھ کر لکھا گیا ہے اور اس میں صفحات کے نمبر بطور حوالہ اسی کتاب کے ہیں۔)

(1) عورت کی پیدائش : عورت کی پیدائش کے متعلق قرآن کریم میں مذکور ہے: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَقُوا رَبَّكُمُ الَّذِی خَلَقَكُمُ مِن نَفْسِ "اے لوگو! ہم نے تمہيں ایک جان سے پيدا کيا پھر وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَعَهَا وَبَتَ مِنْهُهَا دِجَالًا كَثِيرًا اس سے اس کی بیوی بنائی پھران دونوں سے بست سے وَمِنسَاَمُ (النساء ٤/١)

اس آیت میں نفس واحدہ سے مراد آدم للست میں اور نفس واحدہ کے زوج سے ان کی بیوی حوا ہیں پھر ان دونوں کے ملاپ سے بنی نوع انسان پیدا ہوئی 'لیکن پرویز صاحب نفس واحدہ سے مراد دہ پسلا جر تومہ حیات لیتے ہیں جو سمندر کے کنارے کی کائی میں آج سے اربوں سال پہلے پیدا ہوا تھا اور خطَق مِنْهَا زؤجَهَا سے مراد اس جر نومہ کے دو گلڑوں میں بٹ جانا ہے پھر ان دونوں کلڑوں کے امتزاج سے اللہ نے بہت می خلقت پھیلا دی۔

اس ماویل سے آپ نے بیہ تو ثابت کر دکھایا ہے کہ پیدائش کے لحاظ سے مرد وعورت دونوں کی حیثیت

المر أكينة يَرويز يت 195 (حصه: دوم) طلوع اسلام يحضوص نظريات

- یک ہے گر ہمیں افسوس ہے کہ بیہ توجیہ و تاویل حقائق کے خلاف ہے کیونکہ: (1) آج بھی جراشیم کی پیدائش کا سلسلہ ای طرح چل رہا ہے کہ ایک جراشیم کے دو حکڑے ہو جاتے ہیں پھر ان دونوں میں سے ہر ایک کے دو ادر بیہ سلسلہ بد ستور آگے چلتا ہے ان میں امتزاج ہوتا ہی نہیں۔
- (۵) قرآن نے لفظ زوج کا استعال کیا ہے۔ یعنی آگ نسل انسانی توالد و تناسل کے واسطہ سے بڑھی ہے لائیں ان دو نکڑوں میں سے کسی پر بھی ایک دو سرے کے لئے زوج کا لفظ استعال نہیں ہو سکتا۔ لازا ان دو نکڑوں میں سے کسی پر بھی ایک دو سرے کے لئے زوج کا لفظ استعال نہیں ہو سکتا۔ (۵) ان دجوہ کی بنا پر پرویز صاحب کی جیشیت پیدائش مرد وعورت کی کیسال حیثیت ثابت کرنے کی دلیل

آن میں ہے: النستاء بِما فضک ، "مرد عورتوں پر حاکم میں اس لئے کہ اللہ تعالیٰ نے وَبِمَا ٱنفَقُوا مِن بعض کو بعض پر فضیلت دی ہے اور اس لئے بھی کہ یہ قَنیندی ، وہ اپنے اموال ہے (یوی بچوں پر) خرج کرتے میں ا حفظ اللَّهُ وَالَّذِي پس نیک عورتیں وہ میں جو فرمانمردار میں اور مرد کی فَعِظُوهُ بَ فَالَدَ فَالَةُ وَالَّذِي پس نیک عورتیں وہ میں جو فرمانمردار میں اور مرد کی وہ اپند کو تفاظت کرتی میں اللہ کی حفاظت میں مال و آبرد کی علیم نوا کہ ہوں میں اللہ کی حفاظت میں مال و آبرد کی علیم نی سیم مال و انہیں سمجماو 'انہیں خوالگ ہوں میں اللہ مرکمو اور انہیں زدوکوب کرو پھر آگر وہ فرمانبردار من

(2) مردكى حاكميت؟ : قرآن مي ب: (2) مردكى حاكميت؟ : قرآن مي ب: (1) تبك بَنْضَهُم عَلَى بَعْضٍ وَسِماً أَنفَقُوا مِنْ أَمْوَلِهِمْ فَالصَّنلِحَاتُ قَننَتْ حَفِظَتَ لِلْغَيْبِ سِمَا حَفِظَ اللَّهُ وَالَّلَى خَفِظَتَ لَنْعُوَرَهُنَ فِي الْمَصَاحِعِ وَاصْرِبُوهُنَ فَإِن أَطْعَنَكُمُ فَلَا نَبْغُوا عَلَيْهِنَ سَبِيلًا ﴾ (الساء٤/٢٤)

اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے مردوں کی قوامیت کے درج ذیل پہلوؤں پر روشنی ڈالی ہے: () مرد کے عورت پر قوام یا حاکم ہونے کی دو وجوہ اللہ تعالیٰ نے بیان فرمائی ہیں: () ایک بیہ کہ مردوں کو عورتوں پر (بلحاظ جسم وقوت) فضیلت حاصل ہے۔ () دو سرے اس لئے کہ بیوی بچوں پر اخراجات کی ذمہ داری مردوں کے ذمہ ڈالی گئی ہے۔ () نیک عورتوں کی بھی دو صفات بیان کی گئی ہیں: () ایک سے کہ وہ مردوں کی فرمانبردار ہوتی ہیں۔ () اور نافرمان عورتوں کے لئے بتدریخ تین اقدامات ہتلائے گئے ہیں: () ایک پہلے انہیں زبانی سمجھایا جائے۔ () آر باز نہ آئیں تو پھران سے مرد الگ رہیں۔

www.wkrf.net (Tahafuz-e-Hadees Foundation) أمكينة بَرويزيت ٢٠٠٠ 196 (حصه: دوم) طلوع اسلام يحضوص نظريات 3 اگر پچربھی بازنہ آئیں تو ان کو مار کر درست کریں پچراگر وہ باز آجائیں تو سب باتیں چھوڑ دیں اور انہیں ایذا نہ دیں۔ اس پوری آیت میں مردوں کی عورتوں پر بالادستی کا ذکر ہے اور اس آیت کا ہرایک حصہ دوسرے کی بحربور تائيد كرر باب - اب يد باتيس اس مفهوم ميس بحلا پرويز صاحب كو كيت كوارا موسكتي تقيس؟ للذا اس آیت کی تشریح سے پیشتر آپ نے درج ذیل نکات پیش کر کے دل کا غبار ہلکا کیا ہے: مروّجه تراجم سب غلط بین کیونکه مد عربی تغییروں کا ساہی مفہوم بہان کرتے ہیں۔ 1 عربی کی تغییریں بھی غلط ہیں کیونکہ وہ روایات کی تائید میں لکھی گئی ہیں۔ 2 3 ادر ردایات بھی سب غلط ہیں اگر یہ صحیح ہوتیں تو رسول اللہ کو چاہئے تھا کہ ایک مستند نسخہ امت <sup>(1)</sup> کے حوالے کر جاتے جیسا کہ قرآن حوالے کر گئے تھے لندا اس آیت کا جو مفہوم یا تراجم یہ تفسیریں خواہ سی زبان کی ہوں' اور یہ روایات جو پیش کرتی ہیں سب کچھ یکسر غلط ہے۔ اس تردید کے بعد آپ نے جو صحیح مفہوم پیش فرمایا اس کے نکات درج ذیل ہیں: اس آیت میں بات میاں ہیوی کی نہیں بلکہ معاشرہ کے عام مردوں اور عام عورتوں کی ہو رہی ہے۔ 1 قَامَ الرَّجُل عَلَى النِّسَاءِ کے معنى مرد نے عورت كو روزى مياكى اور يد مردكى ذمه دارى ب اس 2 میں فضیلت کی کوئی بات نہیں۔ 3 فَضَلَ اللهُ بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْض کے معنی ایک کی دو سرے پر فضیلت ہے مرد کی عورت پر۔ عورت کی مردیر مرد اینے دائرہ کار کے لحاظ سے افضل اور عورت اپنے دائرہ کار کے لحاظ سے افضل ہے۔ گویا آپ نے آیت مندرجہ بالا کے پہلو نمبر:ا سے مرد کی افضلیت یا حاکمیت کو یوں خارج کر کے طاہرہ بني کو خوش کر ديا اب سوال بيه ہے: اگر سب تراجم ' تفسیریں اور و آیات غلط ہیں تو آپ کی اس تشریح کی صحت کی کیا دلیل ہے ؟ لغوى لحاظ سے بھى قوام كامعنى رزق مىياكرنے والانىيں بلكە قائم رہنے يا ركھنے والا ہے - ارشاد بارى ہے: كُونُوا قَوَرَمِينَ بِالْقِسْطِ (النساء ٤/ ١٣٥) " بيشد انصاف يرقائم رمو-" امام راغب ﴿ فَوَّامُوْنَ عَلَى النِّسَآءِ ﴾ كامعنى راكى اور محافظ بيان كرتے بي اور صاحب منجد اس كا معنی ''خوبصورت قد والا' معاملہ کا ذمہ دار' کفیل' معاملہ کی ذمہ داری پوری کرنے پر قادر۔ امیر'' ہناتے ہیں۔ پرویز صاحب خود بھی ((قام الوجل الموأۃ)) کے معنی لغات القرآن میں ''مرد نے عورت کی کفالت کی' اس کی ضروریات کو بورا کیا اور ان کا ذمہ دار ہوا'' لکھتے ہیں گویا اس لفظ میں رزق مہیا کرنے سے زیادہ ذمہ

4 طلوع اسلام کے اس جملہ کا تجزیہ اس کتاب میں کئی مقامات پر پیش کر دیا گیا ہے۔

داری اور نگهداشت کا پہلو نکلتا ہے اور میں بات ہم کہتے ہیں۔

کون کس پر افضل ہے اس بات کا جواب اب خود اس آیت میں ہے ﴿ اَلَزِ جَالُ قَوَّامُوْنَ عَلَى کون کس پر افضل ہے اس بات کا جواب اب خود اس آیت میں ہے ﴿ اَلَزِ جَالُ قَوَّامُوْنَ عَلَى النِّسَاءِ ﴾ کے ساتھ ہی بِمَا آیا ہے جو ایک تو اس کی وجہ بیان کر رہا ہے اور دو سرے یہ وضاحت کر رہا ہے کہ یہ نفیلت مردوں کو حاصل ہے اور عورتوں پر حاصل ہے۔ فضیلت کی دو سری وجہ اللہ تعالیٰ نے یہ بتائی ہے کہ مرد عورت کے ذریعہ معاش کا وسیلہ ہے اور پرویز صاحب نے اس کتاب کے ص ۱۹۳ پر بیان فرمایا ہے کہ سے معار تہمارا اپنا پیدا کردہ ہے۔ الللہ نے ایسا

سیس کہا تجرفٹ نوٹ میں لکھتے ہیں: "اگر یہ اصول صحیح مان لیا جائے کہ کمانے والوں کو کھانے والوں پر فضیلت ہوتی ہے تو بڑے بڑے مدبرین' مفکرین اور ایجادات کرنے والوں پر کاشتکاروں کو ہمیشہ فضیلت ہونی چاہیے اور میدان جنگ میں لڑنے والوں کا درجہ مزدوروں سے بہت نیچا ہونا چاہیے کیونکہ' مفکر' مدبر اور سپاہی اناح پیدا نہیں کرتے۔"

غور فرمایا آپ نے کہ عقل نج رو انسان کو کہاں سے کہاں لے جاتی ہے' کاشتگار زرنفذ وصول کر کے اپنا غلہ بنج دیتا ہے۔ جب اس نے پورا عوض لے لیا تو اب فضیلت کی کیا بات باتی رہ گئ ' یمی حال مزدور کا ہے۔ لیکن خاوند اخراجات کے عوض بیوی سے کیا لیتا ہے۔ جیسی ضرورت مرد کو عورت کی ہے' ولی ہی عورت کو مرد کی بھی ہے۔ جنسی اشتها مرد وعورت دونوں میں ایک جیسی ہوتی ہے۔ اب مرد کا عورت پر فرچ کرنا فضیلت نہیں تو اور کیا ہے؟ اور اس فضیلت کی اصل وجہ ہی ہے کہ عورت آگرچہ مالدار ہو اور خاوند غریب ہو' تب بھی اخراجات کی ذمہ داریاں مرد ہی کے ذمہ رہیں گی الا ہی کہ عورت اپنی خوشی اور رضامندی سے پچھ خرچ کرے اور ہی اس کا احسان ہوگا۔

(3) عورت کی فرمانبرداری : اب اس آیت کے دوسرے حصہ کی طرف آیئے جو یہ ہے: ﴿ فَالْصَندلِحَنتُ قَدَيْنَتُ حَدْفِظَنتُ اور مردوں کی غیر موجودگی میں اللہ کی حفاظت میں اور مردوں کی غیر موجودگی میں اللہ کی حفاظت میں این مال و آبرد کی خبرداری کرتی ہیں۔"

- اب پردیزی نکتہ آفرینیاں ملاحظہ فرمایئے: • مردوں کے مالوں سے عورتوں کی ضروریات زندگی پوری ہوں گی اور ان کی صلاحیتیں نشود نما پائیں گی۔ ﴿ فَالصَّلِحُتُ ﴾
- وہ اپنی صلاحیتوں کو اس مصرف میں لائیں جس کے لئے وہ خاص صلاحیتیں پیدا کی گٹی ہیں سہ معنی ہیں ( فَسِنْتُ ﴾ کے۔
- ک ﴿ حفظتٌ لِلغَيْبِ بِمَا حَفِظَ اللَّهُ ﴾ لينى جب الله کے قانون نے جس طرح عورتوں کی حفاظت (پرورش) کا سامان نبم پنچا دیا کہ وہ اس چیز کی حفاظت کر سکیں جو پوشیدہ طور پر ان کے سپرد کی گئی

أكمينة يَدويزيت 198 (حصر: دوم) طلوع اسلام تحصوص نظريات

ہے۔ (یعنی جنین کی حفاظت)'' (ایضا ۔ ص:۵۵) دو صحیہ مذہب کا بہ تو سر ک میں جنوب

سو بیہ ہے وہ ''صحیح مفہوم'' جو آپ کو نہ کسی ترجمہ میں مل سکتا ہے نہ تغییر میں خواہ وہ عربی میں کیوں نہ ہو اور نہ ہی کسی روایت میں مل سکتا ہے۔ اس حد تک تو پرویز صاحب کی بیہ بات یقیناً درست ہے اب سوال بیہ رہ جاتا ہے کہ آیا ان کی بیہ تشریح بھی درست ہے یا نہیں؟ تو بیہ سمجھ کیچئے کہ بیہ تشریح بھی یقیناً غلط ہے اور اس کی وجوہ درج ذیل ہیں:

- ( فَيَنْتُ ) پر بحث کرتے ہوئے پرویز صاحب نے خود لغات القرآن میں آخری بنیجہ یہ پیش کیا ہے کہ ابن الفارس نے اس کے بنیادی معنی ''اطاعت کرنا'' لکھے ہیں اور منجد میں اس کے معنی یہ درج ہیں: ''اطاعت کرنا' کمال خاموشی کے ساتھ نماز میں کھڑا ہونا' خدا تعالیٰ کے آگے خشوع وخضوع ہیں: ''اطاعت کرنا' کمال خاموشی کے ساتھ نماز میں کھڑا ہونا' خدا تعالیٰ کے آگے خشوع وخضوع بیں: ''الفار پرویز صاحب کا یہ معنی کہ ''اپنی مضم مطاعیتوں کو معرف کرنے ہوئی کیا ہے ہیں اور منجد میں اس کے معنی یہ درج ہیں: ''اطاعت کرنا' کمال خاموشی کے ساتھ نماز میں کھڑا ہونا' خدا تعالیٰ کے آگے خشوع وخضوع کرنا۔ ''لہذا پرویز صاحب کا یہ معنی کہ ''اپنی مضم مطاعیتوں کو مصرف میں لانا'' ان کی ذاتی اختراع ہے جو صرف موقعہ کی مناسبت کے لحاظ سے اخذ کر لیا گیا ہے۔
- اللہ کا معنی اللہ کا قانون کرنا بھی آپ کے مخصوص تجریدی نظریہ ارسطو کی غمازی کر رہا ہے جسے لغت سے کچھ تعلق نہیں۔
- الجنین کے لئے قرآن نے ہر مقام پر حمل کا لفظ استعال کیا ہے پھر آخر اس مقام پر غیب کا لفظ لانے کی 
  کیا مصلحت تقی
  ؟

یہ تغییر فرمانے کے بعد پرویز صاحب نے ایک اور نکتہ پیدا کیا ہے کہ یہ صفات (لیعنی ﴿ صَالِحاتُ قَنِنَتْ ﴾ اور ﴿ خفِظاتْ ﴾ ) قرآن نے سورہ احزاب (۳۵.۳۳) میں مردوں اور عورتوں کیلیے مشتر کہ طور پر بیان فرمائی ہیں تو اگر ﴿ قانتات ﴾ کے معنی عورتوں کو مردوں کا فرمانبردار لیا جائے تو کیا پھر ﴿ قَانِتِيْن ﴾

اب دیکھتے اس مقام پر آپ نے متعلقہ آیت درج نہیں فرمانی بلکہ نمی دو سرے مقام (یعن ۔ ص:۳۱) ۔ پر درج فرمانی ہے اور اس مقام پر قانتین اور قانتات یعنی مردوں اور عورتوں کا مطیح و فرمانبردار ہونے کا تعلق اللہ تعالٰی سے ہے لیکن یماں چو نکہ پہلے مردوں کا ذکر چل رہا ہے للذا اس مقام پر قانتات کے معنی مردوں کی اطاعت گزار بیویاں ہی ہو سکتا ہے۔ ہاں اگر اس مقام پر قانتین کے لفظ بھی موجود ہوتے تو پرویز صاحب کا مقصد پورا ہو سکتا تعام گراییا نہیں ہے۔

www.wkrf.net (Tahafuz-e-Hadees Foundation) آئینہ پُرویزیت 199 🔨 (حصہ: دوم)طلوع اسلام کے مخصوص نظریات (4) مردول کا عورتول کو سزا دینے کا اختیار: اب مندجہ بالا آیت کے تیسرے حصہ کی طرف آئے۔ ارشاد باری ہے: "ادر جن عورتوں سے مرکشی کا تمہیں خطرہ ہو تو ان ﴿وَٱلَّىٰي تَخَافُونَ نُشُوَزَهُرُ فَعِظُوهُ بَ کو نصیحت کرو اور ان کو خواب گاہوں میں اکیلا چھو ژ وَٱهْجُرُوهُنَّ فِي ٱلْمَضَاجِعِ وَٱضْرِبُوهُنَّ فَإِنَّ أَطَعْنَكُمْ فَلَا لَبْغُوا عَلَيْهِنَّ سَكِيلًا ﴾ دو اور ان کو زدو کوب کرو پھراگر اطاعت کرلیں تو ان كوابذا دين كاكوئي بمانه نه دْهوندْو. `` (النساء٤ / ٣٤) اب اس حصہ آیت کی تغییر میں برویز صاحب نے جو نکات پیش فرمائے وہ یہ ہیں: I بات میاں بوی کی نمیں ہو رہی بلکہ معاشرہ نے عام مردوں اور عورتوں کی ہو رہی ہے۔ یعنی معاشرہ کے مرد معاشرہ کی عورتوں کو رزق مہیا کریں۔ ۵ اس کے بعد بھی اگر عور تیں اینے خصوصی فرائض سے بلا عذر سرکشی اختیار کریں جیسا کہ آج کل لبعض مغربی ممالک میں ہو رہا ہے کہ عورتوں نے مرد بننے کے چاؤ میں بلا عذر اپنے فرائض کو چھو ژ دیا، جس سے نسل انسانی کا سلسلہ ہی منقطع ہو جاتا ہے تو معاشرہ ایہا انظام کرے کہ ان کو سمجھائے۔ 3 اگر عورتی سمجھانے پر بازنہ آئیں تو پھرانہیں ان کی خواب گاہوں میں چھوڑ دیا جائے یہ ایک قسم کی نظربندی (Internment) کی سزا ہوگی۔ اور اگر عور تیں اس پر بھی بازنہ آئیں تو پھرانہیں عدالت کی طرف سے بدنی سزا بھی دی جا سکتی ہے۔ (ايغياً - ص: ۵۷) ديكما آب في كه: II آیت کے چند اسم اور مربوط الفاظ میں ضمیریں نہی تو معاشرہ کی طرف موڑی جا رہی ہیں اور نہیں عدالت کی طرف یمال سوال سے پیدا ہوتا ہے کہ ﴿ فَعِظْوْ هُنَّ ﴾ کی ضمیر آخر معاشرہ کی طرف کیوں ب؟ عدالت كى طرف كيول نبيس اور ﴿ وَاصْرِبُوْ هُنَّ ﴾ كى ضمير معاشره كو چھو ڑ عدالت كى طرف کیوں چکی گنی؟ اگر معاشرہ کے عام مرد معاشرہ کی عام عورتوں کو رزق مہیا کرنے لگیں تو اس سے زیادہ فحاش کی صورت اور کیا ہو سکتی ہے؟ جب کہ اس حصول رزق کا مقصد بھی بقول پرویز صاحب عورتوں کی مضمر صلاحیتوں کو نشودِنما دینا ہو۔ 3 ﴿ فَعِظَوْهُنَّ ﴾ كے تحت اب معاشرہ پر ايك اور ذمہ دارى يد بھى آن بڑى كہ وہ ايى سركش عورتوں کو سمجھایا کرے جو مرد بننے کے چاؤیں اپنے فرائض منصبی چھوڑ دیتی ہیں کیونکہ اس سے تسل انسانی منقطع ہو جاتی ہے۔ کیکن پرویز صاحب کی یہ بات بھی مشاہدہ کے خلاف ہے۔ یورپ کی عور تیں مرد اس لحاظ سے بنتی ہیں کہ وہ مردوں میں آزادانہ اختلاط رکھتی اور ان کی بی وضع اختیار کرتی ہیں الیکن

آئینہ ٔ پُرویزیت 200 🔨 (حصہ: دوم) طلوع اسلام کے مخصوص نظریات جہاں تک ان کے فرائیض منصبی پورا کرنے کا تعلق ہے تو وہ نکاح سے بھی زیادہ کرتی ہیں۔ لاتعداد حرامی بچ بھی پیدا ہوتے میں 'ایسے حرامی بچ نجی یا سرکاری تحویل میں پرورش بھی پاتے رہے ہیں۔ نسل انسانی بھی بدستور چکتی رہتی ہے۔ اس میں انقطاع بھی نہیں ہو تا تو پھر بیہ نشوز کیا ہوا؟ عورتوں کو ان کی خواب گاہوں میں چھو ڑنے کا مطلب نظر بندی ' بھی خوب لطیفہ ہے ' تمر سوال یہ ہے کہ بیہ نظر بندی کرے گاکون؟ معاشرہ یا حکومت؟ کیونکہ یہاں میاں بیوی کاتو ذکر ہی نہیں۔ اینے بیانات کی خود تردید: لطف کی بات یہ ہے کہ خود پرویز صاحب نے مفہوم القرآن میں ﴿ وَاهْجُوُوْهُنَّ فِي الْمَصَاحِع ﴾ كامطلب (مفهوم) بد لكها ب: ''تو اگلا اقدام یہ ہونا چاہیئے کہ ان کے خادند ان سے علیحدگی اختیار کر کیں اور اس نفسیاتی اثر سے ان میں ذہنی تبدیلی پیدا کرنے کی کوشش کریں - " (منہوم القران - ج: ١ - ص:١٨٩) <sup>ص</sup>ویا مفہوم الفرآن کی اس دضاحت نے آپ کے سب کئے کرائے پر پانی پھیردیا۔ جب بیہ ثابت ہو <sup>ع</sup>لیا کہ یمال بات خاوند اور بیوی کی ہے تو معلوم ہوا کہ: عند بن این یوی کو رزق دینے کے ذمہ دار میں 'نہ کہ عام معاشرہ کے عام مرد معاشرہ کی عام عورتوں
 ﴿ فَنِنْتٌ ﴾ ے مراد بولوں كا خاوندوں كے لئے فرمانبردار ہونا ہے۔ 2 نشوز کا معنی خاوند کی تحکم عدولی اور سرکشی ہے۔ نہ کہ عورت کے اپنے جنسی فرائض سے سرکشی۔ 3 ﴿ فَعِظُوْهُنَّ - وَاهْجُرُوْهُنَّ - وَاضْرِبُوهُنَّ ﴾ مِن جَعَ مَدَر كي سب ضميرين خادندوں كي طرف مژتي ٩ ہیں۔ لیعنی سرکش کی صورت میں وہی انہیں تصبحت کریں پھران سے ہم بستری چھوڑ دیں پھر بھی باز نہ آئیں توانہیں مارتھی کیلتے ہیں۔ ﴿ وَاهجُوْوَهُنَّ فِي الْمَضَاجِعِ ﴾ كا مطلب خادندوں كا عورتوں سے ہم بسترى نہ كرنا ہے۔ نہ كہ 5 (معاشرہ یا حکومت) کا انہیں نظر بند کرنا۔ 0 روایات و تفاسیر میں چو کچھ درج ہے وہ سب ٹھیک ہے۔ (5) عورت کی شہادت: قرآن کریم میں سورہ بقرہ کی آیت نمبر ۲۸۲ میں ایک مرد کے بجائے دو عورتوں کی شہادت کو قابل قبول قرار دیا گیا ہے۔ یہ بات بھی چونکہ عورتوں کے حقوق سے تعلق رکھتی ہے للذا

پرویز صاحب طاہرہ بیٹی کو دلاسہ دیتے ہوئے فرماتے ہیں: پرویز صاحب طاہرہ بیٹی کو دلاسہ دیتے ہوئے فرماتے ہیں: ''ایک مرد کی جگہ دو عورتوں کی شمادت عورتوں نے ناقابل اعتاد یا ناقص العقل ہونے کی دلیل نہیں ہلکہ (ڈاکٹر ہارڈنگ کی شخصیق نے مطابق) اگر ایک دائرے (یعنی جزئیات کی کماحقہ تنہیںن) میں عورتیں مردوں سے پیچھے ہیں تو دو سرے دائرے (یعنی انسانی تعلقات سے مسائل نے باب میں) مرد عورتوں

آئینہ پُرویزیت 201 🔨 (حصہ: ددم) طلوع اسلام کے مخصوص نظریات سے پیچھے ہیں ایک دائرے میں ایک کی کمی ہے تو دو سرے میں دو سرے کی ﴿ فَضَّلْنَا بَعْضَكُمْ عَلَى بَغْض ﴾ معاشرہ میں ایک دو سرے کی کمی باہمی تعاون سے بوری ہو سکتی ہے۔ " (ایدا ۔ ص: ١٧) اس اقتباس میں جہاں تک ڈاکٹر ہارڈنگ کی تحقیق کا تعلق ہے۔ یہ نہ ہمارے لئے حجت ہے ' نہ ہی اس کا جواب دینا ضروری سیجھتے ہیں البتہ اس تحقیق پر پرویز صاحب نے جو خود ساختہ آیت ﴿ فَصَّلْنَا بَعْصُكُمْ عَلَى بَغْضٍ ﴾ فت فرمانی ہے' یہ قرآن میں کہیں موجود شیں پھر متیجہ یہ پیش کیا ہے کہ "بعض امور میں عورت افضل ہے اور بعض میں مرد'' کا جواب ہمیں قرآن کریم' ہی سے مل جاتا ہے اور وہ آیات درج ﴿ ٱلرِّجَالُ قَوَّمُونِ عَلَى ٱلنِّسَاءِ ﴾ (النساء٤ / ٣٤) «مردعورتوں پر حاکم ہیں۔" ادریه تمام بحث جو ادیر گزر چکی۔ "ادر مردوں کو عورتوں پر درجہ حاصل ہے۔" ﴿ وَلِلرِّجَالِ عَلَيْهِنَّ دَرَجَةٌ ﴾ (البقرة ٢/ ٢٢٨) ﴿ يَسَاَؤُكُمْ حَرْثٌ لَكُمْ ﴾ (البقرة ٢/ ٢٢٣) · «عورتیں تمہاری کھیتاں ہیں۔" وغيرہ تفصيل آخر دى گئى ہے۔ للدا ﴿ فَصَّلْنَا بَعضكُمْ عَلَى بَعْضِ ﴾ كا مطلب يمى ب كم مردول كو عورتوں پر بالاد ستی حاصل ہے۔ اب اس بعض علی بعض سے میہ منتجہ حاصل کرنا کہ کہیں مرد برتر ہیں تو تن پلومیں عورت ' ڈاکٹر ہارڈنگ کی تحقیق یا پرویزی نظریہ تو کہلا سکتا ہے گر قرآنی تصریحات اس کا ساتھ نہیں ديتي. دو سرا نکته آپ نے بيه پيش فرمايا که: " قرآن نے دو عورتوں کے سلسلہ میں بیہ <sup>ض</sup>میں کہا کہ ان دونوں کی شہادت کیے بعد دیگرے لی جائے تاکہ وہ دو شماد تیں مل کر ایک مرد کی شمادت سے برابر ہو جائیں۔ کما یہ ہے کہ اگر ایک کو گھراہٹ کی وجہ سے کہیں الجھاؤ پیش آجائے (یہ ﴿ تُضِلُّ ﴾ کا مفہوم بیان ہو رہا ہے۔ مؤلف) تو دو سری اسے یاد دلا دے۔ لیعن اگر شمادت دینے والی عورت کو تھراہٹ لاحق نہ ہو تو دو سری عورت کی دخل اندازی کا موقعہ ہی نہ آئے گا اور اس اکیلی کی شمادت کافی قرار پائے گی۔ " (ایسا ۔ ص:٢٨) اس اقتباس کی رو سے پرویز صاحب نے ایک مرد کے عوض دو عورتوں کے عدالت میں حاضر ہونے تک کی بات کو درست تسلیم کر لیا ہے۔ اب حقوق کی بحث تو یہیں ختم ہو جاتی ہے پھر یہ عورت کے حق کا دفاع كيا جوا؟ ربی سے بات کہ اگر ایک عورت گھبراتی نہیں تو دو سری کی شمادت کا موقعہ ہی نہ آئے گا اور پہلی ک شمادت مکمل شمجم جائے گی۔ بیہ بات بھی آپ کے اپنے بیان کے خلاف ہے اور وہ بیان بیہ ہے کہ "عورت کسی معاملہ کی جزئیات کو سیجھنے اور بیان کرنے میں قاصر ہوتی ہے '' لہذا دونوں کا بیان عدالت میں ضروری ہوا۔ کہ اگر ایک عورت کچھ جزئیات بتانا بھول جائے تو دو سری کے بیانات سے بیہ کمی پوری ہو جائے پھر جو

ہوں کہ اسرابیک کورٹ چھ بر چیک بلائ وں جانے ورو کرن سے بیان سے لیے کا پورک ہو جانے پر بو

آئینہ ترویز بتت 💦 202 🔨 (حصہ: دوم) طلوع اسلام کے مخصوص نظریات مترادف ب- اب اس تحريف كى مزيد وضاحت بص ملاحظه فرما ليج، آگ چل كر فرمات مين: "لڑ کیوں کی پرورش زیورات میں کی جائے تو وہ غیر سبین رہیں گی اور اگر زیور تعلیم سے آراستہ کر دیا جائے تو وہ غیر مبین نہیں رہیں گی۔ اس صورت میں دو سری عورت کو ساتھ کھڑا کرنے کی ضرورت سیس رہے گی۔ قرآن کے اس قسم کے احکام بعض شرائط کے ساتھ مخصوص ہوتے ہیں۔ جب وہ شرائط ہاتی نہ رہیں تو وہ احکام بھی نافذ العل شیں رہتے۔ جیسے جب پانی مل جائے تو تیم کا تحکم ساقط العل موجاتا ب-" (ايفاً- من ١٨) و یکھا آپ نے دونوں قسم کے زیوروں میں کتنا فرق ہے؟ یہ دو سری قشم کا زیور اتنا طاقتور ہے کہ حدود الله ير اثر انداز موسكات ، جس كا الله ميال ذكر كرنا بحول محت والعياد بالله ، a) واضح رہے کہ پرویز صاحب نے قرآنی نظام ربوبیت' لغات القرآن' مطالب الفرقان وغیرہ سب کتابوں کے دیباچہ میں اپنے آپ کو قرآن کا ''ادنی طالب علم '' ہی کہا ہے۔ و یکھا آپ نے قیاس مع الفارق کی کیسی بدترین مثال پیش کی گئی ہے۔ تیم کا تکم اس طرح ہے کہ اگر پانی نہ طے تو تیم کیا جا سکتا ہے۔ اصل تھم پانی سے وضو کرنا ہے۔ نہ کہ تیم کرنا۔ تیم رخصت ہے تھم سیں۔ آپ نے اس تھم کو بدل کر یوں فرمایا کہ آگر پانی مل جائے تو تیم ساقط العل ہو جاتا ہے۔ دوسرى قامل غور بات سے ب کہ وضو کے مسلہ میں سے استناء تو مجبوری کی شکل میں ب المذا قرآن نے اس ک وضاحت سے ذکر کر دیا۔ لیکن شہادت دینے کے معاملہ میں تعلیم مافتہ نہ ہونا کونسی مجبوری ہے جو اس کے لتے استناء الاش کیا جائے؟ پھر اگر یہ الی ہی مجوری تھی تو قرآن نے جیسے وضو کے مسلم میں پانی نہ ملنے کی صورت میں خود ہی تیم ..... کی رخصت دی ہے تو اگر عورت تعلیم کے ذریعہ ایک شہادت سے متثنیٰ ہو سکتی تھی تو قرآن نے اس کا ذکر کیوں نہ کیا؟ ید بے قرآن کے اس ادنی طالب علم کے اجتماد کی مثال جس سے متعلق کما جاتا ہے کہ مرکز ملت امت مسلمہ کے لئے شریعت سازی کے فرائض بجالائے گا اور بزعم خود پرویز صاحب خود اس وقت بھی مرکز ملت کی کدی پر براجمان میں جیساکہ اس کی تفسیل مرکز ملت میں آرہی ہے۔ (6) فركر ك مين : طامره بنى ف اب باب جناب برويز صاحب س سوال كياكه: قرآن میں جمال کمیں مردوں اور عورتوں کو مشترکہ طور پر خطاب کیا گیا ہے (دہاں صیغہ جمع مذکر کا بی استعال ہوا ہے) تو اس سے خواہ مخواہ مردوں کی بالاد سی کا تصور قائم ہو جاتا ہے۔'' اس کے جواب میں آپ اپن میں کو تسلی دیتے ہوئے فرماتے ہیں کہ: وتطمران کی کوئی بات نہیں ، یہ صرف قرآن ہی کا معاملہ نہیں۔ بلکہ ہر معاشرہ اور ہر زبان میں یم

دستور چلا آتا ہے تم دیکھتی نہیں کہ جب کوئی مقرر تمی مجمع کو خطاب کرتا ہے تو پہلے ایک بار یہ کہہ لیتا ہے کہ خواتین و حضرات پھر آگ سارے صیفے ندکر کے استعال کرتا چلا جاتا ہے۔ اس وقت تو

www.wkrf.net (Tahafuz-e-Hadees Foundation) آئینہ کرویز بیت 203 (حصہ: دوم) طلوع اسلام کے مخصوص نظریات تهمي ايما بهى خيال نبيس آيا ليكن قرآن مين: ﴿ يَا يُّنُّهَا الَّذِيْنَ أَمَنُوْا ﴾ وكم كم تمهي ايسا خيال كيول آف لكا؟ (ابينا - از منجد: ٢ ٢ ص: ٢٢ طخعاً) اب آپ بٹی کے سوال اور باپ کے جواب پر دوبارہ خور فرما کر بتائے کہ اس جواب سے بٹی کے اس تصور كمتري كو اور زياده تقويت ملى يا وه يجم مطمئن مو كى موكى . (7) جنتی معاشرہ : بیٹی کا سوال ہے ہے کہ: ········ مردوں کو تو اچھی اچھی عورتیں ملیں گی کیکن جنتی عورتوں کو کیا مرد بھی ملیں . تح (اييناص ٢) فاہر ہے کہ بد سوال بھی اس احساس کہتری کی پیدادار بے جو مردوں کی بالادستی کو اجاکر کر رہا ہے۔ اب ہو تو ظاہر ہے کہ بٹی کے اس تصور کو سوال کی شکل دینے والے بھی والد صاحب خود ہی ہیں۔ جنہوں نے حور عین کا ترجمہ "اچھی اچھی عور تیں" کر لیا ہے۔ حور بمغنی ایسی عور تیں جن کی آتھوں کی یتلی بہت سیاہ ادر سفیدی بہت سفید ہو اور عین جمعنی ایسی عور تیں جن کی آتکھیں موتی موتی ہوں ادر بیہ دونوں باتی خوبصورتی کی علامت میں اور یہ جنت ہی میں ہول گی۔ اب پرویز صاحب نے ان الفاظ کا ترجمہ اچھی اچھی عور تیں کر کے بٹی کو یوں مطمئن کیا کہ: " فرض كروجنت مي حامد كو عائشه ملتى ب توكيا عائشه كو حامد بطور خاوند نه مل كا-؟ (ايينا مرم: ٢٢) گویا عورتوں کو بھی يقينا ايتھ ايتھ مرد مل جائي تے - پھر جنت کا مفہوم يد بيان فرمات بي كه: یہ جنت دنیا میں ہی مل جاتی ہے۔ جنتی عورتوں کی صفت سے بیان کی گئی ہے کہ نگاہ پنچی رکھنے والی ہوں گی اور یہاں بھی مومن عورتوں کو نہی حکم ہے۔ جنت کی عورتیں بھی اپنی عصمت کی حفاظت کرنے والی ہوں گی۔ یہال بھی مومن عورتوں کو لیمی تحکم ہے۔ مزید بر آن اصل بات خیالات کی ہم آہنگی ہے اور اس وجہ سے مشرکوں سے نکاح حرام ہے۔ بیہ باتیں حاصل ہو جائمیں تو کیمی دنیا دراصل جنتی معاشرہ بن جاتا ہے۔ جس میں اگر مردوں کو پاکیزہ عور تیں ملتی ہیں تو عورتوں کو بھی پاکیزہ مرد ہی طت بن- اب بتاوً! طامره! تمهارا وه اعتراض كمال باتى ربتا ب? (ايداً - ص ٢٢ - معنها) اب آپ ہی ہتائیں کہ طاہرہ بٹی کیا ہتلائے؟ کویا پرویز صاحب بعد از مرگ ملنے والی جنت کو اس دنیا میں تھینچ لائے اور یوں ثابت کر دکھایا ہے کہ اگر مرددل کو اچھی اچھی عورتیں ملیں گی تو عورتوں کو بھی اچھے اچھے مرد ہی ملیں گے لنڈا تمہارے حقوق مرددل کے برابر ہی ہیں تھبرانے کی کوئی بات نہیں۔ (8) تعدد ازواج : تعدد ازداج کے موضوع پر چونکہ طلوع اسلام کی طرف سے قرآنی فیصلے میں الگ مجمی مضمون شائع ہوا ہے اور میں اس کا جواب بھی الگ لکھ چکا ہوں لہذا یہاں بحرار کی ضرورت نہیں سمجھتا۔

م آئمینہ پَرویزیت 204 (حصہ: دوم) طلوع اسلام کے مخصوص نظریات

(9) حق طلاق مرد کو بے: شریعت اسلامیہ میں طلاق ایک کمروہ چیز ہے اس لئے اللہ نے زوجین کے اختلاف کی صورت میں زوجین کو ایک ایک تحریک کی عظم دیا ہے۔ کہ وہ امکانی حد تک ان کے اختلاف کی صورت میں زوجین کو ایک ایک تحکم تجویز کرنے کا عظم دیا ہے۔ کہ وہ امکانی حد تک ان کے اختلاف دور کر دیں اور ان میں صلح صفائی کرادیں۔ تاہم اگر اختلافات دور نہ ہو سکیں تو آخری حق طلاق مرد کو دیا گیا ہے۔ کیو تاہم مرد کو بی تک ان کے اختلاف دور کر دیں اور ان میں صلح صفائی کرادیں۔ تاہم اگر اختلاف دور نہ ہو سکیں تو آخری حق طلاق مرد کو دیا ہو سکین کے تحکم تر میں معلم حفائی کرادیں۔ تاہم اگر اختلاف دور نہ ہو سکین تو آخری حق طلاق مرد کو دیا گیا ہے۔ کہ دور نہ ہو سکین تو آخری حق طلاق مرد کو دیا گیا ہے۔ کہ دور نہ ہو سکین تو آخری حق طلاق

''<sup>ر</sup>لیکن اگر خالثی بورڈ کی کو ششیں ناکام رہیں ادر وہ اس نتیج پر پہنچیں کہ ان کی باہمی رفاقت ممکن نہیں تو وہ اپنی رپورٹ عدالت کے سامنے پیش کریں گے (اور اگر انٹی کو آ نزی فیصلہ کا اختیار ہو گا تو خود ہی فیصلہ کر دیں گے) اس طرح معاہدہ (نکاح) فنخ ہو گا۔'' (ایسا ۔ ص:42)

دیکھا آپ نے کہ اس مفکر قرآن نے بلادلیل مرد سے حق طلاق کو چھین کر عدالت کو تفویض کر دیا ہے یا پھر دو سری صورت میہ ہتلائی ہے کہ اس حق طلاق میں میاں ہوی دونوں برابر کے حصہ دار ہیں. اب دیکھتے ان دونوں باتوں کی تردید کے لئے قرآن کی درج ذیل آیت کافی ہے۔ ارشاد باری ہے: ﴿ فَإِن طَلَقَهَا فَلَا يَحَلُ لَهُ مِنْ بَعَدُ حَتَّى تَنكِحَ <sup>(\*</sup> پھراگر وہ (شوہر) اس (عورت کو تیسری) طلاق دے زوجاً غَيْرَةُ ﴾ (البقرة ۲/ ۲۳۰) دو سرے تو اس کے بعد جب تک عورت کسی دو سرے شون طال نہ کہ

دیکھئے اس آیت میں ﴿ طَلَقَ ﴾ داحد مذکر غائب کا صیغہ استعال ہوا ہے للذا طلاق دینے دالی اتحار ٹی نہ عدالت ہو سکتی ہے نہ معاشرہ ادر نہ ہی بیوی کو اس معاملہ میں شریک بنایا جا سکتا ہے۔

یہ عدالت کا شوشہ اس لئے چھو ڑا گیا ہے کہ اسلام نے عورت کو بھی خلع کا حق دیا ہے لیکن یہ چو نکہ عدالت کے ذرایعہ ہی ہو سکتا ہے للمذا مرد وعورت کے حقوق میں یکسانی پیدا کرنے کی خاطر عدالت کو اس میں لا تھیڈا ہے یا پھر مرد اور عورت میں برابر کا حصہ دار قرار دینے سے اس یکسانی کی کو شش کی جا رہی ہے۔

(10) عدّت صرف عورت کے لئے : اس مسئلہ میں پرویز صاحب نے چھاتی پر پھر رکھ کریہ تسلیم کر لیا ے کہ:

"بس یہ ایک حق فائق ہے جو مردوں کو دیا گیا ہے۔ لیعنی مرد کے لئے عدت نہیں اور عورت کے لئے عدت ہے۔ عام اصول تو یہ ہے کہ ﴿ لَهُنَّ مِنْلُ الَّذِي عَلَيْهِنَّ بِالْمَعْوْذُفِ ﴾ (٢٢٨.٢) جو حقوق مردوں کے عورتوں پر بیں بالکل ویسے ہی حقوق عورتوں کے مردوں پر بیں۔ لیکن عدت کے زمانے میں اس کا شوہراس سے پھر شادی کر سکتا ہے۔ ﴿ وَلِلتَوِجَالِ عَلَيْهِنَّ دَرَجَةٌ ﴾ (ایعنا۔ ص:٩٠) اب یہ جو مرد کی فضیلت عورت پر ایک درجہ زیادہ ہے۔ اس ایک درجہ کے پرویز صاحب نے پھر دو درج بنا لئے:

آئینہ کرویزیت 205 (حصہ: دوم) طلوع اسلام کے مخصوص نظریات ایک میر که عورت پر عدت ہے اور مرد پر نہیں اور 🔹 دو سرے ہیہ کہ مرد عدت کے دوران اپنی مطلقہ ہوی سے نکاح کر سکتا ہے اور قابل ذکر کام ہیہ کیا کہ ﴿ وَلِلرِّجَالِ عَلَيْهِنَّ دَرَجَةٌ ﴾ كو صرف عدت ك زماند ك ساتھ محصور كر ديا كه اس عدت ك زمانه میں تو مرد کو عورت پر درجہ ہے' آگے پیچھے نہیں۔ اب دیکھئے کہ آیت کانشلسل اس طرح ہے: "ادر عورتوں کا حق مردوں پر دیساہی ہے جیسے دستور ﴿وَلَهُنَّ مِثْلُ ٱلَّذِى عَلَيْهِنَّ بِٱلْمَعْرُفِ وَلِلرِّجَالِ کے مطابق ( مردوں کا حق) عور توں پر ہے البتہ عور توں عَلَيْهِنَّ دَرَجَةٌ وَٱللَّهُ عَزِيزُ حَكِيمُ ٥ ير مردوں كو فضيلت ب-" (المقرة ٢ / ٢٢) آب یا تو یہ مان کیجئے کہ مرد وعورت کے حقوق کی برابری کا تعلق بھی محض زمانہ عدت سے ہے۔ زمانہ عدت میں تو ان کے حقوق برابر ہوتے ہیں۔ کیکن آگے پیچھے عام حالات میں برابر شعیں ہوتے یا پھر یہ تشکیم کر کیجئے۔ عورتوں پر مردوں کو جو درجہ ہے وہ بھی صرف عدت کے زمانہ کے ساتھ مختص نہیں بلکہ عام حلات میں بھی سیہ فضیلت قائم اور استوار ہے اور اس بات کے بادجود بھی کہ عورتوں کے حقوق مردوں پر ادر مردوں کے حقوق عورتوں پر ایک جیسے ہی ہیں تاہم مردوں کو عورتوں پر فضیلت ہے۔ (11) عورت کی فضیلت بواسطہ حق ممر: پرویز صاحب اپنی بیٹی طاہرہ کو دلاسہ دیتے ہوئے فرماتے ہیں: ''اسلام کے نزدیک زندگی کے تمام شعبوں میں مرد اور عورت دوش بدوش چلتے ہیں' کیکن نکاح کے معللہ میں اس نے عورت کی حیثیت مرد ہے اونچی رکھی ہے اس نے مرد سے کہا ہے کہ اگر دہ نکاح کرنا چاہتا ہے تو تنا اپنے آپ کو عورت کے برابر نہ سمجھ لے اے اپنے ساتھ کوئی تحفہ بھی دے تاکہ اس طرح اس کا وزن عورت کے برابر ہو سکے۔ اس کے پاسٹک کو جس سے مرد کے وزن کی کمی پوری ہوتی ہے مرکھتے ہیں لندا یہ مساوات یوں بنتی ہے۔ مرد + مر= عورت " قرآن نے یہ کہیں نہیں کما کہ نکاح کے وقت عورت اپنے ساتھ کچھ لے کر آئے اس نے مرد سے کما ہے کہ وہ اپن قیت کی کمی مرت پوری کرے اگر اس کے پاس دینے کو کچھ نہیں تو دہ حضرت موسیٰ کالتے کی ک طرح آٹھ دس سال تک بیوی کے باپ کا آجر بن کر رہے۔ " (اینا ۔ ص:۱۳۴) اب دیکھتے مرد کے ذمہ صرف حق مرہی نہیں بلکہ عورت کا نان ونفقہ لیتی قیام وطعام کے پورے ا ٹراجات بھی ہیں اور یہ مہراور نان ونفقہ کے اخراجات مرد کی فضیلت کے حق میں جاتے ہیں' جیسا کہ اللہ تعالى فرمات يس ﴿ وَبِما ٱنْفَقُوْا مِنْ أَمْوَالِهِمْ ﴾ (٣٥:٣) دوسری قامل ذکر بات ہے ہے خرچ کرنے والا یا رزق نہم پنچانے والا مرزوق سے ہمیشہ افضل ہو تا ہے' الذاار نکاح کی مساوات بنانا بی ب تو وہ یوں بنتی ب: مرد = عورت + حق منز + نان ونفقہ یا قیام وطعام و پوشاک کے اخراجات اب اس مساوات میں د کچھ

## آئینہ ترویز تیت 206 (حصہ: دوم) طلوع اسلام کے مخصوص نظریات

لیجئے کہ کمی کد هر ہے اور فغیلت کد هر؟ رہا حفزت موسیٰ للتیم اور حفزت شعیب للت کا واقعہ تو یہ شریعت کا قانون یا دستور نہیں بلکہ اس سے اصل مقصد حفزت موسیٰ للت کی تربیت اور ان کی طبیعت کی تختی کو بکریوں نے ریو ژچرانے سے نرم کرنا تھا اور یہ تربیت بھی آپ نے ایک نبی نے ہاں ہی پائی اور یہ سب باتیں بذریعہ وحی دخفی حسب منتائے اللی طے پائیں۔ عام دستور نبی ہے کہ حق مہر کچھ نہ کچھ ہونا چاہئے۔ خواہ یہ ایک لوہ کا چھلا ہی کیوں نہ ہو اور خواہ یہ نکاح کے وقت ادا کر دیا جائے یا بعد میں حق مہر کی مالیت کا شریعت نے کوئی تعین نہیں کیا اور یہ ہر ایک کی حیثیت کے مطابق ہی ہونا چاہئے۔ حق مہر کے عوض آجر بن کر رہنے کی کوئی دوسری مثال آپ کو نہ مل سکے گی۔

(12) بچین کی شادی : پردیز صاحب بچین کی شادی کو ازروئے قرآن ناجائز قرار دیتے ہوئے فرماتے ہیں:

"دین کا فیصلہ بیہ ہے کہ نکاح کی عمر ہی بلوغت کی عمرہے۔" (۲۰۳۰) یعنی بالغ ہونے سے پہلے لڑکی اور لڑکے کی شادی ہو ہی شیں سکتی اور صرف بلوغت ہی شرط نہیں بلکہ نکاح ایک معاہدہ ہے جس میں فریقین کی رضا ورغبت نمایت ضروری ہے اور یہ ظاہر ہے کہ جب یہ معاہدہ انتخاب اور رضامندی سے ہوگا تو فریقین ایک دو سرے کے مزاج' افتاد' طبیعت' تعلیم وتربیت' ماحول' عادات وخصا کل ہریات کو سامنے رکھ کر فیصلہ کریں گے۔ اگر ہماری خود ساختہ شریعت ہمارے لئے سند نہ بنتی تو ارشد اور صغیرہ کی شادی اس

یہ تو آپ جانتے ہی میں کہ خود ساختہ شریعت سے پرویز صاحب کی مراد احادیث میں لندا ہم پرویز صاحب کی منشاء کے مطابق قرآن ہی سے بچین کی شادی کا جواز پیش کریں گے۔ ارشاد باری ہے: ﴿ وَأَلَتَنِى بَيْسَنَ مِنَ ٱلْمَحِيضِ مِن نِنَسَآ بِكُمْ اِنِ "اور تمماری مطلقہ عور تیں جو حض سے ناامید ہو چک اَزَبَتْتُمْ فَعَدَّتُهُنَّ شَكَنَتُهُ أَشْتَهُ وَٱلَتَنِي لَدَ موں اَگر تمہیں (ان کی عدت کے بارے میں) شک ہو مَحَصَّنَ وَأُوْلَدَتُ ٱلْأَحْمَالِ أَجَلُهُنَّ أَن يَضَعَنَ تو ان کی عدت تین مینے ہو اور ان کی بھی جنہیں حَمَلَهُنَ کَهُ (الطلاقہ ۲۸) کی عدت وضع حمل تک ہے۔ "

اب دیکھئے آیت بالا میں بوڑھی' جوان اور پچی سب طرح کی عورتوں کا ذکر ہے۔ بوڑھی اور پچی کی عدت تمین ماہ ہے اور جوان (یعنی بالغ جو قابل اولاد ہو) کی عدت اگر اسے حمل ہے تو وضع حمل تک ہے۔ اور بیہ تو غاہر ہے کہ عدت کا سوال طلاق کے بعد ہی پیدا ہو سکتا ہے اور طلاق کا نکاح کے بعد۔ گویا نابالغ کا نکاح بھی ازروئے قرآن جائز ہے۔

أمنية بَرويزيت ٢٠ ٢٥٦ ٢٠ (حصه: دوم) طلوع اسلام يحضوص نظريات

(13) عورت اور ولايت : اس آيت سے دو سرا بتيجہ حق ولايت كالمجمى نكلتا ہے يعنى نابلغ لۇك يا لۇكى كا والداس بيچ كى طرف سے انتخاب كاحق ركھتا ہے اور اس كا نكاح كر سكتا ہے المذا ارشد اور صغيرہ كى شادى قران كى رو سے درست تقى اور اس ميں خود ساختہ شريعت كالمجمى بچھ دخل نہ تقا۔ اس سے على الرغم پرويز صاحب كافتوكى بير ہے كہ: چونكہ كم سى ميں نكاح نہيں ہو سكتا' اس ليے نكاح سے ليے ولى كا سوال ہى پيدا نہيں ہوتا۔ " (ايعنا۔

ص:۲۸۲)

اور تیسرا بتیجہ یہ بھی نگلتا ہے کہ کم از کم عورت کے لئے ولایت شرط ہے کیونکہ آیت مذکورہ بلا میں بچوں کے نکاح' طلاق اور عدت کا ذکر ہے اور کنواری لڑکی کیلئے خواہ وہ بالغ ہو چکی ہو ولایت کی شرط اس لحاظ سے بھی ضروری ہے کہ نکاح کے سلسلہ میں اپنی رضامندی برملا ظاہر کرنے سے اس کی فطری شرم وحیا مانع ہوتی ہے۔

ان تفریحات سے بھی مرد کاعورت پر فوقیت کا پہلو ہی سامنے آتا ہے۔

## مرد کی فوقیت کے چند دو سرے پہلو

اب ہم کچھ ایسے امور کا ذکر کریں گے۔ جن سے مرد کی فوقیت ثابت ہوتی ہے ادر ان میں سے اکثر قرآن میں مذکور ہیں گر پردیز صاحب نے ان سے تعرض نہیں فرمایا اور وہ یہ ہیں:

① کوئی عورت نبیبہ نہیں ہوئی: قرآن میں ستائیس انبیاء درسل کے نام مذکور ہیں ادر یہ سب مرد ہیں۔ قرآن میں یہ بھی مذکور ہے کہ اللہ تعالیٰ نے ہر سبتی کی طرف ہر زمانہ میں نبی بیسیج۔ جن میں سے بیشتر کانام قرآن میں مذکور نہیں لیکن قرآن میں کہیں خفیف سا اشارہ تک نہیں پایا جاتا کہ کمی عورت کو بھی نبی ہناکر بھیجا گیا ہو۔

② کوئی عورت حاکم بھی نہیں بن سکتی: ارشادباری ہے:

الَّذِينَ مَامَنُوًا أَطِيعُوا ٱللَّهَ وَأَطِيعُوا ٱلرَّسُولَ ""اے ایمان والو! الله اور اس کے رسول کی وَأَوْلِي ٱلْأَمْ مِنْكُونَ (النساء ٤/٥٩) کی بھی۔"

ممکن ہے میہ کہہ دیا جائے کہ اولی الا مرجع مذکر کا صیغہ ہے۔ جس میں عور تیں بھی شامل ہو سکتی ہیں۔ لیکن یہ امکان بدیں صورت ہاتی نہیں رہتا کہ دور نبوی بلکہ قرونِ اولیٰ میں بھی کسی عورت کے حاکم یا افسر ہونے کی کوئی مثال نہیں ملتی۔

3 عور تیں مردول کی کھیتیاں ہیں: (۲۲۳۳:۲) اس آیت کی جو توجیہ بھی کی جائے گی اس سے مرد کی

www.wkrf.net (Tahafuz-e-Hadees Foundation) (حصه: دوم) طلوع اسلام کے مخصوص نظریات

## فوقیت ہی ثابت ہوگی۔

(1) نکاح کے بعد عورت ہی مرد کے گھر آتی ہے: اس کی اصل وجہ تو یہ ہے کہ قیام کی ذمہ داری مرد کے سال مرد کی فوقیت ظاہر ہوتی ہے: مرد کی فوقیت ظاہر ہوتی ہے: (1) اولاد کا وارث مرد ہوتا ہے:: (1) ارشاد باری تعالٰی ہے: (1)

<u>ی ہور کور کور کو رو بوع ہے۔</u> ﴿ وَعَلَى الْمُؤْلُودِ لَكُمُ بِنَقْتُهُنَّ وَكِسُوَ ثَهِنَ بِالْمَعْرُوفِ ﴾ "اور ان عورتوں كى خوراك اور پوشاك باپ كے (البقرة ٢/ ٢٣٣)

اس آیت میں ﴿ مَوْلُودٌ لَّهُ ﴾ كالفظ قابل غور ہے۔ جس سے صاف واضح ہے كم مولود (لركا ہو يا لركى) كا دارت باب ہو تا ہے نہ كہ مال۔

⑦ اہل کتاب سے نکاح: مرد تو کتابیہ عورت سے بوقت ضرورت نکاح کر سکتا ہے، لیکن عورت کو یہ افتتار نہیں دیا گیا کہ وہ عند الفنرورت کسی اہل کتاب سے نکاح کرے۔

یماں ہم نے زندگی سے ہیں گوشوں کا تذکرہ کیا ہے' جب کہ استفصاء سے ان میں مزید اضافہ بھی ہو سکتا ہے۔ ان تمام گوشوں میں قرآن سے مرد کی برتری ثابت ہوتی ہے۔ اب اگر کوئی مفکر قرآن ہر ہربات میں مرد اور عورت میں میسانی کی کو شش کرنے لگ جائے تو اسے قرآنی آیات کی تاویل میں جنتنی ذہنی کادش کرنی پڑے گی اور جیسی کچھ وہ تادیلات ہو سکتی ہیں۔ وہ خلاہر ہے۔

ہم یہ بھی سبجھتے ہیں کہ ذکورہ بلا تمام تر گوشوں میں عورت کا اپنا قصور نہیں 'کیونکہ ایسے معاملات میں شریعت نے اسے اس کی جسمانی ساخت اور جبلی فطرت کے لحاظ سے مجبور و معذور سمجھا ہے پھر کچھ امور کا تعلق شرعی مصالح سے بھی ہے لنڈا ان نکات کے باوجود بھی عورت کو کمتر درجہ کی تخلوق قرار نہیں دیا جا سکتا۔ بہت سے معاملات میں عورت کو شریعت نے مرد کے برابر بھی قرار دیا ہے۔ تاہم یہ حقیقت پھر بھی باقی رہ جاتی ہے کہ ایک آدمی ایک کام کر نہیں سکتا اور دو سرا وہ کام کر سکتا ہے اور پھراسے احسن طریقے سے سرانجام بھی دیتا ہے تو دو سرے کو پہلے سے ہر حال افضل سمجھا جائے گا۔

www.wkrf.net (Tahafuz-e-Hadees Foundation) آئینه پَرویزیت 209 (حصہ:دوم)طلوع اسلام کے مخصوص نظریات عورت کی برتری: پھر پچھ امور ایسے بھی ہیں جن میں عورت کا درجہ مرد سے بھی بڑھ کر ہے' اس بات کے بادجود کہ باپ ابن اولاد کا جائز وارث ہے۔ اولاد کو بیہ تحکم ہے کہ وہ ابن مال کی خدمت باب سے زیادہ کرے بلکہ بیہ مال کی خدمت کا حق باپ سے تین گنا زیادہ ہے۔ اس طرح عورت ہر مرد کے لئے قابلِ احترام ہستی ہے۔ اور اس کا فرض ہے کہ مشکل وقت میں عورتوں کی تکالیف کا لحاظ رکھے۔ کیکن سے ہاتیں منکرین حدیث قشم کے لوگوں کے کام کی نہیں ہیں۔ ہم ان باتوں کا ذکر اس لئے ضروری سمجھتے ہیں کہ اگر ہم عورت کو بعض امور میں مرد سے فروتر سمجھتے ہیں تو بعض دو سرے امور میں اسے مرد سے بالاتر بھی سمجھتے ہیں کیونکہ ہماری

•

پوری شریعت نے ہمیں سی تجھ جایا ہے جس میں ہم سی طرح کی تاویل کے قائل سیں-

210 (حصه : دوم) طلوع اسلام سے مخصوص نظریات آمكينه يَرويزيت

( باب:چارم )

نظربة إرتقاء

سمی چیز کے بتدریج آگ بڑھنے کا نام ارتقاء ہے۔ انسان کا بچہ عمر کے ساتھ ساتھ بڑھتا جاتا ہے۔ یہ اس کا جسمانی ارتقاء ہے بھروہ تعلیم کی طرف آتا ہے۔ پہلی جماعت میں بیٹھتا ہے اور آہستہ آہستہ اعلیٰ تعلیم حاصل کرتا ہے۔ یہ اس کا علمی ارتقاء ہے۔ کسی انسانی ذہن نے پہیہ کی ساخت اور اس کے فوا کد پر غور کیا بھراسے عملی شکل دی' تو آج انسان نے محیرالعقول مشینیں ایجاد کرلی ہیں یہ انسان کا ذہنی ارتقاء ہے۔

ارتقاء کا بیہ قانون صرف انسان میں نہیں بلکہ تمام موجودات میں پایا جاتا ہے۔ اللہ تعالیٰ نے آسان دو دنوں (Periods) میں بنائے اس کے بعد چار دنوں میں زمین اور اس میں بالیدگی کی قوتوں کو بنایا اس سے ارتقاء کا قانون واضح طور پر ثابت ہے۔

پھر بیہ بات بھی ہمارے مشاہدہ میں آچکی ہے کہ ان قدرتی قوانین میں پھر نہ کچھ مستثنیات بھی آجاتے ہیں۔ مثلاً تمام مائعات کی بیہ خاصیت ہے کہ وہ جم کریا ٹھوں شکل اختیار کر سے سکڑ جاتے ہیں اور ان کا حجم کم ہو جاتا ہے۔ لیکن پانی حجم کر پھیل جاتا ہے۔ بیہ اس عام قانون سے مشتنیٰ ہوا پھر ہم بیہ بھی دیکھتے ہیں کہ بالکل صحیح عقل وحواس اور ذہن رکھنے والے میاں بیوی کے ہاں بلید الذہن بچہ پیدا ہو جاتا ہے۔ بیہ ارتقاء کے عام قانونِ قدرت سے مشتنیٰ ہوا۔ اس طرح سکھیا کی بیہ خاصیت ہے کہ انسان کو ہلاک کر دیتا ہے۔ گر محصی یوں بھی ہو تا ہے کہ وہ کسی انسان کے لئے تریاق بن جاتا ہے۔ بیہ استثنائی صورت ہوئی۔ ان سب مثالوں سے بیہ بات واضح ہوتی ہے کہ عام قوانین فطرت میں شاذو نادر ہی سہی 'تاہم مستثنیات کا وجود بھی

کیا انسان اولادِ ارتقاء ہے؟ : اب سوال یہ پیدا ہو تا ہے کہ کیا انسان بھی اس ارتقائی قانون فطرت کے تحت حیوانیت سے انسانیت کی منزل میں پہنچا ہے یا اس کی تخلیق مستثنیات کے تحت بحیثیت انسان ہی ہوتی ہے۔ اس سوال کے جواب میں کئی نظریات معرض وجود میں آچکے ہیں۔ مثلاً:

ایک طبقہ تو مذہبی لوگوں کا ہے۔ ان کا خیال ہے کہ انسان کو اللہ تعالیٰ نے بہ حیثیت انسان ہی پیدا
 ایک طبقہ تو مذہبی لوگوں کا ہے۔ ان کا خیال ہے کہ انسان کو اللہ تعالیٰ نے بہ حیثیت انسان ہی پیدا
 کیا ہے۔ اس تصور کے مطابق اللہ تعالیٰ نے آدم للسنے کو پیدا کیا پھر اس سے اس کی بیوی پیدا کی پھر اس

جوڑے سے بنی نوع انسان تمام دنیا میں تیمیلی۔ عام ارتقائی قانون نے انسان کو متنفی قرار دینے کے لئے ان جوڑے سے بنی نوع انسان تمام دنیا میں تیمیلی۔ عام ارتقائی قانون نے انسان کو متنفی قرار دینے کے لئے ان کے ہاں دلیل ہی ہے کہ انسان کا مکات کا ایک حصہ ہونے کے بادجود دو سرے تمام حیوانات اور دیگر اشیاء سے کئی باتوں میں الگ ہے۔ مثلاً: اس میں قوت اختیار وارادہ ہے۔ عقل و شعور ہے، تیم بادی النظر میں قرآن کے مطالعہ سے بھی کی معلوم ہوتا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے آدم طبت کو ہنا کر اس میں اپنی روح بیونکی جو دو سری کسی چیز میں نہیں پھو کی گئی اور ای سے اس عقل و شعور اور اختیار وارادہ عطاکیا گیا۔ سے چیز اسے عام ارتقائی قانون سے متنفی کر دیتی ہے، اس نظریہ کی حمایت بعض مغربی مفکرین نے بھی کی ہے۔ یہ و دو سرا گر وہ مادین کا ہے جو اسے خالص ارتقائی شکل کا منتیجہ قرار دیتے ہیں کیو تکہ کا مکات میں بالعوم ہوئی پھر اس سے دنبان کا ہے جو اسے خالص ارتقائی شکل کا منتیجہ قرار دیتے ہیں کیو تکہ کا مکات میں بالعوم ہوئی پھراس سے دنبان کا ہے جو اسے خالص ارتقائی شکل کا منتیجہ قرار دیتے ہیں کیو تکہ کا مکات میں بالعوم ہوئی پھرا اس جن کا ہے جو اسے خالص ارتقائی شکل کا منتیجہ قرار دیتے ہیں کیو تکہ کا مکات میں بالعوم ہوئی پھراس سے دنبات اور اس کی مخلف انواع ظہور پذیر ہو کیں۔ پھر حیوانات پیدا ہوتے انہی حیوانات سے انسان غیر انسانی اور نے انسانی حالت کے محلف مدارج سے ترتی کر تا ہوا مرتبہ انسانی تک پنچا ہے۔ اس تدریجی سفر کے طویل سفر میں کوئی نقطہ متعین نہیں ہو سکنا جہاں سے غیر انسانی حالت کا وجود ختم کر کے نوع انسانی کا آغاز تسلیم کوئی نقطہ متعین نہیں ہو سکنا جہاں سے غیر انسانی حالت کا وجود ختم کر کے نوع انسانی کی راسانی دیں میں کوئی نقطہ متعین نہیں ہو سکنا جہاں سے غیر انسانی حالت کا وجود ختم کر کے

بعض مسلمان مفکرین مثلاً: ابن خلدون' ابن مسکویہ اور حافظ مسعودی نے بھی اشیائے کائنات میں مثابت دیکھ کر اس نظریہ ارتفاء کی کسی حد تک تائید کی ہے' اس سے بھی آگے چلئے تو تاریخ کے مطالعہ سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ سب سے پہلے ارسطو (۳۸۳-۳۲۲ ق م) نے یہ نظریہ پیش کیا تھا (زریں معلومات از عطش درانی صے) اور انسائیکلو پیڈیا اردو (مطبوعہ فیروز سنز زیر عنوان ارتقائیت) کے مطابق قدیم زمانہ میں میلنس' عنا کسی میندر' عناکسی میلنس' ایم پی دو کل اور جو ہر پیند فلاسفہ مسلہ ارتقاء کے قائل تھے۔

سرچار کس ڈارون : انیسویں صدی عیسوی میں سرچار کس ڈارون (۱۸۰۸-۱۸۸۲ء) نے اصل الانواع (Origin of spicies) لکھ کر اس نظریہ کو باضابطہ طور پر پیش کیا پھر اس نظریہ ارتقاء کو تسلیم کرنے والوں میں بھی کافی اختلافات ہوئے۔ ڈارون نے بندر اور انسان کو ایک ہی نوع قرار دیا کیونکہ حس وادراک کے پہلو سے ان دونوں میں کافی مشاہت پائی جاتی ہے۔ گویا ڈارون کے نظریہ کے مطابق انسان بندر کا چچرا بھائی ہے' لیکن کچھ انتہا پندوں نے انسان کو بندر ہی کی اولاد قرار دیا ہے۔ پھو ان سے بھی آگے بڑھے تو کہا کہ تمام سفید فام انسان تو چنزی (Chimpenzy) سے پیدا ہوئے ہیں' ساہ فام انسان کا باپ گوریلا ہے اور کیے ہاتھون اور سرخ بالوں والے انسان گان بندر کی اولاد جیں۔

ن مور خین نے تو ان مختلف اللون انسانوں کو نوح کے بیٹوں' جام' سام' یافٹ کی ادلاد ہتایا ہے مگر سے مادہ پر ست انہیں چرپنزی گوریلا اور تگنان کی ادلاد قرار دیتے ہیں۔

آئيند پَويزيت ٢٠٠٠ ٢١٥ ٢٠ (حصد: ددم) طلوع اسلام يحضوص نظريات

پھر پچھ مفکرین کا یہ خیال بھی ہے کہ انسان بندر کی اولاد نہیں بلکہ بندر انسان کی اولاد ہے۔ (انسان اور نظریہ ارتفاء ۔ ص:۱۸۸) اور اس رجعت قبقری کی مثالیں بھی کائنات میں پائی جاتی ہیں۔ قرآن سے بھی اس نظریہ کی کسی حد تک تائید ہو جاتی ہے' جیسا کہ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے۔ ﴿ فَقُلْنَا لَهُمْ حُوْنُوْا قِدَدَةً حَاسِئِيْنَ ﴾ (بقرہ:۲۵) "ہم نے ان (بد کردار بنی اسرائیل) سے کہا کہ ذلیل بندر بن جاؤ۔ "

اس آیت کی تغییر میں رابح قول کیمی ہے کہ ان کے ذہن تو وہی پہلے ہی رہے تھے گمر جسمانی حالت بدل دی گئی اور وہ بندر بن گئے۔

چونکہ ڈارون کے نظریہ نے مذہبی دنیا میں ایک طرح کا اضطراب پیدا کر دیا ہے' للغدا ہم اس کا ذرا تفصیل سے جائزہ لینا چاہتے ہیں۔ پہلے اس نظریہ کو ذرا تفصیل سے پیش کریں گے بھراسے زیر بحث لایا جائے گا۔

نظریہ ارتقاء کیا ہے؟ : زندگی کی ابتدا ساحل سمندر پر پایاب پانیوں سے ہوئی۔ پانی کی سطح پر کائی نمودار ہوئی پھراس کائی کے بنچ سے حرکت پیدا ہوئی۔ یہ زندگی کی ابتدا تھی پھراس سے نباتات کی مختلف شکلیں بنتی گئیں۔ جرنومہ حیات ترقی کر کے حیوانچہ بن گیا پھر یہ حیوان بنا' یہ حیوان ترقی کرتے کرتے پردار اور بازدوک والے حیوانات میں تبدیل ہوا پھراس نے فقری جانور کی شکل اختیار کی پھرانسان کے مشابہ حیوان بنا اور اس کے بعد انسان اول بنا۔ جس میں عقل وقہم اور تکلم کی صلاحیتیں نہیں تھیں۔ بلاآخر وہ صاحب فہم وذکاء انسان بن گیا۔ ان تمام تبدیلات' تغیرات اور ارتقائے زندگی میں کتنی مدت صرف ہوئی' اس کا اندازہ پچھ اس طرح بتایا جاتا ہے:

آج سے دو ارب سال پیشتر سمندر کے کنارے پایاب پانی میں کائی کی نمود شروع ہوئی' یہ زندگی کا آغاز تھا۔ ۲۰ کروڑ سال قبل یک خلوی جانور پیدا ہوئے۔ مزید ۳ کروڑ سال بعد اسفنج اور دیگر سہ خلوی جانور پیدا ہوئے۔ ۲۵ کروڑ سال قبل پنوں کے بغیر پودے خلاہر ہوئے اور اس دور میں ریڑھ کی ہڑی والے جانور پیدا ہوئے۔ ۲۰ کروڑ سال قبل مچھلیوں' ککھجوروں کی نمود ہوئی ۲۰۰ کروڑ سال قبل بڑے بڑے دلدلی جانور پیدا ہوئے۔ یہ عظیم الحبثہ جانور ۸۲ فٹ تک کمبے اور ۳۵ ٹن تک وزنی

🗘 (Cupier) (۲۵۹۱ - ۱۸۳۲) فرانس کا ماہر تشریح الاعضاء۔

آئینہ ترویزیت تھے۔ سا کروڑ سال بعد یا آج سے کا کروڑ سال پہلے ان عظیم الجبتہ جانوروں کا خاتمہ ہو گیا۔ <sup>مہ</sup> کروڑ سال قبل ہاتھیوں ، گھو ڑوں اور بندروں کی نمود ہوئی ڈھائی کروڑ سال قبل بے دم بوزنے (A PC) نمودار ہوتے اور ڈیڑھ کروڑ سال بعد یعنی آج سے ایک کروڑ سال پہلے بے دم بوزنے (A PC) خودار ہوتے اور ڈیڑھ کروڑ سال بعد یعنی آج سے ایک کروڑ سال پہلے بے دم بوزنا سیدھا ہو کر چلنے لگا۔ (می وہ بندر ہے جس سے متعلق کها جاتا ہے کہ سے انسان کا جد اعلیٰ ہے) اس سے مسل لکھ مال بعد یا آج سے سرلاکھ سال پہلے اس بے دم بوزنے کی ایک قسم شیھکن تھروپس سے پہلی انسانی نسل پیدا ہوئی۔ مزید ۵۰ لاکھ سال پلے اس بے دم بوزنے کی ایک قسم شیھکن تھروپس سے پہلی انسانی نسل پیدا ہوئی۔ مزید ۵۰ لاکھ سال یا آج سے ۲۰ لاکھ سال پہلے ' پہلی باشعور انسانی نسل پیدا ہوئی جس زہنا شروع کیا۔ (زریں معلومات از علش درانی ۔ ص ۲۷ لاکھ میں کہ پھی باشعور انسانی نسل نے غاروں میں ڈارون نے سب سے پہلے کتاب اصل الانواع ۱۵۹ میں کہ میں کہ چھی تھراس کے بعد اصل الانسان (Man)

Origin of) اور تشکسل انسانی (Descent Of Man) لکھ کر اپنے نظریہ کی تائید مزید گی۔ ڈارون نے اس نظریہ ارتقاء کو مندرجہ ذیل چار اصولوں پر استوار کیا ہے:

نظربہ ارتقاء کے اصول

🗊 تنازع للبقاء (Struggal For Existence) اس سے مراد زندگی کی بقاء کے لئے کمشکش ہے۔ جس میں صرف وہ جاندار باقی رہ جاتے ہیں جو زیادہ کمل اور طاقتور ہوں اور کمزور جاندار ختم ہو جاتے ہیں۔ مثلاً کسی جنگل میں وحشی بیل ایک ساتھ چرتے ہیں پھر جو ان میں طاقتور ہوتا ہے وہ گھاس پر قبضہ جمالیتا ہے اور اس طرح مزید طاقتور ہو جاتا ہے۔ گر کزور' خوراک کی نایابی کے باعث کمزور تر ہو کر بالآ خرختم ہو جاتا ہے' اس بشکش کا نام تنازع للبقاء ہے۔ (Natural Selection) طبعی انتخاب (Natural Selection اس سے اس کی مرادیہ ہے کہ مثلاً: اوپر کی مثال میں وحشی بیل دور کی مسافت طے کرنے اور دشوار گزار راستوں سے گزرتے ہیں تو جو طاقتور ہوتے ہیں وہی بیہ مسافت طے کرپاتے ہیں اور اپنے آپ کو خطرات سے محفوظ کر کیتے ہیں۔ گویا فطرت خود طاقتور اور مضبوط کو ہاتی رکھتی اور کمزور دنا قص کو ختم کر د تي ہے۔ اگرچہ مندرجہ بالا دو الگ الگ اصول ہتائے گئے میں گر دونوں کا بتیجہ دراصل ایک ہی ہے جو بمصد اق<sup>۔</sup> ہے جرم صعیفی کی سزا مرگ مفاجات تقدیر کے قاضی کا یہ فتویٰ ہے ازل سے کمزور جنس کے ختم ہو جانے کی صورت میں خاہر ہو تا ہے۔ 3 ماحول سے ہم آہنگی (Adaptation) اس کی مثال یوں شبھنے کہ شیرایک درندہ گوشت خور جانور ہے۔ فطرت نے اسے شکار کے لئے پنج

www.wkrf.net (Tahafuz-e-Hadees Foundation) کر (حصہ:دوم) طلوع اسلام نے مخصوص نظریات کے اور گوشت کھانے کے لئے نو کیلے دانت عطا کے ہیں۔ اب اگر اسے مدت دراز تک گوشت نہ طے تو اس کی دو ہی صور تیں ہیں۔ یا تو دہ بھوک سے ختم ہو جائے گا یا نبات کھانے لگ جائے گا۔ اس دو سری صورت میں اس کے تیز دانت اور پنج رفتہ رفتہ خود بخود ختم ہو جائیں گے اور ایسے نئے اعضاء وجود میں آنے لگیں گے جو موجودہ مثیبت کے مطابق ہوں اس کی آنتیں بھی طویل ہو کر سبزی خور جانوروں کے

مثلبہ ہو جائیں گی۔ ای طرح اگر شیر کو خوراک ملنے کی واحد صورت ہیے ہو کہ بیہ اسے کسی درخت پر چڑھ کر حاصل کرنی پڑے تو ایسے اعضاء پیدا ہونے شروع ہو جائیں گے جو درختوں پر چڑھنے میں مدد دے سکیں۔

🖪 قانون وراشت (Law of Heritence)

اس کا مطلب ہی ہے کہ اصول نمبر ۲ کی روسے تعنی حیثیت اور ماحول کے اختلاف سے جو تبدیلیاں پیدا ہوتی ہیں وہ نسلا بعد نسل آگ منتقل ہوتی جاتی ہیں۔ تاآئکہ یہ اختلاف فروعی نہیں بلکہ نوعی بن جاتا ہے اور یوں محسوس ہوتا ہے کہ یہ دو الگ الگ نسلیس ہیں جیسے گدھا اور گھوڑا ایک ہی نوع ہیں۔ مگر گدھا گھوڑے سے اس لئے مختلف ہو گیا کہ اس کی معاشی صورت حال بھی بدل گئی اور اصول معاش کے لئے اس کی جدوجہد میں بھی اضافہ ہو گیا۔

یہ ہے ڈارون کے نظریہ ارتقاء کا خلاصہ جو اس وقت بھی صرف نظریہ ہی تھا اور آج بھی نظریہ ہی ہے اس نظریہ کو کوئی الیی ٹھوس بنیاد مہیا نہیں ہو سکی جس کی وجہ سے یہ نظریہ سائنس کا قانون (Law Scientific) بن سکے۔ اس نظریہ پر بعد کے مفکرین نے شدید اعتراضات کیے ہیں۔ مثلاً:

نظریبہ اِرتقاء پر اعتراضات : ① زندگی کی ابتدا کیسے ہو گئی؟ معلول تو موجود ہے لیکن علت کی کڑی نہیں ملتی۔ گویا اس نظریہ کی بنیاد ہی سائنسی لحاظ سے کمزور ہے۔ اس سلسلہ میں پرویز صاحب اپنی کتاب (انسان نے کیاسوچا) کے (صفحہ:۵۵) پر رقم طراز ہیں:

"یہ تو ڈارون نے کہا تھا لیکن خود ہمارے زمانے کا ماہر ارتقاء (Simpson) زندگی کی ابتداء اور سلسلہ علت و معلول کی اولین کڑی کے متعلق لکھتا ہے زندگی کی ابتداء کیسے ہو گئی؟ نمایت دیانتداری سے اس کا جواب یہ ہے کہ ہمیں اس کا کچھ علم نہیں.... اس معمہ کو حل کرنے کی کو شش کی جا رہی ہے اور رفتہ رفتہ اس کے قریب پنچا جا رہا ہے.... لیکن اس معمہ کا آخری نفظہ (یعنی زندگی کا نقطہ آغاز) وہ ہے جو سائنس کے انکشافات کی دسترس سے باہر ہے اور شاید انسان کے جوطہ ادراک سے ہی باہر.... کائنات کے آغاز اور سلسلہ علت و معلول کی اولین کڑی کا مسلہ لا نیخل ہے اور سائنس اس تک نہیں پنچ علق.... یہ اولین کڑی راز ہے اور میرا خیال ہے کہ ذہن انسان اس راز کو بھی نہیں پا سکے گا۔ ہم آگر چاہیں تو اپنے اپنے طریق پر اس علت اولی کے حضور اپنے سر جھکا سکتے ہیں لیکن اسے اپنے ادراک کے دائرے میں بھی نہیں لا سکتے۔"

آئینہ ترویزیت 215 (حسندوم) طلوع اسلام سے مخصوص نظریات کم اللہ الم اللہ میں تظریات کم الظریہ ارتقاء کے مادہ پرست قائلین کو آج تک اس کے لئے کوئی سائنسی اور حسی دلیل ملیا نہیں ہو سکی۔ سکی۔

۵ دو سرا اعتراض بید ہے کہ ارتقاء کا کوئی ایک دافعہ بھی آج تک کسی انسان نے مشاہدہ نہیں کیا یعنی کوئی چڑیا ارتقاء کر کے مرغابین گئی ہویا گدھا ارتقاء کر کے گھو ڑابین گیا ہویا لوگوں نے کسی بندر کو انسان بغتے دیکھا ہو۔ نہ ہی بیہ معلوم ہو سکا ہے کہ فلاں دور میں ارتقاء ہوا تھا۔ جس طرح جملہ حیوانات ابتدائے آفرینش سے تحقیق کیے گئے ہیں۔ آج تک ای طرح چلے آتے ہیں' ان میں کوئی تبدیلی نہیں ہوتی۔ البتہ بعض ایس مثالیس ضرور ملتی ہیں جو نظریہ ارتقاء کو رد کر دیتی ہیں۔ مثلًا: رکیم کا کیڑا جو عموماً موسم برسات میں شہتوت کے بتوں پر گزر اوقات کرتا ہے۔ جب ساٹھ دن کا ہو جاتا ہے تو ا سکا رنگ ساہ سے سفید ہو جاتا ہے۔ اس سے منہ سے ایک مادہ تاروں کی شکل میں نکاتا ہے۔ جسے س اپنے جسم کے گرد لپینا شروع کر دیتا ہے۔ بیہ تار ساتھ ہی ساتھ خشک ہوتے جاتے ہیں۔ ریشم کے کیڑے کے گرد تاروں کا بیہ جال جب اخروٹ کے برابر ہو جاتا ہے تو اس کے اندر کیڑا مرجاتا ہے اور اس کے ساہ مادے سے ایک سفید تلی بن جاتی ہے. جب سے باہر نکلتی ہے تو نرو مادہ کا ملاپ ہو تا ہے پھر مادہ انڈے دیتی ہے اور دونوں نر ومادہ مرجاتے ہی۔ اس کیڑے کا بالخصوص اس لئے ذکر کیا گیا ہے کہ انسان زمانہ قدیم ہے ریشم حاصل کر رہا ہے اور اس کیڑے کی داستان حیات اس کے سامنے رہتی ہے۔ اس کیڑے کی داستان حیات میں نہ طبعی تبدیلی ہوئی نہ ہی ارتفاء کا عمل تبھی پیش آیا۔ اس طرح بعض تمتر درج کے بحری جانور جو ابتدائے زمانہ میں پائے جاتے تھے آج بھی اسی شکل میں موجود ہیں۔ ان پر ارتقاء کا کوئی عمل نہیں ہوا۔ حشرات الارض کا دجود بھی نظریہ ارتقاء کی تردید کرتا ہے۔ اس لئے بعض مفکرین ارتقاء کے منگر ہیں' اس کے بجائے تخلیق خصوصی (Special creation) کے قائل ہیں۔ لیعنی ہر نوع زندگی کی تخلیق بالکل الگ طور پر ہوئی ہے۔ ایک مفکر (Deviries) ارتقاء کے بجائے انتقال (Mutation) کا قائل ہے جسے آج کل فجائی ارتقاء (Emergent Evolution) کا تام دیا جا کا ہے۔

جسم اور ناقص العقل تھا تو اس نے شیروں اور چیتوں کے درمیان گزارہ کیسے کیا اور اس کمزوری اور ب جسم اور ناقص العقل تھا تو اس نے شیروں اور چیتوں کے درمیان گزارہ کیسے کیا اور اس کمزوری اور ب عقلی کے باوجود تنازع للبقاء میں کامیاب کیسے ہو گیا۔؟ ® پانچواں اعتراض برا وزنی ہے اور وہ یہ ہے کہ ابتدائے زندگی سے بندر تک جو شعوری ارتی دو

ارب سال میں واقع ہوئی ہے بندر اور انسان کا در میانی شعوری فرق اس سے بہت زیادہ ہے۔ جس کے لئے ارب ہا سال کی مدت درکار ہے۔ جب کہ زمین کی عمر صرف ۳ ارب سال بتائی جاتی ہے۔ سے ذہنی ترقی انسان میں یکدم کیونکر آگئی؟

® ڈارون نے نظریہ ارتقاء کے لئے جو اصول بتائے ہیں وہ مشاہدات کی رو سے صحیح ثابت نہیں ہوتے مثلاً:

ایک اصول قانون دراشت ہے۔ ڈاردن کہتا ہے کہ لوگ کچھ عرصہ تک کتوں کی دم کانتے رہے جس کا نتیجہ سیر ہوا کہ کتے بے دم پیدا ہونے لگے۔ جس پر اعتراض سیر ہو تا ہے کہ عرب ادر عبرانی لوگ صدیوں سے ختنہ کرواتے چلے آئے ہیں لیکن آج تک کوئی مختون بچہ پیدا نہیں ہوا۔؟

الحول سے ہم آہنگی پر یہ اعتراض ہے کہ انسان کے پیتانوں کا بدنما داغ آج تک کیوں باقی ہے۔ جس کی کسی دور میں بھی ضرورت پیش نہیں آئی اور انسان سے کمتر درج کے جانوروں (نروں) میں یہ داغ موجود نہیں تو انسان میں کیسے آگیا؟ علاوہ ازیں یہ کہ ایک ہی جغرافیائی ماحول میں رہنے والے جانوروں کے در میان فرق کیوں ہو تا ہے؟

⑦ رکاز کی دریافت بھی نظریہ ارتقاء کو بالکل باطل قرار دیتی ہے۔ رکاز (Paloentlogy) سے مراد انسانی کھو پڑیاں یا جانوروں کے دہ پنجر اور ہڑیاں ہیں جو زمین میں مدفون پائی جاتی ہیں۔ نظریہ ارتقاء کی رو سے کمتر درج کے جانوروں کی ہڑیاں زمین کے زریں حصہ میں پائی جانی چاہئیں جب کہ معاملہ اس کے برعکس ہے۔ ایسی ہڑیاں عموماً زمین نے بالائی حصہ میں ملی ہیں۔ ارتقائی یہ بھی کہتے ہیں کہ انسان لاکھوں سال قبل جسمانی اور عقلی لحاظ سے ناقص تھا۔ بالاً خر یحمیل کی طرف آیا۔ رکاز کی دریافت اس بات کی بھی تردید کرتی ہے کیونکہ بالائی طبقوں میں جو رکاز ملے ہیں وہ غیر کلمل اور ناقص انسان کی یادگار ہیں اور زریں طبقوں میں اعلیٰ انسان نے رکاز ملے ہیں خلائکہ معاملہ اس کے بر عکس ہونا چاہیئے تھا۔

- نظریہ ارتقاء اور مغربی مفکرین : یہ ہیں وہ اعتراضات جنہوں نے اس نظریہ کے انجر پنجر تک ہلا دیے ہیں۔ گزشتہ ڈیڑھ صدی نے اس نظریہ میں التحکام کی بجائے اس کی جڑیں بھی ہلا دی ہیں۔ اب اس نظریہ سے متعلق چند مغربی مفکرین کے اقوال بھی ملاحظہ فرہا کیچی:
- I ایک اطالوی سائنسدان روزا کہتا ہے کہ گزشٹہ ساٹھ سال کے تجربات نظریہ ڈارون کو باطل قرار دے چکے ہیں۔ (اسلام اور نظریہ ارتفاء)

2 ڈی وریز (Devries) ارتقاء کو باطل قرار دیتا ہے وہ اس نظریہ کے بجائے (Mutation) یا انقال

شرک کا ک ہو تیا پر جنب آن سے اور کا دو شاین سیس اور آب گیااور اہل کلیسانے اس پر کفروالحاد کا فتویٰ لگا دیا۔

نظربة إرتقاءاور مفكرين قرآن

ہمارے ہاں مغربی تهذیب سے مرعوب قرآنی مفکرین نے اسے اپنالیا۔ سرسید احمد خان جو ڈارون کے ہم عصر اور سوامی دیا نند سے متاثر شطے انہوں نے اس نظریہ کو نیچر کے مطابق پایا تو اسے قبول کر لیا۔ آج کل ادارہ طلوع اسلام سرسید کی تقلید میں اس نظریہ کے پرچار میں سرگر م ہے۔ سوچنے کی بات ہے کہ وہ نظریہ جسے مغربی مفکرین ناقابل اعتماد تھمرا چکے ہیں تو ہمارے قرآنی مفکرین کو احادیث جیسے ظنی علم کو رد کر کے اس ''بقینی علم ''کو سینے سے لگانے کی کیا ضرورت تقمی؟ سائنسی نظریات کا تو یہ حال ہے کہ جب وہ اپنے تجرباتی اور شخفیق مراحل سے گزرنے کے بعد سائنسی قانون (Law) بن

آئتية ترويزيت 218 (حصه : دوم) طلوع اسلام بحضوص نظريات جاتے ہیں تب بھی انہیں آخری حقیقت قرار نہیں دیا جا سکتا۔ بعد میں آنے والے مفکر ایسے سائنسی قوانین کو رد کر دیتے ہیں۔ نیوٹن کے دریافت کردہ قانون کشش ثقل کو آئن سٹائن نے مشکوک قرار دیا۔ ی صورت حال اس کے قوانین حرکت کی ہے تو ایس صورت حال میں ان نظریات کو تاویل و تحریف کے ذر یعه قران سے ثابت کرنا کوئی دینی خدمت یا قرآنی فکر قرار دیا جا سکتا ہے۔؟ یرویز صاحب نے اس نظریہ ارتقاء کو دو شرائط کے ساتھ اپنایا ہے: ۱ بیر که پہلے جرنومہ حیات میں زندگی کسی نہ کسی طرح خود بخود ہی پیدا نہیں ہوئی تھی بلکہ بیہ زندگی خدانے عطا کی تھی۔ ۵ انسان کا فکر وشعور ارتقاء کا نتیجہ نہیں بلکہ نکنخ خداوندی کا نتیجہ ہے اور یہ کہ نفخ خداوندی فجائی ارتقاء کے طور پر واقعہ ہوا۔ فجائی ارتقاء کے نظریہ کا موجد موجودہ دور کا امام لائڈ مار گن ہے جس نے بیہ ثابت کر دیا ہے کہ فجائی ارتقاء ممکن العل ہے۔ اب سوال مد ہے کہ اگر خدا ہی کو خالق زندگی اور نفخ روح کا بطور فجائی ارتقاء عامل تشلیم کرنا ہے تو پھر کیوں نہ آدم کو عام قانون ارتقاء سے منتثنی قرار دیا جائے۔ استناء کا قانون بھی تو آخر اس کا نتات میں موجود ہے۔ گو اس قانون تک انسان کی دسترس آج تک نہیں ہو سکی چربہ سوال بھی بڑا وزنی ہے کہ جب نوع انسان پہلے سے چلی آرہی تھی تو کیا نفخ روح اس نوع کے سارے افراد میں ہوا تھایا کسی فرد واحد میں ؟ أكر سمي فرد واحد ميں ہوا تو دہ كون تھا اور بيه واقعہ س دور ميں ہوا؟ بيہ ايسے سوالات ہيں جن كا ان حضرات کے پاس کوئی جواب شیں۔

## طلوع اسلام کے قرآنی دلائل

حقیقت میں دیکھا جائے تو قرآن میں کوئی ایسی نص موجود نہیں جو انسان کو نظریہ ارتقاء کی کڑی میں مسلک کر دے 'تاہم جن آیات سے استشہاد کیا جاتا ہے وہ درج ذیل ہیں: ① نفسِ واحدہ سے مراد پہلا جرنومہ حیات؟

 ذَكَرُ مَن تَقُوْا رَبَّكُمُ ٱلَّذِى خَلَقَكُم مِن تَقْسِ

 ذكر النائي النَّقُوا رَبَّكُمُ ٱلَّذِى خَلَقَكُم مِن تَقْسِ

 ذكر النائي النَّاسُ التَقُوا رَبَّكُمُ ٱلَّذِى خَلَقَكُم مِن تَقْسِ

 ذكر النائي النَّاسُ التَقُوا رَبَّكُمُ ٱلَّذِى خَلَقَكُم مِن تَقْسِ

 ذكر النائي المائي الم

یہ آیت اپنے مطلب میں صاف ہے کہ نفس واحدہ سے مراد آدم ملین کی ہی لیکن ہمارے یہ دوست نفس واحدہ سے مراد پہلا جرثومہ حیات لیتے ہیں۔ اس جرثومہ حیات کے متعلق نظریہ ہے کہ وہ کٹ کر دو کلڑے ہو گیا پھران میں سے ہرایک بڑا ہو کر پھر کٹ کر دو دو کلڑے ہو تا گیا۔ اس طرح زندگی میں وسعت

آئتينة يَرويزيت ٢٠٠٠ 219 (حصه: دوم) طلوع اسلام ي مخصوص نظريات پدا ہوتی گئی جو جمادات سے نبا تات ' نبا تات سے حیوانات اور حیوانات سے انسان تک میتی ہے۔ یہ تصور اس لحاظ سے غلط ہے کہ ﴿ خَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا ﴾ کے الفاظ اس بات کی دلیل میں کہ اس جوڑے سے آئندہ نسل تو الدوناسل کے ذرایعہ چلی تھی جب کہ جرثومہ حیات کی صورت سے نہیں ہوتی-آج بھی جراشیم کی افزائش اسی طرح ہوتی ہے کہ ایک جراشیم کٹ کر دو جھے بن جاتا ہے پھران میں سے ہرایک کٹ کر دو جھے بن جاتا ہے۔ اس طرح افزائش ہوتی چلی جاتی ہے ان میں توالدد مناسل نہیں ہو کا لنذا وہ ایک جرثومہ کے دو تکڑے تو کہلا سکتے ہیں زوج نہیں کہلا سکتے۔ @ علق كامفهوم دو سری آیت بیہ ہے: ("اب محمد التيام!) اين يرورد كاركانام في كريد ص ﴿ ٱقْرَأْ بِٱسْمِهِ رَبِّكَ ٱلَّذِي خَلَقَ ۞ خَلَقَ ٱلْإِنسَنَ مِنْ جس نے (کائنات کو پیداکیا) جس نے انسان کو خون کی عَلَقٍ ٢-١/٩٦ (العلق ٢-١/١-٢) بیش سے بنایا۔" اس آیت میں ﴿ علق ﴾ كالغوى معنى جما ہوا خون بھى ہے اور جونك بھى۔ ہمارے بيد دوست اس سے دوسرا معنی مراد کیتے ہیں اور اسے رحم مادر کی کیفیت قرار نہیں دیتے بلکہ اس سے ارتقائی زندگی کے سفر کا دہ دور مراد کیتے ہیں جب جونک کی قشم کے جانور وجود میں آئے اور کہتے ہیں کہ انسان انہی جانداروں کی ارتقائی شکل ہے۔ اس اشکال کو 'کہ آیا بیہ رحم مادر کا قصہ ہے یا ارتقائے زندگی کے سفر کی داستان درج ذیل آیت دور کر رتي ہے: " پھر نطفہ کا لو تھڑا ﴿ علق ﴾ بنایا پھر لو تھرے کی بوٹی ﴿ ثُرَّ خَلَقْنَا ٱلنُّطْفَةَ عَلَقَةً فَخَلَقْنَا ٱلْعَلَقَةَ بنائی بھر بوٹی کی ہڈیاں بنائیں پھر ہڈیوں پر گوشت چڑھایا مُضْعَكَةً فَخَلَقْنَا ٱلْمُضْعَةَ عِظْمًا فكسونا أليطاعر كحما أتر أنشأنك خلقا ماخر پھراس (انسان کو) نئی صورت میں بنا دیا تو خدا سب مُتَبَارَكَ ٱللَّهُ أَحْسَنُ ٱلْخَلِلِقِينَ ٥ ے بہتر بتانے والا بردا بابر کت ہے۔ " (المؤمنون٢٣/ ١٤) انسان کی پیدائش کے بیہ تدریجی مراحل صاف بتا رہے ہیں کہ بیہ رحم مادر میں ہونے والے تغیرات ہی' کیونکہ اِرتقائے زندگی کے مراحل ان پر منطبق نہیں ہوتے۔ نیز یہ بھی کہ قران مجید نے ''ملق'' یا "ملقد" سے مراد رحم مادر میں جما ہوا خون ہی لیا ہے۔ اس سے ارتقائی نظرید کی جو تک مراد نہیں۔ ③ اطوار مختلفه تیری آیت به بے: "حالانکہ ای نے تم سب کو مختلف حالات میں پیدا کیا 

220 🔨 اسلام کے مخصوص نظریات آئينه يَرويزيت ہے۔''(تغییر ثنائی) "حالا نکہ اس نے تم کو طرح طرح (کی حالتوں) میں پیدا کیاہے۔ '' (فتح محمہ جالند ھری) " حالانکہ اس نے تم کو طرح طرح سے بنایا ہے۔" (تفهيم القرآن) اور اس سے مولانا مودودی نے وہی تخلیقی مراحل مراد لئے ہیں جو رحم مادر میں ہوتے ہیں۔ پرویز صاحب اس آیت سے اِرتقائے زندگی کے مراحل مراد کیتے ہیں' لیکن کوئی ایسی وجہ نہیں کہ اس سے رحم مادر کے مراحل مراد نہ لئے جائیں جب کہ سورہ ملق کی مندرجہ بالا آیت اس کی وضاحت بھی کر ربی بے اور کوئی ایسا قرینہ بھی موجود نہیں جس سے پرویز صاحب سے نظریہ کی تائید ہو سکے۔ (مین سے روئیدگ) چو تھی آیت درج ذیل ہے: ﴿وَاللَّهُ أَنْبُتَكُمُ مِنَ ٱلْأَرْضِ نَبَاتًا ٢ "اور خدابی نے تم کو زمین سے پیدِ اکیا ہے۔" (فتح محما) "اللد نے تم کو زمین سے پیدا کیا۔" (تفسیر بنائی) (نوح۷۱/ ۱۷) "اور الله في تم كو زمين م مجيب طرح الكايا-" (تفيم القرآن) یرویز صاحب اس کا ترجمہ کرتے ہیں: "اور ہم نے تمہیں زمین سے اگایا ایک طرح کا اگا، اور اس سے مرادیہ لیتے ہیں کہ انسان نباتات اور حیوانات کے راہتے سے ہو تا ہوا وجود میں آیا ہے۔ آیت مندرجہ بالا میں نَبَتَ کا لفظ لغوی اعتبار ہے ہر بر صف والی چزیر بولا جاتا ہے۔ نباتات ' حیوانات اور انسان سب پر اس کا یکسال استعال ہو تا ہے ۔ (امام راغب) اس کی دوسری خصوصیت بیر ہے کہ جب کوئی چیز خوب پھل پھول رہی ہو تو بیہ لفظ استعال ہو تا ہے۔ مثلاً ((نَبَتَ الْغُلاَم)) بمعنی ''لڑکے کا جوان ہونا'' بچہ کی پرورش کرنا۔" (لازم ومتعدی دونوں طرح استعال ہوتا ہے ۔ (المنجد) ((نَبَتَ قَدْ یُ الْجَارِيَةِ)) "لزک کے لپتان ابھر آنا'' (منتھی الارب)اس طرح جب ایک بچہ کی اس طرح پر درش ہو رہی ہو کہ دہ این اصل عمر ے بڑا اور خوب پلا يوسا معلوم ہو تا ہو تو ((اَنْبَتَ)) كالفظ استعال ہو تا ہے ؛ چنانچہ قرآن ميں ہے: ﴿ فَنَقَبَّلُهَا رَبُّهَا بِقَبُولٍ حَسَنٍ وَأَنْبَتَهَا نَبَاتًا 👘 "تو خدا نے مريم ملتِ كو پنديدگى كے قابل قبول حَسَنُا) (آل عمد ان ٢/ ٣٧) فرمایا اور اے اچھی طرح پر ورش کیا۔" اندریں صورت حال بیہ آیت بھی نظریہ ارتقاء کی کوئی موثر دلیل نہیں ہو سکتی۔ (1) قصہ آدم کے سلسلہ میں پردیز صاحب نے مندرجہ ذیل آیت کی طرف توجہ مبذول کرائی ہے کہ:

آئینہ پَرویزیت 221 🔨 (حصہ: دوم) طلوع اسلام کے مخصوص نظریات "اور ہم نے تنہیں بیدا کیا' پھر تمہاری شکل صورت ﴿ وَلَقَدْ خَلَقَنَاكُمْ ثُمَّ صَوَّرْنَاكُمْ ثُمَّ قُلْنَا لِلْمَلَتَبِكَةِ أُسْجُدُوا لِآدَمَ (الأعراف ٧/ ١١) بنائی' پھر فرشتوں کو تحکم دیا کہ آدم ملت کے کو سجدہ اس سے آپ یہ ثابت کرنا چاتے ہیں کہ آیت مذکورہ میں جمع کا صیغہ اس بات کی دلیل ہے کہ آدم آیات اا۔ ۲۵ تک توجہ دلائی ہے۔ جمال کمیں آدم اور اس کی ہوی کے لئے تثنیہ کا صیغہ آیا ہے۔ لیکن اکثر مقامات پر جمع کا صیغہ ہے۔ اس کے جواب میں انتابی عرض کریں گے کہ آپ اگر آیات (اا۔ ۲۵) کے بجائے (۲۔ ۲۵) پر غور کرنے کو فرما دیتے تو تنتنیہ کے صیغہ کی حقیقت معلوم ہو جاتی۔ ابتداء میں حضور اکرم ملی ا کے دور کے تمام موجود انسانوں کو مخاطب کیا گیا ہے کہ "اپنے پروردگار ے نازل شدہ وحی کی تابعداری کرو'' پھر آگے چل کر آدم لینے 🕅 آپ کی بیوی اور اہلیس وغیرہ کا قصہ مذکور ہے تو قرآن میں حسب محل صیغوں کا استعال ہوا ہے۔ ان آیات کے مخاطب آدم ملت اور ان کی اولاد ہے نہ کہ آدم ملت اور ان کے آباء واجداد یا بھائی بند 'جو آپ کے خیال میں اس جنت میں رہتے تھے۔ جس کے متعلق خدانے فرمایا: "اے آدم! تم اور تمہاری ہوی جنت میں رہو" ﴿ يَكَادَمُ ٱسْكُنْ أَنْتَ وَزَقِبُكَ ٱلْجَنَّةَ ﴾ (البقرة ٢/ ٣٥) اگر جنت میں اس " آدم" کی سابقہ نسل بھی رہتی تھی تو محض آدم اور اس کی بیوی کو جنت میں رہنے کی ہدایت بالکل بے معنی ہو جاتی ہے۔ اس آیت کا دو سرا پہلو جس کی طرف توجہ دلائی جاتی ہے وہ یہ ہے کہ اگر الله تعالى نے صرف حضرت آدم ملت اکو بطور خصوصی تخلیق پیدا کیا تھا تو آیت بالا میں "کم" کی ضمیر جمع کیوں استعال ہوئی ہے؟ تو ہم عرض کریں گے کہ محاورہ حرب میں موقع و تحل کے لحاظ سے واحد کے لئے جمع کے استعال کی ادر بھی کئی مثاليس يألى جاتى بي- مثلاً الله تعالى فرمات بن: ﴿ وَٱلَّذِى جَاءَ بِٱلْصِدْقِ وَصَدَدَقَ بِدِءَ أَوْلَتِيكَ " "اورجو مخص محى بات ل كر آيا اورجس ناس ك هُمُ ٱلْمُنْقُونَ ٢٠ (الأمر ٢٩/ ٣٣) تقديق كي وبي لوك متق بين. نظریہ ارتقاء کے ابطال پر قرآئی دلائل

ا. مراحل تخلیق انسانی : اب دیکھنے اللہ تعالیٰ نے انسان کی پیدائش کے جو مختلف مراحل بیان فرمائے ہیں دو میہ ہیں: ہیں دہ یہ ہیں:

یہ ساتوں مراحل بس جمادات میں پورے ہو جائے ہیں۔ سمی میں پالی کی امیزس صرور ہوں بین پروہ بھی پوری طرح خٹک کر دیا گیا۔ غور فرمایئے کہ اللہ تعالیٰ نے تخلیق انسان کے جو سات مراحل بیان فرمائے ہیں وہ سب کے سب ایک ہی نوع (جمادات) سے متعلق ہیں۔ ان میں کہیں نباتات اور حیوانات کا ذکر آیا ہے؟ اگر انسان کی تخلیق نباتات اور حیوانات کے راہتے سے ہوتی تو ان کا بھی کہیں تو ذکر ہونا چاہتے تھا۔

۲- تخلیق انسان سے پہلے کا زمانہ: تخلیق آدم سے متعلق درج ذیل آیت اپنے مفہوم میں بالکل صاف

﴿ هُلْ أَنَّ عَلَى ٱلْإِنسَنِ حِينٌ مِنَ ٱلدَّهْرِ لَمَ يَكُن " ب شك انسان پر زمان مي ايك ايساوقت بهى آچكا شَيَتُا مَذَكُورًا ٢٢٢ (الإنسان/ الدهر ١/٦٧) ب ب كه وه كوئى قاتل ذكر چزنه تعام "

اب دیکھیے ''دہر'' سے مراد وہ زمانہ ہے جس کا آغاز ابتدائے آفرینش سے ہوا ہے اور عصر سے مراد وہ زمانہ ہے جس کا آغاز تخلیق آدم سے ہوا ہے کیونکہ انسانی افعال واعمال پر اللّٰہ نے عصر کو بطور شہادت پیش کیا ہے دہر کو نہیں۔ ارشاد باری ہے کہ اس ''دہر' میں انسان پر ایسا وقت بھی آیا ہے جب کہ وہ کوئی قابل ذکر چیز نہ تھا۔ اگر وہ نبانات حیوانات یا بندر کی اولاد ہو تا تو یہ چیزیں تو سب قابل ذکر ہیں۔ آخر ان کا نام لینے میں کیا حرج تھا؟ ہمارے خیال میں کہی آیت ڈارون کے نظریہ ارتقاء کو کلی طور پر مردود قرار دینے کے لیئے کافی ہے۔

> ۳۔ آدم کی خصوصی تخلیق: برجہ ا

اب خدا کے ہاتھوں سے اس لئے انکار کر دیا جائے کہ خدا کے متعلق تجریدی تصور ہی راہ صواب ہے۔ یا ''ید'' سے مراد قوت وقدرت ہے اور حدیث اگر آیت کی تائید کرے تو اسے خلفی کمہ دیا جائے اور اگر تورات بھی تائید کرے تو اس کی ہر ایسی آیت کو محرف قرار دیا جائے جو آپ کے قرانی فکر سے متصادم ہو۔ یہ سب پچھ کر لینے کے بعد نظریہ ارتقاء جیسے ناقابل اعتماد نظریہ کو صحیح قرآنی فکر قرار دیا جائے تو دلائل کی بات رہ کماں جاتی ہے؟ سوچنے کی بات تو صرف میہ ہے کہ کائنات کی ہر شے کو اللہ تعالیٰ نے اپنے دست

223 ( حصد: دوم) طلوع اسلام کے مخصوص نظریات آئینہ پَرویزیت قدرت اور قوت ہی سے پیدا کیا ہے تو پھر صرف آدم کی تخلیق سے متعلق خصوصی ذِکر کی کیا ضرورت تھی کہ میں نے اسے اپنے ہاتھوں سے بنایا" ہ۔ آدم کی بِن باپ تخلیق: سن ۹ ھ میں نجران کے عیسائی رسول اکرم ملتی کیا کے پاس مدینہ آئے ادر الوہیت کے موضوع پر آپ سے مناظرہ کی تھانی۔ ان کے دلائل یہ تھے کہ جب تم مسلمان خود یہ تسلیم کرتے ہو کہ حضرت عیسیٰ للنظیم کاباپ نہ تھا اور یہ بھی تشکیم کرتے ہو کہ وہ مردوں کو زندہ کیا کرتے تھے' تو بتاذ أكر وہ خدا كے بيٹے نه تھے 'تو ان كاباب كون تھا؟ اس دوران بيه آيت نازل ہوئى: ﴿ إِنَّ مَثَلَ عِيسَىٰ عِندَ ٱللَّهِ كَمَثَلِ ءَادَمَ الله ٢ الله ٢ بل عيلي كى مثال آدم كى ي ب آدم كو الله خَلَقَكُم مِن تُرَابٍ ثُمَّ قَالَ لَهُ كُن فَيَكُونُ ٢ (آل عمران۳/۵۹) لینی عیسائیوں کو جواب بیہ دیا گیا کہ اگر باپ کا نہ ہونا ہی الوہیت کی دلیل بن سکتا ہے تو آدم کلنے الوہیت کے زیادہ حقدار ہیں کیونکہ ان کی باپ کے علاوہ ماں بھی نہ تھیں۔ لیکن تم انہیں خدا نہیں شیچھتے تو حفرت عیسیٰ ملتِ اکسے خدا ہو سکتے ہیں؟ گویا موضوع زیر بحث عیسی ملت ( ک الوہیت تھا۔ حضرت عیسی ملت ( کے بن باب پیدا ہونے کو عیسائی اور مسلمان دونوں متفقہ طور پر تشلیم کرتے ہیں۔ لیکن آج مسلمانوں کا ایک طبقہ تو ایسا ہے جو معجزات کا مكر ہے۔ وہ آدم كى بغير مال باپ كے پيدائش كو تتليم كرتا ہے كم اس كے بغير چارہ نہيں مكر حضرت عيلى السب کی بن باپ پیدائش کو تشلیم نہیں کرنا۔ دو سرا فرقہ قرآنی مفکرین کا ہے جو ارتقائی نظریہ کے قائل ہونے کی وجہ سے آدم کی پیدائش کا بھی بن باپ کے قائل نہیں۔ مندرجہ بالا آیت میں ان دونوں فرقوں کا رد موجود ہے۔ وہ اس طرح کہ اللہ تعالٰی نے علیٹی ملت کہا کی پیدائش کو آدم کی پیدائش کے مثل قرار دیا ہے جس کی مکنہ صورتیں بد ہو کتی ہیں۔ (۱) دونوں کی پیدائش مٹی سے ہے۔ یہ توجیہہ اس لئے غلط ہے کہ تمام بن بنوع انسان کی پدائش مٹی ے ہوئی اس میں آدم وعیلیٰ کی کوئی خصوصیت نہیں۔ (٢) دونوں کی پیدائش مال باب کے ذرایعہ ہوئی ہے۔ یہ توجیہہ بھی غلط ہے کیونکہ انسان کی پیدائش کے لئے بیہ عام دستور ہے آدم وعیسیٰ کی اس میں بھی کوئی خصوصیت نہیں۔ (٣) اب تیسری صورت مد رہ جاتی ہے کہ دونوں کا باپ نہ ہونا تسلیم کیا جائے اور کی ان دونوں کی پدائش میں مثلیت کا پہلو نکل سکتا ہے۔ جس میں دوسرے انسان شامل نہیں گویا یہ آیت بھی نظریہ إرتقاء كو تكمل طور پر باطل قرار دين ہے۔

آئینہ بَرویزیت 224 (حصہ: دوم) طلوع اسلام کے مخصوص نظریات قصه آدم وابليس

جنت' شجر ممنوعہ اور ہبوط آدم: اب پرویز صاحب کی زبانی سنطے کہ آدم واہلیس کی تنظیلی داستان کیا ہے؟ اور جنت' اہلیس' آدم' ملائکہ وغیرہ سے کیا مفہوم ہے؟ فرماتے ہیں: ''جنت کی زندگی سے مراد نوع انسانی کی زندگی کا وہ ابتدائی دور ہے جس میں رزق کی فرادانیاں تعین.... <sup>(1)</sup> انسان ملکیت کے لفظ سے نا آشنا تھا۔ جس کا جہاں جی چاہے سامان زیست لے لیتا۔ جس کا پہلا دور قبائلی زندگی کا تھا۔ یعنی اب نوع انسانی مختلف کلڑوں میں بٹ کر الگ الگ ہو گئی عربی زبان میں الگ الگ ہونے کو مشاجرت کتے ہیں۔ اس کا نام وہ شجرہے جس کے قریب جانے سے انسان کو روکا گیا تھا۔ ''(اہلیس و آدم صا۵'<sup>6</sup>)۔

اب دیکھنے کہ (۱) اگر جنت سے مراز رزق کی فرادانیاں ہی ہے تو اس سے تو انسان کے سب آباؤ اجداد اور دیگر حیوانات فائدہ اٹھا رہے تھے۔ آدم وحوا کو جنت میں آباد کر کے خدانے اس جو ڑے پر کونسا احسان فرایا تھا؟

(۲) مشاجرت کے معنی تو واقعی الگ الگ ہونے کے ہیں لیکن دیکھنا تو یہ ہے کہ آیا مشاجرت اور شجر کے ایک ہی معنی ہیں؟ شجر اسم جنس ہے اور شجرہ سمی ایک درخت کو کہتے ہیں' الگ الگ بننے کو نہیں کہتے۔ جب بھی یہ لفظ بطور اسم استعال ہو گا اس کے معنی درخت ہی ہوں گے۔

۳۔ جس سمی آدمی کو اللہ نے اس شجریا مشاجرت سے منع کیا تھا۔ (یعنی الگ الگ تکڑوں میں بٹ جانا) وہ تو پہلے ہی داقع ہو چکی تھی۔ ایک چیز کے ہو جانے کے بعد سہ کہنا کہ ''ایسا نہ کرنا'' کیا معنی رکھتا ہے؟

ابلیس اور ملائکہ: ''انفرادی عقل کابیہ نقاضا کہ دنیا میں سب کچھ میرے ہی لئے ہونا چاہئے۔ ابلیس کہلا تا ہے'' ''ملائکہ یعنی کا نئات کی قوتیں ( جن سے رزق پیدا ہو تا ہے) انسان کے تابع فرمان ہیں...... وہ سب اس کے سامنے سجّدہ ریز ہیں،'' (ص ۵۲ ایسنا)۔

''وہ جذبہ جس کے فتحلق قرآن نے کہا ہے کہ البیس نے آدم کے کان میں یہ افسوں پھونک دیا کہ وہ اسے حیات جاوید عطا کرے گا اور اس کا ذریعہ بتایا اولاد۔ یہ ہے مفہوم اس تتشیلی بیان کا جس میں کہا گیا ہے کہ اس حیات جاوید کے حصول کی تمنا میں انسان کے جنسی تر غیبات ابھر کر سامنے آگئے'' (ابلیس و آدم ص۵۳)

س اہلیں کے فریب سے آدم اور اس کی ہوی نے درخت کا پھل چکھ لیا تھا۔ پرویز صاحب فرماتے ہیں کہ وہ پچل جنسی ترغیبات تقیس۔ جس کے ذریعہ اولاد پیدا ہوتی ہے اور انسان بزعم خود حیات جاوید حاصل کرلیتا ہے"

اب سوال یہ پیدا ہو تا ہے کہ (اس نظریہ کے مطابق) جنسی ترغیبات تو انسان سے بہت پہلے بندر میں بھی اور اس سے پہلے دیگر حیوانات میں بھی موجود تھیں اور اس سے بہت عرصہ بعد انسان غیر انسانی اور نیم انسانی حالتیں طے کرنا ہوا انسان بنا ہے توالد و تناسل اور اولاد کا سلسلہ بھی بندروں میں موجود تھا پھر اس مقام پر ابلیس نے آدم کو جنسی ترغیبات کی یہ کیا پٹی پڑھائی تھی؟

نظريه ارتقاء ادر اسلامي تغليمات كاتقابل

قران انسان سے متعلق اشرف المخلوقات کا تصور پیش کرتا ہے جب کہ نظریہ ارتقاء اسے بندر کی اولاد قرار دے کر اسے پت تر مقام پر لے آتا ہے۔ بندر انسان کے بمقابلہ حقیر تر اور ذلیل تر مخلوق ہے۔ جس کااعتراف سرسید احمد نے بھی ﴿ تُحوٰنُوْا قِوَدَةً خَاسِنِیْنَ ﴾ کی تفسیر کے تحت کیا ہے۔ مغربی مفکرین کی سہ عجیب ستم ظریفی ہے کہ انہوں نے جب بھی انسان سے متعلق اپنے نظریات پیش

کئے ہیں تو اسے حیوانی سطح سے اوپر نہیں اٹھنے دیتے۔ ارسطونے انسان کو حیوان ناطق کما' ڈاردن نے اسے بندر کی اولاد قرار دیا۔ سکمنڈ فرائڈ نے اسے جنسی حیوان کہا اور مار کس ولینن نے انسان کو معاشی حیوان سے تعبیر کیا جب کہ قرآن انسان کو تمام مخلوقات سے بلند تر مقام پر فائز کرتا ہے۔ ارشاد باری ہے۔ (پ وَلَقَدَ كَرَّمَنَا بَنِيَ ءَادَمَ وَسَمَلْنَهُمْ فِي ٱلْبَرِّ "اور ہم نے بنی آدم کو عزت بخشی اوران کو جنگل اور

| 224 (حصه: دوم) طلوع اسلام ب مخصوص نظريات                                          | 5X_                | <i>يزيت</i>     | آئينهُ بَرِو                                  | X>           |
|-----------------------------------------------------------------------------------|--------------------|-----------------|-----------------------------------------------|--------------|
| دریا میں سواری دی اور پاکیزہ روزی عطا کی اور اپن<br>بہت سی مخلو قات پر فضیلت دی'' | مِيْمَنْ خَلَقْنَا | <u>َح</u> َيْرِ | وَرَنَقْنَنَهُم<br>هُمْر عَلَى =<br>ﷺ (الإسرا | وَفَضَّلْنَا |

۲۔ نظریہ ارتقاء وحدت حیات کا تصور پیش کرتا ہے جب کہ قرآن مجید ﴿ تحانَ النَّاسُ اُمَّةً وَّاحِدَةً ﴾ کہ کر دحدت امت کا تصور پیش کرتا ہے۔ وحدتِ امت سے مراد یہ ہے کہ جو حقوق الللہ نے انسان کو دیے ہیں دو سری سی تخلوق کو نہیں دیے۔ مثلاً انسان حلال جانوروں کو ذبح کر کے کھا سکتا ہے اور ان سے اور بھی کئی طرح سے استفادہ کر سکتا ہے۔ لیکن نظریہ وحدت حیات انسان کو ایسے حقوق عطا نہیں کرتا۔ ای بنا پر ہندوؤں کے ہاں ابنسا کا اصول کار فرما ہے اور وحدت الوجود کے قائلین جانوروں کو بھی بالکل اپن

۳۔ اسلامی تعلیمات کا انحصار ایمان بالغیب پر ہے۔ ایمان بالغیب کے اجزاء سے ہیں۔

خدا پر ایمان' فرشتوں کے خارجی وجود پر ایمان' نبیوں پر ایمان' الهامی کتابوں اور یوم آخرت پر ایمان جب کہ نظریہ ارتقاء۔ ایمان بالغیب کے اکثر اجزاء کی جڑ کاٹ دیتا ہے جیسا کہ اس کتاب میں متفرق مقامات پر ذکر آیا ہے۔

۲۹۔ نظریہ اِرتقاء اِلحاد کی راہوں پر ڈال دیتا ہے۔ اس کا سب سے پہلے اثر اس نظریہ کے بانی ڈارون پر ہوا۔ اشتراکی دہریت پیند اس نظریہ کا پرچار صرف ای لئے کرتے ہیں کہ یہ نظریہ ند جب سے دور لے جاتا ہے حالانکہ اشتراکی فلسفہ کی بنیاد نظریہ اصداد یا جدلی نظریہ پر ہے جو نظریہ ارتقاء کے مخالف ہے۔ تاہم یہ لوگ نظریہ ارتقاء کا پرچار محض اس لئے کرتے ہیں کہ اس سے ند جب سے تنفر اور اشتراکیت کے لئے راستہ ہموار ہو سکے جو اس بات کی واضح دلیل ہے کہ نظریہ ارتقاء اسلام کے بنیادی عقائد سے براہ راست متصادم ہے۔

نظرید اِرتقاء کا مستقبل: نظرید ارتقاء کا مطالعہ کرنے سے ازخود یہ سوال ذہن میں ابھر تاہے کہ انسان جو ارتقائی منازل طے کرتا ہوا حیوانیت سے گزر کر درجہ انسانیت تک پنچا ہے تو اب اس کی اگلی منزل کیا ہوگی؟ یہ نظریہ اگلی منزل کی کوئی نشاندہی نہیں کرتا۔ البتہ مغربی مفکرین یہ بات ضرور کہتے ہیں کہ اب انسان کی اگلی منزل طبعی نہیں بلکہ ذہنی ہوگی۔ پرویز صاحب اس سوال کے جواب میں پروفیسر جوڈ کا اقتباس نقل کرتے ہیں:

"انسانیت کے ارتقاء کی اگلی منزل طبعی نہیں بلکہ ذہنی اور نفسی ہوگی۔ پہلے پہل انسان ارتقاء کی منزلیں طے کر کے حیوانیت اور انسانیت کے درجہ پر آیا پھراس نے صنعت و حرفت کی مدد سے اینے آپ کو آلات واسباب سے آراستہ کیا۔ ہمارے اس دور میں انسان نے صنعت و حرفت پر پورا کمال حاصل کر لیا ہے۔ اب اس کے لئے ضروری ہو گیا ہے کہ وہ اس منزل سے آگے بڑھے اور جس

آئینہ تو یزیت طبعی ارتقاء نے اسے مجبور کر دیا تھا کہ وہ حیوان سے ترقی کر کے انسان کے درج میں قدم رکھے پھر اس کی جبلی ضرورتوں نے اوزار وآلات بنوائے اور وہ مشین اور اسٹیم کا خالق بنا۔ اِس طرح وہ آج مجبور ہے کہ اپنا قدم آگے بڑھائے 'اور اس کا بیہ قدم مادی نہیں بلکہ ذہنی اور نفسی ترقی کی طرف ہوگا۔ '' (قرآنی فیصلے ص ۳۳۰)۔

مندرجہ بالا اقتباس سے معلوم ہو تا ہے کہ۔ ۱۔ انسان کے اس فجائی ارتقاء نے جس سے اسے قوت اختیار وارادہ حاصل ہوا تھا اس کے مادی ارتقاء کو ختم کر دیا ہے۔ بالفاظ دیگر ڈارون کے نظریہ ارتقاء کی آخری منزل بس انسان ہی ہے۔

۲۔ اگر طبعی ارتقاء ہی نے حیوانی زندگی کو محبور کیا تھا کہ وہ انسانی زندگی میں قدم رکھ تو حیوانی زندگی تو آج بھی موجود ہے لیکن کیا طبعی ارتقاء نے سمی حیوان کو محبور کیا ہے کہ وہ انسانی زندگی میں قدم رکھ؟ اگر ایسا نہیں اور یقینا ایسا نہیں تو یہ نظریہ از خود غلط قرار پاتا ہے۔

۳۔ ذہنی ترقی تو داضح ہے کہ تبھی پھر کا زمانہ تھا' پھر دھات کا زمانہ آیا' پھر صنعت و حرفت کا۔ آج ایٹمی دور ہے لیکن اس میں نفسی ترقی کی کیابات ہوئی؟

صراط متنقیم کیا ہے؟: پرویز صاحب کا نظریہ ارتقاء سے متعلق ایک مضمون پڑھنے کے بعد سی نے سوال کیا کہ: سوال کیا کہ:

''آپ نے لکھا کہ انسان سلسلہ ارتقاء کی اوپر کی کڑی ہے تو اس سے ظاہر ہے کہ انسان میں مادی تغیرات سے زیادہ اور کچھ نہیں۔ مادہ پر ست بھی کیی کہتے ہیں میہ کس طرح درست ہو سکتا ہے؟ اگر میہ ارتقاء مادی ہے تو انسان کا مزید ارتقاء بھی مادی ہونا چاہیۓ کیا صراط منتقیم پر چلنے کے معنی کیی ہیں؟ یعنی جس خط پر اس وقت تک ارتقاء ہوتا چلا آیا ہے اس پر آگ ارتقاء ہو۔'' (قرآنی فیصلے مہرس)

اس خط سے بیہ معلوم ہو تا ہے کہ صراطِ متنقیم سے مراد پردیز صاحب کے نزدیک وہ لائن ہے جس پر زندگی سفر کرتی ہوئی پہلے جر ثومہ حیات سے انسان تک پیچی ہے اور اس صراط متنقیم کی اتن منازل انسان طح کر چکا ہے اب سیہ صراط متنقیم آگے کہاں جاتا ہے۔ اس کی تفصیل بھی پردیز صاحب کی زبانی ملاحظہ فرمایے:

"آپ نے صراطِ منتقیم سے جو مفہوم اخذ کیا ہے وہ حقیقت پر مبنی نہیں۔ قرآن کی یہ جامع اصطلاح بڑے اہم نکات کی حامل ہے جیسا کہ میں اوپر لکھ چکا ہوں' قرآن سے پہلے، ذہن انسان کی دوری حرکت کا قائل تھا جس میں آگے بڑھنے کا تصور ہی نہ تھا۔ قرآن نے زندگی کا حرکیاتی (Dynamic) تصور پیش کر کے بتایا کہ حیات کسی چکر میں گر دش نہیں کر رہی بلکہ اپنے ارتقائی منازل طے کرتی ہوئی آگے بڑھ رہی ہے للذا اس کی حرکت آگے بڑھنے والی ہے۔ صراطِ منتقیم سے اس غلط فلسفہ

## 

حیات (لیحنی زندگی کے چکر میں گردش کرنے) کا ابطال ہو گیا اور اس صحیح مقصود حیات (لیحنی زندگی کے آگے بڑھنے) کا اثبات ہو گیا پھر چو نکہ متنقیم میں توازن قائم رکھنے کا پہلو بھی مغیر ہے۔ اس لئے یہ حقیقت بھی سامنے آگئ کہ زندگی مختلف قوتوں میں توازن قائم رکھنے ہوئے آگے بڑھنے کا نام ہے۔ اس کے ساتھ ہی قرآن نے یہ بھی بتایا ہے کہ ''صراطِ متنقیم'' پر چلنے سے مراد یہ نہیں کہ زندگی اپنی موجودہ سطح پر چلتی رہے گی۔ زندگی کی راہ سیدھی بھی ہے اور بلندیوں کی طرف جانے والی بھی۔ لیحنی ایسا خط جو کسی نچلے طبقے سے اوپر کے نقطے کی طرف جائے۔ ﴿ لَنَوْ حَبْنَ طَبَقًا عَنْ طَبَقًا کی (۱۹۸۳) کہ تم درجہ بدرجہ اوپر چڑھتے چلے جاؤ گے۔ اس سے زیادہ واضح الفاظ میں بتا دیا کہ صراط منتقیم تہمارے اس نشودنما دینے والے (رب) کی راہ (قانون) ہے جو ذی معارج (۰۵:۳) ہے۔ یعنی سیڈھیوں والا خدا۔ سیڑھی سیدھی بھی ہوتی ہے اور اوپر کے ایک دیادہ واضح الفاظ میں بتا دیا کہ صراط منتقیم تہمارے اس نشودنما دینے والے (رب) کی راہ (قانون) ہے جو ذی معارج (۰۵:۳) ہے۔ یعنی پڑھیوں والا خدا۔ سیڑھی سیدھی بھی ہوتی اور اوپر کے نقطے کی طرف جائے۔ (یو کہ مراط ہو کر ہیں کہ میں بلکہ ابھرتے ہوتے اول کر اور اوپر کے معارج کا دی ہو کر ہو ہوئے ہوئے اوپر جانے کا ذریعہ نہیں بلکہ ابھرتے ہوتے والے (رب) کی راہ (تانون) ہے جو ذی معارج (۰۵:۳) ہے۔ یعنی جانے کا ذریعہ نمیں بلکہ ابھرتے ہو الے (رب) کی راہ دی اوپر کے جو خان کا ذریعہ بھی۔ گھنٹے ہو کے اوپر جند کی انسی افطار السموت والارض یعنی موجودہ زمان و مکان کی عدود سے آگے بھی نگل سکت جو ؟'' (ص ۳۳۲)

سو میہ ہے وہ صراط منتقیم جس پر آئندہ انسانی زندگی کا ارتقاء ہو گا۔ گویا آپ کے خیال میں قرآن صرف <sup>(1)</sup> نظریہ ارتقاء کی میہ پیچیدگی عل کرنے کے لئے نازل ہوا تھا کہ آئندہ زندگی کا سفر کس لائن پر ہو گا اور وہ لائن کیسی ہوگی؟ غور فرمایتے کہ قرآن کے اولین مخاطب جو ان پڑھ تھے 'انہوں نے ان فلسفیانہ پیچید گیوں کو سمجھ لیا ہو گا؟ بہرحال آپ نے سیاق وسباق سے قطع نظر کرتے ہوئے کوئی آیت کہیں سے لی اور کوئی کہیں سے اور یہ ثابت کر دیا ہے کہ زندگی کی صراط منتقیم جو انسانی زندگی تلک زمین ہی پر تھی۔ اب وہ اوپر کی طرف چڑھے گی۔ مگر سوال میہ ہے کہ زندگی کی صراط منتقیم جو انسانی زندگی تلک زمین ہی پر تھی۔ اب وہ ہوگا۔ آپ کے نزدیک اوپر کوئی خدا تو ہے نہیں' وہ تو ہر جگہ موجود ہے ' پھر اوپر جاکر زندگی کرے گی کیا؟ ہوگا۔ آپ کے نزدیک اوپر کوئی خدا تو ہے نہیں' وہ تو ہر جگہ موجود ہے ' پھر اوپر جاکر زندگی کرے گی کیا؟ ہوگا۔ آپ کے نزدیک اوپر کوئی خدا تو ہے نہیں' وہ تو ہر جگہ موجود ہے ' پھر اوپر جاکر زندگی کرے گی کیا؟ ہوگا۔ آپ کے نزدیک اوپر کوئی خدا تو ہے نہیں' وہ تو ہر جگہ موجود ہے ' پھر اوپر جاکر زندگی کرے گی کیا؟ ہوگا۔ آپ کے نزدیک اوپر کوئی خدا تو ہے نہیں' وہ تو ہر جگہ موجود ہے ' پھر اوپر جاکر زندگی کرے گی کیا؟ ہوگا۔ آپ کے نزدیک اوپر کوئی خدا تو ہے نہیں' وہ تو ہر جگہ موجود ہے ' پھر اوپر جاکر زندگی کرے گی کیا؟

﴿ مَّا مِن دَآبَةِ إِلَا هُوَ ءَاخِذًا بِنَاصِيَنِهَاً ﴾ "(زمن پر)جو كوئى چلنے پھرنے والا بے خدا اس كى چوٹى (هودا ١ / ٥٦)

ان کے تصور کے مطابق اس روحانی شعاع کا ایک سرا ہر جاندار کے دماغ میں پیوست ہے اور دو سرا اللہ کے ہاتھ میں ہے۔ یمی روحانی شعاع صراطِ متنقیم ہے اور اسی پر روحانی سفر ہوگا۔ اس زمین سے اوپر ہوائی کرہ کے بعد سب سے پہلے جنم آتا ہے پھر اَعراف' پھر جنت' پھرعالم لاہوت' ملکوت' مثال اور عالم امر

۵ مزید تفسیل کے لئے دیکھتے اس کتاب کا باب " فکر پرویز پر مجمی شیوخ کی اثر اندازی"

آئیند رویزیت 229 (حصد: دوم) طلوع اسلام کے مخصوص نظریات ہیں پھراس کے بعد عرشِ اللی ہے ادر اس ہے اوپر ذات باری تعالٰی اور بزعم خولیش میہ بزرگ میہ روحانی سفر طے بھی کر چکے تھے۔ ان کی صراط متنقیم سے متعلق یہ تحقیق یا ان کی دو سری تحقیقات ٹھیک ہوں یا غلط<sup>،</sup> اس سے ہمیں سروکار نہیں' البتہ ایک بات ان کی قابل فہم ہے اور وہ یہ کہ وہ خدا کو اور سبھتے تھے لہذا ان کی صراط متنقیم کا رخ او پر کی طرف ہی ہونا چاہئے تھا۔ مگر پرویز صاحب کے نزدیک خدا او پر تو ہے نہیں بلکہ ہر جگہ موجود ہے پھر اسیں صراط منتقیم کو اوپر کی طرف کے جانے کی کیا ضرورت پیش آئی؟ اور یہ سوال بھی ناحال حل طلب ہے کہ اس صراط متنقیم کے ذریعہ ارتقاء کی اگلی منزل کیا ہوگی؟ اس سلسلہ میں آپ فرماتے ہیں۔ ارتقاء کی اگلی منزل : ''ان تصریحات سے آپ نے دیکھے لیا ہو گا کہ نہ تو انسان خالص طبعی ارتقاء کی آخری کڑی ہے۔ (بلکہ اس کی انسانیت طبعی ارتقاء کے سلسلہ علت ومعلول ہے الگ ہے) اور نہ ہی اس کا مزید ارتقاء طبعی ہوگا۔ طبعی ارتقاء کی پیدادار صرف اس کا جسم ہے۔ اس میں جو ہرانسانیت غیر طبعی ہے۔ جسم انسانی میں اس جوہر انسانیت کے فیصلوں کے لئے معلومات فراہم کر۔ نے کا ذریعہ۔ اس کے بعد مزید ارتقاء جسمانی نہیں بلکہ جوہرانسانیت کا ہو گاجسے ہم موت کہتے ہیں۔ وہ در حقیقت جوہرانسانیت کا جسم کے آسرے کو چھوڑ دینے کانام ہے جو ہرانسانیت (انسانی اختیار وارادہ) کی نشودار تقاء قرآنی نظام ربو بیت سے ہوتی ہے۔ زندہ وہ ہے جس کے اختیار وارادے کی قوتیں (قرآن کی روشنی میں) تمام خارجی کائنات کو (جس میں خود اس کا جسم بھی شامل ہے) مستخر کئے جاتی ہیں نہ کہ وہ جس کے جسم کی طبعی مشینری چل رہی ہے جو اس طرح زندہ ہے وہ موت سے مر نہیں سکتا' اس کا نام ارتقاء کی اگلی منزل طے کرنا ب" (ایسناص ۳۴۸)-اس اقتباس ہے معلوم ہوتا ہے کہ: (۱) ارتقاء کی الگلی منزل موت ہے۔ جب جسم کا آسرا ختم ہو جائے گا (r) کمین بیہ ارتقاء کی منزل وہی طے کر سکے گاجس کا جو ہرانسانیت نشود نما یافتہ ہو۔ جو قرآنی نظام رہوبیت کے اختیار کرنے سے حاصل ہوتی ہے۔ اب سوال میہ ہے کہ موت سب کو آنی ہے اور جسم کا آسرا بھی سب کا ختم ہو تا ہے جو لوگ نظام رہو ہیت کے ذریعیہ اپنے جو ہر انسانیت کی نشود نما کرلیں گے۔ وہ تو ارتقاء کی اگلی منزل طے کر جائیں گے اور جو اس نظام کو اختیار نہیں کرتے یا اس پر ایمان سیں لاتے ان کا کیا بنے گا؟ آخرت کا تصور: «جسم کا کام انسانی قوتِ فیصلہ (نفس) کے لئے معلومات فراہم کرنا اور اس کے فیصلوک کو جاری کرنا ہو گا (یعنی قرآنی نظامِ ربوبیت یا قانونی معاشرے میں) اس قوت میں جس قدر چیتگی اور وسعت

جر آئینہ ترویز تن کم الدیت سے 230 (حصہ:دوم) طلوع اسلام کے مخصوص نظریات کم جوتی جائے گی۔ جب جسمانی نظام طبعی قانون کے جوتی جائے گی اسی قدر انسانی زندگی ابدیت سے ہمکنار ہوتی جائے گی۔ جب جسمانی نظام طبعی قانون کے تحت مصلحل ہو کر منتشر ہو جائے گا (جسم موت کہتے ہیں) تو اس پختگی اور و سعت یافتہ قوت (نفس) کا پکھ نہیں بگڑے گا۔ اس کے بعد اسے معلومات فراہم کرنے اور اس کے فیصلوں کو نافذ کرنے والا اور نظام مل جائے گا۔ "(ایونا ص 200) ک

اس اقتباس سے بیہ معلوم ہوتا ہے کہ موت کے وقت نظریہ ارتقاء کا اصول بقاء للاصلح (Fittest) اس اقتباس سے بیہ معلوم ہوتا ہے کہ موت کے وقت نظریہ ارتقاء کا اصول بقاء للاصلح (Survival of the کر لیا ہوگا ای قدر اس کا نفس ابدیت سے ہمکنار ہو گا۔ ای نظریہ کا دو سرا پہلو یہ بھی نگلتا ہے کہ جن لوگوں نے اس نظام کے ذریعہ اپنے نفس کو پختہ شیں بنایا وہ ختم ہو جائیں گے اور تربیت یافتہ نفوس جو ابدیت سے ہمکنار ہونے والے ہیں۔ ان کو معلومات فراہم کرنے کے لئے (نیا جسم شیں) بلکہ نیا نظام بھی مل جائے گا۔

ا خروی زندگی: اب سمی صاحب نے اس نے نظام کے متعلق آپ سے مزید روشنی ڈالنے کی در خواست کی تو آپ نے اس کی دضاحت بدیں الفاظ فرمائی:

"زندگی کی موجودہ منزل میں انسان کے لئے سیہ ناممکن ہے کہ وہ زندگی کی آئندہ منزل کے متعلق پچھ معلوم کر سکے۔ ہمارے ذرائع معلومات' ہمارے حواس واحساسات ہیں اور ان کا تعلق محسوسات ومدرکات سے ہے لندا جو چیزیں اس دائرہ سے باہر ہوں۔ ان کے متعلق ہم اپنے موجودہ ذرائع معلومات سے پچھ معلوم نہیں کر سکتے۔ آنے والی زندگی کیسی ہوگی" اس کا نظام کیا ہو گا؟ اس کی شکل وصورت کیا ہوگی؟ ہم نہیں جان سکتے۔ ان پر البتہ ہمارا ایمان ہے کہ زندگی کا سلسلہ غیر منقطع ہے۔ اس لئے اس زندگی کے بعد دوسری زندگی بھی یقینی ہے۔ اب تو سائنس کی تحقیقات کا رخ بھی اس طرف ہے کہ اس زندگی کے بعد دوسری زندگی کا امکان یقینی ہے اور جس شخص کا ایمان ہے کہ زندگی مسلسل ہے اس کا سے ایمان قانون مکافاتِ عمل کی غیر منقطع ہمہ گیری کے لئے کانی ہے۔ یک وہ ایمان ہے جس پر اسلامی تصور حیات کی عمارت انٹھتی ہے۔ " (ایینا ص ۲۰۱)۔ (ا) ہم موجودہ احساسات سے اس نظام کو سمجھ نہیں سکتے۔ (۲) اس نظام کو سمجھنے کی ہمیں اس دنیا میں کی خوص کا تعلق کی ہے۔ ()

اب سوال میہ ہے کہ قرآن نے جو آخرت یوم جزا وسزا'جنت ودوزخ کی لاتعداد تفصیلات بیان کی ہیں اور حضور اکرم ملتی جا پنی کمی زندگی کا بیشتر حصہ اس نے نظام کو ہی ذہن نشین کرانے پر صرف کر دیا۔ کیا اس سے ہم صرف اس وجہ سے قطع نظر کر لیس کہ وہ نیا نظام ہمارے حیطہ ادراک سے ماہر ہے۔ وحی سے روشنی حاصل کرنے اور ایمان مالا خرت کا کیا مطلب ہے؟ اب نے نظام کے ادراک کی ضرورت تو سے ہے

231 ( الصد: دوم) طلوع اسلام سے مخصوص نظریات آئينه پَرويزيت کہ اس ادراک اور عقیدہ کی بتاء پر ہماری یہ دنیوی زندگی بگڑتی یا سنورتی ہے۔ اگر انہیں جاننے ک ضرورت ہی نہیں تو قرآن نے اتنی تفصیلات کیوں بیان کی ہیں؟ آپ زندگی کے غیر منقطع ہونے پر ایمان صرف اس لئے نہیں رکھتے کہ اس پر اسلامی تصورِ حیات کی مارت المحق ب بلکہ اس کی دو سری وجوہ بھی آپ نے بیان فرما دی ہیں۔ 1 اب تو سائنس کی تحقیقات کا رخ بھی اس طرف ہے کہ اس زندگی کے بعد دو سری زندگی کا امکان یقینی ہے۔ ۵ مکافات عمل کا وہ بے لچک قانون جو کائنات میں جاری وساری ہے اور جسے مادہ پرست بھی تشکیم َ كرتے ہی۔ ہمارے اس خیال کو بدخلنی پر محمول نہ کیا جائے۔ اگر وحی پر ایمان لانے کی بات درست ہو تو پھر نے نظام کی تفصیل میں ہمارے موجودہ حواس پر انحصار کی ضرورت بھی کب پیش آتی ہے؟ ایمان بالغیب تو اس چڑ کا نام ہے کہ جو باتیں جارے حیطہ ادراک سے باہر ہیں۔ انہیں ہم صرف اس لئے درست تسلیم کریں که ده بذریعه وحی بهم تک سینچی میں۔ طلوع اسلام کا تضاد: پردیز صاحب سرحال اس بات کے قائل ہیں کہ زندگی غیر منقطع ہے اور موت کے بعد بھی جاری رہے گی۔ لیکن آپ کے استاد جناب حافظ اسلم صاحب مرنے کے بعد اور قیامت تک کے در میانی عرصہ یعنی برزخ میں سمی طرح کی زندگی کے قائل نہیں۔ قرآنی فیصلے میں ایک طویل مضمون عذاب

قبر سے عنوان سے شائع ہوا ہے جس میں حافظ صاحب موصوف نے بدلا کل ثابت کیا ہے کہ ازروئے قران ہرزخ میں کوئی زندگی نہیں ' جب کہ پرویز صاحب زندگی کے غیر منقطع ہونے کے قائل ہیں-

89 89 89