

اب: پنجم

## مرکز ملت

مسلمان بننے یا رہنے کے لئے خدائے واحد اور اس کے رسول محمد ملی پر ایمان لاتا ضروری ہے۔ اب مسلمان بننے یا رہنے کہ اللہ تعالی ہم سے رسول الله ملی اللہ علی ایمان کا مطالبہ کر تا ہے۔

### مقامِ دسالت

مرکز ملت کے تصور پر غور کرنے سے پیشتر یہ ضروری ہے کہ پہلے رسالت کے مقام کو اچھی طرح سمجھ لیا جائے۔

قران كريم سے ہميں رسول الله ماليا كى مندرجہ ذيل حيثيتوں كا پتہ چاتا ہے۔ ان مختلف حيثيتوں كو ممال كريم سے ہميں رسول الله عليات كى مندرجہ ذيل حيثيت كے ممال كريم بين كر ہم بغرض اختصار ہر حيثيت كے لئے محض ايك دو آيات پر ہى اكتفاكريں گے۔

ا۔ منصبِ رسالت: ہر رسول مامور من اللہ ہو تا ہے اس میں اس کی اپنی مرضی کو پچھ عمل دخل نہیں ہوتا۔ ارشاد باری ہے:

﴿ ٱللَّهُ أَعْلَمُ حَيْثُ يَجْعَلُ رِسَالَتُهُ ﴾ الله بى بمتر جانتا ہے کہ وہ رسالت کے عنایت (الانعام ٢/١٢٤)

اور خاص رسول الله کے متعلق سورہ مزمل میں فرمایا:

﴿ إِنَّا أَرْسَلُنَا إِلَيْكُمُ رَسُولًا شَنِهِدًا ﴾ ہم نے تماری طرف رسول بھیجا ہے جو تم پر گواہ (المزمل ۱۵/ ۱۵)

۲۔ سب سے پہلا مومن: رسول سب سے پہلے خود خداکی طرف سے نازل شدہ وحی پر ایمان لا تا ہے اور اللہ کے بیغام یا احکام اللی کی اطاعت کرتا ہے۔ ارشاد باری ہے:

﴿ أَنَّبِعَ مَا أُوحِى إِلَيْكَ مِن تَرَبِكَ ﴾ "جو علم تهمارے پروردگار کی طرف سے بذریعہ وحی

کر الأنعام ۱۰۲/۱۰) کنمو ص نظریات کر (عصد: دوم) طلوع اسلام کے مخصوص نظریات کر (عصد: دوم) طلوع اسلام کے مخصوص نظریات کر الأنعام ۱۰۲/۱۰۲) آتا ہے اس کی پیروی کرو۔"

اور آپ نے فرمایا:

﴿ إِنَّ أَنَّيْعُ إِلَّا مَا يُوحَىٰ إِلَى ۚ مِن الْمِولِ وَمِحْ رِولَ ﴿ إِنَّ أَنَّيْعُ إِلَّا مَا يُوحَىٰ إِلَى ۚ مِن الْمِولِ وَمِحْ رُولَ (يونس١٠/١٠)

یوں ۱۹۱۳) پھراس کے بعد وہ دو سروں کو اس منزل من اللہ وحی کی طرف دعوت دیتا ہے۔ ارشاد باری ہے: سیراس کے بعد وہ دو سروں کو اس منزل من اللہ وحی کی طرف دعوت دیتا ہے۔ ارشاد باری ہے:

﴿ ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلرَّسُولُ بَلِغَ مَا أَنْزِلَ إِلَيْكَ مِن ال رسول بو يَجِم تمهارى طرف تمهارك روردگار رَبِكَ ﴾ (المائدة: ٥/ ٦٧)

سو ختم نبوت ورسالت: رسول الله کے بعد نہ کوئی نبی آسکتا ہے۔ نہ رسول ارشاد باری ہے:

محر النائل تهمارے مردوں میں سے کسی کے باپ نہیں بلکہ اللہ کے رسول اور نبیوں کو ختم کرنے والے ہیں۔

ہے تہ آپ سی بیار موں کا ہے اور ہی کی ہا ہے۔ گر ہر نبی رسول نہیں ہو تا۔ ارشادِ باری ہے: میں بہت کم ہے لیعنی ہر رسول نبی تو یقیینا ہو تا ہے۔ گر ہر نبی رسول نہیں ہو تا۔ ارشادِ باری ہے: دیں میں مصریدہ کئی آئیں ہے۔ "سال کے آئیک سے اور ہم نے کوئی رسول اور نہ ہی کوئی نبی ایسا جھیجا ہے

﴿ مَّا كَانَ مُحَمَّدُ أَبَّا أَحَدِ مِن رِّجَالِكُمْ وَلَكِكِن اور بَم نَ كُونَى رسول اور نه بَى كُونَى نِي ايسا بَعِيجا ﴾ تَسُولَ اللّهِ وَخَاتَدَ النِّيتِ فَ ﴾ كه جب اس نے كوئى آرزوكى توشيطان نے اس كى الاحزاب ٢٣٠ / ٤٠)

آرزو میں وسوسہ ڈال دیا۔

نی اور رسول میں فرق: اس آیت سے صاف واضح ہے کہ رسول اور نی دو الگ الگ اصطلاحیں ہیں ادر ان میں بنیادی فرق مندرجہ ذیل ہیں۔

ا۔ رسول کے مبعوث ہونے سے پیشتراس کی آمد کی خبر سابقہ نبیوں کے ذریعہ دی جاتی ہے۔ جس کی وہ منادی کرتے ہیں۔ لیکن نبی کے لئے یہ بات ضروری نہیں ہوتی۔

ر سول اپنے ساتھ ایک نئی شریعت لاتا اور ایک نئی امت کی تشکیل کرتا ہے جب کہ نبی اپنے سے پہلے رسول کی مسخ شدہ تعلیم کی اصلاح کرتا اور پہلی ہی امت کے کردار کی اصلاح کے لئے آتا ہے۔ سل لوگوں کی دستبرد سے رسول کی حفاظت اللہ تعالیٰ کی ذمہ داری ہوتی ہے جب کہ انبیاء بغیر حق کے قتل

بھی کئے جاتے رہے۔ ہمارے رسول حضرت محمد ملتی کیل خاتم النبیتن شھے (۳۰۰۔۳۰) جس کا لازمی متیجہ بیہ نکلتا ہے کہ وہ خاتم

الرسل بھی تھے۔

ارسالت: رسول کی سب سے بھاری ذمہ داری تبلیغ رسالت ہے۔ ارشاد باری ہے:

كر المينة برويزيت منظريات كالمراحمة وم الملاع الملام كم مخصوص نظريات

اے رسول مٹھیلم جو ارشاد تمہارے رب کی طرف سے تم پر نازل ہوئے ہیں سب لوگوں کو پہنچا دو۔ اگر ایسانہ کیا تو تم خدا کا پیغام پہنچانے میں قاصر رہے اور اللہ تمہیں لوگوں سے بیجائے رکھے گا۔

﴿ ﴿ يَٰكَأَيُّهَا ٱلرَّسُولُ بَلِغٌ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن زَيِكً ۚ وَإِن لَّذَ تَفْعَلَ فَمَا بَلَغْتَ رِسَالَتَكُمْ وَٱللَّهُ يَغْصِمُكَ مِنَ ٱلنَّاسِ ﴾ (المائدة ١٧/٥)

اس آیت سے واضح ہے کہ رسالت اور چیز ہے اور تبلیغ دوسری چیز۔ تبلیغ اعم ہے اور رسالت اخص' رسول الله طالبیم ان دونوں باتوں پر مامور تھے لیکن دوسرے لوگ صرف تبلیغ ہی کر سکتے ہیں۔ رسالت ختم ہو چکی لیکن تبلیغ تا قیامت جاری رہے گی۔

﴿ وَأَنْزَلْنَا ۚ إِلَيْكَ ٱلذِّكَ الذِّكِينَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلُ "اور بم نے یہ کتاب تم پر نازل کی تاکہ جو کچھ لوگوں إِلَيْمِ مَ ﴾ (النحل ١٦/٤٤)

اس آیت کی رو سے آپ کو کتاب اللہ کی تشریح' تاویل' تعبیراور تفییر کا حق دیا گیا ہے بھر چو نکہ یہ تاویل و تفییر منشائے اللی کے مطابق ہوتی ہے۔ اور بصورت دیگر اس پر فورا تنبیہ کی جاتی ہے للذا میں تاویل قابل اعتاد ہو سکتی ہے اور باقی سب کچھ غلط اور ناقابل اعتاد۔

۲ - شارع یا قانون دہندہ: رسول الله سائی مرف شارع ہی نہیں بلکه شارع یا قانون دہندہ بھی ہیں۔ گو فی نفسہ قانون سازی کا حق صرف الله کو ہے تاہم اس سے متعلق مزید تشریعی قوانین بنانے اور بتانے کا حق آپ کو دیا گیا ہے۔ ارشاد باری ہے:

ممکن ہے بعض دوست سے مسمجھیں کہ نبی صرف اننی چیزوں کو حلال وحرام مخمراتا ہے جو قرآن میں نہ کور ہو ئمیں تو بیہ خیال غلط ہے کیونکہ وہ چیزیں تو نہ کور ہو چیلیں۔ جب بھی حضور اکرم ملڑ پیلے اور صحابہ رفئاتیا ایسی آیات کی تلاوت فرماتے تھے جن میں حلال وحرام اشیاء کا ذکر ہے تو وہ تو واضح ہو ہی جاتی تھیں۔ حضور

آئينهُ رَبُويرِ بيت 235 من (حصه: دوم) طلوع اسلام ك مخصوص نظريات

اکرم مٹائیے کے اس حلال وحرام ٹھرانے کے اختیار کو خصوصیت سے بیان کرنے سے صافِ واضح ہے کہ آپ مٹائیے کو قرآن میں ذکور حلال وحرام اشیاء کے <sup>©</sup> علاوہ بھی یہ اختیار بھی منائے اللہ کے تحت ہوتا ہے۔ منتائے اللی کے تحت ہوتا ہے۔

اس مضمون کی وضاحت درج ذیل آیت بھی کر رہی ہے:

﴿ قَائِلُوا الَّذِينَ لَا يُوْمِنُونَ مِاللَّهِ وَلَا "جولوگ الله پر اور روزِ آخرت پر ايمان نيس لاتے اِلَوْمِ الْاَخِرِ وَلَا يُحَرِّمُونَ مَا حَدَّمَ اللَّهُ اور نه بی ان چزوں کو حرام سجھتے ہیں جن کو اللہ نے وَرَسُولَهُ ﴾ (التوبة ٩/ ٢٩)

کرو۔

ان آیات سے مندرجہ ذیل دو باتوں کا پنہ چلتا ہے۔

- (۱) الله تعالیٰ یا اس کے رسول کی حرام کردہ اشیاء کو حرام نہ سیجھنے والا کافر اور واجب القتال ہے۔
- (۲) رسول الله کے احکام بھی ایسے ہی واجب الاتباع ہیں جیسے الله تعالی کے۔ بالفاظ دیگر سنتِ رسول شریعت کا مستقل حصہ ہے اور فقہ واجتماد کا مستقل ماخذ۔

## مزکی یا تربیت کننده ۸ معلم کتاب و حکمت: ارشاد باری ب:

﴿ هُوَ ٱلَّذِى بَعَثَ فِى ٱلْأُمِيِّتِىنَ رَسُولًا مِنْهُمْ يَشْلُواْ عَلَيْهِمْ ءَايَنِهِم وَيُزَكِّيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ ٱلْكِنْنَبَ وَٱلْحِكْمَةَ﴾ (المنافقون٢/٢)

"اور وہی تو ہے جس نے ان پڑھوں میں انہی میں سے اف پڑھوں میں انٹد کی آیتیں اللہ کی آیتیں پڑھتے ان کو پاک کرتے اور انہیں کتاب و تحکمت کی

اس آیت میں آپ کی تین حیثیتوں کا ذکر آیا ہے:

(۱) الله تعالیٰ کی طرف سے نازل شدہ آیات کو لوگوں پر تلاوت کرنا اور میں تبلیغ رسالت ہے جس کا ذکر پہلے ہو چکا ہے۔

تعليم ويتي بن-"

(۲) اپنے تبعین کے نفوس کا تزکیہ کرنا یا ان کی اصلاح وتربیت کرنا۔ انہیں عقائد باطلہ اور اخلاق رذیلہ سے پاک کرکے ان کے افعال واعمال کی مگرانی کرنا اور ان میں بلند سیرت وکردار کا پیدا کرنا ہے۔ اور:

﴿ جرت كى بات ہے كه مكرينِ حديث رسول الله كى شارع كى حيثيت سے انكار بھى كرتے ہيں۔ مگرائى عملى زندگى ميں سے اپنائے بھى جاتے ہيں۔ وہ مجھلى اور اندے برے شوق سے كھاتے ہيں اور انديں بھى يہ خيال نہيں آتا كه قرآن كى روسے يہ دونوں چيزيں هينة كے ضمن ميں آتى ہيں اور حرام ہيں۔ يمي صورت جگراور تلى كے محرث كى بھى ہے۔

آئينة كرويزيت 236 منظريات كالموع اسلام كالخصوص نظريات

(۳) الله تعالی کی کتاب کی تعلیم دینا ہے۔ یہ آیت بھی آپ کے شارح کتاب ہونے کی قوی دلیل ہے۔
معلم وہ نہیں ہوتا جو محض کسی کتاب کے الفاظ پڑھ کر سنا دے بلکہ وہ ہوتا ہے جو اس کتاب کے معانی
معلم است کو بھی کھول کر بیان کرے۔ اس حیثیت سے آپ تمام است کے استاد ہیں۔ جنہوں نے
ساب اللہ کی آشریح است کو سکھلائی ہے۔

آناب الله کے علاوہ آپ اپنے متبعین کو "حکمت" بھی سکھلاتے تھے اور یہ حکمت بھی منزل من الله ہوتی ہے بیشتر انبیاء پر یہ حکمت ہی نازل ہوئی ہے۔ کتاب نہیں اور رسولوں پر کتاب و حکمت دونوں چیزیں نازل ہوتی ہیں۔ حکمت سے مراد احکام اللی پر حسب منشائے اللی عمل پیرا ہونے کا طریق ہے۔ نیز ان احکام کو معاشرہ میں عملاً نافذ کرنے کے طریقے بھی اس میں شامل ہوتے ہیں (مزید تفصیل آگے چل کر ای عنوان کے تحت آئے گی) رسول الله ساتھ جس طرح امت کو کتاب الله سکھلانے پر مامور تھے۔ اس طرح امت کو کتاب الله سکھلانے پر مامور تھے۔ اس طرح حکمت سکھلانے پر بھی مامور تھے۔

9- مطاع: تتبعین رسول پر واجب ولازم ہے کہ وہ اس کی اطاعت کریں۔ ارشاد باری تعالی ہے۔ ﴿ وَمَاۤ أَرْسَلَنَا مِن رَّسُولٍ إِلَّا إِيْطَكَاعَ اور ہم نے جو رسول بھی بھیجا ہے اس لئے بھیجا ہے ۔ بیاذین اللّیّا ﴾ (انساء ٤/ ١٤) کہ خدا کے فران کے مطابق اس کا تھم مانا جائے۔ بیاذین اللّیّا ﴾ (انساء ٤/ ١٤)

تعنی رسول کی بعثت کا مقصد ہی اللہ تعالیٰ نے بیہ ہتایا ہے کہ اس کی اطاعت کی جائے اور خاص رسول اللہ ملتھا کے متعلق اللہ تعالیٰ نے فرمایا۔

﴿ مَن يُطِعِ ٱلرَّسُولَ فَقَدِ أَطَاعَ ٱللَّهُ ﴾ اور جس نے رسول کی اطاعت کی تو بلاشہ اس نے (النساء٤/ ٨٠)

اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے رسول کی اطاعت کو اصل قرار دے کر اس کی اطاعت کو اپنی اطاعت قرار دیا ہے اور اس طرح اطاعت رسول کی اہمیت کو واضح فرما دیا ہے۔

الله اور رسول کے مقام کا فرق: رسول بھی دو سرے تبعین کی طرح الله کا بندہ ہی ہوتا ہے۔ (عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ) وہ اپنی طرف سے نہ کی بات کا تھم دے سکتا ہے نہ اس کی دو سرول سے اطاعت کروا سکتا ہے۔ الله کے لئے عبادت اور اطاعت دونوں چزیں لازم ہیں۔ جب کہ رسول کی صرف اطاعت لازم ہے۔ یمی الله کے لئے عبادت اور اطاعت دونوں چزیں لازم ہیں۔ جب کہ رسول کی صرف اطاعت برابر ہوتے ہیں۔ الله اور رسول کے مقام کا فرق ہے۔ عبد ہونے کے لحاظ سے نبی اور عام مسلمان سب برابر ہوتے ہیں۔ فرق اگر ہو سکتا ہے تو صرف درجہ کا نوع کا فرق نہیں ہوتا۔

اطاعت رسول کی مستقل حیثیت: منکرین سنت نے یہ ایک نکتہ یہ بھی پیدا کیا ہے کہ رسول کی اطاعت ہے۔ اس اطاعت اللہ ہی کی اطاعت ہے۔ اس

آئینہ کرویز تیت کے 237 کر (حصہ: دوم) طلوع اسلام کے مخصوص نظریات

کئے قرآن میں ان دونوں کی اطاعت کا ذکر اکٹھا ہی آتا ہے۔ اور بعد میں ضمیر بھی <sup>©</sup> واحد کا استعال ہو تا ہے۔ ان حضرات کا یہ خیال بھی غلط ہے قرآن میں صرف رسول کی اطاعت کو ہی ضرور قرار دیا گیا ہے ایک

آیات ہم "شارع" کی بحث میں پیش کر چکے ہیں۔ چند مزید آیات ملاحظہ ہوں۔ اور نماز قائم كرواور زكوة دية رمواور رسول ما لياكياك

﴿ وَأَقِيمُوا ۚ ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاثُوا ٱلزَّكُوٰةَ وَأَطِيعُوا اطاعت کرو تاکہ تم پر رحم کیاجائے (۵۲-۲۳) الرَّسُولَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ۞ ﴾ اگر تم اس رسول کی اطاعت کرو گے تو ہدایت پاؤ گے ﴿ وَإِن تُعِلِيعُوهُ تَهْ تَدُوأً وَمَا عَلَى ٱلرَّسُولِ إِلَّا اور رسول کے ذمہ تو کی بات ہے کہ وہ ممہیں واضح ٱلْبَلُّكُ ٱلْمُبِينُ ١٩٤) ﴿ (النور٢٤/٥٥)

طوريربات پهنجادے . (۵۴:۲۴)

١٠ اتباع رسول سال الماليم اور أسوه حسنه: اطاعت اور اتباع مين فرق به ب كه اتباع اعم ب اور اطاعت اخص' اطاعت صرف کسی تھم کی ہوتی ہے جب کہ ابتاع کسی کو کوئی کام کرتے دیکھ کر از خود اس جیسا کام کرنے اور ای کے پیچھے بیچھے چلنے کو کہتے ہیں۔ رسول اللہ کی صرف اطاعت ہی کا حکم نہیں دیا گیا بلکہ آپ کی اِتباع کو بھی لازم وواجب اور الله تعالی کی محبت کا معیار قرار دیا گیا ہے۔ ارشاد باری ہے۔

(اے رسول لوگوں سے) کمہ دیں کہ اگر تم اللہ سے ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ ٱللَّهَ فَأَتَّبِعُونِي يُحْبِبَكُمُ مجت رکھتے ہو تو میری اتباع کرو۔ اللہ تم سے محبت ٱللَّهُ﴾ (آل عمران٣/٣١)

کرنے لگے گا(۳:۱۳)

اس آیت کا انداز بیان ملاحظہ فرمائے۔ کا یہ کہ لوگ اللہ کی محبت کے متلاثی ہیں اور کا سے کہ اتباع رسول ے اللہ تعالی خود لوگوں سے محبت کرنے لگتے ہیں۔

اور تمہارے لئے اللہ کے رسول کی جال سکھنا بستر ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللَّهِ ٱلسَّوَةُ حَسَنَةً ہے۔ اس کے لئے جو اللہ اور روزِ آخرت کی امید لِّمَنَ كَانَ يَرْجُوا ٱللَّهَ وَٱلۡكِوْمَ ٱلۡآخِرَ ﴾ (الأحزاب٣٣/ ٢١)

ر کھتا ہو۔ (۲۱:۳۳)

آپ ساتھ الم کا اتباع تا قیامت ضروری ہے: اس آیت سے یہ معلوم ہوا کہ آپ کی اتباع صرف آپ کے زمانہ تک ہی محدود نہ تھی ملکہ تاقیامت آپ کی اتباع لازم وواجب ہے۔ اس سے مستنی صرف وہی فض ہو سکتا ہے جو اللہ تعالی اور آخرت پر ایمان نہ رکھتا ہو یا بالفاظ ویگر کافر ہو۔

ری یہ بات کہ آپ کی اتباع تا قیامت کیوں ضروری ہے تو اس کی وجوہ درج ذیل ہیں۔ ہر نی اور رسول مراعن الخطاموتا ہے جس كامطلب سے ہے كه أكر اس سے عملى ميدان ميں كوئى لغزش بھى موجائے تو وحى الی اس کی فورا اصلاح کر دیتی ہے اور اس کی خطامحاف کر دی جاتی ہے کیونکہ۔

﴿ حالاتك اس ضميرواحد كا مرجع رسول موتا ہے نه كه الله تعالى -

المناسبة ال

(۱) رسول کو یا نبی کو احکام اللی کا نمونہ پیش کرنا ہو تا ہے۔ اگر اس میں کوئی جھول رہ جائے تو اس کی ذر تمام امت پر پڑتی ہے۔

(ب) یہ عملی نمونہ جب تک پیش نہ کیا جائے احکامِ اللی کے سارے گوشے بے نقاب نہیں ہو سکتے۔ سری کر براہ

(ج) جب تک کسی کو یہ یقین نہ ہو کہ جو عملی نمونہ اس کے سامنے پیش کیا جا رہا ہے۔ وہ فی الواقع احکام اللی کی صبح تعبیرہے۔ اس وقت تک اسے روحانی اطمینان نصیب نہیں ہو سکتا جو ایمان کی روح روان ہے۔

اتباع صرف رسول ملتی کے اللہ کی نہیں: جس طرح عبادت صرف اللہ کے لئے ہے اور اس میں نبی بھی شریک نہیں ، کو نکہ اتباع کسی کو میں نبی بھی شریک نہیں ہو سکتا۔ اس طرح اتباع صرف رسول کی ہے۔ خدا کی نہیں ۔ کیونکہ اتباع کسی کو دکھے کر از خود اس کے پیچھے چھے چلنے کو کہتے ہیں للذا اتباع ہو ہی رسول کی سکتی ہے اور جب قرآن کی بیسیوں آیات میں رسول کی اتباع کا بھی تھم موجود ہے تو اس کا مطلب سے ہوا کہ دین وایمان کی شخیل کے بیسیوں آیات بی اہم ہے جتنی کہ خدا کی عبادت۔

آپ کی اتباع سے انکار کفرہے: مندرجہ بالا تصریحات سے یہ نتیجہ بھی نکلتا ہے کہ آپ کی نافرمانی یا مخالفت کفرہے اور اس سلسلہ میں بھی بے شار آیات ودلائل قرآن کریم میں موجود ہیں چند ایک ملاحظہ فرمائیے۔

﴿ وَمَن يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا نَبَيْنَ لَهُ الْهَدَىٰ وَيَتَبِعِ عَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ثُوَلِدٍ مَا تَوَلَّى وَيُسَمِّعِ عَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ثُوَلِدٍ مَا تَوَلَّى وَنُصْلِدِ جَهَ خَمَّ مَصَاءَتْ مَصِيرًا فَيْنَ ﴾ تَوَلَّى وَسَاءَتْ مَصِيرًا فَيْنَ ﴾

(النساء٤/ ١١٥)

اور جو کوئی راہ ہدایت واضح ہونے کے بعد بھی رسول
کی مخالفت کرے اور مسلمانوں کی راہ چھوڑ کر
دو سری راہ کا اتباع کرے تو ہم اسے اس راہ پر موڑ
دیتے ہیں۔ جس پر وہ مرگیا ہم اسے جنم داخل کر دیں
گے جو برا ٹھکانا ہے۔ (۱۵:۲۳)

جو لوگ اللہ کے رسول کے تھم کی مخالفت کرتے ہیں انہیں ڈرنا چاہئے کہ کہیں ان پر کوئی فتنہ یا دکھ دینے والاعذاب نہ آن بڑے۔ (۲۳:۲۴)

(اے مسلمانو!) کسی گناہ' زیادتی یا رسول کی نافرمانی کے متعلق سرگوشیاں نہ کیا کرو۔ (۹:۵۸)

﴿ فَلْيَحْذَرِ ٱلَّذِينَ يَخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَن تُصِيبَهُمْ فِتْنَةً أَق يُصِيبَهُمْ عَذَابُ أَلِيدُ ﷺ (النور٢٤/٣٢)

﴿ فَلَا تَلْنَجُوا إِلَّا لِثِيرِ وَٱلْعُدُونِ وَمَعْصِيَتِ الرَّسُولِ ﴾ (المجادلة ٩/٥٨)

اا۔ قاضی اور حاکم: آپ قاضی اور منصف بھی تھے۔ آپ کے فیصلے کو بلاچون وچرا اور برضا ورغبت سلیم کرنا ضروری ہے۔ آپ می ایک ہو سکتی ہے گویا آپ کی غیر مشروط اطاعت لازم ہوتی ہے۔ ارشادِ باری ہے،۔

239 (حصد: دوم) طلوع اسلام ك مخصوص نظريات آئينه ُ رَبِو بِزيّت

تمهارے بروردگار کی قتم! جب تک بدلوگ مهیں اینے تنازعات میں منصف نہ بنائمیں پھرآپ کے فیصلہ کو دل کی تنگی کے بغیر (برضا و(غبت) تشکیم نہ کریں مومن نهیں ہو سکتے۔

﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَكَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِدُوا فِي أَنفُسِهِمْ حَرَّجًا يِّمَّا فَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا تَسَلِيمًا ﴿ (النساء٤/ ٦٥)

۱۲. قابلِ ادب واحترام جستی: آپ ملتی پیلم کی اطاعت میں ادب واحترام اور عقیدت و محبت کا عضر جونا بھی لازمی ہے چند آیات ملاحظہ فرمائے۔

> صَوْتِ ٱلنَّبِيِّ وَلَا تَجْهَرُواْ لَهُ بِٱلْفَوْلِ كَجَهْرِ بَعْضِكُمْ لِبَعْضٍ أَن تَعْبَطُ أَعْمَلُكُمْ وَأَنتُمْ

اے ایمان والو! اپنی آوازیں نبی کی آوازے او کچی نہ ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا نَرْفَعُوٓاْ أَصْوَاتَكُمْ فَوْقَ کرو اور جس طرح آپس میں ایک دو سرے سے زور لَا تَشْعُرُونَ ﴾ (الحجرات٢/٤٩)

> ﴿ ٱلنَّبِيُّ أَوْلَىٰ بِٱلْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنْفُسِمِمْ وَأَزُولَجُهُ مُ أُمَّ مِنْهُمْ ﴿ (الأحزاب٣٣/٦) ﴿ لِتُؤْمِنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ، وَتُعَزِّرُوهُ

وَتُوَقِّـدُوهُ ﴾ (الفتح ١٨/٩) ﴿ إِنَّ اللَّهَ وَمَلَتِهِكَتُهُ يُصَلُّونَ عَلَى ٱلنَّهِيُّ بَثَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا صَلُّواْ عَلَيْهِ وَسَلِّمُواْ تَسَلِيمًا ﴿ (الأحزاب٣٣/٥٥)

ہے بولتے ہو'اس طرح ان کے روبرو زور سے نہ بولا کرو۔ ایسانہ ہو کہ تہمارے اعمال ضائع ہو جائیں اور تم کو خبر بھی نہ ہو۔

پغیر مومنوں پر ان کی جانوں سے بھی زیادہ حق رکھتے میں اور اس کی بیویاں ان کی مائیں ہیں۔ تاکہ تم اللہ اور اس کے رسول پر ایمان لاؤ اور اس کی

مدد کرواور اسے بزرگ سمجھو۔

الله اور اس کے فرشتے رسول پر درود جیجے ہیں اے ایمان والو! تم بھی اس رسول پر دل وجان سے وروو وسلام بھیجا کرد۔

ان آیات سے معلوم ہو تا ہے کہ آپ کے ادب واحترام میں آپ کے ساتھ محبت اور آپ کو دوسرے تمام انسانوں سے بلند وبالا شخصیت سجھنے پر زور دیا گیا ہے۔

سو یہ ہے وہ مقام رسالت جے ہم نے نہایت اختصار کے ساتھ پیش کیا ہے۔ ورنہ قرآن میں بیسیوں نسی سینکروں ایس آیات ہیں جو آپ سال اللہ کے اس مقام کی وضاحت کے لئے روش دلیلیں ہیں۔ اب آپ سوچ لیجئے کہ دنیا کا کوئی دو سرا شخص اس مقام پر فائز ہو سکتا ہے؟

## مرکز ملت کے تصور کاپس منظر

مرکزِ ملت کے تصور کاپس منظریہ ہے کہ منکرین حدیث نے حدیث سے تو انکار کر دیا گراب قرآن کے ادكام كى تعميل كے طريق كار كا مسئلہ ان كے لئے سوبان روح بنا ہوا تھا۔ انكار سنت تك تو ان سبكى راه ایک تھی مگر آگے چل کر اس ہے کئی راہیں پیدا ہو گئیں اور بدلوگ کسی ایک مسئلہ میں بھی متحد نہ رہ سکے

| 240 ملام ك مخصوص نظريات | آئينه پَرويزيت | _>>> |
|-------------------------|----------------|------|
|-------------------------|----------------|------|

اور تشت وانتثار کا شکار ہو گئے۔ بالآ خر حافظ اسلم صاحب جرا جبوری نے اس "امت" کے سامنے مرکز ملت کا تصور پیش کیا۔ اس پر عمل درآمد کی تو کوئی صورت ممکن نہ تھی۔ تاہم آپ فود کی نہ کی حد تک مطمئن ہو گئے گویا اس تصور کے موجد آپ کی ذات والا صفات ہے آپ سے پہلے یہ اصطلاح آپ کو کہیں ڈھونڈے سے بھی نہ ملے گی۔ آپ نے جس انداز میں یہ تصور پیش فرمایا وہ ہم "مقام حدیث" سے درج کر رہے ہیں۔

حافظ اسلم صاحب کا نظریہ مرکزِ ملت: "چوتی دلیل جو برے شدومد کے ساتھ بیان کی جاتی ہے۔ یہ ہے کہ بیسیوں آیتوں میں اللہ تعالیٰ نے اطاعت اسلام سائی کی عظم دیا ہے۔ آگر حدیثیں دینی جمت نہ ہوں تو یہ اطاعت کس طرح ہوگی؟ دراصل کی سب سے بڑی غلط فنی ہے جو حدیثوں کو دین بنانے کا موجب ہوئی ہے۔ میں نے اس مجٹ پر ایک مفصل مقالہ "اسلامی نظام" کے نام سے شائع کیا ہے۔ یمال مخضراً صرف اس قدر لکھنا ضروری سمجھتا ہوں کہ رسول اللہ سائی کیا کی دو حیثیتیں تھیں۔

(۱) پغیمری تعنی پیامات کو بلا کم وکاست لوگوں کے پاس پنچا دینا۔ اس حیثیت سے آپ ساتھا کے کا تصدیق کرنا اور آپ ساتھ کے اپنے میں کا کیا گیا۔ کرنا اور آپ ساتھ کے اپنے اپنے کی فات پر ختم ہوگئی۔

(۲) الممت لینی امت کا انتظام اس کو قران کے مطابق چلانا اس کی شیرازہ بندی ان کے باہمی قضایا کے فیصلے تدبیر مہمات اور جنگ وصلح چیے اجتماعی امور میں ان کی قیادت اور قائم مقامی وغیرہ۔ اس حیثیت ہے آپ ساڑیا کی اطاعت اور فرمانبرداری لازم قرار دی گئی "......

ن یمال آپ نے اطاعت رسول مالی کا ذکر کیا اتباع رسول عمداً چھوڑ گئے کیونکہ اتباع خداکی ہو ہی نہیں سکتی۔

آئية رُويزيّت كالمريات كالمرايات كالمريات كالمرايات كالمرايات كالمرايات كالمرايات كالمرايات كالمرايات كالمرا

"دین کی ضروریات قرآن کی اتباع اور امامت وقت کی اطاعت سے بوری ہوتی ہیں۔ امام کے ساتھ نتخب افراد ہوں گے جن کی مشاورت سے وہ اس کو حسب اقترائے زمانہ قرآن کے مطابق چلائے گا اور اس میں وحدت مرکزی قائم رکھے گا اور متفرق نہ ہونے دے گا۔" (م-ح'ص:۱۳۰)۔

یہ ہے اس "اسلامی نظام" کا خلاصہ جے ہم نے مصنف ہی کے لفظوں میں پیش کر دیا ہے۔ اس اقتباس

میں آپ نے درج ذیل امور پر روشنی ڈالی ہے۔ (۱) رسول اللہ ملٹا پیلم کی صرف دو حیثیتیں تھیں ایک بحیثیت رسول دو سرے بحیثیت حاکم حالانکہ ہم

(۱) رسول الله خاہدِم کی حرف دو ساییں میں بیت میں کو حول دو سایی ہیں۔ قرآن سے آپ کی بارہ حشیتیں بیش کر مچکے ہیں۔

(۲) پیغیبری والی حیثیت ختم ہو گئی ہے۔ حاکمیت والی باتی ہے بعد میں آنے والا ہر حاکم چو نکہ رسول کا قائم مقام ہے للذا اس کی اطاعت رسول کی اطاعت اور رسول کی اطاعت اللہ کی اطاعت ہے گویا اس بعد میں آنے والے حاکم یا مرکز ملت کی اطاعت اللہ اور رسول دونوں کی اطاعت ہے۔

(٣) يه مركز ملت قران كوسامن ركه كر حسب اقتفات زمانه شريعت سازى كرے گا-

(٣) اور اس مركز ملت كادوسرا فائده به مو گاكه به وحدت مركزي كو بھي قائم ركھے گا۔

کیا مرکزِ ملت کی اطاعت رسول کی اطاعت ہے؟: یہ نظریہ درج ذیل وجوہ کی بناء پر غلط ہے۔ © رسول مامور من اللہ ہوتا ہے۔ جب کہ دوسرے کسی کو بیہ مقام حاصل نہیں۔ مرکز ملت یا تو منتخب شدہ ہوگا۔ یا بزور بازو برسراقتدار آئے گا۔ ان دونوں صورتوں میں غلطی کا امکان ہے۔

© رسول تمام امت کے لئے اسوہ ہوتا ہے اور اس کی صورت سے ہوتی ہے کہ اگر اس کی سیرت وکردار میں کوئی جھول رہ جائے تو بذریعہ وحی اس کی اصلاح کر دی جاتی ہے۔ مگر مرکز ملت کے لئے اصلاح کی سے صورت ممکن نہیں۔

قرآن اور نبی کی سیرت و کردارید دو چیزی مل کر شریعت بنی ہے اور یہ دو سری چیز بھی یا تو منزل من اللہ ہوتی ہے یا منشائے اللی کے مطابق ہوتی ہے۔ گویا جہال کتاب اللہ تعالیٰ کی طرف سے آتی ہے وہال یوری شریعت بھی منزل من اللہ ہوتی ہے۔ ارشادِ باری ہے:

﴿ لِكُلِّ جَعَلَنَا مِنكُمْ شِرْعَةً وَمِنْهَاجًا ﴾ تم مين عبرامت (يعني يهود ونصاري اور مسلمانون) (المائدة: ٥/٨٤)

﴿ ثُمَّرَ جَعَلْنَكَ عَلَى شَرِيعَةِ مِنَ أَلْأَمِّرِ كَيْرِهِم نِي آپ كوام (اقامتِ دين) ميں ايک شريعت فَأَتَيِعَهَا ﴾ (الجاثية ١٨/٤) پر قائم كياسواى كي اتباع كرو-

گویا قرآن کی رو سے البلہ کی کتاب اور نبی کے ارشادات وافعال مل کر شریعت بنتے ہیں۔ کیکن غیر نبی کے اقوال وارشادات جن پر خداکی وحی کی مهرنه ہو وہ کیسے شریعت بن کیتے ہیں؟

آئینہ کرویز تت کے 242 کر (حصد: دوم) طلوع اسلام کے مخصوص نظریات کے

۲۔ رسول کی قائم مقای: نبی کی بارہ مختلف حیثیتیں ہم قرآن سے پیش کر بچے ہیں۔ جن میں مرکز ملت کو صرف ایک حیثیت حاکیت کی نصیب ہوتی ہے اور دو مزید حیثیتیں (یعنی "شارح" اور "شارع") حافظ اسلم صاحب اسے عطا فرما رہے ہیں۔ جس کا اسے کوئی حق نہیں پنچتا کیونکہ وہ نبی نہیں ہوتا۔ باتی نو حیثیتیں اس میں سرے سے مفقود ہوتی ہیں نہ وہ مامور من اللہ ہوتا ہے۔ نہ باذن اللہ مطاع 'نہ اسوہ حنہ 'نہ مزکی' نہ معلم کتاب حکمت 'نہ اس کا ادب واحرام ہمارے ایمان کا جزو ہے اور نہ ہی اس کے ساتھ جھڑنے یا اس کا فیصلہ نہ مائے کی صورت میں ایمان میں کچھ خلل واقع ہوتا ہے۔ نہ ہی ہے مرکز ملت مسلمانوں کے درود وسلام کا مستق نہ ہی مرکز ملت کے نمائندگی ہویاں مومنوں کی مائیں تو پھر رسول اللہ کے جملہ اختیارات اے کیونکر تفویض کئے جاسکتے اور وہ آپ کا قائم مقام کیے قرار دیا جا سکتا ہے؟

س۔ اقتضآتِ زمانہ: اب ہمیں یہ ویکھناہے کہ یہ اقتضآت زمانہ ہیں کیا؟ جن کی منکرین مدیث نے رث لگار کھی ہے۔ آئمہ فقماء نے انہیں اقتضآت زمانہ کا لحاظ رکھ کر ہی تو قرآن وسنت کی روشنی میں اپنی اپنی فقیب مرتب کی ہیں اور آج کے اقتضآت کا لحاظ رکھ کر نئی فقہ بھی مرتب کی جا سکتی ہے پھر آخر سنت کے انکار کی مخبائش کیسے نکل سکتی ہے۔ ؟ کیا منکرین مدیث یہ تو نہیں چاہتے کہ اقتضآت زمانہ کے نام پر انہیں قرآن کی تاویل و تعبیر میں بے لگام آزادی ماصل ہو جائے؟ جس کے معلق مافظ صاحب یہ فرما رہے ہیں کہ "سنت ہمیں ماضی سے وابستہ کر دیتی ہے" (م۔ح۔ ص۱۳۰)۔

اور اقتضآتِ زمانہ سے غالبا آپ کی مراد ہے ہے کہ موجودہ دور کے غالب رجانات مثلاً عورتوں کی ہر میدان میں آزادی وسیای اور معاثی حقق 'آزادانہ ' اختلاط ' موسیقی وثقافت ساز ومعزاب اور معاثی لحاظ سے کمیونزم نظام کو نہ صرف اسلام میں داخل کیا جائے بلکہ قرآن کی تفییر و تشریح ہی الی پیش کی جائے جس سے میہ چیزیں عین اسلام کی روح فابت ہوں۔ دراصل میں پچھ یہ لوگ چاہتے ہیں اور چونکہ اس راہ میں سنت حاکل ہے لئذا ان کا سارا زور اس رکاوٹ کو دور کرنے میں صرف ہو تا ہے کیونکہ احادیث رسول انہیں "ماضی سے وابستہ کر دیتی ہیں"

٧٠- مركزى وحدت: رہا يہ تصور كه أكر مركز ملت قائم ہو جائے تو امت ميں اختلاف ختم ہو جائيں گے اور مركز ملت كے ساتھ مركزى وحدت بھى قائم ہو جائے گى تو ہمارے خيال ميں يہ حافظ صاحب كى ايى "خيالى جنت" ہے جس كا عملى دنيا ميں وقوع پذير ہونا ناممكنات سے ہے اور اس كى وجوہ درج ذيل ہيں۔

- (۱) آج کے دور میں بھی مسلمانوں کی پچانوے فیصد آبادی سنت کو شرعی قانون کی حیثیت سے تشکیم کرتی ہے الندا کرتی ہے الندا نہ اس خیالی مرکزی وحدت کا امکان ہے الندا نہ نومن تیل ہوگانہ رادھانا ہے گی۔
- (٢) اب مم يه تنكيم كريست بين كه تمام مسلمان سنت كو چھوڑنے پر آمادہ ہو گئے بين اب سوال يه پيدا

الکیند برویزیت کے اسلام کے مخصوص نظریات کے اسلام کے اس وقت کم و بیش بچاس ممالک میں مسلمان حکمران ہیں۔ وہ ایک مرکز ملت قائم کرنے پر کیے

ہو ماہے کہ اس وقت م و بیں پچاس ممالک یں مسلمان معمران ہیں۔ وہ ایک طرف کا م سرے پر سے رضامند ہو جائیں گے۔ بصورت دیگر وہ اپنے اپنے ممالک میں الگ الگ مراکز ملت قائم کریں گے اور قرآن کو سامنے رکھ کر اپنے اپنے ملک کے لئے الگ الگ شریعتیں تیار کریں گے اور پھریہ سلسلہ صرف کے دور تک محدود نہیں کا قیامت جاری رے گاتو اندازہ فہائے کہ اس طرح تباد شدہ مثر یعتوں کی تعداد

ایک دور تک محدود نیس باقیامت جاری رہ گاؤ اندادہ فرمایئے کہ ای طرح تیاد شدہ شریعتوں کی تعداد کتنی ہوگی؟ پھرچونکہ ہر ملک شریعت سازی کے وقت اپنے ملک کے اقتضآت کو بھی ملحوظ رکھے گالندا ان شریعتوں میں اختلاف ناگزیر ہوں گے اور بحث وجدال اور تشتت وانتشار کے کئی نئے میدان کھل جائیں گے۔
گے۔
(۳) مسلمانوں کی بچانوے فی صد آبادی سنت کو شرعی ججت تسلیم کرتی ہے۔ اور سنت نے ہر فریضہ کی

(۳) مسلمانوں کی پچانوے فی صد آبادی سنت کو شرقی جمت سلیم کرتی ہے۔ اور سنت نے ہر فریقہ فی بھا آوری کے لئے ایک متعین شکل سامنے رکھ دی ہے۔ لیکن اس کے باوجود قرآن کریم کی آیات کی تغییر و تاویل میں جو کچھ اختلافات ہیں وہ آپ کے سامنے ہیں۔ اب آگر سنت کو پیچھے ہٹا کر محض لفت کی بناء پر قرآن کی تغییر و تاویل کی جائے گی تو اس میں جس قدر اختلافات ممکن ہیں اس کا اندازہ آپ خود لگا سکتے ہیں قرآن کھیراگر لغوی تغییر و تاویل میں اقتضآت زمانہ کا بھی اضافہ کر لیا جائے جو ہر آن بدلتے رہتے ہیں تو قرآن جس طرح بچوں کا کھیل بن جائے گا اس کے تصور سے روح کانپ اٹھتی ہے۔ یہ سنت کو شرق جمت مانے کا بی طفیل ہے۔ کہ آج دنیائے اسلام میں پانچ چھ فرقوں کا وجود پایا جاتا ہے اور کرو ژوں اور اربوں مسلمان کسی ایک فقہ پر جمع ہو گئے ہیں۔

# نظریہ مرکز ملت اور طلوع اسلام کے دوسرے نظریات کا تصادم

اب ہم یہ دیکھیں گے کہ مرکز ملت کا نظریہ طلوع اسلام کے بعض بنیادی نظریات سے کیو نکر متصادم ہے اور وہ بنیادی نظریات درج ذیل ہیں۔

- ا۔ فلنی چیز دین نہیں بن علتی: مقام حدیث میں آپ کو اکثر جابجا ایسے فقرات ملیں گے۔
  - 🗓 چونکه احادیث بقینی نهیں ظنی ہیں للذا بیہ دین نہیں قرار پاسکتیں"
- دین یقینی ہونا چاہیے۔ طنی چیز دین نہیں ہو سکتی " دین وہی ہو سکتا ہے جو طنی اور قیاس نہ ہو"
- ۔ '' یقینی چیز صرف قرآن کریم ہے اور بس۔ قرآن کریم سے پیشتر کی تمام کتب سادی کو بھی قرآن کریم نے ظنی اور قیاسی قرار دے کر ناقابل اعتاد ٹھرایا ہے۔
  - اب سوال ہیہ ہے کہ:

© جن جزئیات کی تعیین بید مرکز ملت فرمائے گاوہ ظنی ہوں گی یا یقینی؟ یقینی تو اس لئے نہیں ہو سکتیں کہ قرآن کریم میں بیہ جزئیات موجود نہیں؟ اور آپ کا دعوی بیہ ہے کہ قرآن کریم میں بیہ جزئیات دین کا حصہ نہیں بن سکتیں۔

# آئينهُ پُرويزيت 244 حصوص نظريات كالمام كنصوص نظريات

پ بیر جزئیات جو اقتضآت زمانہ کے تحت طے پائیں گے۔ ظاہر ہے کہ حالات زمانہ میں تغیرو تبدل کی وجد سے ان میں بھی تغیرو تبدل ہو تا رہے گا پھر جو چیز خود تغیرو تبدل 'ردو بدل اور ترمیم و تنتیخ کی زد میں ہو۔ وہ یقینی کیسے قرار دی جا کتی ہے اور جو چیزیقینی نہیں وہ دین کیو نکر بن سکتی ہے؟

۲- فرقه سازی اور فرقه پرسی شرک ہے: دوسرا دعوی جے طلوع اسلام اکثر دہرا تا رہتا ہے وہ یہ ہے کہ فرقه سازی اور فرقه پرسی قرآن کریم کی رو سے شرک ہے۔ یہ بات ہمیں بھی تنلیم ہے۔ مگر سوال میہ بیدا ہوتا ہے کہ۔

مختلف ممالک اسلای کے مراکز ملت جو اپنے اپنے احوال و ظروف کے مطابق جزئیات متعین کریں گے۔ ان میں اختلافات کا ہونا لازی امر ہے کیونکہ پاکستان کے احوال و ظروف اور ضروریات اور طرح کی ہیں۔ سعودی عرب کی اور طرح کی۔ غرض ایران' افغانستان عراق وغیرہم سب کے احوال و ظروف ایک دو سرے سے مختلف ہیں پھر ہر ملک کے باشندگان یقینا اس بات پر بھی مصر ہوں گے کہ ان کی طے کردہ جزئیات ہی زیادہ قابل اعتماد اور درست ہیں اور ایسے تعصب کا پیدا ہونا ایک فطری امر ہے اور یمی چیز فرقہ بازی' فرقہ سازی اور فرقہ پرستی کی بنیاد ہے پھر ان فرقوں کی تعداد اتن ہی نہ ہوگی جتنے ممالک ہیں بلکہ ہر زمانے میں ان کی تعداد میں خاصا اضافہ بھی ہوتا رہے گا۔ اس طرح مرکز ملت کا یہ کارنامہ ایک ایسے مستقل شرک کی بنیاد رکھ دے گا۔ جس سے امت بھی نجات نہ یا سکے گی۔

سا۔ دین ودنیا کی تفریق: طلوع اسلام کا یہ کہنا ہے کہ دین ودنیا میں تفریق اور شویت 'پیشوائیت اور ملوکیت کی بلی بھٹت کی پیداوار ہے اور یہ مجوسیوں کے ذریعہ سے اسلام میں داخل ہوئی۔ اب سوال یہ ہے کہ جو جزئیات یہ مرکز ملت طے فرمائے گا۔ وہ دین ہوگا یا دنیا؟ وہ دین تو ہو نہیں سکتا جیسا کہ ہم پہلے وضاحت کر چکے ہیں۔ علاوہ اذیں حافظ اسلم صاحب کے قول کے مطابق دین تو ۱۲۰۰ سال پہلے مکمل ہو چکا لہذا مرکز ملت کا یہ کام دنیوی نوعیت کا ہوگا اور دین ودنیا کی یہ شویت ایس ہوگی جو مرکز ملت 'پیشوائیت اور ملوکیت کی ملی بھگت کے بغیر ہی سرانجام دیا کرے گا۔

الله شریعت اور شریعت سازی: طلوع اسلام کے نزدیک شریعت کی تعریف یہ ہے:

"اس (قرآن) کے اصول محکم اساس پر مبنی ہیں (جسے فطرت اللہ کہا جاتا ہے اور) جس میں کوئی تبدیلی نہیں ہو سکتی۔ لیکن ان اصولوں کی جزئیات مختلف حالات کے نقاضوں کے ساتھ اولتی بدلتی رہتی

ہیں۔ ان بدلنے والی جزئیات کو شریعت کہا جاتا ہے۔ " (طلوع اسلام اکتوبر ۱۹۵۰ء ص۲۶) "

طلوع اسلام کی میہ بیان کردہ تعریف ہی سرے سے غلط ہے۔ ہم پہلے قرآن کی دو آیات سے ٹاہت کر چکے ہیں کہ ہرامت کے لئے اور خود مسلمانوں کے لئے شریعت خود اللہ تعالیٰ نے مقرر کر دی ہے للذا مرکز ملت کی ان متعین کردہ جزئیات کو شریعت کے علاوہ کوئی اور ہی نام دیا جا سکتا ہے۔

# كَنْ يَرُويرُيّت كُفُوم نظريات كُلُوع اسلام ك مخصوص نظريات كلي المسادوم) طلوع اسلام ك مخصوص نظريات ك

پھر جب طلوع اسلام اس مرکز ملت کے دائرہ سے باہر نکاتا ہے تو اس کا دعوی ہے ہو تا ہے کہ قانون سازی کا حق صرف اللہ کو ہے حتی کہ کسی نبی اور رسول کو بھی ہے حق نہیں دیا گیا۔ (بیہ بحث اپنے مقام پر طلے گی) اب سوال صرف ہے ہے کہ کیا ہے مرکز ملت خدا ہو گا؟ طلوع اسلام کا دعوی تو ہے کہ خدا + رسول = مرکز ملت ہے۔ اب رسول کو تو قانون سازی کا حق ہے ہی نہیں۔ جس کا منطقی نتیجہ کی نکلتا ہے کہ مرکز ملت ہوں گے۔ اشتے ہی خدا بھی ہوں گے اور یہ مجسم کہ مرکز ملت ہوں گے۔ اشتے ہی خدا بھی ہوں گے اور یہ مجسم ومحسوس خدا ہر زمانے میں بدلتے بھی رہیں گے۔

## اطاعتِ رسول ملهٔ ایم کاپرویزی مفهوم

جناب پرویز صاحب اطاعتِ رسول سے کیا سمجھتے ہیں؟ فرماتے ہیں:

"مقلد ائمہ ہوں یا مقلد روایات۔ تقلید کی تائید میں ان کی دلیل ہے ہوتی ہے کہ ہم رسول الله یا صحابہ کبار ایا آئمہ فقہ کی تقلید کرتے ہیں۔ وہ یہ کتے وقت اتنا نہیں سوچتے کہ رسول الله وصحابہ کبار یا آئمہ فقہ کسی کے مقلد نہیں ہے۔ وہ مسائل زندگی کا حل خود سوچتے تھے۔ آپ بھی اپنے مسائل زندگی کا حل خود سوچتے تھے۔ آپ بھی اپنے مسائل زندگی کا حل خود تلاش کیجے" ؟

تقلید دراصل نبی کے علاوہ کسی دو سرے شخص کی غیر مشروط اور بلا دلیل اطاعت کا نام ہے جو جائز شہیں۔ اقتباس بالا میں آپ نے نمایت چا بکدستی سے تقلید کا لفظ ائمہ وفقہاء کے ساتھ صحابہ بڑی ہی اور اس سے بروھ کر رسول اللہ کی اطاعت پر بھی استعال کر کے تقلید جیسے بدنام لفظ سے دھو کہ دینے اور مسلمانوں کو اطاعت رسول ساتھ ہیا ہے برگشتہ کرنے کی جسارت کی ہے اور اس سے بھی قابل غور مسلم سیر ہے کہ کیا خود سوچنے میں سارے مسائل کا حل موجود ہے؟ اگر "خود سوچنے" بی کی بات تھی تو نبی ساتھ نے افک خود سوچنے میں مہینہ بھر کیا سوچا؟ اور اتن پریشانی کیوں برداشت کی؟ جنگ تبوک سے پیچھے رہنے والوں پر یورے بچاس دن کیوں سختی کی جاتی ربی؟ آپ ساتھ ہے خود سوچ کر اس کا حل کیوں نہ پیش فرمایا؟

پورے بچاس دن کیوں محق کی جاتی رہی؟ آپ سٹھ کیا نے خود سوچ کر اس کا حل کیوں نہ پیش فرمایا؟

اسی طرح حضرت ابو بکر بڑا تھ کے پاس ایک دادی اپ پوتے کے ترکہ کا حصہ لینے آئی تو آپ نے اس کا خود کیا حل سوچا؟ حضرت عمر بڑا تھ اور دو سرے تمام اہل شوری کے علی الرغم حضرت ابو بکر بڑا تھ کو کس بات نے نامساعد حالت میں لشکر اسامہ کو جھیے اور مانعین ذکوۃ سے جنگ لڑنے پر آمادہ کیا؟ یہ اور ایسے بے شار واقعات ہیں جن سے یہ معلوم ہو تا ہے کہ اپنے مسائل "خود سوچنے" یا مشورہ کرنے سے ہی حل نہیں ہو پاتے، انہیں ہر مقام پر کتاب وسنت سے روشنی حاصل کرنے کی ضرورت پیش آئی رہی اور وہ یہ روشنی حاصل کرتے رہے؟ اور سنت سے روشنی حاصل کرنے اور اس کی اتباع کا نام تقلید نہیں۔

اسباب زوال امت من اوا د از پرویز صاحب د

آئينة برويزيت 246 ملام مخصوص نظريات

ائمہ فقماء بھی ہرمعاملہ میں کتاب وسنت کو اپنے اجتماد کا ماخذ قرار دیتے تھے۔ اگر کتاب کے ساتھ سنت کو بھی ماخذ قانون بنانے کو آپ تقلید کا نام دے دیں تو بلاشبہ وہ سبب مقلد تھے۔ ان ائمہ میں امام ابو حنیفہ مشکوک احادیث کو قبرے قبول کرنے میں نبیتاً مختی برشتے تھے ' تاہم ان کے اس قول: ''اگر رسول الله ملتی کی حدیث مل جائے تو میرے قیاس کو چھوڑ دو'' سے دو باتوں کی وضاحت ہوتی ہے۔

- (۱) وہ احادیث رسول ماڑیکم کو شرعی قانون کا ماخذ تشکیم کرتے تھے۔
  - (r) اپنی تقلید سے لوگوں کو روکتے تھے۔

اور امام ابو حنیفہ " پر ہی کیا موقوف ہے۔ سب ائمہ فقهاء اپنی تقلید سے منع کرتے رہے۔ اب آگر ان ائمہ کے متبعین ان کی تقلید کرنے لگ جائیں تو اس میں ائمہ کا کیا قصور؟

سنتِ رسول سل الله کی پیروی سے برگشتہ کرنے کے بعد پرویز صاحب اسوہ حسنہ کو ہی سرے سے عائب کر دینا چاہتے ہیں اور مسلمانوں کو جو اس ذات گرامی سے عقیدت و محبت ہے اسے بھی کلینا ختم کر دینا چاہتے ہیں ' لکھتے ہیں۔

مقام رسالت پرویز صاحب کی نظر میں: "توحید کے بعد رسالت حضور ختم المرسلین پر ایمان لانا ضروری ہے لیکن رسول پر ایمان لانے سے مفہوم اس کی ذات پر ایمان نہیں کیونکہ اس کی ذات تو مکان وزمان کے حدود کی پابند ہوتی ہے اور ملت اسلامیہ جیسا کہ ابھی ابھی کہا جا چکا ہے ابدیت سے ہمکنار ہے"..... رسالتِ محمدیہ پر ایمان سے مقصود اس کتاب پر ایمان ہے جو حضور ملی کیا کی وساطت سے امت کو ملی۔" (فردوس محم کشتہ میں۔ سراکت کے مقدد اس کتاب پر ایمان ہے جو حضور ملی کی ساطت سے امت کو ملی۔"

چلے 'حضور اکرم مظیمیم کی ذات پر ایمان لانے کا بھی قصد پاک ہوا اور رسالت محمدید پر ایمان لانے کا بھی حضرت محمد ملڑیم ایک ڈاکید یا زیادہ سے زیادہ ایک مبلغ کی حیثیت سے آئے اور قرآن امت کے حوالد کیا اور دنیا سے رخصت ہوئے۔ اب ان کے اس اسوہ حسنہ کی ضرورت بھی کیا ہے؟ وہ بھی گئے ساتھ نبوت بھی رخصت ہوئی اور رسالت بھی کیونکہ آپ ساتھ خاتم النبین بھی سے اور خاتم المرسلین بھی۔

نبی اور رسول میں جو فرق ہو تا ہے اس کی تفصیل ہم پہلے ہتا بھے ہیں لیکن پرویز صاحب کی تعلیمات کے مطابق نبی اور رسول میں کچھ فرق نہیں جو نبی بھی۔ فرماتے ہیں:

"نبوت اور رسالت ایک ہی حقیقت کے دو رخ ہیں۔ ایک قوت ہے دو سری اس کی عملی تفیریمی وجہ ہے کہ قرآن میں ایک ہی شخصیت کو کہیں نبی کما گیا ہے اور کہیں رسول" (سلیم کے نام سولہوال خط ص ۲۲۴)

گر رسالت بدستور جاری ہے: ایک طرف تو آپ یہ فرماتے ہیں کہ نبوت اور رسالت ایک ہی حقیقت کے دونوں رخوں کو جدا جدا کرنا

# آئينه رَويزيّت 247 (حصد: دوم) طلوع اسلام ك مخصوص نظريات

چاہتے ہیں۔ لینی نبوت کو تو حضور اکرم ملٹھیا کے ساتھ ہی ختم کر دینا چاہتے ہیں اور رسالت کو جاری رکھنا چاہتے ہیں فرماتے ہیں:

"نبوت شخصیت کی مظر ہوتی ہے اور رسالت آئیڈیالوجی کی نقیب۔ نبی اکرم ساتھی کے بعد نبوت ختم ہوگئی مگر رسالت باقی رہ گئی۔ اس لئے کہ اب انقلاب کا مدار رسالت پر تھا نہ کہ شخصیتوں پر۔
آئیڈیالوجی حروف و نفوش کی شکل میں محض مجرد نصور ہوتی ہے۔ اس کی عملی صورت نظام کملاتی ہے لہذا یوں سمجھ لو کہ ختم نبوت کے بعد اشخاص کی جگہ نظام نے لی۔ مگر رسالتِ محمدیہ قیامت تک کے لئے باقی ہے۔ لیکن مسلمان اس سے دور ہی نہیں بلکہ اس کی راہ میں روک بنا کھڑا ہے۔ ختم نبوت کی لم مدت ہوئی اس کی نگاہوں سے او جھل ہو چکی ہے۔ اس لئے اس نے رسالت کو ایک غرصہ سے پس پشت ڈال رکھا ہے۔ "رسلیم کے نام چودہوال خط مصا۳۱)۔

اب دیکھتے اس اقتباس میں رسالت محمدیہ کو کیسے غلط معنی پہنائے جا رہے ہیں۔ اگر رسالت محمدیہ باقی ہے اور قیامت تک آپ ساڑھ اسول ہیں تو اس لحاظ سے نبوت محمدیہ بھی باقی ہے کوئکہ آپ ساڑھ اس کے بعد قیامت تک کوئی نبی نبیس آنے کا پھر جب آپ ساڑھ اس النبین اور ختم المرسلین ہیں تو اس کا واضح مطلب یہ ہوت اور رسالت دونوں ختم ہو چھے ہیں۔ البتہ اس رسالت کی تبلیغ کا کام باقی ہے جو آپ ساڑھ اس سے لے کر آج تک ہوتا رہا اور آئندہ قیامت تک ہوتا رہے گا اور تبلیغ ورسالت میں جو فرق ہے وہ ہم پہلے بتا چھے ہیں۔

بیخ ابنِ عربی نے بھی حضور اکرم ملٹی ایک او الگ الگ حیثیتیں قرار دیں۔ ایک نبوت دو سرے ولایت' پھر اس نے یہ فلسفہ پیش کیا کہ ولایت نبوت سے افضل ہوتی ہے۔ حضور اکرم ملٹی ایم خاتم الانبیاء تھے اور خاتم الاولیاء کی گدی چنخ موصوف نے خود سنبھال لی۔

مرزا غلام احمد قادیاتی نے رسالت کو تو ختم کیا گر نبوت کو جاری رہنے دیا اور بتدریج اس نشست پر خود براجمان ہوئے۔ اب پرویز صاحب نبوت کو ختم کرتے ہیں لیکن رسالت کو جاری رکھنا چاہتے ہیں۔ اب دیکھئے کہ حضور اکرم ماٹھیلم کی سنت یا اسوہ حسنہ ان سے عقیدت و محبت ختم کرنے کے بعد رسالت کی نشست پر پرویز صاحب خود براجمان ہونے کے لئے کیسے راہ ہموار کرتے ہیں" فرماتے ہیں۔

### الله اور رسول ملتي مي اطاعت سے مراد:

"پنونکه نظام دین میں اللہ کے احکام مرکز سے نافذ ہوتے تھے اور یہ مرکزی قوت نافذہ رسول کی مخصوص شخصیت میں تھی' اس لئے ان مرکزی احکام کی اطاعت کو اللہ اور رسول کی اطاعت قرار دیا گیا..... للذا اللہ اور رسول سے مراد وہ مرکزی نظام دین (Central Authority) ہے جمال سے احکام قرآنی نافذ ہوں" (معراج انسانیت ۔ ص:۱۲)....." ان تقریحات سے واضح ہے کہ نظام قرآنی میں اطاعت مرکز ملت کی ہے اور چونکہ یہ مرکز قوانینِ خداوندی کی تقید کرتا ہے اور پہلا قرآنی میں اطاعت مرکز ملت کی ہے اور پہلا

# آئينة يُرويزيت 248 (حصد: دوم) طلوع اسلام كانصوص نظريات

مركز رسول اكرم طاقياً كى ذات كراى تقى اس لئے قرآن كريم ميں مركز ملت كو الله اور رسول كے الفاظ سے تعبير كيا كيا ہے" (معراج انسانيت - ص:١٣١)

اب ظاہر ہے کہ یہ مرکز ملت بھی کوئی "فخص" یا اشخاص ہی ہوں گے جن کو اللہ اور رسول دونوں کے جملہ حقوق تفویض کئے جا رہے ہیں۔ اس کی تشریح برم طلوع اسلام کے ایک معزز رکن ڈاکٹر عبدالودود صاحب کی زبانی من کیجئے تاکہ کچھ شک وشبہ کی سخجائش نہ رہے۔ آپ طلوع اسلام کونشن میں خطاب فرماتے ہیں'عنوان ہے "طلوع اسلام نے ہمیں کیا دیا؟"

زندہ رسول: "عملی انظام کی سہولت کیلئے امت اپنے میں ہے بہترین افراد کو نمائندہ بناکر ﴿فِیْکُمْ رَسُولٌ ﴾ کے سلسلہ کو قائم رکھتی ہے اور بید کہ رسول کی زندگی کے بعد ﴿فیکم رسول ﴾ (۲۰۰۰) ہے مراد ملت کی مرکزی اتھارٹی ہے جو رسول کا فریضہ یعنی "امر بالمعروف" اور "نمی عن المنکر" اداکرتی ہے اور بید کہ رسول کے بعد صرف مرکز ملت کو بیہ حق حاصل ہے کہ دینی امور میں فیصلہ دے۔" (طوع اسلام 'جون ۱۹۵۹ء)

یہ تو اس مرکز ملت شخصیت کا ایک پہلو تھا کہ وہ فی الواقع زندہ اور جیتا جاگتا رسول ہے' جو ہمارے ورمیان موجود ہے۔ اب اس مرکز ملت کے خدا ہونے کے پہلو پر بھی انہی ڈاکٹر عبدالودود صاحب کا ارشاد ملاحظہ فرمایئے:

"آگر کسی فرد سے لغزش ہو جائے تو مسجد کے گوشے میں استغفراللہ کہنے سے معافی نہیں مل سکتی' بلکہ اس فرد کو خود چل کر مرکزی اتھارٹی کے پاس آنا ہو گا اور معذرت پیش کرنا ہوگی"

(طلوع اسلام کونش میں ڈاکٹر موصوف کا خطاب بعنو ان پاکستان کا مسئلہ 'طلوع اسلام جولائی ۱۹۹۳ء)

اب ادارہ طلوع اسلام کے ایک اور معزز رکن جناب محمد علی خال بلوچ کا تبصرہ بھی ملاحظہ فرمایے؟

بلوچ صاحب نے جب اپنی آ تکھول سے یہ حقیقت دکھے لی کہ مرکز ملت یعنی جناب پرویز صاحب فی الواقع "رسول اکرم" کی نشست پر براجمان ہو گئے ہیں تو آپ کو غالبا پرویز صاحب کی یہ ادا پند نمیں آئی۔ فرماتے ہیں۔

<sup>۞</sup> یہ الفاظ سورہ حجرات کی آیت نمبرے سے لئے ہیں' اس سورہ میں صحابہ کرام کو حضور اکرم ملی کیا ہے ادب ا واحترام کے آداب سکھائے جا رہے ہیں۔ اللہ تعالیٰ مسلمانوں سے خطاب فرماتے ہیں:

<sup>﴿</sup> وَاعْلَمُوْا اَنَّ فِيْكُمْ رَسُوْلُ اللَّهِ لَوْ يُطِيغُكُمْ فِي كَنِيْرِ مِنَ الْأَمْرِ لَعَنِتُمْ ﴾ (٣٩-٧) ''اور جان رڪو کہ تم ميں خدا كے پيغير ہيں آگر بہت ى باتوں ميں وہ تمهارا كها مان ليا كريں تو تم مشكل ميں پڑ جاؤ۔''

اب آیات بالا کے اس کلڑے میں سے ﴿ فیکم رسول ﴾ کے لفظ نکال کر اس سے مراد ریہ لی جائے کہ ہر دور میں ایک رسول کی موجودگی ضروری ہے' جب تک مسلمان اس دنیا میں موجود ہیں تو پھر حضور ختم المرسل کیسے ہوئے؟

آئینہ پُرویزیّت کے 249 کر (معددوم) طلوع اسلام کے مخصوص نظریات کی

زندہ رسول پرویز صاحب ہی ہیں: غالبا ہماری طرح آپ حفزات میں سے بہت سوں نے محسوس کیا ہوگا کہ اب ہے کچھ عرصہ پہلے اس وجہ اشتراک کے پردہ میں کہ جس طرح رسول اکرم ساڑی نے آپی زندگی میں نوع انسانی کو قرآن کریم کی دعوت دی تھی۔ آج کل ای طرح گلبرگ لاہور کی کو تھی نمبر ۲۵ بی میں جناب پرویز صاحب اپنے آپ کو آخضرت میں جناب پرویز صاحب اپنے آپ کو آخضرت ساڑی کے باند مقام پر فائز کر کے ان تمام آیات کو جو آخضرت ساڑی کے اس متعلق ہیں 'اپنی ذات پر منطبق فرما لیتے ہیں پھر جو آیات قرآنی مخالفین اسلام اور کھار سے متعلق نازل ہو کی انہیں نمایت چا بکد تی سے ایٹے ہیں پھر جو آیات قرآنی مخالفین اسلام اور کھار جو متعلق نازل ہو کی انہیں نمایت چا بکد تی سے ایٹے مخالفین پر چہاں کر دیتے ہیں 'طلا نکہ کا حضور ختمی مرتبت علیہ السلام اور کھال جناب پرویز جب خاک را به عالم خاک

. دونوں میں کوئی نسبت ہی نہیں پیدا کی جا سکتی......"

" کی نمیں کما جا سکن کہ جناب پرویز احساس کمتری کا شکار ہیں اور اس طرح وہ خود کو رسول اکرم کے مقام بلند پر فائز کر کے اپنے لئے عوام کی نگاہوں میں غلط طریقہ پر پچھ جھوٹا و قار حاصل کرنے کی سعی نا مشکور فرماتے ہیں یا انہیں ارشاداتِ نبوی ملٹھیا ہے نفرت کرتے خود ذات نبوی ملٹھیا ہے بھی ایک قتم کی کد ہوگئ ہے کہ وہ آخضرت ملٹھیا کی ذاتِ اقدس واعظم کو ایک آدمی کی سطح پر بلکہ خود کو انہی کی سطح پر سینچ لے آنے پر مصریں۔ دونوں صورتوں میں جونی صورت بھی ہو ہرصورت قابل اعتراض اور لاکن نفرین ہے" (حدیث ول گدازے ص ۳۰)

غلام احمد قادیاتی اور غلام احمد برویز: اگر به نظر غائر دیکھا جائے تو معلوم ہوتا ہے کہ غلام احمد قادیاتی اور غلام احمد تادیاتی اور بھی بست می باتوں میں مشابت پائی جاتی ہے مثلاً:

- ا۔ قادیانی صاحب بھی ابتداؤ ختم نبوت کے قائل تھے۔ پرویز صاحب نے بھی نبوت اور رسالت کو ایک ہی سکتھ کے دو رخ قرار دے کر حضور اکرم میں لائے کے ختم الانبیاء اور ختم المرسلین تسلیم کیا ہے۔
- ۲۔ قادیانی صاحب نے بعد میں یہ کمہ کر "ہمارا فد ہب تو یہ ہے جس دین میں نبوت کا سلسلہ نہ ہو وہ مردہ ہے۔ (حقیقت النبوة ۔ ص:۳۷۲) نبوت کا دروازہ کھول دیا اور پرویز صاحب نے یہ کمہ کر کہ "ملتِ اسلامیہ ابدیت سے ہمکنار ہے" کمہ کر رسالت کا دروازہ کھول دیا۔
- ۳۰ دونوں صاحبان نے بتدر تئ نبوت اور رسالت کی گدی پر قبضہ جمایا ہے۔ فرق صرف یہ ہے کہ قادیانی
   صاحب جب اپنی سابقہ تحریروں کے علی الرغم لوگوں سے خطاب فرماتے ہیں تو زبان مبهم اور الهامانہ
   استعمال کرتے ہیں لیکن پرویز صاحب پیچیدہ اور فلسفیانہ زبان استعمال کرتے ہیں۔
- سم. دونوں نے خدا کے نصور میں افراط و تفریط سے کام لیا ہے۔ قادیانی صاحب تو خدا کو اتنا اجاگر کرتے ہیں کہ دو سرول کو بھی د کھلا سکتے ہیں۔ بقول میاں محمود خلیفہ ثانی۔

"الی صورت میں تو ایک ہی علاج ہو سکتا ہے اور وہ بیر کہ لوگوں کے مطلے پکڑ کر ان کی آ تکھیں اوپر کو

آئمينة برويزيت 250 منظريات من المعام كالمنطوع اسلام كالمنطوع الملام كالمنطوع كالمنط كالمنطوع كالمنطوع كالمنطوع كالمنطوع كالمنطوع كالمنطوع كالمنط كالمنطوع كالمنط كالم

اٹھا دی جائیں اور کہا جائے کہ وہ خدا ہے جس نے اپنے تازہ نشانات سے دنیا پر اپنے وجود کو ثابت کیا۔" (الفضل قادیان ۱۹ جولائی ۱۹۳۲ء) جب کہ پرویز صاحب خدا کو اتنا گم کر دیتے ہیں کہ خدا کو محض ایک تجریدی تصور کے طور پر چیش کرتے ہیں۔

۵۔ قادیانی صاحب نے قادیان کو ارض حرم قرار دیا ہے۔ فرماتے ہیں۔

زمین قادیاں ارضِ حرم ب جوم فلق سے اب محرم ب

تو پرویز صاحب نے اپی جائے سکونت کو حرم کعبہ اور مکہ سب مچھ ہی قرار دے دیا فرماتے ہیں۔

"مسلمانوں کے اتحاد کی بنیاد حرم کی پاسبانی ہے 'سیاسی معاہدات نہیں۔ واضح رہے کہ حرم 'کعبہ ' کمہ ﷺ سے مراد سعودی عرب کا دارالسلطنت نہیں بلکہ دین کے نظام کا مرکز ہے۔ جمال سے قرآنی

قوانین نافذ ہوں گے" (طلوع اسلام دسمبر ۱۹۵۱)

اور بیہ تو آپ بزم طلوع اسلام کے معزز اراکین کی شہادتوں سے معلوم کر ہی چکے ہیں کہ وہ مرکز آپ ہی کی ذات والا صفات ہے۔

۲۔ دونوں پر امتِ مسلمہ کے سب فرقوں نے متفقہ طور پر کفر کا فتویٰ لگایا۔ قادیانی جماعت تو مسلم اقلیت
 قرار دی جا چکی ہے۔ پرویز صاحب پر جب فتویٰ لگایا گیا تو فرماتے ہیں۔

"ان حفزات (علاء) کو یا کسی اور کو یہ اتھارٹی کمال سے مل جاتی ہے کہ وہ کسی کے کفراور اسلام کا فیصلہ کریں؟ علاء کے یہ معنی ہیں کہ انہوں نے کسی مدرسہ سے کچھ کتابیں پڑھی ہیں توکیا ان کتابوں کے پڑھ لینے سے کسی کو یہ حق حاصل ہو جاتا ہے کہ وہ جسے چاہیں کافر قرار دے دیں؟" (کافرگری ص ۱۲۳ زیرویز صاحب)

2۔ لیکن ان دونوں صاحبان نے خود کافر گری کا یہ حق جی بھر کر استعال کیا ہے۔ قادیانی صاحب اپنی نبوت پر ایمان نہ لانے والوں کو یا باقی سب مسلمانوں کو کافر سجھتے تھے اور پرویز صاحب کی کافر گری محمد علی بلوچ صاحب کے اقتباس سے واضح ہے۔ آپ نے خود بھی قرآنی نظام ربوبیت میں اس نظام پر ایمان نہ لانے والوں کو کئی مقام پر کافر بنا دیا ہے جس کی تفصیل آگے آئے گی۔

مركز طت كابيه منشور غلط ہے: اب سوال به ہے كه كيا واقعى الله اور رسول سے مراد مركز ملت يا الله اور رسول كى مزاد مركز ملت يا الله اور رسول كى اطاعت ہے۔؟ بالفاظ ديگر كيا مركز ملت الله اور رسول كا مقام سنبعال سكتا ہے؟ تو يه تصور بوجوہ غلط ہے۔ جن كى تفصيل پہلے گزر چكى ہے۔

واضح رہے کہ مکہ نہ دور نبوی میں دار السلطنت تھانہ ہی بعد میں بنا اور نہ ہی آج دار السلطنت ہے۔

# آئينة برويزيت 251 (حصد:دوم) طلوع اسلام كم مخصوص نظريات

رسول الله کے بعد پہلے مرکز ملت حضرت ابو بکر زنافذ تھے۔ آپ نے اپنے آپ کو نہ تو اللہ اور رسول سمجھا نہ محض رسول' سمجھا تو خلیفہ رسول سمجھا۔ زندگی بھر اسوہ رسول کو سامنے رکھا اور اس پر سختی سے کاربند رہے۔ یہی حال دو سرے خلفاء راشدین (مراکز ملت) کا رہا تو آج اسوہ حسنہ کو سامنے سے ہٹا کر قرآنی احکام کی تفصیل و تشریح کے اختیارات کسی مرکز ملت کو کیسے تفویض کئے جاسکتے ہیں؟

الله اور رسول کی الگ الگ اطاعت کا تصور: پرویز صاحب نے یہ تصور بھی پیش کیا ہے کہ مسلمان الله کی اطاعت سے مراد احادیث کی اتباع یہ ایک الله کی اطاعت سے مراد احادیث کی اتباع یہ ایک الله الله اطاعت کا کوئی تصور نہیں الیا الزام ہے جو سراسر بے بنیاد ہے۔ مسلمانوں بیس الله اور رسول کی الگ الگ اطاعت کا کوئی تصور نہیں بلکہ رسول کی اطاعت ہی الله کی اطاعت ہی الله کی اطاعت ہے اور رسول کی اطاعت عبارت ہے۔ قرآن اور اسوہ حسنہ سے۔ اس طریق اطاعت کے بغیر الله کی اطاعت کا کوئی تصور مسلمانوں بیس موجود نہیں۔ قرآن کے الفاظ پر پجرغور فرائے۔ الله تعالیٰ نے یہ فرمایا ہے کہ "جس نے رسول کی اطاعت کی تو اس نے الله کی اطاعت کی" یہ نہیں فرمایا کہ جس نے الله کی اطاعت کی تو اس نے الله کی اطاعت کی۔

اب الله اور رسول کی اطاعت کے ساتھ اولی الامر کی اطاعت کی تشریح بھی پرویز صاحب کی زبانی ملاحظہ فرمائیے۔

### اطيعوالله واطيعوالرسول واولى الامر منكم كي نئ تشريح :

"اس آیت مقدسہ میں عام طور پر اولی الامرسے مراد لئے جاتے ہیں ارباب حکومت (مرکزی اور ماتحت سب کے سب) اور اس کی تشریح یوں کی جاتی ہے کہ اگر قوم کو حکومت سے اختلاف ہو جائے تو اس کے تصفیہ کا طریقہ ہیہ ہے کہ قرآن (اللہ) اور حدیث (رسول) کو سامنے رکھ کر مناظرہ کیا جائے اور جو ہارجائے فیصلہ اس کے خلاف ہو جائے۔ ذرا غور فرمایئے کہ دنیا میں کوئی نظام حکومت اس طرح سے قائم بھی رہ سکتا ہے کہ جس میں حالت یہ ہو کہ حکومت ایک قانون نافذ کرے' اور جس کی کا بین بعنل میں داب کر مناظرہ کا جی چاہے اس کی مخالفت میں کھڑا ہو جائے اور قرآن وحدیث کی کتابیں بعنل میں داب کر مناظرہ کا چینج دے دے۔ اس آیت مقدسہ کا مفہوم بالکل واضح ہے جس میں اللہ اور رسول سے مناظرہ کا چینج دے دور اولی الامر سے مفلب یہ ہوگا۔ اس کے کہ وہیں مناقشات شروع کر دو امر مقامی افسرت کی معالمہ میں اختلاف ہو جائے تو بجائے اس کے کہ وہیں مناقشات شروع کر دو امر مثان غ فیہ کو مرکزی حکومت کی طرف (Refer) کر دو۔ مرکز کا فیصلہ سب کے لئے واجب السلیم ہوگا۔ لیتی اس نظام میں مقامی افسروں کے فیصلوں کے خلاف عدالت عالیہ میں مرافعہ (ابیل) کی مختائش باقی رکھی گئی ہے۔" (معراج انسانیت - ص ۱۳۵۰۔ طاف عدالت عالیہ میں مرافعہ (ابیل) کی مختائش باقی رکھی گئی ہے۔" (معراج انسانیت - ص ۱۳۵۰۔ طاف

آئينة بَرُويزيّت كوينيّت كويني

ا قتباس بالا میں کئی ایک مغالطے ہیں اور کئی وجوہ سے غلط ہے' مثلاً۔

7۔ حیراتی کی بات ہے کہ جن خلفائے راشدین کو پرویز صاحب مرکزان ملت قرار دے کر اللہ اور رسول کی گدی پر براجمان کر کے انہیں یہ اعزاز عطا فرما رہے ہیں ان کو خود ساری عمراس اعزازی مسند کی خبر تک نہیں ہوئی اور ...... اس بات کا اس سے بڑا خبوت کیا ہو سکتا ہے کہ یہ مرکز ملت (مثلاً حضرت عمر بنافخو اور حضرت علی بنافخو ) خود عدالتوں میں حاضر ہوئے اور لطف کی بات یہ ہے کہ فیصلے بھی ان کے خلاف بی ہوئے۔ انہیں اس بات کی سمجھ ہی نہ آئی کہ اللہ اور رسول تو ہم خود ہیں۔ ہماری اطاعت ہی اللہ اور رسول کی اطاعت ہی اللہ اور رسول کی اطاعت ہے۔

۳۔ ان واقعات سے ثابت ہو تا ہے کہ مرکز ملت کی شخصیت بھی اولو الا مرمیں شامل ہے۔ جن سے جھگڑا کیا جا سکتا ہے وہ رسول یا اللہ اور رسول نہیں بن جاتے 'کیونکہ ان سے تو اختلاف اور جھگڑا ایمان سے ہی خارج کر دیتا ہے جب کہ اولو الا مرسے اختلاف اور جھگڑا ہونے سے ایمان میں کچھ حرج واقع نہیں ہوتا

سم۔ مرکزِ ملت قطعاً عدالت مرافعہ نہیں۔ اگر ایسی ہی بات ہوتی تو حضرت عمر بڑاتھ، اور حضرت علی بڑاتھ کو عدالت میں حاضر ہونے کی قطعاً ضرورت نہ تھی۔

۵۔ عدالت مرافعہ (جیسی اور جس درجہ کی بھی ہو) وہ کتاب اللہ اور سنت رسول کے مطابق فیصلہ کرنے کی پابند ہے۔ اس پر مرکز ملت کی شخصیت اثر انداز نہیں ہو سکتی۔

٦- رسول الله ستی الله کو دات فی الواقع عدالت مرافعہ تھی۔ اس لحاظ سے نہیں کہ وہ مرکز ملت تھے بلکہ اس لحاظ سے کہ وہ الله کے رسول محقد ان وجوہات کی بناء پر مرکز ملت کو رسول کی گدی پر بشمانا اور اسے اولو الامرے زمرہ سے خارج کر دینا ایک ایسا غلط تصور ہے جس کی تائید قرآن عدیث اور تاریخ کمی سے بھی نہیں ہوتی۔

علائے دین اور "بیشوائیت" میں فرق: پرویز صاحب کی مختلف تحریروں سے معلوم ہوتا ہے کہ انہیں ایسے علائے دین سے سخت دشمنی ہے جو قرآن کی تاویل و تعبیر میں اسوہ حسنہ اور دیگر ائمہ فقہاء سے روشنی حاصل کرتے ہیں۔ آپ انہیں ہندووں یا عیسائیوں کی بیشوائیت کے بدنام لفظ سے موسوم کرتے ہیں حالانکہ مزعومہ پیشوائیت اور علائے دین میں کئی لحاظ سے فرق ہے۔ مثلاً۔

ا۔ پیشوائیت میں علم دین کی اجارہ داری ایک مخصوص طبقہ یا خاندان سے متعلق ہوتی ہے جب کہ

آئينة برويزيت 253 منظريات كالموع اسلام كفوص نظريات

اسلام میں کوئی مخص بھی خواہ وہ جولاہا یا چھار ہی کیوں نہ ہو۔ علم حاصل کر کے علاء کے زمرہ میں شامل ہو جاتا ہے۔

۲۔ پیشوائیت میں یہ طبقہ معاشرتی لحاظ سے بلند مقام پر فائز ہو تا ہے جب کہ اسلام میں بزرگی کا معیار
 مصن علم نہیں بلکہ تقویٰ ہے۔

سو۔ پیشوائیت میں اس طبقہ کی آراء کو سند سمجھا جاتا ہے جب کہ اسلام میں کوئی بات جو کتاب وسنت کے خلاف ہو خواہ کتنے ہی بوے امام کی ہو۔ سند نہیں ہوتی اور اسے زیر بحث لایا جا سکتا ہے۔

تاریخ سے ایک مرکزِ ملت کی مثال: بسرحال آپ علائے دین کے پیچھے اس لئے بڑے ہیں کہ یہ لوگ قرآن کی من مانی تاویل و تغیر میں آڑے آجاتے ہیں۔ مسلمانوں کی پوری تاریخ میں ادارہ طلوع اسلام کو ایک ایساکردار نظر آیا ہے جس نے علائے دین کی زبان بند کر دی تھی۔ یہ مخصیت شمنشاہ اکبر اعظم کی ہے دیکھئے صفدر سلیمی صاحب مصنف "پاکستان کا معمارِ اول سرسید" اس کی تعریف میں کیسے رطب اللمان ہیں۔ آپ پہلے ملا بدایونی کی کتاب منتخب التواریخ سے ایک اقتباس پیش کرتے ہیں۔

"اس کے بعد کوئی ایسا مسئلہ جس میں مجتمدین کی آرا ایک دوسرے سے مختلف ہوں اور سلطان اپنی خداداد بصیرت کی بناء پر رعایا کی بہود اور سیاس مصالح کے پیش نظران باہم متعارض ومتضاد آراء میں سے کسی ایک کو اختیار کر کے اس کے مطابق احکام صادر کر دے تو ان احکام کی اطاعت ہم پر اور تمام رعایا پر فرض ہوگی۔ نیز آگر سلطان کوئی نیا تھم جاری کرنا چاہے تو ہم پر اور دیگر رعایا پر اس کی اطاعت بھی فرض ہوگی بشرطیکہ وہ تھم قرآن پاک کی آیات کے مطابق ہو اور اس سے مقصود رعایا کی بہود ہو۔"

اس اقتباس کے بعد اب صفدر سلیمی صاحب کا تبصرہ ملاحظہ فرمائے۔

"اس سے ظاہر ہے کہ بادشاہ کو قرآن کی حدود میں مقید رکھا گیا تھا اور یہ چیز عین اسلام کے مطابق ہے اور فقہاء کی بحث میں فیصلے کا حق رکیس مملکت کو حاصل ہونا اسلام کی قانون سازی کے اصول کے عین مطابق ہے۔ اسلام میں علماء یا کسی اور کو قاضی کا منصب حاصل نہیں ہوتا۔ فیصلے کا افتیار یا تو مملکت کی طرف سے مقرد کردہ جج کو ہوتا ہے۔ یا خود حکومت کی مرکزی اتھارٹی کو اس شرط کے ساتھ کہ ان کا فیصلہ قرآن کے خلاف نہیں ہوگا۔ اکبر کا بیہ فیصلہ ان دونوں شرطوں کو پورا کرتا ہے اور اسلام کے عین مطابق ہے۔ سسے علماء نے اکبر کے خلاف جو طوفان برپاکیا تھا۔ اس کی وجہ یہ تھی کہ وہ انہیں ان کے صحیح مقام پر رکھنا چاہتا تھا اور انہوں نے جس انداز کی تھیا کریں قائم کر کے اقتدار کو اپنے ہاتھ میں لے رکھا تھا۔ وہ اسے ختم کرنا چاہتا تھا۔ یہ چیز اکبر کے دور کے ساتھ ہی مخصوص نہیں۔ تاریخ میں جس مختص نے بھی یہ کوشش کی کہ علماء کو ان کے مقام سے آگے نہ بوضوص نہیں۔ تاریخ میں جس مختص نے بھی یہ کوشش کی کہ علماء کو ان کے مقام سے آگے نہ بوضو دیا جائے۔ انہوں نے بیشتر اس کی مخالفت کی ؟ (طلوع اسلام اگست سمبر ۱۹۲۳)

آئينة برويزيت 254 (حصد:دوم) طلوع اسلام ك مخصوص نظريات

شهنشاه اکبر کی خداداد بصیرت: اب دیکھئے کہ اس سلطان کی خداداد بصیرت یہ تھی کہ وہ آفاب پرست قا۔ شب وروز لین ۲۲ گھنے میں چار وفعہ سورج نے سامنے ہاتھ باندھ کر بوجا پاٹ کر تا تھا۔ ماتھ پر تلک رگاتا تھا۔ محل سرا میں ہندو یوی تھی' مندروں میں جا کر عبادت کر تا تھا۔ کیا یہ سب افعال واعمال قرآن کے مطابق ہیں؟ پھراس کے ایسے اعمال وافعال صرف اپنی ذات تک محدود نہ تھے۔ وہ دین اللی کا بانی تھا جو ظاہر ہے کہ دین اسلام سے کوئی جداگانہ چیز تھی۔ اس نے دین کی نشرو اشاعت کے لئے وہ تمام ذرائع حکومت استعال میں لاتا رہا۔ یہی وہ سلطان ہے جس کے دربار اور حرم میں ہروقت السلطان ظل اللہ کا نحرہ گو نبتا تھا اور حقیقت یہ ہے کہ پوری اسلامی تاریخ میں اکبر جیسا طحد کوئی پیدا نہیں ہوا۔ مگر طلوع اسلام اسے صرف اس لئے خراج عقیدت پیش کر رہا ہے کہ آپ کے پیش کردہ تصور مرکز ملت کا وہ پیکر محسوس تھا اور علاء کو اس نے ان کے جائز مقام پر رکھا تھا۔ کیا ہی اچھا ہو تا کہ طلوع اسلام اس بات کی وضاحت فرما دیتا کہ علاء کا جائز مقام ہے کیا؟ کیا علائے دین کا جائز مقام یہ ہے کہ ان کی اس حد تک ذبان بندی کر دی جائے کہ کوئی جائز مقام ہے کیا؟ کیا علائے دین کا جائز مقام یہ ہے کہ ان کی اس حد تک ذبان بندی کر دی جائے کہ کوئی جرائے میں مرکز ملت اپنی "قرآنی بصیرت" کے مطابق جو بھی میں مانی تاویلات کر تا پھرے تو انہیں آواز نکالنے کی جرائے بھی نہ ہو۔

ادارہ طلوع سلام نے طوکیت کو بھی اپنی اکثر تحریروں میں ناپہندیدہ قرار دیا ہے اور اکبر تو بادشاہ ہی نہیں شہنشاہ تھا جس کا باپ بھی بادشاہ تھا اور اس کا بیٹا بھی بادشاہ وہ علی الارض بھی تھا اور مشرک وہت پرست بھی' لیکن ان سب قباحتوں کے باوجود ادارہ طلوع اسلام کو اکبر کی یہ ادا۔۔۔ کہ وہ علماء کو ان کے جائز مقام پر رکھتا تھا۔۔۔ اتی پہند آئی کہ اس کی تعریف میں ڈو گرے برسانے گے ہیں۔ کیا یہی ان کی قرآنی بصیرت کا نقاضا ہے؟

## چند ضمنی گوشے

رسول الله سے پرویز صاحب کی محبت وعقیدت؟: پرویز صاحب کی برم کے ایک معزز "رکن محمد اسلام صاحب" پرویز صاحب کے رسول اللہ سے قلبی لگاؤ کا ذکر کرتے ہوئے پرویز صاحب کی درج ذیل تحریر پیش کرتے ہیں جو انہوں نے شاہکار رسالت میں کھی ہے۔

"ان حالات میں عین ممکن تھا کہ اسلام سے برگشتہ ہو جاتا۔ لیکن میری انتمائی خوش بختی کہ اس ورطہ "لا" میں ایبا جاذبہ موجود رہا جو ان طلاطم خیزیوں میں میری کشتی کا لنگر بن گیا اور وہ جاذبہ تھا حضور نبی اکرم طالع کی ذات اعظم واقدس کے ساتھ میری بے پناہ عقیدت ہی نہیں محبت۔ میرا ایمان تھا کہ الی ہستی جس نے انسانوں کی داخلی اور خارجی دنیا میں ایسا تحیرا نگیز انقلاب برپاکر دیا۔ نہ تو (معاذ اللہ) فریب خوردہ ہو سکتی ہے نہ فریب کار۔ اس لئے جب آپ نے فرمایا ہے کہ قرآن مجید نہ میری نہ کسی اور انسان کی فکری تخلیق ہے بلکہ یہ خدا کا کلام ہے تو مجھے اس دعوی کو یونی نہیں جھنک دینا چاہیے 'انظار کرنا چاہیے تا آنکہ میں قرآن کو

آئينة يُرويزيّت كالطريات كالمراحد دوم) طلوع اسلام ك مخصوص نظريات

خود سیجھنے کے قابل ہو جاؤں۔ بس میہ تھا ایک سمارا جس نے جیجھے ان طوفانوں میں تھامے رکھا اور میرے پاؤں میں لغزش نہ آنے دی۔ کس قدر احسان عظیم ہے اس ناچیز پر اس آفتابِ عالم تاب کا جس کی رحمتہ للعالمینی کے تصدق مجھے منزل کمی مرعا ملا۔ ''(طلوع اسلام' ص ۱۱' جون سن۸۵)

اب دیکھتے جہاں تک آپ کے داخلی اور خارجی دنیا میں انقلاب برپاکرنے آپ کے ملھم من الله اور صادق ہونے کا تعلق ہے تو ان باتوں کا غیر مسلم بھی صرف اعتراف ہی نہیں کرتے بلکہ خراج عقیدت بھی پیش کرتے ہیں۔ مگر سوال ہیہ ہے کہ کیا محض اعتراف اور خراج عقیدت سے آپ مائی ہے محبت کے مقاضے پورے ہو جاتے ہیں؟ کیا مسلمانوں کا آپ سے محبت وعقیدت کا یہ نقاضا نہیں کہ آپ کی اطاعت بھی کی جائے؟ رسول اللہ کا تو واقعی پرویز صاحب پر یہ احسانِ عظیم تھا۔ لیکن آپ نے اس احسان عظیم کا برلہ یہ دیا کہ رسول اللہ کی اطاعت اور اتباع دونوں باتوں کو دین سے خارج قرار دیا اور کما کہ:

"الله اور رسول کی اطاعت سے مفہوم یہ لیا جاتا ہے کہ الله اور رسول کی دو الگ الگ اطاعتیں ہیں۔ الله کی اطاعت سے فہرس کی اطاعت احادیث کے ذریعے سو اول تو یہ بنیاد ہی صحیح نہیں۔ قرآن کی تعلیم کا بنیادی نقطہ یہ ہے کہ اطاعت صرف خدا کی'کی جا سکتی ہے اس کے علاوہ کسی اور کی نہیں" (مقام حدیث ۔ ص: ۱۳)

جمال تک اس اقتباس کے پہلے حصہ ''اللہ کی اطاعت قرآن کے ذریعے اور رسول کی اطاعت (احادیث کے ذریعے) کا تعلق ہے تو یہ سراسر بے بنیاد الزام ہے۔ جس کا جواب ہم دے چکے ہیں دو سرے حصہ میں آپ نے صاف طور پر رسول کی اطاعت واتباع دونوں باتوں سے انکار کر دیا ہے حالانکہ صرف اور صرف رسول کی اطاعت کا عکم بھی قرآن کریم کی بہت سی آیات سے ثابت ہے۔

اطاعتِ رسول کا نیا مفہوم: رسول اللہ کا واقعی تمام مسلمانوں پر احسانِ عظیم ہے کہ انہوں نے ہدایت کی راہ دکھلائی اور اسی احسان کے لئے اللہ تعالی نے مسلمانوں کو تکم دیا تھا کہ صلوا علیہ و سلموا تسلیما یعنی ایک آپ کے حق میں اللہ کی رحمت کی دعا کیا کریں اور دو سرے ان کی اطاعت میں بدل وجان سرتسلیم خم کر دیں اور پرویز صاحب رسول کی اطاعت سے کلیڈا انکار کر کے فرمائیں کہ اطاعت صرف ایک ہوا وہ فدا کی ہے۔ اور آگر وہ رسول کی اطاعت کا ذکر کریں بھی تو اس طرح کرتے ہیں کہ رسول اللہ بھی قرآنی احکام کی جزئیات صحابہ کے مشورہ سے طے کرتے تھے۔ آپ بھی مرکز ملت کی صورت میں اس طرح مشورہ سے قرآنی احکام کی جزئیات طے کرلیں۔ بس یمی رسول کی اطاعت ہے اور یمی رسول کی سنت کی اتباع ہے۔

الله تعالیٰ نے تو یہ کما تھا کہ جس نے رسول کی اطاعت کی' اس نے الله کی اطاعت کی' یہ نہ کما تھا کہ جس نے کتاب الله اور کتاب الله کی اطاعت بذریعہ کتاب الله اور کتاب الله کی اطاعت کی جن کتاب الله اور کتاب الله کی جن کیات کی تعیین بذریعہ مرکزِ ملت کا فلسفہ قرآن کی روسے حرام قرار پاتا ہے۔ جسے آپ سنتِ رسول الله کی جزئیات کی تعیین بذریعہ مرکزِ ملت کا فلسفہ قرآن کی روسے حرام قرار پاتا ہے۔ جسے آپ سنتِ رسول

# آئينة رُويزيت 256 كراهد:دوم) طلوع اسلام يحضوص نظريات

یا رسول الله کی اتباع قرار دے رہے ہیں۔ ارشاد باری ہے:

### مرکزِ ملت کی اطاعت حرام ہے:

﴿ اَتَّبِعُواْ مَا أَنْزِلَ إِلَيْكُمْ مِن رَّتِكُرُ وَلَا تَنَبِعُواْ اس چِيز كا اتباع كرو جو تمهار ب كى طرف ك من دُونِدِهِ أَوْلِيَا أَهُ (الأعراف / ٣) مِن دُونِدِهِ أَوْلِيَا أَهُ (الأعراف / ٣) ولى كا تباع نه كرو-

اب دیکھے کہ ہم قرآن کے علاوہ سنت کی اتباع اس لئے کرتے ہیں کہ ہم سنت رسول کو منزل من اللہ تعلقے ہیں اور نیز اس لئے بھی اللہ تعالی نے صرف رسول کی ذات کو قابل اتباع نمونہ قرار دیا ہے اور کسی کو شیں۔ گر مرکز ملت جو قرآنی احکام کی جزئیات طے کرے گا' وہ بسرحال نہ منزل من اللہ ہیں اور نہ ہی "مرکز ملت" کو اسوہ حسنہ قرار دیا جا سکتا ہے۔ اس لحاظ سے مرکز ملت کی جزئیات بما انزل اللہ میں شائل شیں للذا اس کی بنیاد پر فیصلے کرنے والے ظالم بھی ہیں۔ فاس بھی اور کافر بھی (۲۵،۵ سے ۲۵۔۳۷) اور آیت بلاکی روسے مشرک بھی۔

تشریعی امور میں مشورہ بھی نہ کیا گیا: اور ہم دعوی سے یہ بات کہتے ہیں کہ آپ نے تشریعی امور کی جزئیات مثلاً نمازوں کی تعداد کیا ہو۔ اوقات کیا ہوں۔ ترکیب کیا ہو۔ ذکوۃ کن لوگوں پر عائد ہو اور کتنی ہو اور کس کس چیز پر ہو؟ جج کے ارکان ومناسک کیو نکر بجالائے جائیں۔ جنگ میں عورتوں اور بچوں 'بو ڑھوں اور بیاروں کے قل دیت ووراثت میں احکام وغیرہ وغیرہ میں بھی مشورہ نہیں کیا تھا۔ مشورہ صرف تدبیری امور میں ہوتا تھا۔ جسے میدان جنگ کا انتخاب اور طریق کاریا قیدیوں سے کیا سلوک کیا جائے وغیرہ وغیرہ امارے ذخیرہ روایات بھی پائی جائی ہیں۔ لیکن المارے ذخیرہ روایات بھی پائی جائی ہیں۔ لیکن ہمارے ذخیرہ روایات بھی بائی جائی ہیں۔ لیکن اس میں وضعی اور ضعیف روایات بھی پائی جائی ہیں۔ لیکن ایہ باہو للمذا آگر رسول اللہ نے تشریعی امور میں بھی مشورہ کیا ہوتا تو اس کا ضرور اندراج ہوتا۔ ہم طلوع مسلم سے قطع نزاع کے لئے صرف ایک ای بات کا حوالہ چاہتے ہیں۔ خواہ کسی ضعیف سے ضعیف تر روایت سے ہو۔

انکارِ رسالت: طلوع اسلام اکثرید دعوی بھی دہراتا رہتا ہے کہ اس پر مکرِ حدیث مکرِ سنت اور مکرِ رسالت کا الزام بے بنیاد اور مخالفین کا پروپیگنڈہ ہے۔ طلوع اسلام ہراس حدیث کو صبح تشکیم کرتا ہے جو قرآن کے خلاف نہ ہو اور اس سے حضور اکرم ساتھ کے کی سیرت یا صحابہ کبار کا کردار داغدار نہ ہوتا ہو اب دیکھئے کہ یہ حدیث کہ رسول اللہ نے نقد بچت پر چالیسواں حصہ 'بارانی فصل پر بیسواں حصہ اور چاہی فصل پر دسواں حصہ ذکوۃ وصول کی تھی۔ یہ حدیث طلوع اسلام کے قائم کردہ معیار پر بوری اترتی ہے۔ یہ نہ تو

آئينهُ بَرُويزيّت كفوص نظريات كالمراحمة دوم) طلوع اسلام كالخصوص نظريات

قرآن کے خلاف ہے نہ اس سے سرتِ نبوی ملتی اور کا صحابہ پر کوئی حرف آتا ہے۔ کیااس صحیح حدیث یا سنت رسول کو طلوع اسلام قابل جمت تسلیم کرتا ہے۔ اگر اب وہ اس کے جواب میں بید کمہ دے کہ اس وقت تو واقعی رسول اللہ سلتی نے ایسا کیا ہوگا۔ لیکن آج کے نقاضے کچھ اور ہیں۔ آج بیہ باتیں مرکز ملت طے کرے گاتو بتائیے کہ ایسا ماننے کا فائدہ بھی کیا ہے؟ یہ کچھ تو غیر مسلم بھی تسلیم کرتے ہیں اور اگر میں صورت حال ہوتو پھر آخر انکار حدیث انکار سنت اور کے کہتے ہیں؟

خسرو پرویز اور غلام احمد پرویز: رسول الله مل کے است پرویز صاحب کے بغض کا اس سے زیادہ واضح جُوت اور کیا ہو سکتا ہے کہ آپ نے اپنے نام کے است ساتھ پرویز کا لاحقہ پند فرمایا ہے اور اپنی شخصیت کو نام سے زیادہ اس لاحقہ سے متعارف کرایا ہے۔ کون نہیں جانتا کہ خسرو پرویز ایران کا وہ بد بخت بادشاہ تھا جس نے آپ کے نامہ مبارک کو چاک ہی نہیں کیا بلکہ اپنے صوبیدار یمن باذان کو تھم بھیجا کہ اس رسول کو گرفتار کر کے میرے پاس لائے۔ باذان نے دو آدی سے مکمنامہ دے کر مدینہ بھیجے۔ آپ نے انہیں فرمایا کہ جس شخص کے پاس تم مجھے لے جانا چاہتے ہو وہ تو رات کو اپنے بیٹے شیرویہ کے ہاتھوں قتل ہو چکا ہے۔ جس شخص کے پاس تم مجھے لے جانا چاہتے ہو وہ تو رات کو اپنے بیٹے شیرویہ کے ہاتھوں قتل ہو چکا ہے۔ چانچہ ان آدمیوں نے واپس جا کر باذان کو سے بات بتائی دریں اثناء ایران سے بھی ایسی ہی اطلاع مل گئی تھی باذان آپ کا یہ معجزہ دیکھ کر مسلمان ہو گیا اور اس طرح یمن میں اسلام خوب پھیلا۔

خسرو پرویزنے نامہ مبارک کو چاک کیا تو رسول اللہ نے دعا کی کہ اللہ اس کی سلطنت کو بھی ایسے ہی پارہ پارہ کر دے۔" چنانچہ عمد فاروتی میں ہی ساسانی حکومت کا شیرازہ بکھر گیا۔

خسرو پرویز کی اسی رسول دشمنی کی بنا پر ہروہ مسلمان جس کے دل میں رسول اللہ کی ذرہ بھر بھی محبت ہو اپنا نام یا لقب پرویز کرنا گوارا نہیں کرتا۔ بلکہ اگر ہو تو اسے بدل دیتا ہے۔ اب اگر پرویز صاحب اس لاحقہ سے اتنی محبت کریں کہ اپنی تصنیفات پر صرف پرویز کالفظ لکھ کر اسے ذریعہ تعارف بنائیں تو یہ بات رسول اللہ سے عقیدت و محبت کی دلیل ہے یا بغض وعنادکی؟

## جیت حدیث کے دلاکل

سادہ الفاظ میں جیت حدیث کا مطلب سے ہے کہ جو حدیث صحیح ثابت ہو جائے اسے واجب الاتباع سمجھنا لازی ہے۔ مرکز ملت کے اس باب میں ذیلی عنوانات کے تحت حدیث کی جیت کے کئی دلا کل مذکور ہو چکے ہیں۔ اب ہم چاہتے ہیں کہ ایسے دلا کل کو ذرا تفصیل سے نئی ترتیب کے ساتھ کجا طور پر پیش کر دیا جائے۔ بعد ازاں حجیت حدیث کے کچھ عقلی دلا کل بھی پیش کئے جائیں گے۔ انشاء اللہ۔

فرار کی راہیں: اس سلسلہ میں یہ بھی ضروری معلوم ہو تا ہے کہ مکرین حدیث کے ان دلاکل کو پیش نظر رکھا جائے۔ جنہیں وہ جیتِ حدیث کے ابطال یا تردید کے طور پر پیش فرمایا کرتے ہیں اور وہ درج

آئینے رَویزیت 258 (حصہ:دوم) طلوع اسلام کے مخصوص نظریات

ذیل ہیں۔

(۱) قرآن کریم میں جمال کہیں اللہ اور اس کے رسول کی اطاعت کا اکٹھا ذکر آیا ہے تو اس سے مراد ہے کتاب اللہ کی اطاعت رسول کے ذریعہ۔ گویا اصل اطاعت اللہ ہی کی ہے اور الی اطاعت ایک ہی ہو سکتی ہے۔ اطاعتیں دو نہیں ہو سکتیں۔ اللہ اور رسول کی الگ الگ اطاعت کا تصور ہی غلط ہے۔

(۲) رسول اللہ نے قرآنی احکام پر اس دور کے نقاضوں کے مطابق عمل کر کے دکھایا اور محابہ کرام طاقیہ نے آپ ملتی کیا کہ اطاعت کی پھر جب حالات میں تبدیلی آگئی تو خلفائے راشدین نے حالات کے مطابق رسول اللہ کی عملی تعبیر میں تبدیلی ⊕ پیدا کرلی۔ چنانچہ حضرت عمر بخاٹھ نے ایسی بے شار تبدیلیاں کیس المنڈا آئندہ بھی ہم رسول اللہ کی عملی تعبیر میں زمانہ کے نقاضوں کے مطابق جمال جمال ضرورت سمجھیں تبدیلیاں کر سکتے ہیں اور یہ افتیار مرکز ملت کو حاصل ہے۔

(٣) رسول الله كى اتباع يا آپ كے اسوہ حسنه كى اتباع كا مطلب يہ ہے كه جس طرح آپ التي الله اپنا الله كا الله كى اتباع كا مطلب يہ ہے كه جس طرح آپ التي الله الله الله على صحابه كرام سے مشورہ فرمايا كرتے تھے۔ اى طرح آپ بھى مركز ملت كى مشاورت كے ذريعه قرآن كى روشنى ميں اپنى زندگى كے مسائل كاحل خود سوچئے۔ بس يمى اسوہ حسنه كى اتباع ہے۔

(۳) صحابہ کرام رسول اللہ طاق کیا کی اطاعت بحیثیت رسول طاق نہیں بلکہ بحیثیت عالم وقت کرتے سے کیونکہ آپ کی اطاعت عارضی اور وقتی ہوئی آپ کی اطاعت عارضی اور وقتی ہی قرار پاتی ہے۔ رسول ہی نہیں بلکہ عالم وقت بھی تھے۔ اس لحاظ سے بھی آپ کی اطاعت عارضی اور وقتی ہی قرار پاتی ہے۔ رسول اللہ کی دائمی اطاعت امت کو ماضی سے وابستہ کر دیتی ہے۔

## طلوع اسلام کے اعتراضات کے جوابات قرآن سے

اب دیکھئے مندرجہ بالا چاروں دلائل ایسے ہیں جن پر یہ حضرات قرآن کریم سے ایک بھی ایسی آیت پیش نمیں کر سکتے جو قطع نزاع کے لئے برہان کا درجہ رکھتی ہو۔ یہ ملحدانہ تصورات ان کے اپنے ذہن کی پیداوار ہیں۔ جن کی اسلام میں کوئی گنجائش نمیں۔ ہم انہیں ملحدانہ افکار کا قرآن سے رڈ پیش کرنا چاہتے ہیں۔

<sup>۞</sup> الي تبديليوں كا جائزہ اس كتاب كے پانچویں حصه كے باب "خلفائے راشدین كی شرعی تبديلياں" میں پیش كيا گياہے۔

# آئينهُ پُرويزيّت كويزيّت كالوع اسلام كالمخصوص نظريات

## الله اور رسول كي الگ الگ اور مستقل يعني دو اطاعتوں كا ثبوت

جو لوگ اس رسول کی جو ای ہے پیروی کرتے ہیں جن کے اوصاف وہ اپنے ہاں تورات اور انجیل میں کھا ہوا پاتے ہیں۔ وہ رسول انہیں اچھی باتوں کا تھم دیتا ہے اور بری باتوں سے روکتا ہے اور ان کے لئے پاک اور ستھری چیزوں کو حرام ٹھمرا تا ہے اور ان پر ہے بوجھ اور طوق جو (ان کے سریا گلے میں) شے اتار تا ہے اور جو لوگ ایسے نبی پر ایمان لائے اور ان کی رفاقت کی اور انہیں امداد دی اور جو نور اس کے ساتھ نازل ہوا ہے۔ اس کی پیروی کی تو یمی لوگ میں کو کامیاب ہیں۔

﴿ الَّذِينَ يَنَّعِعُونَ الرَّسُولَ النَّبِيّ الْأَمِحَ الْدَيْنِ يَعِدُونَهُ مَكْنُوبًا عِندَهُمْ فِي التَّوْرَئِيةِ وَالْإِنْجِيلِ يَأْمُرُهُم بِالْمَعْرُونِ وَيَنَهَمْهُمْ عَن الْمُنكِيرَمُ عَلَيْهِمُ الْطَيِّبَاتِ عَن الْمُنكِيرَمُ عَلَيْهِمُ الْخَبَيْتَ وَيُصَلَّ لَهُمُ الطَّيِبَاتِ وَيُحَيِّلُ لَهُمُ الطَّيِبَاتِ وَيُحَيِّرُمُ عَلَيْهِمُ الْخَبَيْتِ وَيَصَلَّ عَنْهُمْ وَيُعْرَمُهُمْ وَالْأَغْلَالُ الَّتِي كَانَتَ عَلَيْهِمُ اللَّهِيمُ الْفَيْرَمُونُ وَنَصَرُونُ وَنَصَرُونُ وَالْتَبِيلُ هُمُ وَالْتَبِكَ هُمُ الْمُقْلِحُونَ آلِيَ اللَّهِ الْاعراف ١٥٧/١٥١)

اس آیت سے مندرجہ ذیل نتائج سامنے آتے ہیں۔

آیت کے ابتدائی حصہ میں صرف رسول کی اتباع کا ذکر آیا ہے للذا اکیلے رسول کی بھی اطاعت واتباع واجب ہے۔

۲۔ رسول اللہ کو اس آیت کی رو سے حلال وحرام ٹھمرانے کا اختیار ثابت ہوتا ہے۔ جب کہ بعض دو سری آیات سے یہ بھی ثابت ہوتا ہے کہ حلت وحرمت کا اختیار صرف اللہ تعالیٰ کو ہے۔ ایک آیت کی تطبیق کی صورت صرف یمی ہو سکتی ہے کہ یہ تسلیم کر لیا جائے کہ اللہ تعالیٰ نے ہی حلت وحرمت کے بیہ اختیارات اپنے نبی کو تفویض فرمائے ہیں جو وحی خفی کے بغیر ممکن نہیں۔ گویا یہ آیت منکرین حدیث کے نظریہ کے علی الرغم وحی خفی کے وجود پر بھی ایک واضح دلیل ہے۔

۳۔ آیت کے آخری حصہ میں وَاتَّبَعُوا النُّوزَالَّذِیٰ میں نور سے مراد کتاب اللہ ہے جو آپ کے ساتھ نازل کی گئی۔ اس طرح اللہ تعالی نے رسول کی اتباع کا الگ ذکر کیا اور کتاب اللہ کی اتباع کا الگ۔ گویا کتاب اللہ اور رسول اللہ کی الگ الگ اتباع کا تصور قرآن کریم سے ہی ثابت ہو تا ہے۔

سم۔ جو لوگ رسول اللہ کی بھی اتباع کریں اور کتاب اللہ کی بھی وہی کامیاب بیں اور جو لوگ رسول کی اطاعت کو آپ کی زندگی تک محدود کردیں۔ یا اس سے انکار کریں وہ بھی کامیاب نہیں ہو سکتے۔

اے ہمارے پروردگار! ہم اس کتاب پر ایمان لائے جو تونے اتاری اور رسول کی اتباع کی۔ پس تو ہمیں ماننے والوں میں لکھ لے۔

﴿ رَبَّنَآ ءَامَنَا بِمَاۤ أَنزَلْتَ وَٱتَّبَعْنَا ٱلرَّسُولَ فَا حَتْبُنَا مَعَ ٱلثَّنِهِدِينَ ﴿ ﴾

(آل عمران٣/٥٥)

آئينة برويزيّت 260 ملام عضوص نظريات

اس آیت میں بھی کتاب اللہ کی اطاعت اور رسول کی اتباع کو دو مستقل اور الگ الگ حیثیتوں سے ذکر کیا گیا ہے اور یہ بھی بتایا گیا ہے کہ وحی پر عمل اتباع رسول ہی سے ممکن ہے۔

اصل اطاعت رسول کی ہے اور وہ رسول ہونے کی حیثیت سے ہے: ارشاد باری ہے۔

﴿ وَمَاۤ أَرْسَلْنَا مِن رَّسُولٍ إِلَّا لِيُطَاعَ اور بَم نے جو رسول بھیجا اس لئے بھیجا کہ اللہ کے بیاذین اللّٰہ ﴾ (انساء٤/٤٢) فرمان کے مطابق اس کا تھم مانا جائے۔

اس آیت سے معلوم ہوا کہ ہررسول کی اطاعت ضروری ہے خواہ اس پر کتاب نازل ہوئی ہو یا نہ ہوئی ہو۔ موی النظیر پر کتاب تورات اس دفت نازل ہوئی جب فرعون موسیٰ النظیر کی نافرمانی کی دجہ سے غرق ہو چکا تھا۔ یہ بات وجی خفی 'اکیلے رسول کی اطاعت اور جمیت حدیث پر بڑی قوی دلیل ہے اور اس بات پر بھی کہ اللہ کے حکم کے مطابق رسول کی اطاعت اس کے رسول ہونے کی حیثیت سے کی جاتی ہے نہ کہ اس کے حاکم وقت ہونے کی حیثیت سے کی جاتی ہے نہ کہ اس کے حاکم وقت ہونے کی حیثیت ہرایک کی واجب ہے۔

﴿ مَّن يُطِعِ ٱلرَّسُولَ فَقَدُ أَطَاعَ ٱللَّهُ ﴾ جس شخص نے رسول کی اطاعت کی تو بے شک اس (النساء ٤٠/٤)

اس آیت سے بھی میں معلوم ہوتا ہے کہ جس نے رسول کی اطاعت کی تو اللہ کی اطاعت اس میں از خود شامل ہوگئی۔ بالفاظ دیگر رسول کی اطاعت عام ہے اور اللہ یا کتاب اللہ کی اطاعت خاص ہے۔ کتاب اللہ میں احکام بست تھوڑے اور مجمل ہیں۔ اطاعت رسول سے ہی کتاب اللہ کے احکام کی بجا آوری ممکن ہے۔ اس لئے مسلمانوں کو اطاعت رسول کا ہی اصولی طور پر تھم دیا گیا اور بتا دیا گیا کہ اللہ کی اطاعت تو رسول کی اطاعت سے ہی ممکن ہے اور رسول ہی کی اطاعت میں اللہ کی اطاعت شامل ہے۔

۵۔ اللہ تعالی نے رسول کی زبانی کملوایا

﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ ٱللَّهَ فَأَتَّبِعُونِي يُحْبِبَكُمُ اللَّهَ فَأَتَّبِعُونِي يُحْبِبَكُمُ اللَّهَ فَأَتَّبِعُونِي يُحْبِبَكُمُ اللَّهُ ﴾ (آل عمران٣/٣١)

(اے پیغیرا لوگوں سے) کمہ دو اگر تم اللہ سے محبت رکھتے ہو تو میری پیروی کرو اللہ تم سے محبت کرنے

اس آیت سے معلوم ہوتا ہے کہ اللہ تعالی سے محبت کے دعوی کا معیار صرف رسول اللہ کی اتباع ہے۔ اس پیانہ سے کمی بندہ کی البی پروردگار سے محبت کے دعوی کو مایا جا سکتا ہے۔ علاوہ ازیں اتباع رسول کا یہ پیانہ اس قدر بار آور ہے کہ ایسے شخص سے اللہ تعالی خود محبت کرنے لگتا ہے۔ اس آیت میں بھی اکیلے رسول کی اتباع کا ذکر کیا گیا۔ کتاب اللہ کا نہیں۔ یمی حدیث کی پیروی یا جمیت حدیث ہے کیونکہ آپ کے اعمال وافعال کا تفصیلی ذکر حدیث میں ہے۔ قرآن میں نہیں۔

آئینہ کرویز بیت کے 261 کر (ھے۔:دوم) طلوع اسلام کے مخصوص نظریات کی

یر بات پہنچادے۔

### اطاعت رسول ہی اصل ہدایت ہے:

﴿ وَإِن تُطِيعُوهُ تَهْ تَدُوأً وَمَا عَلَى ٱلرَّسُولِ إِلَّا ٱلْكَنْعُ ٱلْمُبِيثِ ﴿ (النور٢٤/٥٥)

﴿ وَأَقِيمُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتُواْ ٱلزَّكَاٰةَ وَأَطِيعُواْ الرَّسُولَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ۞ ﴾

## اقوال وافعال رسول جبتِ شرعيه بن:

﴿ رُّسُلًا مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ لِئَلًا يَكُونَ لِلْنَاسِ عَلَى ٱللَّهِ حُجَّةُ أَبَّعَدَ ٱلرُّسُلِّ ﴾

(الله کے) رسول ہی خوشخبری دینے والے اور ڈرانے والے تاکہ رسولوں کے آنے کے بعد لوگوں کے لئے اللہ تعالیٰ پر جمت نہ رہے۔

اً گرتم رسول کی اطاعت کرو گے تو ہدایت پاؤ گے اور

رسول کے ذمہ تو یمی بات ہے کہ وہ تمہیں واضح طور

اور نماز قائم کرو اور زکوۃ دیتے رہو اور رسول کی

اطاعت كرو تأكه تم پر رحم كياجائـ

اس آیت میں اللہ تعالی نے صرف رسولوں کا ذکر کر کے بیہ بات سمجھائی ہے کہ وہ بغیر کتاب کے بھی لوگوں پر حجت ہوتے ہیں۔

دو سرے مقام پر فرمایا:

﴿ وَمَا كُنَّا مُعَذِّبِينَ حَتَّى نَبْعَثَ رَسُولًا ۞﴾ (الأسراء١٧/ ١٥)

اور ہم عذاب نہیں دیتے جب تک پہلے پیغیرنہ بھیج

یماں بھی کتاب کا ذکر نہیں فرمایا بلکہ پیغیبر کا ذکر فرمایا۔ گویا پیغیبر کی اطاعت اتنی ضروری ہے کہ اس سے انکار پر لوگوں پر ججت قائم ہو جاتی ہے اور اللہ تعالی انہیں ہلاک کر دیتے ہیں اس سے معلوم ہو تا ہے کہ اقوال وافعال رسول کی اتباع واُجب ہے۔ جسے اصطلاحاً جمیت حدیث کما جاتا ہے۔

اد مشرکین بتوں کو اللہ کا شریک ٹھراتے تھے۔ اللہ تعالی نے فرمایا گرید بت اللہ کے شریک ہیں تو

﴿ أَتَنُونِي بِكِتَنبِ مِن قَبِّلِ هَلَذَا أَوْ أَثَكُرُ وَمِّتَ ميرے پاس اسے پہلے كى كوئى كتاب ياعلمى روايت عِلْمِ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ۞ ﴿ لَاوَ الرَّمْ سِحِيمُو - (الأحقاف٤/٤)

اس آیت میں اللہ تعالی نے دو چیزوں کو ججت یا دلیل قرار دیا ہے (۱) کتاب یعنی کتاب اللہ (۲) علمی روایات یا اقوال وافعال رسول میہ بھی واضح رہے کہ دورِ نبوی اور خیر القرون میں لفظ علم کا اطلاق احادیث رسول پر ہی ہو تا تھا۔ یہ آیت بھی جمیت حدیث پر برہان قاطع ہے۔

## رسول کی اطاعت دائمی ہے:

﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللَّهِ ٱلسَّوَّةُ حَسَنَةُ

آئينهُ يَويزيّت 262 حسدددم) طلوع اسلام ك مخصوص نظريات

لِمَنَ كَانَ يَرْجُوا اللَّهَ وَالْيَوْمَ الْأَخِرَ ﴾ عمده نمونه ب- اس مخص كے لئے جو (الله كے سامنے (الأحزاب ٣٣/ ٢١)

اب دیکھے آخرت پر ایمان اور اللہ تعالیٰ کے سامنے جواب دہی کا عقیدہ صرف صحابہ کرام کے لئے ہی نہیں بلکہ قیامت تک آنے والے مسلمانوں سب کے لئے ضروری اور ان کے ایمان کا حصہ ہے اور اللہ فرماتے ہیں کہ جو لوگ ان باتوں پر ایمان رکھتے ہیں۔ انہیں بسرحال رسول کی زندگی کو آئیڈیل کے طور پر ایسان کہتے ہیں۔ انہیں بسرحال رسول کی زندگی کو آئیڈیل کے طور پر ایپ کہ حاصت وقتی اور عارضی ایٹ سامنے رکھنا اور اس کی اجاع کرنا ضروری ہے للذا فابت ہوا کہ آپ کی اطاعت وقتی اور عارضی نہیں بلکہ دائی ہے۔

﴿ هُوَ الَّذِى بَعَثَ فِي الْأُمِيَّةِ وَيُولِلا بِنَهُمُ وَبِي تَوْجِ جَسِ نَهِ اي قوم مِن سے بى ايك رسول يَسْلُواْ عَلَيْهِمْ ءَايَنِهِ وَيُرَكِّهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ مِعْتُ فَرِهَا يَوْلَ الله تعالَى كَيْ ايت پر هتا اور ان ان الله تعالَى كَيْ ايت پر هتا اور ان الله تعالَى كَيْ ايت پر هتا اور ان الله تعالَى كَيْ ايت پر هتا اور ان الله تعالَى كَيْ ايل مَعْتُ وَيَا عَلَى الله وَحَمَّمَ كَيْ الله وَحَمَّمَ عَلَى الله وَحَمَّمَ عَلَى الله وَحَمَّمَ كَيْ الله وَحَمَّمَ كَيْ الله وَحَمَّمَ كَيْ الله وَحَمَّمَ عَلَى الله وَحَمَّمَ عَلَى الله وَحَمَّمَ عَلَيْ الله وَحَمَّمَ عَلَى الله وَحَمَّمَ عَلَى الله وَحَمَّمَ عَلَيْ الله وَحَمَّمَ عَلَى الله وَحَمَّمَ عَلَى الله وَحَمَّمَ عَلَيْ الله وَحَمَّمَ عَلَى الله وَحَمَّمَ عَلَى الله وَحَمَّمَ عَلَيْ اللهُ وَحَمَّمَ عَلَى الله وَحَمَّمَ عَلَى الله وَحَمَّمُ عَلَى الله وَحَمَّمَ عَلَى الله وَحَمَّمَ عَلَى الله وَحَمَّمُ عَلَيْ عَلَى الله وَحَمَّمُ عَلَى الله وَحَمَّمُ عَلَى الله وَحَمَّمُ عَلَى الله وَحَمَّمَ عَلَى الله وَحَمَّمَ عَلَى الله وَحَمَّمَ عَلَيْ عَلَيْهُ عَلَى الله وَعَلَى الله وَعَلَيْهُ عَلَى الله وَمَعَلَى الله وَعَلَى الله وَعَلَى الله وَمَعْلَى الله وَعَلَى ال

یہ آیات صاف طور پر بتا رہی ہیں کہ رسول اللہ کی بعثت نہ تو صرف عرب قوم تک محدود ہے اور نہ صحابہ کے دور تک بلکہ ﴿ اُخَوِیْنَ مِنْهُمْ لَمَّا یَلْحَقُوْا بِهِمْ ﴾ سے دہ تمام مسلمان مراد ہیں جو ان آیات کے نزول تک ایمان نہیں لائے تھے۔ خواہ وہ عرب ہوں یا غیر عرب، نیز وہ صحابہ کے دور کے بعد کمی بھی دور سے تعلق رکھتے ہوں۔ گویا ان آیات کی رو سے آپ کی بعثت تمام بنی نوع انسان کے لئے ہے اور ابد تک ہے جس کالازی نتیجہ آپ کی دائمی اطاعت پر منتهی ہوتا ہے۔

﴿ تَبَارَكَ ٱلَّذِى نَزَّلَ ٱلْفُرْقَانَ عَلَى عَبْدِهِ لِيكُونَ بِرِى بَابِرَكْتَ ہِ وہ ذات جس نے اپنے بندے پر لِنَعَلَمِینَ نَذِیرًا شِکُ (الفرقان ۱/۲) 

ڈرانے والا ہو۔ 
ڈرانے والا ہو۔

اس آیت میں لفظ عالمین سے میہ بات واضح ہوتی ہے کہ بحیثیت رسول ملٹیکیلم آپ کی اتباع صحابہ تک محدود نہیں بلکہ اس میں اس دور کے لوگ بھی شامل ہیں اور بعد میں آنے والے ادوار کے بھی۔ نیز اس آیت میں عالمین کے ساتھ نذیراً کالفظ آپ کی اطاعت کو دائمی قرار دیتا ہے۔

﴿ وَأُوحِیَ إِلَىٰٓ هَلَا ٱلْقُرُهَانُ لِإِنْمَادِ کِمُ بِدِء وَمَنْ بَلَغَ ﴾ اور میری طرف بیه قرآن نازل کیا گیاہے تاکہ اس کے (الانعام ۱۹/۱)

كر الميندا برويزيت كالطريات كالمراحمة وم) الملام كالمصوص نظريات

يە قرآن يېنچ ـ

نذريناكر بهيجاب-

کی طرف الله کارسول ہوں۔

اس آیت میں وَمَنْ بَلغَ کے مفہوم کی وسعت کا اندازہ لگا لیجئے۔ کہ اس میں کیسے تمام بنی نوع انسان شام ہو جاتی ہے۔

﴿ وَمَا أَرْسَلُنَكَ إِلَّا كَافَةً لِلنَّاسِ بَشِيرًا ۗ وَيَكِذِيرًا﴾ (سبا٣٤/٢٥)

وَلَلْمِينَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ إِلَيْ صَالَوْ اللَّهِ إِلَيْكُمْ اللَّهِ إِلَيْكُمْ اللَّهِ إِلَيْكُمْ

جَيِعًا﴾ (الأعراف/١٥٨)

یہ دونوں آیات بھی آپ کی رسالت کے لئے آپ کی اطاعت تمام بنی نوع انسان کے لئے اور ابد تک کے لئے پھیلا دی ہیں۔

# انتاع رسول ملت الماليم كم منكرين ك لئ وعيد

### اتباع رسول کامنکر کافرہے:

﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَكَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّمَ لَا يَجِـدُوا فِيَ أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مِّمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا تَسَلِيمًا ﷺ (النساء / ١٥)

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَكُفُرُونَ بِٱللَّهِ وَرُسُلِهِ،

وَيُرِيدُونَ أَن يُفَرِّقُوا بَأَينَ ٱللَّهِ وَرُسُلِهِ،

وَيَقُولُونَ نُوِّمِنُ بِبَعْضِ وَنَصِّعُمُّرُ بِبَعْضِ وَيُرِيدُونَ أَن يَتَّخِذُواْ بَيِّنَ ذَلِكَ سَبِيلًا ﴿

پس تیرے پروردگار کی قتم! بیہ لوگ اس وقت تک ایماندار نہیں ہو کتے جب تک کہ وہ اپنے تنازعات میں آپ کو حاکم تسلیم نہ کریں۔ پھر آپ کے فیصلہ کے

اور ہم نے آپ کو تمام بی نوع انسان کے لئے بشیراور

(اے نبی ! کمہ دو کہ) اے بنی نوع انسان میں تم سب

متعلق اپنے دلول میں تنگی بھی محسوس نہ کریں اور پورے طور پر اس فیصلہ کو تشکیم نہ کرلیں۔

اب دیکھئے آپ نے جو بھی فیصلے فرمائے وہ بسرحال کتاب اللہ میں ذکور نسیں۔ لیکن ان فیصلوں کی غیر مشروط اور برضا ورغبت اطاعت کو اصل ایمان قرار دیا گیا۔ علاوہ اذیں اس سے یہ بھی واضح ہو تا ہے کہ قرآنی احکام کی وہی تعبیر قاتل جمت ہے جو آپ نے پیش فرمائی للذا آپ کے فیصلے یا آپ کی تعبیر سے انکار وانحراف سے وستبردار ہونے کے مترادف ہے۔

ہیں اور چاہتے ہیں کہ اللہ ادر اس کے رسولوں کے درمیان (اطاعت میں) تفریق ڈالیں اور کتے ہیں کہ ہم ایک کو تو مانتے ہیں اور دو سرے کو نہیں مانتے اور کفروائیان کے درمیان ایک راہ نکالنے کاارادہ رکھتے

جو لوگ اللہ اور اس کے رسولوں کے ساتھ کفر کرتے

اُوَلَكِیْكَ هُمُم اَلْكَیْفِرُونَ حَقَّا ﴾ کفروایمان کے درمیان ایک النساء٤/١٥٠/١)

ایا معلوم ہوتا ہے کہ یہ آیات خالصتاً معرین حدیث کے لئے ہی نازل ہوئی ہیں کیونکہ ہم نے ایساکوئی

# آئينة پُرويزتيت 264 حسد دوم) طلوع اسلام ك مخصوص نظريات

شخص نہیں دیکھا جو اللہ کو نہ مانے مگراس کے رسول کو مانتا ہو۔ البتہ ایسے لوگ ضرور ہوتے ہیں جو اللہ کو تو مانتا ہو۔ البتہ ایسے لوگ ضرور ہوتے ہیں جو اللہ کو مانتا ہو۔ البتہ ایسے لوگ بین مانتے۔ اس طبقہ میں وہ لوگ بھی آجاتے ہیں جو زبانی طور پر تو رسالت کا اقرار کرتے ہیں مگر عملاً ارشادات نبوی یا افعال واعمال رسول کو واجب الاطاعت یا واجب الاتباع نہیں سیجھتے گویا رسول کو نہ ماننا خواہ زبان سے ہو یا عمل سے اس سے بچھ فرق نہیں پڑتا۔ ایسے لوگوں کے کافر ہونے میں ذرہ برابر شک کی گنجائش نہیں۔

### اتباع رسول سے روگر دانی منافقت ہے:

﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ تَعَالَوًا إِلَىٰ مَاۤ أَنــزَلَ ٱللَّهُ وَإِلَى ٱلرَّسُولِ رَأَيْتَ ٱلْمُنَافِقِينَ يَصُــدُونَ عَنكَصُدُودُا ﴿ السّاءَ٤ / ٢١)

اور جب ان سے کما جاتا ہے کہ آؤ اس چیز کی طرف جو اللہ نے نازل کی ہے اور آؤ رسول کی طرف تو ان منافقوں کو تم دیکھتے ہو کہ تمہاری طرف آنے سے پہلو تمی کر جاتے ہیں۔

اب دیکھئے اس آیت میں دینی احکام کا مافذ دو چیزیں بتائی گئی ہیں ایک کتاب الله دو سرے رسول کی تشریحات یا فیطے۔ ساتھ ہی یہ بھی بتا دیا گیا ہے کہ جو لوگ رسول تک آنے سے گریز کرتے ہیں تو ایساشیوہ منافقین کا بی ہو سکتا ہے۔ اس سے معلوم ہوا کہ جیسے کتاب الله شرعی ججت ہے اس طرح سنت رسول بھی ججتِ شرعیہ ہے۔

### رسول کا مخالف جہنمی ہے:

﴿ وَمَن يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا لَبَيَّنَ لَهُ الْهَدَىٰ وَيَتَّبِعْ غَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ثُوَلَهِ مَا تَوَلَّى مَا تَوَلَّى وَنُصَّلِهِ مَا تَوَلَّى وَنُصَّلِهِ مَهَا الْمُؤْمِنِينَ ثُولَا الْمُؤْمِنِينَ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الل

اور جو کوئی راہ راست کی وضاحت کے بعد رسول سے
کنارہ کش رہے اور اہل ایمان (صحابہ) کے علاوہ کوئی
دو سری راہ اختیار کرے تو ہم بھی اسے اسی طرف پھیر
دیں گے جدھروہ خود پھر گیا اور اس کو جہنم میں ڈال
دیں گے جو بد ترین ٹھکانہ ہے۔

دیکھے اس آیت میں بھی کتاب اللہ کا کمیں ذکر نہیں۔ صرف رسول کی عدم اطاعت اور خالفت کا ذکر ہے جو جہنم میں داخلہ کا موجب بن گئی نیز اس آیت میں ہدایت سے مراد قرآن پر رسول اللہ کے عمل کرنے کا طریق ہے جے صحابہ نے افتیار کیا۔ اب جو مخص اس راہ کے علاوہ کوئی بھی دو سری راہ افتیار کرے گا۔ یا اس راہ میں اختلاف پیدا کرے گا تو وہ جہنمی ہے۔ یہ آیت بھی جیتِ مدیث پر قوی دلیل ہے۔ کرے گا۔ یا اس راہ میں اختلاف پیدا کرے گا تو وہ جہنمی ہے۔ یہ آیت بھی جیتِ مدیث پر قوی دلیل ہے۔ کرے گا۔ یا اس راہ میں اختلاف پیدا کرے گا تو رہی دن ظالم اپنے دونوں ہاتھ کانے گا اور کے اُس مین نے دونوں ہاتھ کانے گا اور کے اُس مین نے دسول کے ساتھ راستہ افتیار اللہ قان ۲۷/۲۷)

# آئینہ کرویزیت کھوص نظریات کے کھوس نئی کے کھوس نظریات کے کھوس نظریات کے کھوس نظریات کے کھوس نے کہا کے کھوس نظریات کے کھوس نے کھوس نظریات کے کھوس نے کھوس نظریات کے کھوس نے کھوس نے

اس آیت میں کتاب کا ذکر نہیں بلکہ رسول کے راستہ کا ذکر ہے جو حدیث سے ہی معلوم ہو سکتا ہے۔ مدیث کو چھوڑنے کی وجہ سے جب ایسے شخص کو جنم کا عذاب سامنے نظر آتا ہوگا تو وہ حسرت سے بید الفاظ کیے گا۔

جو لوگ رسول کے تھم کا خلاف کرتے ہیں انہیں اس

﴿ فَلْيَحْذَرِ ٱلَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَن تُصِيبَهُمْ فِتْنَةُ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابُ بات سے ڈرنا چاہئے کہ ان پر کوئی آفت نہ آن پڑے أَلِيدُ ﴿ (النوره٢/٦٣) يا ان پر كوئى وردناك عذاب نازل مو ـ

اس آیت میں رسول کی اطاعت نہ کرنے والے کے لئے اخروی عذاب کے علاوہ دنیا میں ہی عذاب کے اخمال کی وعید سنائی گئی ہے۔ یمال بھی رسول کی اطاعت یا مخالفت کا ذکر ہے۔ کتاب اللہ کی اطاعت کا ذکر نہیں ہوا۔

## نتائج: مندرجه بالا آیات سے درج ذیل نتائج حاصل ہوتے ہیں۔

- الله كى اطاعت كا الك طور سے بھى تھم آسكتا ہے اور رسول كى اطاعت كا الك اور مستقل حيثيت سے بھی۔ گویا اطاعتیں ایک نہیں بلکہ دو ہیں۔ جس طرح الله کی اطاعت کی مستقل اور دائمی حیثیت ہے۔ اس طرح رسول اللہ کی اطاعت کی بھی الگ'مستقل اور دائمی حیثیت ہے۔ اگر چہ یہ بات ناممکن ہے کہ رسول اللہ کی منشاء کے خلاف سی بات کا حکم دے۔
- ۲۔ الله کی اطاعت کا طریقہ بھی رسول کے ذریعہ ہی معلوم ہو سکتا ہے للزا رسول کی اطاعت کو اصل قرار دیا گیا۔ لیعنی جس نے رسول کی اطاعت کی اس نے گویا اللہ کی اطاعت کی۔ اس لحاظ سے اطاعت ایک شار موگی اور وه رسول کی موگی۔ جس میس الله کی اطاعت از خود شامل موگی۔
- ۳۔ رسول کی اطاعت عام ہے۔ اللہ کی اطاعت خاص ہے۔ رسول کی اطاعت میں اللہ کی اطاعت شامل ہوتی ہے جب کہ کتاب اللہ کی اطاعت رسول کی اطاعت کے بغیر نامکن ہے۔
- م. جو لوگ احکام اللی کی اطاعت رسول اللہ کے مقرر کردہ راستہ کے علاوہ خود ساختہ طریقہ سے کرنا چاہتے ہیں۔ وہ جنمی ہیں اور دنیا میں عذاب کے مستحق ہوتے ہیں۔

## جیتتِ حدیث کے عقلی دلا کل

جیتِ حدیث سے متعلق اب تک ہم نے قرآن کریم سے نقلی دلائل پیش کئے تھے۔ اب چند عقلی دلا كل بهى ملاحظه فرما ليجيّه.

ا۔ صحابہ کی قرآن فنمی: قرآن کریم رسول اللہ پر نازل ہوا۔ جے آپ نے امت کو پہنچایا اور سکھایا ہی نہیں بلکہ اس پر عمل کر کے بھی دکھایا ہے۔ اب سوال بیہ ہے کہ رسول اللہ کی قرآن کریم کی عملی تفییر

المناه كرويزيت من المريات من الموع اسلام ك مخصوص نظريات

و تعبیر قرآن نازل کرنے والے کی منشاء کے مطابق تھی یا خلاف؟ اگر خلاف سمجھیں تو اس کی سب سے پہلی ذر تو اللہ تعالی پر ہی پڑتی ہے کہ اس نے رسول ہی ایساکیوں انتخاب کیا جو اس کی منشاء کو سمجھ بھی نہ سکتا تھا اور دو سری زد خود اسلام اور مسلمانوں پر کہ اگر ان کی بنیاد ہی غلط تھی تو عمارت کیسے درست ہو سکتی ہے؟ لامحالہ یہ تسلیم کرنا پڑتا ہے کہ رسول اللہ کی عملی تعبیرہ تفییر جو آپ نے صحابہ کرام کو سکھائی اور دکھائی تھی۔ اللہ کی عملی تعبیرہ تفییر و تعبیرسے اختلاف کرتا ہے یا اسے جست نہیں سمجھتا تو اس کو اپنے دماغ کا علاج کرانا چاہئے۔ علاوہ ازیں اس کی ایسی تاویلات امت میں تفرقہ وانتشار کی فضاء تو پیدا کر سکتی ہیں لیکن قبول عام کا درجہ بھی حاصل نہیں کر سکتیں کیونکہ یہ بات عقلاً محال ہے کہ کوئی مخص قرآن کے معانی تفییراور عملی تعبیر صحابہ کرام اور تابعین سے بہتر سمجھ سکے۔

۲۔ تعامل امت: جیت حدیث کی دوسری عقلی دلیل تعامل امت ہے۔ اسلام کے بنیادی احکام کی تغیل دو رہوں انسانوں کے واسط سے ہم تک کپنی لیکن اس کے اصول و مبادیات میں کوئی فرق نہیں پایا جاتا۔ فروعی اختلاف آگر کچھ ہیں تو وہ ایسے ہیں جو اجتماد سے تعلق رکھتے ہیں۔ بالفاظ دیگر اختلاف صرف ان مسائل میں ہے جو کتاب وسنت سے بہ نص صریح ہاہت نہیں ہوتے۔ تعامل امت دیگر اختلاف صرف ان مسائل میں ہے جو کتاب وسنت سے بہ نص صریح ہاہت نہیں ہوتے۔ تعامل امت سے بھی یہ بات واضح طور پر سامنے آتی ہے کہ جس طرح کتاب اللہ ججت شرعیہ ہیں۔ اس طرح رسول اللہ کی احادیث بھی جمت شرعیہ ہیں۔

سا۔ موضوعات کا وجود: موضوع احادیث کا وجود جیتِ حدیث پر ایس زبردست عقلی دلیل ہے جس سے محکرین حدیث بھی انکار نہیں کر کتے۔ سوال ہے ہے کہ اگر احادیث جبت شرعیہ نہیں ہیں تو موضوع احادیث گرنے کا فاکدہ کیا تھا؟ کھوٹے سکے تو جبی بنائے جاتے ہیں جب اصلی سکے بازار میں کچھ قدرو قیمت رکھتے ہوں۔ اور جس چیز کی بازار میں کوئی قدرو قیمت نہ ہو اس کی نقل اٹارنے کی آخر کون پاگل کو شش کرے گا؟ بیہ بات تو محکرین حدیث بھی شلیم کرتے ہیں کہ ایک دور آیا۔ جب موضوعات کا سیلاب اللہ آیا تھا جس سے نتیجہ بیہ نکلتا ہے کہ اس وقت تک امت کی اکثریت احادیث کی جیت کی قائل تھی۔ اس سے آگے بڑھ کر ججھے بیہ کہنے میں باک نہیں ہے۔ کہ مکرینِ حدیث جو جیت حدیث کے ابطال میں گوناگوں قشم کے دلائل پیش کرتے ہیں۔ اندر سے خود بھی جیت حدیث کے قائل ہوتے ہیں۔ ابتدائی ادوار میں مشہور کے دلائل پیش کرتے ہیں۔ اندر سے خود بھی جیت حدیث کے قائل ہوتے ہیں۔ ابتدائی ادوار میں مشہور معزلی خطیب جاحظ موضوع احادیث گھڑا کرتا تھا حالا تک معزلہ ہی وہ ابتدائی فرقہ ہے جس نے حدیث کی معزل خطیب جاحظ موضوع احادیث گل ادارہ طلوع اسلام بھی اپنی بات کو متند بنانے کے لئے گئی اقوال وافعال رسول اللہ کے ذمہ لگا کر وضع حدیث کا ارتکاب کر رہا ہے (تفصیل کے لئے دیکھئے اس کتاب کے حصہ دوم کا باب " وضع حدیث اور وضاعین)



باب: ش<u>ش</u>

## قرآنی نظام ربوبیت

قرآنی نظام ربوبیت کے موجد غلام احمد پرویز صاحب ہیں۔ آپ کے لٹریچر کے مطالعہ سے معلوم ہوتا ہے کہ ابتداؤ آپ کا ذہن ملکیت زمین سے برگشتہ ہوا۔ اس وقت آپ زمین کے علاوہ دیگر اشیاء کے حق ملکیت کے منکر نہیں سے پھر جوں جوں آپ کا ذہن کیمونزم کو قبول کرتا گیا۔ آپ نے آہستہ آہستہ دو سری اشیاء کے انتخاد اشیاء کے انفرادی حق ملکیت سے انکار کر دیا۔ آپ کی مختلف ادوار میں لکھی ہوئی تحریوں میں اسی لئے تضاد واقع ہوا ہے جس کی چند ایک مثالیں آپ اس مضمون میں بھی ملاحظہ فرمالیں گے پھر جب آپ کے ذہن انے کیونزم کو پوری طرح قبول کر لیا تو تیسرا مرحلہ اس کمیونزم کو اسلامی بنانے اور اسے قرآن سے ثابت کرنے کا تھا۔ جس کے لئے آپ کو خاصی کدو کاوش کرنا پڑی۔ تقریباً تمام متداول شرقی اصطلاحوں کے مفہوم کو بدل دیا اور قرآنی نظام ربوبیت کے نام سے ایک کتاب لکھ کر اپنی اس خواہش کو پورا کیا۔

ہم اس موضوع کو دو ابواب میں تقسیم کرتے ہیں۔ پہلے باب میں عدم حِن ملکیت کے متعلق وہ دلائل اور ان کا جائزہ ہے جو اشتراکیت زوہ حضرات کی طرف سے پہلے بھی پیش کئے جاتے رہے ہیں اور اب پرویز صاحب نے بیان فرمائے ہیں۔ دو سرے باب میں نظریہ نظام ربوبیت اسے اسلامی بنانے کے طریقے اور پرویز صاحب کا تغیری انداز ہدید ناظرین کیا جانے لگا۔

### ا۔ ملکیتِ زمین

فطری قانون حِن ملکیت: قدرتی اشیاء سے فائدہ اٹھانے کا فطری طریقہ یہ ہے کہ جس نے اس سے فائدہ اٹھانے میں بہل کر لی وہ اس کا حقدار سمجھ لیا گیا۔ اس کی مثال یوں سمجھ لیجئے کہ جنگل میں عمواً درختوں کے ہے: شاخیں اور دیگر کنڑیاں ہے کار بڑی رہتی ہیں۔ اب کوئی ہخص انہیں اکٹھا کر کے ایندھن کے طور گھ لے آتا ہے یا انہیں منڈی میں لے جاکر فروخت کر دیتا ہے تو اس کا یہ حق تسلیم کیا جائے گا۔ ایندھن کو اکٹھا کرنے یا اس پر قبضہ کرنے سے پیشتریہ حق سب انسانوں کے لئے برابر تھا کہ جو کوئی اسے اکٹھا کر کے اس پر اپنا قبضہ جمالے تو یہ اس کی ملکیت سمجھی جائے گی۔

آكينهُ بَرُويزيّت 268 منظريات كالمام كالخصوص نظريات

اب اگر ایک شخص ایند هن کو اکٹھا کر دیتا ہے لیکن اسے یو نمی جنگل میں چھوڑ کر چلا جاتا ہے۔ اس کی حفاظت کا کوئی انظام نہیں کرتا تو پھر بھی اس کا حق ملکیت ختم ہو جائے گا۔ اب جو شخص پہلے آکر اس پر قبضہ جمالے گا وہ اس کی ملکیت تصور ہوگا۔ لیکن آگر پہلے شخص کا جس نے اکٹھا کرنے کی محنت کی ہے۔۔ قبضہ بحال ہو اور کوئی دو سرا شخص ہیہ جھڑا ڈال دیتا ہے کہ اس میں سے آدھا مجھے دے دویا سارا ہی چھین لیتا ہے تو دو سرا شخص غاصب متصور ہوگا جس نے پہلے شخص کے حق ملکیت کو چھینے یا اس میں جھڑا پیدا کیتا ہے تو دو سرا شخص غاصب متصور ہوگا جس نے پہلے شخص کے حق ملکیت کو چھینے یا اس میں جھڑا پیدا کرنے کی کوشش کی ہے۔ یا آگر پہلے شخص نے ہیہ ایند هن اکٹھا کر کے اپنے گھر میں محفوظ کر لیا ہے اور کوئی دو سرا شخص سے آنکھ بچاکر اس کا محفوظ کیا ہوا ایند هن اٹھا لے جاتا ہے تو وہ چور سمجھا جائے گا۔

جِق ملکیت کے عوامل: گویا دو چیزیں کسی انسان کی جِن ملکیت کے لئے ضروری ہوتی ہیں۔ ابتدائی محنت اور اس پر ببضہ اور حفاظت۔

اب دیکھے کسی شخص کو ایسی چیز کمیں گری پڑی مل گئی ہے یا اسے خود اٹھا کر اس نے محفوظ کر لیا ہے جس سے وہ تو فائدہ نہیں اٹھا سکتا اور وہ اس کے لئے بیکار ہے اور ایک مدت تک یو نمی پڑی رہتی ہے لیکن کوئی دو سرا شخص اس چیز سے فائدہ اٹھا سکتا ہے تو اس پہلے شخص کو چاہئے کہ وہ چیز اس شخص کو ازراہ احسان دے دے جو اس کو سمجھتا اور اس سے فائدہ اٹھانے کی الجیت رکھتا ہے کیونکہ کسی بھی چیز کی اصل غرض وغایت اس چیز سے انتفاع یا فائدہ اٹھانا ہوتا ہے ۔ اب آگر پہلا شخص وہ چیز از خود دو سرے کے حوالے نہیں کرتا تو دو سرے لوگ اسے ایسا کرنے پر مجبور کر سکتے ہیں۔ بالفاظ دیگر کسی چیز پر ابتدائی محنت اور قبضہ جمانے کے باوجود کوئی شخص اس سے انتفاع کی الجیت نہیں رکھتا تو یہ عدم انتفاع اس کے حق مکیت کے ساقط کرنے کا باعث بن سکتا ہے گویا ابتدائی محنت اور قبضہ تو ملکیت کے حق میں مفید ہیں۔ انتفاع اس حق کو محنوط بناتا ہے اور عدم انتفاع اس حق کو کمزور کر دیتا ہے۔

ایسے ہی حِق ملیت سے متعلَّق پیدا ہونے والے جھروں کو طے کرنے کے لئے حکومتیں قانون بناتی ہیں۔ زمین بھی چو تکہ ایک قدرتی عطیہ ہے لہذا اس سے انتفاع کے لئے بھی میں قدرتی اصول لاگو ہوتے ہیں۔ حکومت کاکام یہ ہونا چاہئے کہ۔

ا۔ جو شخص جتنی زمین کو زیر کاشت لا کر اس سے فائدہ حاصل کر رہا ہے وہ اس کے قبضہ میں رہنے دے۔

۲۔ جس مخص نے کسی قطعہ زمین پر قبضہ جمار کھا ہے لیکن وہ اس کو زیر کاشت نہیں لا تا یا بالفاظ دیگر اس سے فائدہ حاصل نہیں کرتا۔ حکومت اس سے زمین واپس لے کر کسی ایسے شخص کو دے دے جو اسے زیر کاشت لانے کی اہلیت رکھتا ہو۔

۳۔ حکومت کو میہ بھی حق حاصل ہے کہ بے کار پڑی ہوئی زمین سے پچھ حصہ کسی ایسے شخص کو عطا کر دے جو اسے زیر کاشت لا کر فائدہ اٹھا سکے اور حکومت کا بیہ عطیہ بھی دو اغراض پر مبنی ہو تا ہے۔

الكينة برويزيت 269 ملاوع اسلام ك مخصوص نظريات

(۱) محض زمین سے فائدہ حاصل کرنے کے لئے کسی کاشتکار کو دے دی جائے۔

(ب) کسی شخص کو محض حکومت کی خدمات کے صلہ میں عطاکر دی جائے تاکہ وہ اسے زیر کاشت لاکر

اس سے فائدہ حاصل کرے۔ انسان کی ابتدائی زندگی سے لے کر موجودہ دور تک زمین کی ملکیت سے متعلق کی اصول لاگو رہے

ہمیں کسی کی بہدائی رعدی سے سے سر حوادورہ رور سے رئیں کی سیک سے سے میں ہوں در رہے ہیں۔ ہیں کسی مملکت کے قبضہ میں جتنی زمین ہوتی ہے اس پر ابتدائی حق تو حکومت ہی کا سمجھا جاتا رہا ہے بعد میں حکومت اننی مندرجہ بالا اصولوں کے تحت زمین کے حق ملکیت کے فیصلے کرتی ہے۔

حِن ملكيت كا اسلامي تصور: اسلام نے آكريہ تصور پيش كياكه برچيز كا خالق ومالك الله تعالى به الندا يه كائات بشمول زمين سب الله تعالى بى كى ملكيت به ارشاد بارى به:

﴿ وَلِلَّهِ مِيرَثُ ٱلسَّمَنَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ "اور زمن اور آسانوں کی وراثت خدا ہی کے لئے (الحدید ۱۰/۵۷)

تو یہ اس لحاظ سے ہے کہ اگر ایک مالک زمین چے دیتا ہے تو دو سرا اس کی جگہ لے لیتا ہی اور اگر مرجاتا ہے تو اولاد اس کی زمین کی وارث بن جاتی ہے۔ ان میں سے کوئی ایسا مالک نہیں جو فانی نہ ہو' صرف اللہ تعالیٰ ہی کی ذات ہے جسے بقائے دوام ہے للذا وہی زمین و آسان کا خالق ومالک بھی ہے اور وارث بھی۔ مگر چو تکہ اللہ تعالیٰ نے یہ زمین ہی نوع انسان کا متعقر اور اس سے فائدہ اٹھانے کے لئے بنائی ہے للذا اسلام نے زمین پر انسانوں کا حق بھی تسلیم کیا ہے۔ اجتماعی طور پر بھی اور انفرادی طور پر بھی۔ زمین پر اجتماعی حق مکیت یا عکومت کے حق کے لئے درج ذمل آیت ملاحظہ فرمائے:

﴿ أَنَ ٱلْأَرْضَ يَرِثُهَا عِبَادِى "بِ شَكَ مِيرِكَ نَيُو كار بندے زمين كے وارث الصَّدلِحُوبَ فَيَ (الأنبياء ٢١٠١) مول كے۔"

اور انفرادی ملکیت کے لئے درج ذیل آیت ملاحظہ فرمائے۔

﴿ إِنَّ ٱلْأَرْضَ لِلَهِ يُورِثُهَا مَن يَشَاءُ مِنْ "بِ شَك زين الله كى ب اورا بني بندول ميس ب عبدا دينا في الأعراف / ١٢٨) بنادينا بينادينا بيناد

گویا وہ تصورِ ملکیت زمین جو ابتدا سے چلا آرہا تھا اس میں صرف یہ اضافہ کیا ہے کہ زمین کا اصل مالک ووارث اللہ تعالیٰ ہے۔ تمہاری محنت کو بار آور بھی وہی کرتا ہے للذا انسانوں کو چاہیے کہ زمین اور اس سے پیدا شدہ کھیتی کو خدا ہی کے احکام کے مطابق استعال کیا جائے لیعن پیدا شدہ کھیتی سے اللہ کا حق بھی ادا کیا جائے اور کسی دو سرے کی زمین کو ناجائز طور غصب بھی نہ کیا جائے۔ رہا زمین پر انفرادی یا اجماعی حق ملکیت تو اسے اسلام نے جوں کا توں بر قرار رکھا ہے۔

یہ تو تھا حق ملکیت کے متعلق وہ تصور جو قرآن سے حاصل ہو تا ہے اور جس کی تائید وتویش احادیث اور تاریخ سے بھی ہوتی ہے۔ مگرجب سے روس میں اشتراکی نظام قائم ہوا ہے اور اس نے دوسرے ملکوں

آئينة يَرويزيت 270 حمد دوم) طلوع اسلام يخصوص نظريات

میں اس نظام کے بپاکرنے کے لئے فضا کو سازگار بنانے کے لئے اپنے ایجنٹ چھوڑ رکھے ہیں تو اشراکیت نوازوں نے اسلای سوشلزم کا نعرہ لگانا شروع کر دیا ہے چو نکہ یہ اشتراکی نظام زمین اور اسی طرح دو سری اشیاء پر انفرادی جن ملکیت نمین کر تا المذا ان حضرات نے قرآن سے جن ملکیت زمین کے عدم جواز کا کھوج لگانا شروع کر دیا۔ یہ مسئلہ کوئی ایسا تو ہے نہیں جو انسانی زندگی کے سمی تاریک گوشہ سے تعلق رکھتا ہو۔ یہ مسئلہ انسان کی معاش سے تعلق رکھتا اور بنیادی اہمیت کا حامل ہے۔ چاہئے تو یہ تھا کہ اگر اللہ تعالی کو نہین کی ذاتی ملکیت کو ناجائز یا حرام قرار دینا مقصود ہو تا تو قرآن میں ایسے واضح احکام نازل کئے جاتے جن نے سابقہ مروجہ جن ملکیت کی تردید کی جاتی لیکن ایسا نہیں ہوا۔ قرآن میں کوئی ایسا واضح تھم موجود نہیں۔ قرآن نے بے شار مروجہ عادات ورسوم کی واضح الفاظ میں تردید بھی کی ہے 'حرام بھی کیا ہے اور اصلاح بھی فرمائی ہے۔ جیسے شراب ' سود' تعدد ا ذواج' میراث' طلاق اور ایلاءوغیرہ۔ لیکن ذاتی جن ملکیت کے متعلق تردید تو درکنار اس کی توثیق ضرور فرمائی ہے جیسا کہ ہم پہلے بیان کر چکے ہیں۔

متثابهات سے استفادہ: ہوتا یہ ہے کہ جب کسی باطل نظریہ کو قرآن سے ثابت کرنے کی ضرورت دریش ہو تو واضح احکامات کو چھوڑ کر متثابہ آیات کو اپنی خواہشات و نظریات کا ہدف بنایا جاتا ہے اور اسی بات سے اللہ تعالی نے منع فرمایا ہے۔ ارشاد باری ہے:

﴿ هُوُ ٱلَّذِى آَنَلَ عَلَيْكَ ٱلْكِنْكِ مِنْهُ آلِيكُ "وبى الله بى تو جس نے آپ سُلُّيَا پر كتاب نازل مُحْكَمَتُ هُنَ أُمُ ٱلْكِنْكِ وَأُخُو مُتَشَيِهِ الله عَلَى الله على الله على

دستگاهِ كامل ركھتے ہيں"

﴿ محکمات و آیات ہیں جن کے معنی ایک ہی ہوں اور صاف اور واضح ہوں اور متشابهات وہ آیتی ہیں جن میں کی معنوں کا احتمال پایا جاتا ہو اور مطلب کے کئی پہلو ہوں حقیقت میں مراد تو ایک ہی معنی ہوتے ہیں۔ گر الفاظ اور ان کی ترکیب ایسی ہوتی ہے کہ دو سرے معنوں کا بھی احتمال پایا جاتا ہے۔ ایسی آخوں کے معنی اپنی رائے سے نہ کرنے چاہئیں بلکہ بید دیکھنا چاہئے کہ اس سے رسول اللہ ساتھ اور ان کے اصحاب نے کیا سمجھا۔ اس معیار کو نظر انداز کر کے اگر اپنی رائے سے تاویل کی جائے تو اس کے لئے وعید شدید آئی ہے کیونکہ میسی تفیر بالرائے گراہی کا اصل سب ہے۔

المنية رُويزيّت 271 حصوص نظريات

اس آیت سے مندرجہ ذیل باتوں کا پیتہ چلتا ہے۔

ا۔ متشابهات سے اِستنباط کرنا اور محکمات کو نظر انداز کرنا ان لوگوں کا کام ہے جن کے دل میں ٹیٹرھ ہو۔ بالفاظ دیگر جو لوگ کوئی باطل نظریہ قرآن سے کشید کرنا چاہتے ہوں۔

۲۔ اس طرح کی تاویل کا حق صرف ایسے لوگوں کو ہو سکتا ہے جن کا او ڑھنا' بچھونا ہی دینی علوم اور ان پر عمل ہو۔

اس واضح تھم کے باوجود ان دوستوں نے متشابهات ہی کو اپنی تاویل کا نشانہ بنایا ہے۔ اب جن آیات یا واقعات سے عدم جواز حق ذاتی ملکیت زمین ثابت کیا جاتا ہے ہم اس کا جائزہ لینا چاہتے ہیں۔

### عدم جوازِ ملکیت زمین پر طلوع اسلام کے دلا کل کا جائزہ

ا۔ قرآنی آیات سے: جن قرآنی آیات سے یہ مسئلہ استنباط کیا جاتا ہے ان میں سرفہرست تو ﴿ اَلاَرْضُ لِلَّهِ ﴾ بی ہیں جنہیں ہم "جِق ملکیت کا اسلامی تصور" کے ذیلی عنوان کے تحت پیش کر چکے ہیں الندا ان پر اب مزید تبصرہ کی ضرورت نہیں۔ تیسری آیت جو اس سلسلہ میں بری شدومد سے پیش کی جاتی ہے وہ یہ ہے:

فی فیما "اور اسی نے زمین میں اس کے اوپر بہاڑ بنائے اور سور آئی میں برکت رکھی اور اس میں سامان معیشت مقرر کیا۔ چار دن (Periods) میں اور تمام طلبگاروں کے لئے کیاں۔"

﴿ وَجَعَلَ فِيهَا رَوَاسِىَ مِن فَوْقِهَا وَبَـٰرَكَ فِيهَا وَقَدَّرَ فِيهَا ۚ أَقَوْتَهَا فِى أَرْبَعَةِ أَيَّامِ سَوَآءُ لِلسَّآبِلِينَ ﷺ (فصلت ١٠/٤١)

آیت بالا میں دو الفاظ سواء اور سائلین ذومعنی ہیں۔ اس وجہ سے آیت کے ترجے مختلف حصرات نے مختلف حضرات نے مختلف کئے ہیں۔ مختلف کئے ہیں۔ مختلف کئے ہیں۔

لفظ مسئل کے معانی: سئل کالفظ پوچھنا اور مانگنا دو معنوں میں استعال ہوتا ہے مثلاً ا۔ بمعنی یوچھنا جیسے فرمایا

﴿ سَأَلَهُمْ خَوْنَتُهَا اللَّمْ يَأْتِكُمْ نَذِينٌ ﴾ (٨٠٠٥) "ووزخ كے داروغه ان سے بوچيس كے كيا تمهارے پاس كوئى وُرانے والانه آيا تھا؟

۲۔ مجمعتی مانگنا جیسے فرمایا۔

﴿ لاَيسْتَلُوْنَ النَّاسَ الْحَافًا ﴾ (٢٢٠.٢) "وه لوگول سے چمٹ كر نبيس مانكتے"

سئل کا لفظ قرآن کریم میں ۱۷ دفعہ استعال ہوا ہے۔ ۵۲ مقامات پر پوچھنے کے معنوں میں آیا ہے اور ۱۵ مقامات بر مانگنے کے معنوں میں۔

آئینہ پُرویزیت 272 ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ صَلَّا اِللَّهِ ﴾ کا الله کے تخصوص نظریات ﴿ ﴾

لفظ سواء کے معانی: اس طرح سواء کا لفظ بھی بنیادی طور پر دو معنی کا حامل ہے (۱) استقامت اور (۲) دو چیزوں کے درمیان برابری اور اعتدال (مقائیس اللغة لابن الفارس) اور قرآن میں بد لفظ دونوں معنول میں استعال ہوا ہے مثلاً:

ا۔ اِستقامت کے لئے ﴿ وَاهْدِنَا إِلَى سَوَاءِ الصِّرَاطِ ﴾ (٢٢-٣٨) اور جميں سيدها راسته دکھا ديجيد يمال سواء كا لفظ منتقيم كے معنول ميں آيا ہے جيسے سورہ فاتحہ ميں فرمايا: ﴿ إِهْدِنَا الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيْمَ ﴾ (١-٥) "جم كوسيدهى راه ير چلا"

۲۔ برابری اور اعتدال کے لئے چیسے فرمایا: ﴿ سَوَاءٌ عَلَيْهِمْ اَءَ نُذَرْتَهُمْ اَمْ لَمْ نُنْذِرْهُمْ ﴾ (۱-۲) آپ انہیں
 ڈرائیں یا نہ ڈرائیں ان کے لئے برابرہے۔

﴿ خُذُوْهُ فَاغْتِلُوْهُ إِلَى سَوَآءِ الْجَحِيْمِ ﴾ (٣٧.٣٣) فرشتوں کو تھم دیا جائے گا کہ اس گنگار کو پکڑو اور تھینچتے ہوئے اسے دوزخ کے بیموں بچ لے جاؤ۔

اب ویکھے ﴿ سَوَآءً لِلسَّائِلِينَ ﴾ کے مندرجہ ذیل معنی ہمیں تراجم میں ملتے ہیں۔

ا۔ برابر ہے واسطے پوچھنے والوں کے " (شاہ رقیع الدین)

۲۔ سب مانگنے والوں کے لئے ہرایک کی طلب اور حاجت کے مطابق (تفییم القرآن مودودی صاحب)

۳. محميك جواب بوچيخ والول كو (احمد رضاخال)

ام. تمام ضرور تمندوں کے لئے کیسال طور پر (پرویز صاحب قرآنی نظام ربوبیت)۔

اور یہ اختلاف معانی متاخرین تک ہی محدود نہیں' مقتدمین میں بھی پایا جاتا ہے۔ مثلاً ابن عباس می اللہ اور ابن دید اس کا بیہ معنی بتاتے قادہ اور سدی یہ معنی بیان کرتے ہیں "پوچھنے والوں کا جواب پورا ہوا" اور ابن زید اس کا بیہ معنی بتاتے ہیں " ہرایک کی طلب وحاجت کے مطابق" بحوالہ تفیم القرآن جاشیہ آیت فدکورہ)۔

برابری کس کس کی اور کس بات میں؟: اب ہم یہ فرض کر لیتے ہیں کہ صرف پرویز صاحب کا ترجمہ ہی صحیح ہے تو سوال پیدا ہوتا ہے کہ ضرورت مند' طلبگار یا حاجت مند صرف انسان ہی نہیں دوسری گلوقات مثلاً حیوانات' چرند' پرند' کیڑے' مکوڑے سب ہی خوراک کے مختاج ہیں اور سب کے لئے یہ خوراک زمین ہی ہے حاصل ہوتی ہے۔ جیسا کہ ایک دوسری آیت:

﴿ وَأَلْأَرْضَ وَضَعَهَا لِلْأَنَامِ ۞ ﴾ "اور زمين كو مخلوقات كے لئے بچھایا۔"

(الرحمن٥٥/١٠)

رار حمل ۱۹۰۷ کی جسا کہ ساری مخلوق زمین یا پیداوار زمین میں برابر برابر کی حصد دار ہوگی جیسا کہ ہمارے یہ دوست کتے ہیں؟ آخر انفرادی ملکیت ہے زمین نکال کر اس کی پیداوار کو صرف انسانوں میں برابر تقسیم کر دیا جائے تو دو سری مخلوق کو ﴿ سَوَآءً لِلسَّائِلِيْن ﴾ کے ذُمرہ سے نکالنے کی کیا دلیل ہے؟ اور دو سرا سوال یہ پیدا ہو تا ہے کہ کیا زمین سب مخلوقات میں برابر تقسیم ہویا اس کی پیداوار؟ اور کیا

آئينة يُرويزين 273 حصوص نظريات

یہ ممکن بھی ہے واضح می بات ہے کہ اس زمین کی پیداوار سے انتفاع میں تو سب مخلوقات ایک جیسا حق رکھتی ہے جیسا کہ ابتدا میں ایندھن کی مثال سے واضح کیا گیا ہے کہ ہروہ شخص جو زمین کو زیر کاشت لا کر اس سے فائدہ اٹھانے میں برابر ہے تو اس برابری کا مطلب صرف یہ ہوا کہ بہ کار زمین کو زیر کاشت لانے کا ہر شخص کو ایک جیسا حق حاصل ہے۔ اس میں کسی خاص گروہ یا نسل یا خاندان کا کوئی اخلیاز نہیں۔ بس میں اس آیت کا مطلب ہے۔ اگر حکومت زمین کو انفرادی ملیت سے نکال کر اپنی تحویل میں لے لے تو یہ ﴿ سَوَآءً لِلسَاآئِلِينَ ﴾ کیسے ہوئی؟ پھر اگر حکومت اس کی پیداوار کو اپنی مرضی سے افراد کو دیتی یا ان میں تقسیم کرتی ہے تو بھی عملی طور پر ﴿ سَوَآء لِلسَآئِلِينَ ﴾ کے نقاضے یورے کرنانامکن ہے۔

سیاق وسباق کا طریق: کسی آیت کے مخصوص معانی متعین کرنے کا پیلا طریقہ تو تصریف آیات ہے۔ تصریف آیات سے جو تقیحہ لکلا وہ آپ دیکھ چکے ہیں۔ اب دو سرا طریقہ یہ ہے کہ آیت ذیر غور کو سیاق وسباق کے اندر رکھ کر معلوم کیا جائے کہ یمال کون سے معنی فِٹ بیٹھتے ہیں۔ آیت محولہ بالا سورہ حم السجدہ کی دسویں آیت ہے۔ اب اس سورہ کی آیات ۸ ۱۳۲۲ ملاحظہ فرمائے:

"کموکیاتم اس سے انکار کرتے ہو جس نے زمین کو دو
دن میں پیداکیا' اور دو سروں کو) اس کامد مقابل بناتے
ہو۔ وہی تو سارے جمانوں کا مالک ہے اور اس نے
زمین میں اس کے اوپر پہاڑ بنائے اور زمین میں برکت
رکھی اور اس میں سامان معیشت مقرر کیا(سب) چار
دن میں (اور تمام) طلبگاروں کے لئے کیسال پھر
آسانوں کی طرف متوجہ ہوا اور وہ دھواں تھا تو خدا
نے اس (آسان) اور زمین سے فرمایا' کہ تم دونوں آؤ
خوشی سے یا ناخوشی ہے' انہوں نے کہا ہم خوشی سے
میں اس کے کام کا تھم بھیجا اور ہم نے آسان دنیا کو
جراغوں یعنی ستاروں سے مزین کیااور (شیطانوں سے)
میں اس کے کام کا تھم جھیجا اور ہم نے آسان دنیا کو
جراغوں یعنی ستاروں سے مزین کیااور (شیطانوں سے)
میروں کے اس دیردست اور خردار کے مقرر کئے

﴿ فَلُ أَيِنَكُمْ لَتَكَفُّرُونَ بِالَّذِى خَلَقَ الْمَرْضَ فِي يَوْمَيْنِ وَيَحْعَلُونَ لَهُ أَندَادًا ذَلِكَ رَبُ الْمَاكِمِينَ فِي يَوْمَيْنِ وَيَحْعَلُونَ لَهُ أَندَادًا ذَلِكَ رَبُ الْمَاكِمِينَ فِي وَجَعَلَ فِيهَا رَوَسِيَ مِن فَوْقِهَا وَبَرَكَ فِيهَا وَقَدَّرَ فِيهَا أَقُونَتُهَا فِي أَرْبَعَةِ أَيّامِ سَوَلَهُ لِلسَّالِلِينَ فَي مُعَ أَسْتَوَى إِلَى السَّمَاةِ وَهِي دُخَانُ فَقَالَ لَهَا وَلِلْأَرْضِ اقْتِيَا طَوْعًا أَوْ كَرَهَا قَالَتَا أَنْيَنا فَقَالَ لَهَا وَلِلْأَرْضِ اقْتِيَا طَوْعًا أَوْ كَرَهَا قَالَتَا أَنْيَنا طَالِعِينَ فَي فَيْ مَنْيَنِ فَقَضِمْ لَهُنَّ سَبِّع سَمُواتٍ فِي يَوْمَيْنِ وَأَوْحَى فِي كُلِّ سَمَاءٍ أَمْرِهَا وَزَيَّنَا السَّمَاةِ الدُّنْيَا وَأَوْحَى فِي كُلِّ سَمَاءٍ أَمْرِهَا وَزَيَّنَا السَّمَاةِ الدُّنْيَا بِمَصْلِيحٍ وَحِفْظاً ذَلِكَ تَقْدِيرُ الْعَزِيزِ بِمَصَلِيحٍ وَحِفْظاً ذَلِكَ تَقْدِيرُ الْعَزِيزِ الْعَرَيْنِ الْعَلِيمِ شَاكُولُ وَلَكَ اللَّهُ الْمَاكَةُ اللَّهُ الْعَلِيمِ الْمَاكُولُ وَلَكُ اللَّهُ الْمَاكِ فَي الْمَلْعَلَامِ اللَّهُمَا وَلَكُونَا الْمُؤْلِقِ الْمَلَامِ الْمَلْعَلِيمِ الْمَاكُولُ فَلُولُ لَكُولُولُ اللَّهُ الْمَلْعَلَىمِ الْمَاكُولُ وَلَيْكُولُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُولُ اللَّهُ الْمَلْعَلَىمِ الْمَالَةُ وَلَيْكُ الْمُؤْلِقُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ وَلَا اللَّهُ الْمُؤْلِقُ وَلَوْلُ الْمُؤْلِقِ فَيْ الْمُؤْلِقُولُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ وَلَيْ اللَّهُ الْمُؤْلِقُولُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُولُ اللَّهُ اللَّهُ وَلِي اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُولُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُولُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللْمُؤْلِقُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ اللّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللْمُؤْلِقُ اللّهُ الْمُؤْلِقُ اللّهُ اللّهُ ال

ہوئے اندازے ہیں"

ہم اس کتاب کے آغاز میں بتا چکے ہیں کہ انسانی تاریخ کا ایک بنیادی اور اہم سوال سے بھی ہے کہ اس کائنات کی تخلیق کیونکر ہوئی؟ ان آیات میں اسی سوال کا جواب دیا جا رہا ہے جو سائلین کے اطمینان کے

| 274 ﴿ (حصه: دوم) طلوع اسلام کے مخصوص نظریات کم                                    | المينهُ رَبُورِدِيَّت     | `              |
|-----------------------------------------------------------------------------------|---------------------------|----------------|
| ے ﴿ سَوَآءً لِلسَّآنِلين ﴾ والی آیت نکال کر اسے مخصوص معنی میر                    | ۔ اب ان آیات میں ۔        | لئے کافی ہے    |
| زمین کاعدم جواز ثابت کرنا ہمارے خیال میں قرآن کریم سے انداز                       | ، اس سے انفرادی ملکیت     | محصور کر کے    |
| ِ سَوَآء لِلسَّآنِلِيْنَ ﴾ كا ترجمه "برابرے . طلگاروں كے <u>ل</u> َح"كيا <u>-</u> | ں کر تا اور جن علماء نے ﴿ | منشاء بورائمير |

منشاء پورا نئیں کر تا اور جن علماء نے ﴿ مِسَوَآء لِلسَّا أَئِلِیْنَ ﴾ کا ترجمہ ''برابر ہے۔ طلبگارو وہ بھی اس سے وہ مفہوم مراد لیتے جو ہمارے اشتراکیت پیند حضرات متعین کرتے ہیں۔ حریق ترب حصر سے میاب ترب کر ہے۔

چوتھی آیت جس سے یہ مسکلہ اشتباط کیا جاتا ہے' درج ذیل ہے: ﴿ وَجَعَلْنَا لَکُوۡ فِیہَا مَعَایِشَ وَمَن لِّسَتُمۡ لَلُوۡ (۱)"اور ہم نے اس (زمین) میں تمہارے اور جن کے بِرُزِقِینَ ﴿ ﴾ (الحجر ۲۰/۱۰)

رِزَفِینَ ﷺ (العجر ۲۰/۱۵) تم رازق نہیں ہو گزارے کے اسباب پیدا کئے ۔۔۔۔۔۔۔۔ ہیں۔"(غاءاللہ امر تسری)

گویا اس آیت میں بھی ﴿ مَنْ لَسْتُمْ لَهُ بِرَازِقِینَ ﴾ سے مراد وہ انسان مراد نمیں ''جن کے پاس اپی زمین نہیں'' بلکہ انسان کے علاوہ دو سری مخلو قات مراد ہے۔ البتہ شبیراحمہ عثانی نے س کا ترجمہ ''جنہیں تم روزی نہیں دیتے''کر کے حاشیہ یر ''باندی غلام' چوپائے اور خدام وغیرہ لکھا ہے۔

اب آگرید فرض کر بھی لیا جائے کہ یمال ﴿ هَنْ لَسْفُمْ لَهُ بِوَاذِقِینَ ﴾ ہے مراد صرف انبانوں کا نادار طبقہ ہی ہے جو زمین کا مالک نہیں تو بھی اس سے ملکیت زمین کا عدم جواز کب طابت ہوتا ہے؟ یمال تو ایک

اصول بیان کیا جا رہا ہے کہ "ہم نے سب کے لئے زمین میں سامان معیشت بنا دیا ہے" زیادہ سے زیادہ یمی کما جا سکتا ہے کہ امراء کو چاہئے کہ ناداروں کی ضروریات بھی پوری کریں اور بیہ بات اسلامی تعلیمات کے بالکل مطابق ہے اور اس سے کسی کو بھی انکار نہیں۔

### قرآن سے ملکیت زمین کے دلاکل

اس سلسله مين و آيات پيل پيش كي جانجكي مين چند مزيد آيات به مين .

﴿ وَهَا لَوْهُ دَوَمُنْكُنُسَ بِدِ بَعَدَ عَنْدَ فِي أَلْمُرَّتِ ﴾ اور واؤه مينة اور سليمان مينة جب وه تحيق كے مقدمه (الانبياء ٢١/٧٨)

> ﴿ أَيُودَ أُ أَحَدُكُمْ أَن تَكُونَ لَهُ جَنَّهُ مِن نَجِيلِ وَأَعْنَابِ تَجْرِى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ لَهُ فِيهَا مِن كُلِّ ٱلشَّرَاتِ وَأَصَابُهُ ٱلْكِيْرُ وَلَهُ

'جھلاتم میں سے کوئی یہ چاہتا ہے کہ اس کا تھجوروں اور انگوروں کا باغ ہو جس میں نہریں بہہ رہی ہوں اور اس میں اس کے لئے ہر قتم کے میوے موجود ہوں اور اسے بڑھایا آپکڑے اور اس کے نتھے نتھے

275 (حصد: دوم) طلوع اسلام کے مخصوص نظریات آئينهُ بَرُويزيّت بيچ ہوں تو (ناگهاں) اس باغ پر آگ کا بھرا ہوا بگولا ذُرِّيَّةٌ شُعَفَآهُ فَأَصَابَهَاۤ إِعْصَارٌ فِيهِ نَارٌ چلے وہ جل کر راکھ کاڈھیر ہو جائے"

فَأَحَرُقَتْ ﴿ (البقرة ٢٦٦/٢) اس طرح ایک دو سرے مقام پر فرمایا:

﴿ ﴿ وَأَضْرِبْ لَمُمْ مَّثَلًا رَّجُلَيْنِ جَعَلْنَا لِأَحَدِهِمَا جَنَّنَيْنِ مِنْ أَعْنَكُمْ وَحَفَفْنَاهُمَا بِنَخْلِ وَجَعَلْنَا بَيْنَهُمَا

زَرْعًا ﴿ (الكهف ١٨/ ٣٢)

''اور ان سے دو شخصوں کا حال بیان کرو جن میں سے ایک کو ہم نے انگور کے دوباغ عنایت کئے تھے اور ان کے گر داگر د تھجوروں کے در خت لگادیے تھے اور ان

کی در میان تھیتی پیدا کر دی تھی"

ان تصریحات سے واضح طور پر معلوم ہو جاتا ہے کہ ملکیتِ زمین سے متعلق جو تصور پہلے سے چلا آرہا تھا قرآن کریم نے اسے بدستور برقرار رکھا ہے۔ اگر ملکیت زمین کے مسئلہ میں ترمیم کرنا مقصود ہو تا تو اس کے لئے واضح اور قطعی احکام امتناع کا نازل ہونا ضروری تھا جیساکہ شراب 'ترکہ 'سود' پردہ 'کثرتِ ازواج اور طلاق وغیرہ کے متعلق نازل ہوئے ہیں بلکہ بیہ مسئلہ تو اور بھی زیادہ بنیادی اہمیت کا حامل تھا۔

٢- تاريخ اور طلوع اسلام: قرآن كے بعد أن حضرات نے احادیث اور تاریخ سے بھی استشاد كيا ہے كه حضرت عمر ہنا تھے نے مفتوحہ علاقوں کی زمینوں کو قومی تحویل میں لے لیا تھا۔ اس واقعہ کی حقیقت کچھ اس

حضرت عمر بٹاٹھو کے دور خلافت میں جب عراق وابران کا بہت ساعلاقہ فتح ہوا تو خمس بیت المال کے لئے اور باقی اموال غنیمت کو مجابدین میں تقسیم کرنے کا مسکلہ پیدا ہوا۔ حضرت عمر بناتھ اپنی صوابدید کی بنا پر یہ چاہتے تھے کہ اموال منقولہ کو تو مجاہدین میں تقسیم کر دیا جائے لیکن مفتوحہ زمینوں کو بیت المال کی تحویل میں دے دیا جائے۔ آپ بٹائن کے پیش نظر مندرجہ ذیل امور تھے۔

آگر مجاہدین میں یہ زبینیں تقلیم کر دی گئیں تو مجاہدین زراعت کی طرف متوجہ ہو جائیں گے اور عسکری قوت میں تمی ہو جائے گی۔

۲۔ ایک وسیع علاقہ مسلمانوں کے زیر تکمین آچکا ہے۔ اس کی سرحدوں کی حفاظت پر بے شار اخراجات کی ضرورت ہے۔ اگرید زمینیں بھی مجاہدین میں بانٹ دی جائمیں تو اخراجات کیسے پورے ہوں گے؟

سو آپ مملکت اسلامیہ کو ایک فلاحی مملکت بنانا جائے تھے۔ امام بخاری کی روایت کے مطابق "اگر مجھے بچھلے مسلمانوں کا خیال نہ ہو تا تو میں جو بستی فتح کر تا اسے فتح کرنے والوں میں بانٹ دیتا' جیسے آنخضرت للهُ اللهِ نَهِ مِي مِانتُ دِيا تَهَا. `` (كتاب المزارعه باب او قاف اصحاب النبي وارض الخراج)-

چنانچه اس مسئله پر شدید اختلاف واقع هوا- حضرت عبدالرحمٰن مِثاثِنه بن عوف محضرت بلال مِثاثِنه اور تمام فوجی حضرات اس حق میں تھے کہ یہ زمینیں مجاہدین میں تقشیم ہونا چاہئیں جیساکہ فتح خیبر کے وقت حضور اکرم طاقی نے تقسیم فرمائی تھیں۔ تاہم بہت سے صحابہ حضرت عمر منافقہ کے ہم خیال بھی تھے۔ اور

آئينة كرويزيت 276 حسد دوم) طلوع اسلام ك مخصوص نظريات

حفرت بلال بنافد نے آپ کو اس سلسلہ میں اتنا پریشان کیا تھا کہ حضرت عمر بنافد وعار کرتے تھے۔

((اللهم اكفني بلالاً))

"اے اللہ! مجھے بلال را اللہ سے نجات دے۔" (كتاب الخراج الم ابو يوسف)

آپ نے اس سلسلہ میں کئی بار اہل شوری اور اکابر صحابہ بڑی تھی کی مجالس مشاورت بھی بلائی لیکن معالمہ طے ہونے میں نہ آتا تھا اور آپ اس سلسلہ میں بہت پریشان رہتے تھے۔ تائید ایزدی سے آپ کو اموال غنیمت سے متعلق ایک آیت کا فکڑا یاد آگیا جو کہ اس معالمہ میں نص قطعی کا درجہ رکھتا تھا اور جس کی وسعت کے اس گوشہ کی طرف پہلے کسی کا ذہن منتقل نہ ہوا تھا۔ آیت کے فکڑے کے الفاظ یہ تھے۔ ﴿ وَاللَّذِيْنَ جَآءُ وَمِنْ بَعْدِهِم ﴾ (لیمنی اموال غنیمت میں وہ لوگ بھی شامل ہیں جو بعد میں آنے والے ہیں) چنانچہ حضرت عمر بڑا تھو نے ایک اجلاس عام بلایا اور اس معالمہ کے متعلق ہی آیت سے استدلال پیش کیا تو عامہ الناس آپ کے ہمنوا ہو گئے۔ چنانچہ ان نئی مفتوحہ زمینوں کو بیت المال کی ملیت قرار دیا گیا۔

اب دیکھئے اس واقعہ سے بھی فقط اتنا ہی ثابت ہوتا ہے کہ نئ مفتوحہ زمینیں تو قومی ملکیت میں لے لی گئیں اور سابقہ زمینیں جو پہلے مالکول کے بضہ میں تھیں' وہ ان کے پاس رہیں۔ گویا اس واقعہ سے بھی زمین کی انفرادی ملکیت کا جواز ثابت ہوتا ہے' نہ کہ عدم جواز کسی مالک کی زمین حکومت کو غصب کرنے کا ہرگز اختیار نہیں۔

(۲) آج بھی اگر ایسے حالات پیش آجائیں تو اسلامی مملکت کے سربراہ کو ایسا کرنے کا افتتیار ہے کہ وہ نئ مفتوحہ زمینوں کو سرکاری زمین قرار دے جیسا کہ آج کل بھی یمی دستور ہے۔

(۳) جو فیصلہ بھی کیا جائے اس کی دلیل قرآن سے پیش کرنا اور اس کے متعلق مشورہ کرنا بھی ضروری ہے۔ اس ایک واقعہ کے بغیران حضرات کو ملتِ اسلامیہ کی پوری تاریخ سے کوئی مثال ایسی نہیں مل سکی جس سے بید حضرات کچھ فائدہ اٹھا سکیں۔ البتہ ایسے واقعات سے بوری تاریخ بھری پڑی ہے جن سے حق ملکیت کا جواز ثابت ہوتا ہے۔

سا- بائیبل اور طلوع اسلام: قوی ملیت کے جواز پر قلم اٹھاتے ہوئ (کسی صاحب کے استفسار پر) پرویز صاحب نے استفسار پر) پرویز صاحب نے بائبل سے انظام یوسنی کو بھی تائید کے طور پر پیش کیا ہے۔ گو اسنادی معیار کے لحاظ سے بائیبل کا مقام حدیث سے بہت بہت ہے اور قرآن نے اسے تحریف شدہ بھی قرار دیا ہے۔ تاہم جمال سے قوی ملکیت کی تائید میں چھ مل جائے وہی غنیمت ہے۔ آپ پہلے بائیبل کی عبارت نقل فرماتے ہیں پھراس پر تبمرہ پیش کرتے ہیں۔

ا تظام بوسفی: "اور ہال تمام زمین پر کمیں روٹی نہ تھی اس لئے کہ کال ایسا سخت تھا کہ مصری سرزمین اور کنعان کی سرزمین کا کے سبب سے تباہ ہو گئی تھی۔ یوسف نے ساری نقدی جو ملک مصراور کنعان کی

سرزمین میں موجود تھی۔ اس غلہ کے بدلہ میں جو لوگوں نے مول لیا جمع کی اور یوسف اس نقدی کو فرعون ے گھر لایا اور جب ملک مصر اور کنعان کی سرزمین میں نفذی کم ہوئی تو سارے مصریوں نے آگر بوسف ہے کہا کہ ہم کو روٹی دے کہ ہم تیرے ہوتے ہوئے کیوں مرس؟ کیونکہ نفذی چک گئے۔ یوسف نے کما کہ اینے چویائے دو اگر نقذی چک گئی کہ میں تمهارے چوپایوں کے بدلے تنہیں دول گا' وہ اپنے چوپائے یوسف عَلِينًا كَ بِاسَ لائ اور يوسف عَلِينًا ن محموروں اور بھير بكرى اور گائے بيل كے گلوں اور گر هول ك بدلے ان کو روٹیاں دیں اور اس نے ان کے سب چوپایوں کے بدلے میں انہیں اس سال بالا کجب وہ سال گزر گیا وہ دو سرے سال اس کے پاس آئے اور اسے کہا کہ ہم اپنے خداوند سے نہیں چھپاتے کہ ہمارا نقد خرچ ہو چکا ہمارے خداوند نے ہمارے چوپایوں کے گلے بھی لے لئے' سو ہمارے خداوند کی نگاہ میں ہارے بندوں اور زمینوں کے سوا کچھ نہیں رہا۔ پس ہم اپنی زمین سمیت تیری آنکھوں کے سامنے ہلاک کیوں ہوں؟ ہم کو اور ہماری زمین کو روٹی پر مول لے لو اور اپنی زمین سمیت فرعون کی غلامی میں رہیں گے اور دانہ دے تاکہ ہم جئیں اور نہ مریں کہ زمین ویران نہ ہو جائے اور پوسف نے مصر کی ساری زمین فرعون کے لئے مول لی کیونکہ مصربوں میں سے ہر مخص نے اپنی زمین بیچی کہ کال نے ان کو بہت تک کیا تھا۔ سوزمین فرعون کی ہوئی۔ رہے لوگ سواس نے انہیں شہروں میں مصر کی اطراف ایک عدے دوسری حد تک بسایا۔ اس نے صرف کاہنوں کی زمین مول نہ لی کیونکہ وہ کاہن فرعون کی دی ہوئی جا *گیر رکھتے تتھے* اور اپنی جاگیر جو فرعون نے انہیں دی تھی کھاتے تھے۔ اس لئے انہوں نے اپنی زمینوں کو نہ بیچا۔ تب بوسف نے لوگوں سے کما کہ دیکھو میں نے آج کے دن تم کو اور تمہاری زمین کو فرعون کیلئے مول لیا- لوب ج تمهارے لئے ہے کھیت میں بوؤ اور جب بے زیادہ ہو تو بہ ہوگا کہ تم پانچوال حصہ فرعون کو دو گے اور چار حصے کھیت میں جج بونے کو اور تمہاری خوراک اور ان کی جو تمہارے گھرانے کے ہیں اور تمہارے بچوں کی خوراک کیلیے ہوں گے۔ وہ بولے کہ تونے ہماری جانیں بچائیں 'ہم اپنے خداوند کی نظر میں مورد رحم ہوں اور ہم فرعون کے خادم ہوں گے اور بوسف ملائلانے نے ساری مصر کی زمین کیلئے یہ آئین بنایا جو آج کے دن تک مقرر ہے کہ فرعون پانچواں حصہ لے گا گر صرف کاہنوں کی زمین فرعون کی نہ ہوئی"

بائیل کتاب پیدائش باب سے سے اقتباس نقل کرنے کے بعد آپ لکھتے ہیں کہ:

"اقتباس بالاسے ظاہر ہے کہ حضرت یوسف طائے نے جب علت مرض پر غور کیا تو انہوں نے دیکھا کہ ملک کی معاشی برحالی کا سبب یہ ہے کہ زمین پر برے برے زمیندار قابض ہیں۔ انہوں نے ایسے حالات پیدا کر دیے جس سے وہ زمیندار مجبور ہو گئے کہ زمینیں حکومت کے ہاتھ فروخت کر دیں ' اس طرح تمام مزروعہ زمین انفرادی ملکیت سے نکل کر قومی ملکیت میں آگئی۔ اس کے بعد حضرت بوسف نے اس زمین کو کاشتکاروں میں تقسیم کر دیا اور انہیں آسانیاں بہم پنجائیں تاکہ وہ خود کاشت کر سکیں۔ یہ کاشتکار اپنی محنت کے ماحصل کے مالک آپ تھے۔ صرف پیدائش کا پانچوال حصہ

آئينهُ پُرويزيّت 278 ﴿ (حصه: دوم) طلوع اسلام كي مخصوص نظريات ﴾

حکومت کو دینا پڑتا تھا تاکہ اس سے مملکت کا نظام چل سکے۔ آب ذمیندار کاشٹکار کی محنت میں شریک نہیں سے ' نہیں تھے' اس طرح حضرت یوسف نے ان موٹی موٹی گایوں کو ذرج کر دیا جو دبلی گایوں کو کھائے جا رہی تھیں۔" (قرآنی فیصلے ص:۳۹۲-۳۲۹)

طلوع اسلام کی علمی دیانت؟: گو آپ نے یہ اقتباس نقل کرنے میں بھی حک واضافہ سے کام لیا ہے تاہم اسے سردست ہم نظرانداذ کر رہے ہیں۔ البتہ یہ بات ضرور کمیں گے کہ اس سے اگلی آیت آپ نے درج نہیں فرمائی جو اس طرح ہے۔

"اور اسرائیلی ملک مصرمیں جن کے علاقہ میں رہتے تھے اور انہوں نے اپنی جائیدادیں کھڑی کردیں اور وہ بردھے اور بہت زیادہ ہو گئے۔"(حوالہ ایضاً- آیت نمبر۲۷)

نتائے: اب ہم ان نتائج پر نظر کریں گے جو آپ نے بائیل کی آیات ہے لئے ہیں۔

ا۔ آپ کے خیال میں ملک مصر میں قبط کا سبب زمین پر زمینداروں کی ملکت تھی جب کہ قرآن کریم
میں فرعون مصر کا خواب کہ "سات موٹی گائیں سات دبلی گایوں کو کھا گئیں" کی تعبیر حضرت یوسف
ملنظ نے یہ بتائی تھی کہ پہلے سات سال رزق کی خوب فراوانی ہوگی بعد میں سات سال سخت قبط
نمودار ہوگا۔ اب اگر قبط کا سبب زمینداری اور قبط کو دور کرنے کے لئے زمینوں کو قومی ملکیت میں
نمودار ہوگا۔ اب اگر قبط کا سبب زمینداری اور قبط کو دور کرنے کے لئے زمینوں کو قومی ملکیت میں
لیما بی اس کا علاج ہے تو آیا فراوانی کے سات سالوں میں یہ زمینیں قومی ملکیت میں تھیں؟ یہ تو ہوتا
ہے کہ جاگیردارانہ نظام میں ملک میں قبط پر جاتا ہے؟
جاگیردارانہ نظام میں ملک میں قبط پر جاتا ہے؟

۲۔ صحیح معنوں میں بڑے زمینداریا جا گیردار تو کائن لوگ تھے' ان کی زمین ان کے پاس ہی رہنے دی گئی تو کیا یہ علاج صرف چھوٹے زمینداروں کے لئے ہی تھا؟

سو۔ زمینداروں سے بھی حضرت پوسف ملکتِ اِنے زمین خریدی تھی اور اس کے عوض انہیں اتنی مالیت کاغلہ دیا تھالیکن اشتراکیت میں تو زمینیں بحق سرکار ضبط کرلی جاتی ہیں' اس کا کیا جواز ہے؟

اللہ حضرت یوسف النظیم نے زمینوں کو قومی تحویل میں لینے کے بعد بھی پانچواں حصہ حکومت کے لئے مقرر کر کے بٹائی کا جواز تو ثابت کر دیا حصہ ملکیت کا زیادہ ہو یا کم محنت کا اس سے تو کوئی فرق نہیں پڑتا۔ اشتراکیت میں پیداوار کے ماحصل کا مالک کاشتکار نہیں ہو تا بلکہ حکومت ہوتی ہے' اس لئے ہم کہتے ہیں کہ اشتراکیت جاگیرداری اور سرمایید داری کی بدترین شکل ہے۔ اس میں حکومت کاشتکاروں سے وہی سلوک کرتی ہے جو انفرادی طور پر ایک زمیندار یا جاگیردار کاشت کاروں سے کرتا ہے۔

۵۔ آپ کے خیال میں مونی گایوں سے مراد زمیندار اور دبلی گایوں سے مراد کاشتکار ہیں۔ سیر

قرآن ان دونوں کی تعداد سات سات بتاتا ہے تو کیا مصر میں کل سات ہی زمیندار تھے اور سات ہی

آئينه پُرويزيّت 279 ملاوع اسلام ك مخصوص نظريات

كاشتكار تنصي؟

سویہ ہیں وہ دلائل جنہیں ان حضرات نے بسعی بسیار اکٹھاکیا ہے۔ ان دلائل میں جو قوت یا وزن ہے وہ آپ خود ملاحظہ فرما سکتے ہیں۔

## ۲۔ عام اشیائے صرف پر ملکیت کاحق انفرادی ملکیت کے عدمِ جواز پر طلوعِ اسلام کے دلائل کا جائزہ

#### پهلی ولیل <u>:</u> ۷ سرمرون

﴿ وَيُسْتَلُونَكَ مَاذَا يُنفِقُونَ قُلِ ٱلْعَنْوَ ﴾ "لوگ آپ سے پوچھتے ہیں کہ کیا کچھ خرچ کریں' (البقرة ٢١٩/٢) (البقرة ٢١٩/٢)

اس آیت میں لفظ "عفو" کے معنی فالتو (Spare) ضرورت سے زائد یا پس انداز شدہ رقم ہے۔ یہ آیت ایس آئیت مطلب میں صاف ہے کہ انسان کو پس انداز شدہ رقم اپنے پاس نہیں رکھنی چاہئے بلکہ اللہ کی راہ میں خرچ کر دینی چاہئے یا بقول پرویز صاحب نظام ربوبیت میں مفاد عامہ کے لئے کھلا چھوڑ دینا چاہئے۔

ربین میں رمین کی ہمیں ہے۔ اور خرج کیا اب سوال سے پیدا ہو تا ہو تا ہو تو وہ پس انداز کیا کرے گا اور خرج کیا کرے گا اور خرج کیا کرے گا اور انفاق سے متعلق سوال کیا پوچھے گا؟ گویا جو آیت ذاتی ملکیت کے عدم جواز کے لئے پیش کی جاتی ہے۔ ہمارے خیال میں کیی آیت ذاتی ملکیت کی ایک واضح دلیل ہے۔

دوسری دلیل: دوسری آیت جو اس سلسله میں پیش کی جاتی ہے وہ یہ ہے۔ اس کامفہوم (ترجمہ نہیں) بھی ہم پرویز صاحب کی زبانی پیش کریں گے۔

" وَاللّهُ فَضَلَ بَعْضَكُمْ عَلَى بَعْضِ فِي الرِّزْقِ فَمَا اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الله

زہنیت در حقیقت خداکی طرف سے دی ہوئی نعتول

| <u></u>     |                    |            |
|-------------|--------------------|------------|
| N           | مرم و مر تر المسال | V          |
| 280 منظريات | أعينه برويزنيت     | <b>✓</b> ✓ |
|             |                    |            |

\_ \_ \_ \_ \_ \_ \_ \_ \_ \_ \_ \_ \_ \_ \_ \_ \_ \_ کانتیجہ

تابی ہے۔'

آپ نے دیکھا قرآن نے اس مسئلہ کو کس خوبی سے حل کر کے رکھ دیا ہے۔ (ق-ن-ر-ص ۱۳۹)
اور وہ مسئلہ کیا ہے جسے قرآن نے حل کر کے رکھ دیا ہے؟ وہ مسئلہ بیہ ہے کہ "اس فاضلہ کمائی کو اپنی
ملکیت نصور کرلینا اور جن کا بیہ حصہ ہے انہیں نہ دینا اس امر کا اعلان ہے کہ ذہنی استعداد خدا کی نعمت
نہیں تمہاری اپنی پیدا کردہ ہے۔ (حوالہ اینا)

اب دیکھئے کہ اس مسلہ اور اس مسلہ کے قرآنی حل سے سمی کو بھی انکار نہیں بلکہ یہ آیت بھی ﴿ قُلِ الْعَفُو ﴾ کی ہی تفییر و تعییرہے۔ مسلہ مخلف فیہ یہ ہے کہ انفرادی ملکیت کا جواز قرآن سے خابت ہو تاہے یا نہیں؟ تو آیت بالا اور اس کے بیان شدہ مفہوم سے یہ باتیں سامنے آتی ہیں۔

(۱) معاشرہ میں ایسے لوگ بھی موجود ہوتے ہیں جن کے پاس فاضل دولت ہوتی ہے۔

(۲) معاشرہ میں ایسے لوگ بھی ہوتے ہیں جو نادار ہوتے ہیں اور اپنے گزارے کی حد تک بھی نہیں کماسکتے

یہ دونوں باتیں انفرادی ملکیت ثابت کر رہی ہیں' اب رہی یہ بات کہ امراء کو چاہیئے کہ وہ اپی فاضل دولت غریوں کی ضروریات پر صرف کریں تاکہ طبقاتی ناہمواریاں ختم ہو جائیں تو اس حد تک تو یہ سب کچھ درست ہے۔ اب سوال صرف یہ ہے کہ اس آیت سے یہ کماں ثابت ہو تا ہے کہ حکومت خود لوگوں سے ان کی محنت کا ماحصل چھین لے' ساری کی ساری ملکیت حکومت کے قبضہ میں آجائے پھر وہ اپنی صوابدید کے مطابق عوام کو ضروریات زندگی مہیا کرے۔ حکومت کو آگر پچھ اختیار ہے تو وہ ذکوة وصول کرنے کا ہے جو امراء کی دولت کا کمان کی محنت کے ماحصل کا ایک قلیل حصہ ہو تا ہے اور اس کے لئے قرآن کریم نے ﴿ خُذُ مِنْ اَمْوَ اِلِهِمْ صَدَقَةً ﴾ (۱۳۵۰) "ان کے اموال سے آپ سائی کیا زکوۃ وصول کیجیے"

لیعنی نُحذُ کا لفظ استعال فرمایا ہے۔ یہ لفظ بجائے خود انفرادی ملیت کی ایک واضح دلیل ہے۔ اس تھم کے علاوہ قرآن کریم نے لوگوں کو یہ ترغیب دی ہے کہ اپنی ضرورت سے زائد اموال اللہ کی راہ میں خرج کر دیا کریں تو یہ بات بھی انفرادی ملیت کے جواز کو ثابت کر رہی ہے۔

تیسری دلیل: تیسری آیت یہ ہے:

﴿ ضَرَبَ لَكُمْ مَّشَلَا مِّنْ أَنفُسِكُمُّ هَلَ لَكُمْ مِّن مَّا مَلَكَتْ أَيْمَنْكُمْ مِّن شُرَكَآءَ فِي مَا رَزَقْنَكُمْ فَأَنتُمْ فِيهِ سَوَآةٌ تَخَافُونَهُمْ كَخِيفَتِكُمْ أَنفُسكُمْ كَذَلِكَ نَفُصِلُ كَخِيفَتِكُمْ أَنفُسكُمْ كَذَلِكَ نَفُصِلُ الْآينَتِ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ شَا﴾ (الروم ٢٨/٣٠)

"فدا تمهارے لئے تمهارے حسب حال ایک مثال بیان کرتا ہے۔ بھلاتم اپنے فلاموں کو اس مال میں جو جم نے تم کو دیا ہے، شریک کرتے ہو کہ تم سب برابر ہو جاؤ؟ اس بات سے تم یوں ڈرتے ہو جیسے اپنوں (اپنے ہمسرلوگوں) ہے اس طرح ہم عقل والول کے

لئے کھول کھول کر آیتی بیان کرتے ہیں۔"

# آئينة رَويزيّت 281 من الطريات 281

اس آیت کا واضح مفہوم تو یی ہے کہ آگر تہیں اپنی ملکیت میں اپنے غلاموں کو برابر کا شریک بنانا محض اس لئے ناقابل برداشت ہے کہ وہ ملکیت وافقیار میں تمہارے برابر ہو کر تمہارے بمسراور شریک بن جائمیں گے تو بھلا خدا یہ بات کیے برداشت کر سکتا ہے کہ وہ اپنے مملوک و مخلوق میں سے کسی کو اپنے برابر کا شریک بنالے؟ پچھ عقل وہوش سے کام لو لیکن اس آیت سے بھی اشتراکیت پندوں نے یہ مفہوم نکال لیا ہے کہ تم کو (یعنی زمینداروں اور کارخانہ داروں کو) اپنے نوکروں اور مزدوروں کو اپنے اموال میں برابر کا شریک بنانا چاہئے۔ یہ ایبا مفہوم ہے جس کا آیت بالا کا نہ ابتدائی حصہ تائید کرتا ہے اور نہ آخری۔

مثل مشہور ہے کہ ساون کے اندھے کو ہریاول ہی نظر آتا ہے۔ اسی طرح ہمارے اشتراکیت زدہ دوستوں کا حال ہے اور جمال ارض' رزق اور سواء وغیرہ وغیرہ الفاظ کسی آیت میں دیکھ پاتے ہیں تو انہیں اینے ذہن کے مطابق تو ژنا موڑنا شروع کر دیتے ہیں۔

ای طرح بعض دو سری آیات بھی جو ذاتی ملکیت کے عدم جواز کے لئے پیش کی جاتی ہیں وہ فی الحقیقت سرمایہ پرستی کا رد تو ضرور ہیں لیکن ان میں سے سمی ایک آیت سے بھی ذاتی ملکیت کے عدم جواز پر استدلال نہیں کیا جا سکتا اور یہ تو ظاہر ہے کہ اسلام سرمایہ پرستی کا دشمن ہے۔ مال سن سن کر رکھنا اور استدلال نہیں کیا جا سکتا اور ہن خرج نہ کرنا ایسا جرم ہے جس کی سزا جنم ہے۔ بایں ہمہ کسی آیت سے یہ بھی ثابت نہیں کیا جا سکتا کہ ذاتی ملکیت ہی جرم ہے۔

م. طلوع اسلام كاحديث سے احتجاج: پرويز صاحب فرماتے ہيں۔

"آپ دیکھیں گے کہ قرآن نے کمی رسول کی ذاتی ملکیت کا ذکر نہیں کیا۔ خود حضور خاتم النبین کے متعلق یہ حقیقت سب کو تسلیم ہے کہ روز مرہ کی اشیائے متعلقہ کے سوانہ حضور ملڑ ہے کی کوئی ذاتی ملکیت تھی نہ فاضلہ دولت بلکہ ایک حدیث کے مطابق۔ (جو قرآن کے مطابق ہے اور اس لئے قابل قبول) حضور ملڑ ہے فرمایا "بنًا لا نُورِثُ" "ہمارا کوئی وارث نہیں" "ماتو کنا صدقة" ہم جو پچھ چھوڑ رہے ہیں۔ وہ سب مفاد عامہ کے لئے ہے۔ (بخاری ۲۶ ص ۹۹۲)

چنانچہ اس اصول کے مطابق باغ فدک جو حضور ملٹھانے کے ذاتی گزارے کے لئے تھا بطور ترکہ تقسیم نہیں ہوا بلکہ امت کی مشترکہ تحویل میں آگیا۔ " (ن-ر-ص ۴۴)۔

باغ فیدک کا قصہ اور نتائج: اب دیکھئے جو حدیث آپ نے عدم جواز ذاتی ملکت کے لئے پیش فرمائی ہے اس کا ایک ایک فقرہ اور ایک ایک پہلو جواز ملکیت پر شمادت دے رہاہے مثلاً

ا۔ آپ نے فرمایا ہے کہ قرآن نے کسی رسول کی ذاتی ملکت کا ذکر نہیں کیا جب کہ قرآن رسول ملٹھ اللہ اللہ اللہ اللہ کے کو ذاتی ملکیت کا حق خود عطاکر رہا ہے۔ ارشاد باری تعالی ہے۔

﴿ فَ وَأَعْلَمُوا أَنَّمَا غَينَمْتُم مِّن شَيْءٍ فَأَنَّ لِلَّهِ " "اور جان ركوك جو كيم تهس غيمت من طي تو

# آئينة يَرُويزيّت 282 ملام عضوص نظريات كالمعام كنصوص نظريات

مُعْسَدُهُ وَلِلرَّسُولِ ﴾ (الأنفال ٨/ ٤١) اس كاپانچوال حصه الله اور رسول كے لئے ہے۔"

(۲) جس حدیث کو آپ نے قرآن کے مطابق سمجھ کر قابل قبول فرمایا ہے وہ پوری حدیث باختلاف الفاظ اس طرح ہے۔

"نَحْنُ مَعْشَرُ الأَنْبِيَاءِ لاَ نَرِثُ وَلاَ نُورِثُ "جم انجياء كاگروه نه خود وارث ہوتے ہيں' نه كوئى ما تَرَكْنَا صَدَقَةً"
مَا تَرَكْنَا صَدَقَةً"
ہوتاہے"

پہلی بات تو یہ ہے کہ اس حدیث کا تعلق صرف انبیاء سے ہوام سے نہیں دوسری ہد کہ آگر رسول سے پہلے کی ذاتی ملکیت کچھ نہیں ہوتی تو صدقہ کس چیز کا؟

۳- اگر قرآن میں رسول ملڑا کے ذاتی مکیت کا ذکر نہیں تو یہ باغ فدک کدھرے آگیا؟ کیا رسول اللہ کا عمل خدانخواستہ قرآن کے خلاف تھا؟

۳۔ باغ فدک روزمرہ کی مستعملہ اشیاء سے تعلق نہیں رکھتا بلکہ آپ سائیل کی ضروریات زندگی کا ایک مستقل ذریعہ تھا اور یہ باغ فدک صرف حق ملکیت نہیں بلکہ حق ملکیت زمین بھی ثابت کر رہا ہے۔

۵۔ اس باغ کا قصہ آپ نے شروع تو کر لیا گر پورا ذکر ہمیں فرمایا۔ آگے یہ قصہ یوں چاتا ہے کہ اس باغ
 کو بطور وریڈ حاصل کرنے کے لئے حضرت علی مٹاٹھ نے حضرت فاطمہ رہی تھا کی طرف ہے وکیل بن کر حضرت ابو بکر مٹاٹھ کی عدالت میں دعویٰ دائر کر دیا جس سے ثابت ہو تا ہے کہ:

(۱) حضرت فاطمہ بھی کھا اور حضرت علی بناٹھ دونوں انفرادی ملکیت حتیٰ کہ زمین کے حق ملکیت کو درست سمجھتے تھے۔

(ب) حفرت ابو بكر بناتئو نے حضور اكرم سل الله الله كا مذكورہ بالا قول پیش كر كے حضرت فاطمه بن الله كى طرف سے پیش كردہ دعوىٰ خارج كر دیا۔ جس سے معلوم ہو تا ہے كه حضرت ابو بكر بناتي اور حضرت على بناتي

(ج) حضرت عمر بناتی کی خلافت کے دوران حضرت علی بناتی نے دوبارہ یہ مقدمہ پیش کر دیا تو حضرت علی بناتی نے نے بیاغ حضرت علی بناتی کو اس شرط پر واپس کر دیا کہ وہ اسے صرف اپنے ذاتی مصرف میں نہ لا کیس گے بلکہ اس میں سے خدا کے حکم کے مطابق بیموں' مسکینوں اور مسافروں کا حصہ بھی نکالا کریں گے۔ جس طرح حضور اکرم ملتی کیا کرتے تھے گویا یہ باغ امت کی مشتر کہ تحویل سے نکل کر بھرے انفرادی ملکیت میں آگیا۔

(د) حفرت عمر مناثله بھی انفرادی ملکیت کے قائل تھے۔

( ہ ) اس باغ فِدک پر حضور اکرم ملٹھیل کی اپنی گزران بھی تھی اور اس کی پیداوار سے آپ ملٹھیل تیموں' مسکینوں وغیرہ کو بھی اس قدر دیا کرتے تھے کہ آپ ملٹھیل کے پاس فاصل دولت نہیں رہتی

# آئينهُ رَبُويريّت كالله كالله

تھی۔ اس طرح کا بَود وسخابھی آپ ساتھا کی انفرادی ملکیت کی واضح دلیل ہے۔

### لین دین کے احکام کی پرویزی تاویلیں

اب اس مسئلہ کا دوسرا پہلویہ ہے کہ قرآن کریم میں بے شار ایسی آیات موجود ہیں جو لین دین سے تعلق رکھتی ہیں۔ مثلاً احکام میراث احکام تجارت احکام قرضہ احکام صدقہ وخیرات احکام حق مروغیرہ وغیرہ۔ یہ سب آیات انفرادی ملکیت کا جواز ثابت کرتی ہیں۔ اب ایسی آیات کی جو توجیمات چورز صاحب فرماتے ہیں وہ بھی دلچیں سے خالی نہیں۔ ان میں سے چند ایک کا ذکر ہم یماں کرتے ہیں۔

### ا۔ احکام میراث: احکام میراث کے متعلق ایک مقام پر لکھتے ہیں کہ:

"قرآنی نظام ربوبیت میں چونکہ انفرادی ملکیت اشیائے صرف تک ہی محدود ہوتی ہے للذا ان احکام کا اطلاق صرف انہی اشیاء پر ہوگا یعنی انسان کا لباس 'بسترے ' فرنیچروغیرہ اور یمی اشیاء بطور ترکہ آگے منتقل ہو سکتی ہیں اگرچہ اس کی اولاد اس ترکہ کی بھی مختاج نہ ہوگی کیونکہ اس کی تمام ضروریات تو معاشرہ پوری کر رہا ہوگا۔ " (قرآنی نظام ربوبیت ۲۲۹)

غور فرمایے کہ اللہ تعالیٰ کو ایسے بے ضرورت احکام میراث کے نازل کرنے کا فائدہ کیا تھا جو صرف لباس فرنیچراور بستر تک کی تقسیم تک ہی محدود ہیں؟ جیسا کہ آپ کو خود بھی اعتراف ہے کہ "اگرچہ اس کی بھی ضرورت نہیں ہوگی" پھر آپ کو یہ بھی اصرار ہے کہ حضور اکرم سٹھیلیا یہ نظام ربوبیت قائم فرما کر دنیا سے رخصت ہوئے تھے اور ساتھ ہی ساتھ آپ باغ فدک والا قصہ بھی چھیڑرہے ہیں جو آپ سٹھیلیا کا ترکہ تھا لیکن تقسیم نہیں ہوا' بلکہ قومی تحویل میں چلاگیا۔

طلوع اسلام کے تضادات: یہ تو قرآنی نظام رہوبیت کو برحق ثابت کرنے کا ماحول ہے للذا اس کی یہ تعبیر جائی ہے۔ آپ اس ماحول سے باہر نکلتے ہیں تو پھر احکام میراث کی تعبیر بھی بدل جاتی ہے۔ چنانچہ احکام میراث کے متعلق آپ ایک مقام پر فرماتے ہیں۔

"اسی مئلہ وراثت کو لیجئ قرآن نے وصیت کا تھم دے کر انفرادی مصالح کی حفاظت کا پورا پورا مسالح کی حفاظت کا پورا پورا مسال کر دیا تھا۔ فقہ اور روایات نے وصیت کو ممنوع قرار دے کر ان تمام مصالح کو ختم کر دیا جس سے عجب عجب عجب قتم کی الجھنیں پیدا ہو گئیں پھر قانونِ وراثت میں تفقہ کی غلطیوں نے قرآن مجید کو گئے۔ گئے کا کچھ بنا دیا جس سے کروڑوں جائز وارث اپنے آباء واجداد کی جائیدادوں سے محروم ہو گئے۔ " (قرآنی فیصلے ۔ ص:۱۲۲)

آئينة رُويزيّت 284 حصوص نظريات 284

اس سے زیادہ واضح ثبوت اور کیا پیش کیا جاسکتا ہے جس کی دو سری مقام پر آپ خود نفی کر رہے ہیں؟ ای طرح ایک صاحب نے وقف کے متعلق استفسار کیاتو آپ نے جواب میں فرمایا:

" قرآن میں انقال اموال کی جتنی شکلیں ہیں ان میں سے کہیں بھی اس فتم کے وقف کا جواز نہیں نکلنا' مثلاً خرید و فروخت' بخشش' وصیت' وراثت' قرض' خیرات وغیرہ میں کوئی شکل ایسی نہیں جس میں منقل کردہ مال دو سرے کی ملکیت میں نہ چلا جائے اور اس طرح اس پر پہلے مالک کا قبضہ بدستور رب" (قرآنی نصلے ۔ ۱۳۳)

اس اقتباس میں بھی بدلائل قرآنیہ ذاتی حق ملکیت کانہ صرف خود اقرار کر رہے ہیں بلکہ دوسروں کو بھی بلکہ دوسروں کو بھی ایک بھی کئی بات سمجھا رہے ہیں چرجب نظام ربوبیت کا ذکر چھڑتا ہے تو بمصداق "دروغ گورا حافظہ نباشد" اننی احکام کی نئی تاویلات میں لگ جاتے ہیں۔

۲- احکام صدقہ وخیرات: قرآن کریم میں صدقات وخیرات کے لئے بہت سے مقامات پر مسلمانوں کو ترغیب دی گئی ہے ایسے احکامات کے متعلق آپ کا ارشاد ہے:

"ملا بیہ چاہتا ہے کہ معاشرہ میں ضرور ایک غریب علاست اور محتاج طبقہ موجود رہنا چاہئے تاکہ وہ صد قات وخیرات کے احکام پر عمل کر سکے۔ یہ تصور سرمایہ دارانہ اور یمودی ذائیت کی پیداوار ہے۔ یمودی لوگ کیا کرتے تھے کہ پہلے ان ہی لوگوں کو قید کروا دیتے تھے پھران کا فدیہ ادا کر کے ان کو چھڑا لیتے تھے۔ اس طرح فدیہ ادا کرتا ان کا صدقہ وخیرات بھی ہوتا تھا اور ان لوگوں پر زندگی بھرکا اصان بھی۔" (قرآنی فیصلے۔ ص ۲۵۰)

ملاكون؟ : اس اقتباس ميں جمال تك ملا پر تضحيك و متسخر كا تعلق تقااس كا حق تو آپ نے پورا پورا ادا كر ديا گرسوال بيہ ہے كه ملا ہے كون اور اس كى تعريف كيا ہے؟ اس سوال كا جواب تو علامہ اقبال نے درج ` ذمل اشعار ميں دے ديا ہے 'آپ كتے ہيں ''

ملاکا قصور: اور دو سرا سوال یہ ہے کہ آخر ملا بے چارے کا قصور کیا ہے کہ اس پر اس قدر عماب فرمایا جا رہا ہے۔ اس کا جواب واضح ہے کہ ملا جس طرح سرمایہ پرستی کا دشمن ہے اس طرح اشتراکیت یا بالفاظ دیگر آپ کے نظام ربوبیت کا بھی دشمن ہے۔ سرمایہ دارانہ نظام میں اگر معاشرہ کے مفادات کو افراد کے مفاد کے سامنے بیج سمجھا جاتا ہے تو اشتراکیت میں افراد کے مفادات کو معاشرہ کی خاطر کچل کے رکھ دیا جاتا ہے۔

# آئينة رُويزيّت 285 ملام عضوص نظريات

اگر سرمایہ دارانہ نظام ایک انتهاہے تو اشتراکیت دوسری انتهاہے اور یہ تو داضح ہے کہ جب کوئی چیزاپی انتها کو پہنچ جاتی ہے تو اس سے خیر کا پہلو اٹھ جاتا ہے۔ اسلام نے ان دونوں نظاموں کے درمیان اعتدال کی راہ اختیار کی ہے۔

اب پرویز صاحب چونکہ نظام ربوبیت یا (اشتراکیت) کے دائی ہیں الندا ملاکو طعن و تشنیج کا نشانہ نہ بنائیں تو کیا کریں؟ آپ کے خیال میں گویہ صدقہ وخیرات کے احکام بھی اللہ کی طرف سے نازل شدہ نہیں بلکہ ملا نے ان کو قرآن میں درج کر دیا ہے اور آگر یہودی لوگوں کو قید میں ڈال کر پھر فدیہ دے کرانمیں چھڑا لیتے سے تو یہ بھی ملا ہی کا قصور ہے؟ آپ کی اس قدر برہمی کے بعد بھی معالمہ تو وہیں کا وہیں رہا کیونکہ آپ کی دونوں بیان کردہ صور تول میں انفرادی حق مکیت <sup>©</sup> ثابت ہی رہتا ہے۔

### کین دین کے احکام کا عبوری دور؟

قرآن میں اور بھی کئی طرح کے لین دین سے متعلق احکام موجود ہیں۔ جیسے تجارت ، قرضہ ، وصیت وغیرہ۔ ان سب احکام بشمول میراث اور صدقہ کی توجیہ آپ یوں پیش فرماتے ہیں۔

"اب رہا یہ سوال کہ اگر اسلام میں ذاتی ملکیت نہیں تو پھر قرآن میں وراشت کے احکام کس لئے دیے ہیں؟ اس کی وجہ یہ ہے کہ قرآن انسانی معاشرہ کو اپنے متعین کردہ پروگرام کی آخری منزل تک آہستہ آہستہ بندر تئے پہنچاتا ہے۔ اس لئے وہ جمال اس پروگرام کی آخری منزل کے متعلق اصول اور احکام متعین کرتا ہے۔ عبوری دور کے لئے ساتھ کے ساتھ راہنمائی دیتا چلا جاتا ہے۔ وراشت وضہ کین دین صد قات و خیرات وغیرہ کے متعلق احکام اسی دور سے متعلق ہیں۔ جس میں وراشت وضہ کین دین معاشرہ ہو قرآنی پروگرام پر عمل سے گزر کر معاشرہ انتمائی منزل تک پہنچتا ہے۔ جس طرح کوئی ایک معاشرہ جو قرآنی پروگرام پر عمل پیرا ہوتا ہے بندر بی آخری نقطہ تک پہنچتا ہے۔ اسی طرح تمام نوع انسانی بھی رفتہ رفتہ اس انتمائی معاشرہ نقط کی طرف جا رہی ہے جس کی نشاندہی قرآن نے کی ہے۔ ایسا معلوم ہوتا ہے کہ انسانی معاشرہ کے نقاضے اب پچھ ایسے شدید ہو چکے ہیں کہ ان کا حل ان قوانین کے بغیر ممکن نہیں جو قرآن نے انتمائی منزل کے لئے تجویز کئے تھے اور جس کا نمونہ نبی اگرم ساتھ کے اپنی ذات میں دکھا دیا تھا۔ تمام نوع انسانی کی فلاح وبہود کے لئے مسلسل محنت اور کاوش لیکن فاصلہ دولت اور ذاتی ملکت کی نفی۔ نوع انسانی کی فلاح وبہود کے لئے مسلسل محنت اور کاوش لیکن فاصلہ دولت اور ذاتی ملکت کی نفی۔ کین ہونا ہو ۔ "

(قرِ آنی نظام ربوبیت مس: ۲۵)

<sup>﴿</sup> قرآن سے انفرادی حِق ملکیت صرف ثابت ہی نہیں بلکہ قرآن اس کے تحفظ کی ضانت بھی دیتا ہے۔ چوری کی حد مقرر کرنا اس کا واضح ثبوت ہے۔



اس اقتباس سے مندرجہ ذیل باتیں سامنے آتی ہیں۔

قرآن کے بے شار اور واضح احکام' جولین دین سے متعلق ہیں تو وہ سب عبوری دور سے تعلق رکھتے ہیں تو وہ سب عبوری دور سے تعلق رکھتے ہیں گر جس بات کی قرآن نے صرف نشاندہی کی ہے وہ ہی دراصل قرآنی نظام ربوبیت کا پروگرام ہے۔ اب اسے خدا کی حکمت ہی سمجھئے کہ جو چیز انسانی معاشرہ کی انتمائی منزل تھی اس کی تو فقط نشاندہی کی اور جو احکام عبوری دور سے متعلق تھے انہیں بردی وضاحت سے بیان کر دیا۔

۲- اس نشاندہی والے قرآنی پروگرام (نظام ربوبیت) کی آج اس لئے ضرورت پیش آئی ہے کہ اب انسانی معاشرے کے نقاضے شدید نہیں تھے لنذا اس کی ضرورت کا سوال ہی پیدا نہیں ہو تا۔
 کی ضرورت کا سوال ہی پیدا نہیں ہو تا۔

سا۔ اس قرآنی پروگرام کا نمونہ نبی اکرم ملی ایک ذات میں (اپی امت میں نہیں! مولف) دکھلا دیا تھا۔

یعنی تمام نوع انسانی کی فلاح وبہود کے لئے مسلسل محنت اور کاوش لیکن فاصلہ دولت اور ذاتی ملکیت

کی نفی اور یہ نفی تو آپ باغ فدک کے سلسلہ میں و کیچہ ہیں چکے ہیں۔ علاوہ ازیں آپ ساتھ کے وفات

کے وقت ایک سفید خچر بھی آپ ساتھ کیا کی ذاتی ملکیت تھا اور ایک زرہ بھی جو کسی یہودی کے پاس کچھ
قرصہ کے عوض ' رہن رکھی ہوئی تھی۔ یہ سب باتیں ذاتی ملکیت کا جواز ثابت کر رہی ہیں اور ہیں

بھی وفات کے وقت کی پھر یہ نظام رہوبیت کب رائج ہوا تھا جے قرآن نے انسانی معاشرہ کی آخری
شکل قرار دیا ہے؟

عبوری دور کے احکام کی مزید تشریع: ایک دوسرے مقام پر آپ ان احکامات لین دین یا عبوری دور کے احکام کی توجیہ اس طرح پیش کرتے ہیں:

"صدقه وخیرات بچ وشری کین دین کرکه ومیراث وغیره کے تمام احکام اس عبوری دور سے متعلق بیں جول جول حالات بدلتے جاتے ہیں۔ عبوری دور کے بید احکام بیچھے رہتے جاتے ہیں۔ حقیقت بید ہے کہ احکام حالات سے مشروط ہوتے ہیں۔ مثلاً:

- قرآن میں زنا کی سزا مقرر ہے اگر کوئی شخص زنا کا مرتکب ہی نہ ہو تو یہ تھم تو موجود رہے گالیکن نافذ
   العل نہیں ہوگا۔
- قرآن نے قسم توڑنے کا کفارہ دس مسکینوں کو کھانا کھلانا یا غلام آزاد کرنا مقرر کیا ہے پھر جب غلای کا وجود ہی ختم ہو جائے تو کفارہ میں "غلام کو آزاد کرنا" نافذ العل نہیں رہے گا۔ اسی طرح اگر کوئی معاشرہ ایسا مرف الحال ہو جائے کہ اس میں مسکینوں کا وجود ہی نہ رہے تو یہ حکم بھی ساقط العل ہو جائے گا۔ اس وقت اسلامی نظام فیصلہ کرے گا کہ اس کے بدلے میں کفارہ کے لئے کیا کرنا چاہئے۔

  جائے گا۔ اس وقت اسلامی نظام فیصلہ کرے گا کہ اس کے بدلے میں کفارہ کے لئے کیا کرنا چاہئے۔
- ﴿ خود ہماری تاریخ میں ہے کہ حضرت عثان ہاتئے کے زمانے میں لوگ زکوۃ کا روپیہ جھولیوں میں لئے
   ﴿ چرتے تھے اور کوئی لینے والا نہیں ملتا تھا۔ اب ظاہر ہے کہ ایسے معاشرہ میں صدقہ وخیرات کے تمام

# آئينة كرويزيت كالموع اسلام كالخصوص نظريات

احکام ساقط العل ہو جائیں گے۔

- اگر کوئی حکومت ایبا انتظام کردے کہ ہر ضرورت مند کو حکومت کی طرف سے قرضہ مل جائے تو پرائیویٹ لین دین کے معاملات ختم ہو جائیں گے اور ان سے متعلقہ احکام بھی جاری نہ رہیں گے۔
  - ® اسی طرح اگر کوئی شخص ترکه چھوڑ کرنہ مرے تو اسپر وراثت سے متعلق احکام نافذ ہی نہ ہول گے۔

ان مثالوں سے آپ نے دکھے لیا کہ احکام بھیشہ حالات سے مشروط ہوتے ہیں۔ اگر حالات ایسے پیدا ہو جائیں جن میں ضرورت باتی نہ رہے تو یہ احکام نافذ العل نہیں رہیں گے۔ یاد رکھیے اس وقت بھی یہ احکام منسوخ (Abrogate) نہیں ہوں گے صرف ساقط العل ہو جائیں گے۔ اگر کسی وقت پھروہی حالات پیدا ہو جائیں تو پھروہی تھم نافذ العل ہو جائے گا۔ جس طرح ﴿ پانی نہ طنے کی صورت میں وضو کا تھم ساقط العل اور تیم کا تھم نافذ العل ہو جاتا ہے اور جب پانی مل جائے تو وضو کا تھم نافذ ہو جاتا ہے اور اگر ایسا انظام ہو جائے کہ ملک میں ہر جگہ پانی دستیاب ہو تو پھر تیم سے متعلق تھم بالکل معطل ہو جائے گا۔ " (قرآنی نظام ربوبیت ص ۲۲۹٬۲۲۸)۔

### بروبرزی <u>حیلے</u>

اس طویل اقتباس میں آپ عبوری دور کے احکام کا فلفہ پیش کرتے ہوئے ایک تو لین دین کے معاملات کی حدود سے دور چلے گئے ہیں۔ بھلا لین دین کے معاملات سے زنا اور وضو ہم کے مسائل کا آیا تعلق؟ دو سرے آپ نے عبوری دور کے احکام اور حالات کی شرط کے مفہوم کو گڈ ڈ کر کے خلط محث کر دیا ہے۔ تیسرے قاری کے زبمن کو ساقط العل 'منسوخ اور معطل وغیرہ کی اصطلاحوں میں الجھا کر مغالط دینے کی کوشش فرمائی ہے لنذا توضیح کی خاطر ہم نے آپ کی بیان کردہ مثالوں پر نمبر خود نگا دیاہے ہیں تاکم سیجھنے میں آسانی رہے۔

ا۔ زنا اور عبوری دور: زنا کے متعلق قرآن میں دو مخلف مقامات پر مختلف سزاؤں کا ذکر ہوا ہے۔ پہلا تھم سورہ نساء میں ہے جو ۲ھ میں نازل ہوئی اس میں درج ذیل سزا کا ذکر ہے۔

<sup>﴿ &</sup>quot;طاہرہ کے نام خطوط" میں پرویز صاحب نے یہ سزا "جرم فخش" کی بیان فرمائی ہے۔ یہ جرم فخش کیا بلا ہے جس کے لئے چار شاہ تیں درکار ہیں؟ اس کی وضاحت موصوف نے بیان نہیں فرمائی۔ نہ ہی یہ بتایا ہے کہ اس جرم فخش اور زنا میں مابہ الامتیاز فرق کیا ہے؟ یہ دھندا آپ کو اس لئے کرنا پڑتا ہے کہ آپ نامخ منسوخ کے قائل نہیں۔

آئينة يُرويزيت 288 منظريات كالعام يخصوص نظريات

مخصول کی شمادت لو' اگر وہ گواہی دے دیں تو ان عور توں کو گھروں میں بند رکھویمال تک کہ موت ان کاکام کر دے یا خدا ان کے لئے کوئی اور سبیل پیدا

مِنكُمُّمُ فَإِن شَهِدُواْ فَأَمْسِكُوهُكَ فِي الْمُنْصَدِّمُ فَأَمْسِكُوهُكَ فِي الْمُنْصَدِّقُ أَوْ يَجْمَلَ اللَّهُ لَمُنَّ سَكِيلًا ﴿ النساء٤/١٥)

کر دے"

اس آیت سے دو باتوں کا پہ چاتا ہے کہ ایک بید کہ زانیہ عورت کی سزا "حبیں دوام" ہے اور دوسرے بید کہ اللہ تعالیٰ اس سزا کو بدل کر کوئی نئ سزا تجویز کرنے والے ہیں۔

چنانچہ ایک سال بعد یعنی غزوہ بنی مصطلق کے بعد سورہ نور میں دو سرا تھم بد نازل ہوا:

﴿ اَلِزَانِيَةُ وَٱلْزَانِي فَأَجْلِدُوا كُلَّ وَيَعِدِ مِنْهُمَا مِأْنَةَ "زانى مرداور زانى عورت ان ميں سے ہرايك كوسو جَلَدَةً ﴾ (النور ٢/٢٤)

اب دیکھئے کہ ان دونوں آیات یا احکام کے نزول کا درمیانی وقفہ عبوری دور ہے۔ اس عبوری دور ہیں سزا ایک ہی تھی۔ کہ آگر حالات ایسے پیدا ہوں سزا ایک ہی تھی۔ کہ آگر حالات ایسے پیدا ہوں تو یہ کرلیا جائے درنہ وہ کرلیا جائے والی کوئی بات نہیں تھی پھر جب دو سری سزا کا تھم نازل ہو گیا تو عبوری دور ختم ہو گیا اور نیا تھم آئندہ کے لئے مستقل طور پر نافذ ہو گیا۔ اب سزائے "حبس دوام" ہیشہ کے لئے ختم یا معطل یا منسوخ ہو گئی۔ اس عبوری دور کے بعد اب سزا صرف سو درے ہی نافذ العل ہوگی۔ گویا پہلا تھم یا درمیانی مدت تھم یا آیت اس کا ناتخ ہے اور ان دونوں احکام یا آیات کا وقفہ یا درمیانی مدت کانام عبوری دور ہے۔

۲- عبوری دور اور طالات کی شرط:
مندرجه بالاا قتباس میں دوسرا الجھاؤ آپ نے وضو اور تیم کی مثال دے ' یہ دے کر پیدا کر دیا ہے۔ اس مثال کا تو نہ عبوری دور سے کوئی واسطہ ہے نہ لین دین کے معاملات سے ' یہ دونوں تھم ایک ہی دور ایک ہی زمانہ اور ایک ہی وقت میں ساتھ ساتھ چلتے ہیں وہ حالات سے مشروط نہیں بلکہ شرط سے مشروط ہیں کہ اگر پانی مل جائے تو وضو کر لو اور اگر کمیں پانی نہ ملے تو تیم کر لو پھر یہ بھی ضروری نہیں کہ اگر کمی مخص کو پانی نہیں ملا اور اس نے تیم کر کے نماز ادا کرئی۔ اب پھھ وقت بعد اسے پانی مل گیا تو دہ اپنی نماز کو دہرائے۔

عبوری دور اور ناسخ ومنسوخ: زناکی سزاکا آپ نے حوالہ ضرور دیا ہے لیکن بیان نہیں فرمائی وہ اس لئے کہ قرآن میں زناکی دو سزائیں فدکور ہیں؟ ایک ناسخ ہے دو سری منسوخ لیکن آپ ناسخ ومنسوخ کے قائل نہیں' فلمذا آپ عبوری دور کی اصطلاح استعال فرماتے ہیں حالانکہ مفہوم دونوں کا ایک ہی ہے۔ آپ فرماتے ہیں:

"اگریہ عقیدہ رکھا جائے کہ قرآن کی بعض آیتیں دوسری آیات سے منسوخ ہو چکی ہیں تواس سے

آئينة رَبُوينيّة كالمريات كالمرابع المام كالموع اسلام كالمحضوص نظريات

قرآن بھیجنے والے خدا کے متعلق کیا تصور پیدا ہوتا ہے؟ لیکن ملا بے چارے کو اس سے کیا واسطہ کہ خدا کے متعلق کیا تصور پیدا ہوتا ہے اور رسول اللہ کے متعلق کیا خیال قائم ہوتا ہے۔ (قرآنی فیصلے ص ۲۰۳۰)

و منسوخ کی بحث چونکہ تفصیل طلب ہے اس لئے ہم آگے چل کر الگ عنوان کے تحت بیان کر رہے ہیں۔ رہے ہیں۔

س۔ اختالات کی دنیا: تیسرا الجھاؤ آپ نے یہ پیدا کر دیا ہے کہ ٹھوس حقائق کی دنیا سے نکل کر اختالات کی دنیا میں چلے گئے ہیں۔ مثلاً آپ زنا کی سزا کے متعلق لکھتے ہیں کہ آگر "ایسا وقت آ جائے کہ کوئی فخص زنا کا مرتکب ہی نہ ہو۔ اب ظاہر ہے کہ اس وقت زنا کی سزا کی کوئی ضرورت ہی نہیں رہے گی۔ یہ حکم موجود تو رہے گالیکن نافذ العمل نہیں رہے گا۔" (قرآنی ظام ربیت۔ ص ۲۲۸)

سوال بہ ہے کہ کیا ایسا دور آبھی سکتا ہے جس میں کوئی مخض زناکا مرتکب ہی نہ ہو' بنی نوع انسان کی تاریخ میں دور نبوی ماٹھیے ہی وہ سنمری دور ہے جو اخلاقی اعتبار سے اپنی انتمائی بلندیوں پر تھا پھر جب اس دور میں بھی زناکے واقعات پائے جاتے ہیں تو پھراور کون ساایسا دور ممکن ہے جس میں کوئی مخض زناکا مرتکب میں نہ ہو اور زناکی سزا ساقط العل ہو جائے؟

اگر اس احمالات کی دنیا کو ذرا اور بھی وسعت دی جائے تو بوں بھی کما جا سکتا ہے کہ ''اگر ایسا وقت آجائے کہ کوئی شخص چوری' ڈاکہ' زنا اور قذف وغیرہ کا مرتکب ہی نہ ہو تو تمام قرآنی حدود ساقط العل ہو جائیں گی" پھرید احمالات کا دائرہ مزید وسیع بھی ہو سکتا ہے کہ ''اگر ایسا محاشرہ وجود میں آجائے جس میں سارے لوگ ہدایت یافتہ ہوں تو پھر سارے قرآنی احکام کی ضرورت ہی باتی نہ رہے گی۔

٣- نفاذ اور نافذ العمل كا فرق: چوتھا الجھاؤ كسى قانون يا تھم كے نافذ اور نافذ العمل كے فرق سے پيدا كيا كيا ہے آگر كوئى فخص ذنا كا مرتكب نہيں ہو تا تو واقعی اس پر سزا كا قانون نافذ العمل نہيں ہوگا۔ ليكن بيد قانون بسرحال نافذ ضرور رہے گا۔ ساقط نہيں ہوگا۔ قانون كا نافذ العمل ہونا گناہ كے ار تكاب سے مشروط ہے ليكن ان كا نفاذ ہرگز مشروط نہيں۔ بيد ساقط صرف اسی صورت ميں ہوگا جب اس كے عوض كوئى دو سرا قانون آجائے گا جسے عام اصطلاح ميں منسوخ كما جاتا ہے۔ قانون كے نافذ العمل يا ساقط العمل ہونے ميں عبورى دور كا بھى كوئى تعلق نہيں ، كيونكہ عبورى دور ناتخ ومنسوخ كى درميانى مدت كا نام ہے حالات كا نام نہيں۔ بعض احكام حالات سے مشروط تو ہوتے ہيں مگر ساقط ہرگز نہيں ہوتے۔

۵. ترکہ اور عبوری دور: پانچواں الجھاؤیہ پیدا کیا گیا ہے کہ ایک مخص کی انفرادی حالت کا ذکر کرکے قانون کے ساقط العل ہونے کا تاثر دیا گیا ہے جیسا کہ مثال نمبرہ سے واضح ہے ' فرماتے ہیں کہ:

"ای طرح آگ کئی مخصر ترک حصول کی نہ میں برقد اس بروہ افت کی احکام افذ ہی نہ جول گے "

"ای طرح اگر کوئی شخص تر کہ چھوڑ کر نہ مرے تو اس پر وراثت کے احکام نافذ ہی نہ ہوں گے۔"

آئينة رَبُورِيْت 290 كر حصد: دوم) طلوع اسلام يمخصوص نظريات

اس حد تک تو بیہ بات ٹھیک ہے لیکن اس دور میں بہت سے ایسے اشخاص بھی ہوں گے جو ترکہ چھوڑ کر مریں گے اور ان پر بیہ احکام نافذ العل ہوں گے۔ ایک شخص یا کئی اشخاص کے ترکہ چھوڑے بغیر مرنے کے باوجود بھی بیہ قانون نافذ ہی سمجما جائے گا اور اس کا عیوری دور سے پچھ تعلق نہیں۔

مساكين كا وجود: اب دوسرى مثال كى طرف آيئ كه قتم كا كفاره تين روز يركهنا يا غلام آزاد كرنا بين الله و ختم هو گئي ربا بين دس مسكينول كو كهانا كهلانا علام كا تو اسلام في مختلف طريقول سے تدارك كيا اور وہ ختم هو گئي ربا مسكينول كو كهانا كھلانا في اسلم ميں آپ پھر خيالى دنيا ميں جا بين فرماتے ہيں كه "آگر كوئى معاشرہ ايسا مرفد الحال ہو جائے كه اس ميں مسكينول كا وجود ہى نه رہے تو يہ تحكم بھى ساقط العمل ہو جائے گا" سوال يہ ہے كه كيا ايسا ہونا ممكن بھى ہے؟ آج كے دور ميں امريكه 'برطانيه 'فرانس عرب ممالك 'جاپان وغيرہ مرفد الحالى كى بلند چوڻيول پر ہيں - ان ميں سے آپ كسى اليسے ملك كانام بتا سكتے ہيں جس ميں مسكينول كا وجود نه ہو؟

مسکینی کو ختم کرنے کی بس ایک ہی صورت ہے اور وہ ہے اشتراکیت یا سوشلزم لیکن اس میں مشکل ہی ہے کہ مسکینی ختم نہیں کی جاتی بلکہ مسکینی کا نام ختم کیا جاتا ہے۔ اس نظام میں حکومت افراد ہے ان کی محنت کا ماحصل چین کر سب کو ایک جیسا مسکین بنا دیتی ہے تاکہ کوئی شخص دو سرے کو مسکین کہہ ہی نہ سکے۔ مسکین کی تعریف ہی ہے کہ اس کے پاس ذاتی ملکیت کی کوئی چیز نہ ہو۔ اس نظام میں حکومتی پارٹی تمام رعایا کی انفرادی ملکیتی چھین کر خود ہی سب سے بڑی سموایہ دار اور جاگیردار بن جاتی ہے۔ رعایا ساری کی ساری مسکین ہوتی ہے کیونکہ حکومت بوری رعایا کے ماحصل اور محنت کا قانون کے بل بوتے پر استحصال کرتی ہے للذا یہ طرز حکومت جورو استبداد کی ایس بدترین شکل اختیار کر جاتی ہے جس کی نظیرونیا کی تاریخ میں کہیں نہیں ملتی۔

دو سرایہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ آیا معاشرہ سے امیر وغریب کا امتیاز اٹھ جانا یا مسکین کا وجود ختم ہونا فضائے ایزدی کے مطابق ہے بھی یا نہیں؟ قرآن سے ہمیں اس کا جواب نفی میں ماتا ہے۔ ارشاد باری ہے:
﴿ اَهْمَدُ يَقْسِمُونَ رَحْمَتَ رَيِّكَ خَنُ قَسَمْنَا بَيْنَهُم ﴿ اَللّٰ بِهِ لَوَّ تَهارِ بِ وَرِدگار كی رحمت كو بالله مَعِیشَتَهُم فِی اَلْدَیْنَ اَللّٰ بَعْضَهُم بِعَضَا مَعْشَا اِللّٰ مِعْشَا كَرِیا اور ایک کے دوسرے پر درجے بلند كے 'تاكہ سُخْرِیًا ﴾ (الزحرف ٢٢/٤٣)

اسلام امراء واغنیاء کو یہ تھم ضرور دیتا ہے کہ وہ غریبوں اور مسکینوں کو ان کا حق دیں تاکہ طبقاتی تفاوت کم ہو جائے لیکن وہ اس تفاوت کو یکسر ختم نہیں کرنا چاہتا تاکہ لوگ ضرورت کے مطابق ایک دو سرے کے کام آئیں اور دنیا کا کاروبار چاتا رہے۔ امراء کے امیر ہونے کو اللہ تعالی نے اپنی رحمت سے تعییر فرمایا ہے اور یہ بھی بتا دیا کہ ایسی تقیم ہم نے ہی کی ہوئی ہے۔

آئینہ کرویزیت 291 (حصد: دوم) طلوع اسلام کے مخصوص نظریات

### اے ذوق اس جمال کو ہے زیب اختلاف سے

قتم كاكفاره اور روزے: آپ مثال نبر ٢ كے تحت لكھتے ہيں كه "آگر غلامى ہو جائے اور معاشره ميں مكنوں كا وجود ہى نه رہے تو اس وقت اسلامى نظام فيصله كرے گاكه اس كے بدلے ميں كفاره كيا ہونا ما سے"

اب دیکھئے کہ اللہ تعالیٰ نے قتم توڑنے کے کفارہ کی ایک تیسری صورت تین روزے رکھنا بھی بنائی ہے۔ (۵-۸۹) جو کسی بھی "نظام" میں رکھ جا سکتے ہیں کیونکہ یہ خالصنا انفرادی فعل ہے۔ غالبا پرویز صاحب کو یہ روزے والا کفارہ پند نہیں آیا اور اب مزید فیصلہ ایسے اسلامی نظام یا مرکز ملت کے سپرد فرما رہے ہیں جے محض ایک واجمہ ہی قرار دیا جا سکتا ہے۔

ز کوہ وصد قات کے احکام کا تعطل: مثال نمبر سس آپ حدیث کے بجائے تاریخ کے حوالہ سے فراتے ہیں کہ "حضرت عثان کے زمانہ میں لوگ زکوہ کا روپیہ جھولیوں میں لئے پھرتے سے اور کوئی لینے والا نہیں ماتا تھا۔ اب ظاہر ہے کہ ایسے معاشرہ سے صدقہ وخیرات کے تمام احکام ساقط العل ہو جائمیں گے" یہ مثال تو پکار پکار کر کمہ رہی ہے کہ حضرت عثمان بڑا تھ کے زمانے میں صحابی ذاتی مکیت رکھتے سے پھر آپ کا نظام ربوبیت جو آپ کے خیال کے مطابق رسول اکرم مرابی نے بیا کر کے دکھا دیا تھا وہ چودہ پندرہ سال تک بھی اپنا وجود قائم نہ رکھ سکا تھا"

ز لؤة لینے والا نہ ملنے سے صدقات و خیرات کے تمام احکام کیے ساقط العل ہو سکتے ہیں؟ کیا ذکوۃ محض صدقہ و خیرات کی ایک قتم ہے؟ صدقہ تو معاشی لحاظ سے اپنے ہمسر بلکہ اپنے سے برے کو بھی دیا جا سکتا ہے۔ جب کہ ذکوۃ میں یہ شرط ضرور پائی جاتی ہے۔ کہ جو لوگ اہل نصاب یا ذکوۃ دینے والے ہیں وہ لے نہیں سکتے پھر ایسے دور میں ذکوۃ کے احکام بھی ساقط العل نہیں ہو سکتے کیونکہ مسکنوں کو ذکوۃ دینا صرف ایک مصرف ہے جب کہ قرآن نے ذکوۃ کے اٹھ مصارف بنائے ہیں۔ یہ ذکوۃ کی رقم مسافروں 'جاد دینی ایک مصرف ہے جب کہ قرآن نے ذکوۃ کے آٹھ مصارف بنائے ہیں۔ یہ ذکوۃ کی رقم مسافروں 'جاد دینی مدارس اور تبلیخ واشاعت اسلام اور تالیفِ قلوب پر بھی استعال ہو سکتی ہے۔ کی صورت دو سرے صدقات و خیرات محدقات و خیرات کی بھی ہے تو سی وقت کوئی ذکوۃ لینے والا مسکین نہ بھی ملے تو اس سے صدقات و خیرات کے جملہ احکام کیے ساقط العمل قرار پاتے ہیں؟ نیز یہ بھی ذہن میں رکھیے کہ اس مثال میں عبوری دور کونیا آیا ہے؟ اور یہ بھی کہ کیا دور عثمانی کے مسلمان ذکوۃ اداکرتے بھی ہے یا نہیں؟

لین دین کے احکام: مثال نمبر ۴ میں آپ فرماتے ہیں که ''آگر کوئی حکومت ایسا انظام کر دے کہ ہر ضرورت مند کو قرضہ مل جائے تو پرائیویٹ لین دین کے معاملات ختم ہو جائیں گے اور ان سے متعلقہ احکام بھی جاری نہ ہول گے۔

اس مثال میں قرض دہندہ حکومت ہے اور مقروض حاجت مند ہے اور قرضہ اس رقم کو کہتے ہیں جس

آئينهُ يُرويزيّت 292 ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ صَلَّهُ اللَّهُ ﴾ كَاللَّهُ كَاللَّهُ مُعْمُومٌ لَظْرِياتَ ﴾

کی والیسی لازمی ہو تو کیا صرف قرض دہندہ کی نوعیت کی تبدیلی سے قرضہ کے احکام ساقط العل ہو سکتے ہیں۔ قرض دہندہ اگر کسی مہاجن کے بجائے خود حکومت ہو تو اس سے معاملہ کی نوعیت میں کیا فرق پڑ سکتا ہے؟ حکومت کے ایسے نظام سے تو قرضہ کے احکام بھی متاثر نہیں ہوں گے چہ جائیکہ لین دین کے تمام معاملات ختم ہو جائیں اور ان سے متعلقہ احکام بھی نافذ نہ رہیں۔ قرضہ تو لین دین کی صرف ایک قتم ہے جب کہ لین دین میں بج و شریٰ مزارعت مساقات 'آجر اور اجیر' بہہ ووقف' سکنی وعمریٰ 'میراث ووصیت وغیرہ سب کچھ شامل ہے وہ کیونکر ساقط العل ہوں گے؟

### ذاتى ملكيت اور ار كانِ اسلام

اسلام کے پانچ ارکان میں سے دو ارکان ایسے ہیں جنہیں صرف اس صورت میں بجالایا جا سکتا ہے جب مسلمانوں کے پاس ذاتی ملکیت موجود ہو' ان میں ایک زکوۃ ہے اور دوسرا فریضہ حج۔

انفرادی ملکیت اور ذکوق: دکوة کی ادائیگی کا تھم قرآن میں تقریباً سربار آیا ہے جے آپ عبوری دور کے فلفہ اور طلات کی شرط کی آڑ میں ساقط العل قرار دینا چاہتے ہیں حالا نکہ ذکوة کے احکام کانہ تو عبوری دور سے فلفہ اور طلات کی شرط کے۔ عبوری دور سے تو اس لئے کہ عبوری دور کے نعین کے لئے بعد میں کسی ایسے واضح تھم کا نزول ضروری ہے جو آئندہ ہمیشہ کے لئے نافذ العل رہے اور قرآن میں کوئی ایبا تھم نہیں ماتا اور حالات سے اس لئے کوئی تعلق نہیں کہ آگر بیہ فرض کر بھی لیا جائے کہ کسی دور میں مسکینوں کا وجود معاشرہ سے ختم ہو سکتا ہے پھر بھی ذکوة کے مصارف استے زیادہ ہیں کہ ان سب کا فقدان صرف اس صورت میں ممکن ہے کہ کسی دور میں اسلام اور اسلامی معاشرہ کا نام ونشان ہی باتی نہ رہے جسیا کہ اشتراکیت میں ذاتی ملکیت کے فقدان اور سرے سے خدا ہی کے انکار پر مبنی معاشرہ قائم ہوتا ہے۔

ذاتی مکیت اور جج: جج اسلام کا ایسا رکن ہے جس میں لین دین کا بھی کوئی تعلق نہیں اور ذاتی مکیت کا بھی پورا تصور موجود ہے۔ ارشاد باری ہے:

﴿ وَلِلَّهِ عَلَى اَلنَّاسِ حِبُّ اَلْبَيْتِ مَنِ اَسْتَطَاعَ "اورلوگوں پر الله کاحق ( یعنی فرض) ہے کہ جو اس گھر إِلَيْهِ سَبِيلًا ﴾ (آل عمران ۴/ ۹۷)

اب فرمائے کہ قرآئی نظام ربوبیت میں مسکینی ختم ہونے سے صدقات و خیرات کے احکام تو ساقط العل ہو جائیں گے لیکن جج کا اس سے بکسر مختلف معالمہ ہے پھر جب لوگوں کے پاس ذاتی ملکیت ہی نہ ہوگی تو اس فریضہ کی ادائیگی کیسے ممکن ہے؟ جس کے متعلق پرویز صاحب خود ارشاد فرماتے ہیں کہ:

"جج وه میں فرض ہوا۔ حضور ملتاليم اس سال خود تشريف نميں لے گئے ليكن اپني طرف سے مجھ

آئینہ رُور بیت کھوم نظریات کے اللہ علام کے مخصوص نظریات کی اللہ کے مخصوص نظریات کی اللہ کا الم

جانور امير كاروال حضرت ابو بكر صديق بن الله كى ساتھ كر ديئے تاكه وہال مصرف ميں لائے جائيں۔ اگلے سال خود حضور طاق ليا حج كے لئے تشريف لے گئے اور وہيں جانور ذرئ كئے۔" (قرآنی فیلے ص ١٦٥)

اس افتباس سے معلوم ہوتا ہے کہ رسول اکرم طبھیلم نے سن •اھ میں جج کیا اور یہ آپ طبھیلم کی زندگی کا آخری دور ہے جس کے صرف ۲۳ ماہ بعد اوا کل رہیج الاول سن ااھ میں آپ طبھیلم کی وفات ہوگئی تھی۔ گویا آپ طبھیلم کے اس انتہائی آخر دور میں بھی۔

ویا آپ ملکیت کا تصور موجود تھا کیونکہ آپ ملٹی آپ اپنی طرف سے قربانی کے جانور امیر کاروال کے (۱) ماتھ کر دیے تھے کہ مکہ جاکر وہال ذرج کئے جائیں۔

" يى وہ نظام ربوبيت ہے جے قرآن معاشرہ كى آخرى شكل قرار دیتا ہے۔" (ق-ن-ر- ص ٢٥)آپ ایک طرف تو قرآن کے نزول كا مقصد ذاتى ملكيت كى نفى اور نظام ربوبيت كا قيام ثابت كر رہے
ہیں۔ دوسرى طرف بيہ وضاحت فرما رہے ہیں كه رسول الله التي آخرى زندگى تك اس مشن میں ناكام
ہیں۔ دوسرى طرف بيہ وضاحت فرما رہے ہیں كه رسول الله التي آخرى زندگى تك اس مشن میں ناكام
رہے۔ اب آپ خود ہى غور فرما ليجئے كه آپ كے ان متضاد بيانات سے الله اور اس كے رسول التي الله اور اس كے متعلق كيا؟



آئيف رُوير تيت 294 حصوص نظريات

اب: مفتم

# نظام ربوبيت كافلسفه اور تشريف آوري

پرویز صاحب کے کارہائے نمایاں میں سے ایک کام قرآنی نظام ربوبیت کی ایجاد بھی ہے جیسا کہ وہ خور ہی فرماتے ہیں کہ۔

نظام ربوبیت کی ایجاد کی ضرورت: "ذمانه من حیث الکل آگے برهتا چلا آرہا ہے کہ ہردور میں نظ نظام ربوبیت کی ایجاد کی ضرورت: جس دور میں جو تقاضا نمایاں طور پر سامنے آتا ہے اس دور کے انسان لامحالہ اس پر ذیادہ غور و فکر کرتے ہیں۔ رزق کے سرچشموں کی تقییم کا نقاضا جس شدت سے ہمارے دور میں ابھر کر سامنے آیا ہے گزشتہ تیرہ سو سال میں ایسا بھی نہیں ہوا تھا۔ اس لئے ہمیں یہ نہیں دیکھنا چاہئے میں ابھر کر سامنے آیا ہے گزشتہ تیرہ سو سال میں ایسا بھی نہیں ہوا تھا۔ اس لئے ہمیں یہ نہیں دیکھنا چاہئے کہ اس نقاضے کا حل قرآن کیا چیش کرتا ہے" (ن-ر-مقدمہ ص ۲۳)

اب تو یہ واضح ہے کہ اس دور میں اشتراکیت ہی زمانے کا وہ شدید تقاضا ہے جو روس میں نیا نیا ابھرا ہے۔ روس نے جس دہشت گردی اور خونریزی سے یہ انقلاب بیا کیا۔ وہ سب جانتے ہیں گراس خونی انقلاب پر پرویز صاحب کے استاد حافظ اسلم بہت خوش ہوئے تھے۔ وہ کہتے تھے کہ لا اللہ کا یمی معنی ہے۔ پرویز صاحب نے اس وجہ سے اشتراکی انقلاب کے مسئلہ شکم پروری کو زمانے میں سب سے شدید تقاضا محسوس کیا اور اس غور فرمانے کا طریقہ یوں بتایا کہ۔

قرآن میں غور کرنے کا طریقہ: "میں قرآن کا ایک ادنی طالب علم ہوں۔ قرآن سے رہنمائی حاصل کرنے کے لئے میرا بھشہ یہ انداز رہا ہے کہ میں پہلے سے کوئی خیال قائم کر کے قرآن کے اندر نہیں جاتا۔ ایک سوال کو سامنے رکھتا ہوں اور خالی الذہن ہو کر کوشش کرتا ہوں کہ مجھے قرآن سے اس کا کوئی حل مل جائے۔ جو حل مجھے قرآن سے ملتا ہے اسے قبول کرتا ہوں۔ خواہ وہ ساری دنیا کے مسلمات کے خلاف ہی کیوں نہ جائے حتی کہ خود میرے اپنے معتقدات اور تصورات کے خلاف ہی کیوں نہ جائے "(ایضا ص۲۰)

<u>اِشتراکیت اور ربوبیت:</u> پھراس طرح خالی الذہن ہو کر جو آپ نے ایک ادنی طالب علم کی حیثیت سے

آئينة يُرويزيّت معموص نظريات من المام كم مخصوص نظريات من المام كم مخصوص نظريات من المام كم مخصوص نظريات من الم

قرآن میں غور فرمایا تو بہت ہی ایم باتیں دریافت کر ڈالیں جو واقعی ساری امتِ مسلمہ کے مسلمات کے فلاف تھیں۔ مثلا یہ کہ قرآن کی روسے نہ زمین کی ملکیت جائز ہے نہ انفرادی ملکیت۔ نیز یہ بھی دریافت فرمایا کہ انسان جو کچھ کمائے وہ سرکار عالیہ کا ہو تا ہے اور سرکار عالیہ ہرایک کو اس کی بنیادی ضروریات مثلاً روئی 'کپڑا اور مکان دینے کی ذمہ دار ہے چو نکہ اشتراکیت بھی اپنی ظاہری شکل میں ہی کچھ ہے لندا وہ اشتراکیت اور ربوبیت کے فلفہ کا فرق بیان کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ اشتراکیت مادی یا میکائی نظریہ حیات ہے جب کہ ربوبیت قرآنی نظریہ حیات ہے۔ اشتراکیت نہ خداکی قائل نہ آخرت کی اور نہ مرنے حیات ہے جب کہ ربوبیت قرآنی نظریہ حیات ہے۔ اشتراکیت نہ خداکی قائل نہ آخرت کی اور نہ مرنے کے بعد کی زندگی کی۔ ان کے ہاں جو کچھ ہے ہیں یہ دنیا ہی دنیا ہے اور مادی جسم کے نقاضے ہیں۔ جب کہ ربوبیت صرف ربوبیت میں انسان خدا' آخرت اور حیات ﷺ بعد الممات کا قائل ہو تا ہے۔ علاوہ ازیں نظام ربوبیت صرف مادی جسم کے نقاضے ہی پورے نہیں کرتا بلکہ اس سے انسان کی ذات کی نشوونما اور جمیل بھی ہوتی ہے۔ مادی جسم کے نقاضے ہی بورے نہیں کرتا بلکہ اس سے انسان کی ذات کی نشوونما اور جمیل بھی ہوتی ہے۔ اصل مقصد ذات کی شوونما اور جمیل بھی ہوتی ہے۔ اصل مقصد ذات کی شودنما اور جمیل ہو تا ہے۔ علاوہ ازیں جا ہے۔ اور مادی تقاضے بورا کرنا محض حصولِ مقصد کا دربیعہ ہے۔

ربوبیّت اور تصوّف : پرویز صاحب ذات کی نشودنما اور میمیل کو تزکیه نفس کا ہم معنی قرار دیتے ہیں اور چونکہ صوفیہ کا طبقہ بھی تزکیہ نفس ہی کا مدعی ہے للذا وہ ربوبیت اور تصوف کا فرق بیہ بتاتے ہیں کہ تصوف میں ترک ونیا کا طبقہ بھی تزکیہ نفس ہی کا مدعی ہے للذا وہ ربوبیت میں اسی دنیا میں رہ کر جسم کے مادی تقاضوں کو پورا کرنا شرط اولین ہے۔ صوفیہ ذات کی نفی کرتے ہیں اور ان کا منتہائے مقصود اللہ کی ذات میں مل جانا یا واصل بحق ہونا ہے۔ جب کہ ربوبیت میں ذات کی نفی کے بجائے اس کا اثبات اور اس پختہ ترکیا جاتا ہے اور اس کا منتہائے مقصود خدا تک پنچنا ہے۔ واصل بحق ہونا نہیں۔ (ن-رص ۲۷ طخصاً)

ن پرویز صاحب جس طرح کے خدا آخرت اور حیات بعد الممات کے قائل ہیں اس کی تفصیل آگے آئے گی۔

آئينة رَويزيّت كفوص نظريات كالمحاردوم) طلوع اسلام ك تضوص نظريات

انسان کی مضمر صلاحیتیں: جے ایک مادی چیز ہے جس کی مضمر صلاحیت درخت بنتا ہے اور اگر کوئیل نکل آئے قو سمجھا جا سکتا ہے کہ اس کی مضمر صلاحیت کی نشوونما ٹھیک طور پر ہو رہی ہے۔ لیکن انسانی ذات یا نفس ایک غیر مرکی شے ہے لنذا اس کی مضمر صلاحیتوں اور ان کی نشوونما کے متعلق پرویز صاحب فرماتے ہیں کہ۔

ہیں تہ۔

"قرآن نے کما ہے کہ نفس انسانی کا تعلق روح خداوندی سے ہے للذا یہ معلوم کرنے کے لئے کہ انسانی ذات کی کیا خصوصیات ہیں ہمیں یہ معلوم کرنا ہوگا کہ خود خدا کی صفات کیا ہیں؟ قرآن نے اس کے لئے اساء الحنیٰ کی اصطلاح استعال کی ہے اور ان اساء کا شرح وبسط شے ذکر کیا ہے چونکہ انسانی ذات نئخ روح کی وجہ سے روح خداوندی ہی کی مظرہے۔ اس لئے اساء الحنیٰ سے ایک سمٹے ہوئے انداز ہیں خود انسانی صفات کی مختف صلاحیتوں کا بھی تعارف ہو جاتا ہے ..... یہ صلاحیتیں جو نفس انسانی میں مضمر ہیں۔ ان کی نشود نما اور بالیدگی (ربوبیت) مقصود زندگی ہے للذا اب ہمارے سامنے ایک مستقل معیار آگیا جس سے ہروقت پہچانا اور ماپا جا سکتا ہے۔ کہ ہماری کون کوئی صلاحیت نشود نما پا رہی ہے اور کوئی ہنوز خوابیدہ ہے۔ "(ایسنا۔ ص:۲۵-۱۸)

مضم صلاحیتیں اور مستقل اقدار: "اب یہ سوال پیدا ہو گاکہ جب ہماری یہ صلاحیتیں نشود نما پاجائیں تو ہمیں کس طرح معلّوم ہو کہ فلال صلاحیت (قوت) کا صحیح مصرف کیا ہے؟ کیونکہ اصل مقصد قوت کا حصول نہیں بلکہ اس قوت کا مصرف ہے اس سوال کا جواب قرآن نے یہ بتایا ہے کہ ایک ہی قتم کے موقع کے لئے ایک ہی اصول ہوگا۔ مثلاً گواہی صحیح صحیح دیتا چاہئے خواہ اپنے ہی متعلق دینی پڑے یا کسی دو سرے کے لئے ایک ہی اصول ہوگا۔ مثلاً گواہی صحیح صحیح دیتا چاہئے خواہ اپنے ہی متعلق دینی پڑے یا کسی دو سرے کے متعلق یا غیر قوم کے متعلق ایسے اصولوں کو مستقل اقدار کتے ہیں۔ قرآن کے نزدیک صفات خداوندی ابدی صداقیں صداقیں (Eternal Truths) یعنی مستقل اقدار ہیں۔ جن کا تحفظ بسرحال و بسرکیف ضروری ہے۔ (الیفاض کے 40 الیفاض کے 20 الیفاض کے 10 کی 10 ک

"ہم نے دیکھا ہے کہ قرآن کی رو سے مستقل اقدار وہ ہیں جنہیں صفات خداوندی یا اساء الحنیٰ کما جاتا ہے یہ اساء متعدد ہیں۔ اس لئے وہ مستقل اقدار بھی جن کی رو سے انسانی ذات کی نشود نما ہوتی ہے۔ متعدد ہیں۔ لیکن ان سب میں ایک قدر الی ہے جو اس عمارت (نظام ربوبیت) کے لئے سنگ بنیاد کی حثیت رکھتی ہے۔ اس کے گرد باقی تمام اقدار گردش کرتی ہیں۔ قرآن کی ابتدا اس قدر سے ہوئی ہے۔ یہ قدر ہے رب العالمینی۔ یعنی تمام کائات کی ربوبیت قرآن کی سب سے پہلی آیت ہے" ۔۔۔ "انسانی ذات کی ربوبیت کے لئے مستقل اقدار کا نقاضا یہ ہے کہ ہر فرد دو سرول کی ربوبیت کی فکر کرے اور بھیشہ دو سرول کو ربوبیت کی فکر کرے اور بھیشہ دو سرول کو اپنی آیت ہے گردی اور بھیشہ دو سرول کی ربوبیت کی فکر کرے اور بھیشہ دو سرول کو اپنی آیت کے لئے مستقل اقدار کا نقاضا یہ ہے کہ ہر فرد دو سرول کی ربوبیت کی فکر کرے اور بھیشہ دو سرول کی ربوبیت کی گر کرے اور بھیشہ دو سرول کی ربوبیت کی پرورش کے لئے یہ قانون بنایا ہے۔ اس نے انسانی ذات کی پرورش کے لئے یہ قانون بنایا ہے۔ "(ایضا ص۲۵ – ۵۷)

انسانی ذات کی نشوونماکا فاکدہ: "انسانی ذات کی پرورش (نشوونما) ربوبیت) ہو جائے تو اسے حیات جاددال عاصل ہو جاتی ہے۔ قرآن میں ہے کہ "اے گروہ جن وانس! اگر تم میں زمین و آسان کی حد جاودال عاصل ہو جاتی ہو تو ایسابھی ممکن ہے۔ لیکن اس کے لئے قوت کی ضرورت ہے اور یہ قوت بندیوں سے آگے نکلنا چاہتے ہو تو ایسابھی ممکن ہے۔ لیکن اس کے لئے قوت کی ضرورت ہے اور یہ قوت نفس انسانی کی ربوبیت سے حاصل ہوتی ہے۔۔۔۔۔۔ "قرآن کتا ہے کہ تم انسانیت کی منزل تک ارتقائی صورت میں آگئے تھے اس کے بعد تم ﴿ طبقاً عن طبق ﴾ درجہ بدرجہ منزل بہ منزل اوپر چڑھتے جاؤ گے

تاکہ وہ روح خداوندی جو تمہاری ذات میں پھوئلی گئی تھی۔ خدا کے قانون ربوبیت کی رو سے بوری نشوونما پاکر مشہود ہو جائے ﴿ وَاَنَّ اِلٰی رَبِّكَ الْمُنْتَهٰی ﴾ (٣٢-٥٣) سے بین نفس انسانی کے ارتقائی منازل اور سے ہے اس کا مقصود۔ (ایضاص ۲۳)

نظریہ ربوبیت کا تجزیہ: اب دیکھئے مندرجہ بالا تین چار اقتباسات میں ہم نے "نظام ربوبیت" کے انسانی ذات کی نشودنما کے تقریباً سب پہلووں پر پرویز صاحب کے الفاظ میں ہی روشنی ڈال دی ہے۔ بظاہر یہ فلسفہ خوشنما اور اسلام کے مطابق بھی معلوم ہو تا ہے لیکن اس میں کئی باتیں غلط ہیں اور کئی محل نظر۔ مثلاً۔ (۱)۔ صفات خداوندی میں سے صرف چند ایک ایس ہیں۔ جن کو اپنانے سے انسانی ذات کی نشوونما ہوتی ہے۔ مثلاً میں ربوبیت یا خالقیت گر بہت ہی صفات خداوندی ایس ہیں جو انسانی ذات کی نشوونما کے لئے مملک ہیں۔ مثلاً اللہ تعالی جبار ہے۔ متکبر ہے، حاکم مطلق ہے اور قانون دہندہ ہے۔ وغیرہ وغیرہ۔ اب اگر انسان ان صفات خداوندی کو اپنانے لگے تو انسانی ذات کی نشوونما تو در کنار وہ تو تباہ وبرباد ہو جائے گی لیمن شخ کی کوئیل بھی نہ نکل سکے گی للذا یہ اصول ہی غلط ہے کہ نشخ خداوندی کی وجہ سے انسانی روح صفات خداوندی کی مظہر بن جاتی ہے اور ان صفات کی نشوونماکا نام تزکیہ نفس ہے۔ خداوندی کی مظہر بن جاتی ہے اور ان صفات کی نشوونماکا نام تزکیہ نفس ہے۔

عداولدی کی سمری بول ہے اور ان سات کی دور ان کا ایک دوسرے کا متبادل و مترادف قرار دیا ہے حالا کلہ یہ دونوں چزیں بالکل الگ الگ ہیں۔ صفات خداوندی تو وہ ہیں جن کا ذکر اوپر ہوا اور ابدی صداقتیں یہ بین کہ اپنے عمد کو ہر صورت میں ایفا کرنا چاہئے۔ شمادت ہر صورت میں ٹھیک ٹھیک دینی علیہ ہے۔ تکبر انسان کو لیے ڈوہتا ہے۔ ایجھ کام کرنا چاہئیں اور برے کاموں سے اجتناب کرنا چاہئے۔ اپنے

برے بزرگوں کا ادب واحرام کرنا چاہئے۔ وغیرہ وغیرہ علاوہ ازیں پھھ ابدی صداقتیں الی بھی ہیں جن کا صفات خداوندی سے چندال تعلق نہیں تاہم ابدی صداقتیں ضرور ہیں۔ مثلاً دو اور دو چار ہوتے ہیں یا ہر جاندار کو موت ضرور آئے گی۔ وغیرہ وغیرہ۔

(٣)۔ انسانی ذات اور بالخصوص مسلمان کی ذات کی نشوونماکا انحصار 'ابدی صداقتوں پر نہیں بلکہ قرآن کے احکام کی تعمیل پر ہے۔ مثلاً قرآن کا حکم ہے کہ کوئی مسلمان کسی کافر کو اپنا را زدان نہ بنائے یا ہے کہ مسلمان آپس میں رحم دل اور کافروں کے حق میں سخت تر ہوتے ہیں۔ ایسے احکام ابدی صداقتیں نہیں ہیں۔ تاہم مسلمان کو ان پر عمل کرنا ضروری ہے۔ اس سے سے معلوم ہوتا ہے کہ پرویز صاحب نے انسانی ذات کی

آئينة برويزيت 298 (حصد: دوم) طلوع اسلام كالخصوص نظريات

نشود نما کے لئے جو اصول بیان فرمائے ہیں۔ قرآنی احکام ان کی تائید نہیں کرتے۔ نیز اس سے یہ بھی معلوم ہوتا ہے کہ پرویز صاحب کا یہ نظریہ "انسانی ذات کی نشود نما" اور شرعی اصطلاح "تزکید نفس" دو الگ

(۳)۔ پرویز صاحب نے ضفات خداوندی یا اساء الحنی کے متعلق لکھا ہے کہ وہ متعدد ہیں تو ان کو درج کر دینے میں کی است آپ کے پیش کردہ فلسفہ دینے میں کی اگر وہ یہ متعدد صفات درج کر دیتے تو اس سے آپ کے پیش کردہ فلسفہ پر زد پڑتی تھی للذا اتنی ضخیم کتاب میں بھی ان متعدد صفات کا اندراج مناسب نہ سمجھا گیا اور صرف رب العالمین کا ذکر کیا گیا۔ جس سے آپ کے نظریہ کی تائید ہوتی ہے۔

(۵)- ای طرح متقل اقداریا ابدی صداقتوں کے متعلق بھی آپ نے بتایا کہ وہ متعدد ہیں ان متعدد اقدار کو بھی آپ نے بتایا کہ وہ متعدد ہیں ان متعدد اقدار کو بھی آپ نے درج نہیں فرمایا بلکہ ان میں سے صرف ایک "متقل قدر" انسانی ذات کی نشودنما "لینے" کے بجائے "دینے" سے ہوتی ہے۔ کا ذکر فرمایا۔ اس کی وجہ بھی وہی ہے جو اوپر مذکور ہوئی۔ اور یہ سب کی عظر اَفَتُوْمِنُوْنَ بِبَغْضِ الْکِتَابِ وَ تَکَفُرُوْنَ بِبَغْضِ ﴾ کے مصداق ہے۔

(۱)۔ اور اس نظریہ پر سب سے برا اعتراض میہ ہے کہ آخر انسانی ذات کے نشود نمایا کر قوت حاصل کرنے اور اوپر چڑھنے کی کیا تک ہے۔ جب کہ پرویز صاحب کے نظریہ کے مطابق خدا اوپر ہے ہی نہیں بلکہ ہر جگہ موجود ہے۔

(2)- پرویز صاحب فرماتے ہیں کہ انسانی ذات کی نشوونماہے اسے حیات جاوداں حاصل ہو جاتی ہے۔ لیکن "قرآنی فیلے" ایک مضمون "عذاب قبر" میں میہ ٹاہت کر رہے ہیں کہ کسی مرنے والے کی موت کے دن سے لئے کر یوم النشور تک برزخ زمانی نہیں ہے۔ اگر اس عرصہ میں برزخ زمانی ہے ہی نہیں تو حیات کیسے جاوداں بن گئی؟ اور اگر فی الواقع حیات جاوداں ہے تو قبر کاعذاب وثواب از خود ثابت ہو جاتا ہے۔

اشتراکیت اور ربوبیت کے جذبہ محرکہ کا فرق: اشتراکیت اور ربوبیت چو نکہ دونوں اپی ظاہری شکل میں ایک جیسی ہیں۔ دونوں میں انفرادی ملکیت کی نئی ایک جیسی ہے اور دونوں میں ہی اصول کار فرما ہے کہ انسان اپنی سب محنت کی کمائی حکومت کے حوالہ کر دے یا حکومت اس کی محنت اور کمائی پر قابض ہو جائے پھر حکومت ہی بقدر سدر متی افراد معاشرہ کی ضربیات زندگی کو پورا کرے۔ اب پرویز صاحب کتے ہیں کہ اشتراکیت کے پاس کوئی ایسا جذبہ محرکہ نہیں کہ وہ کسی انسان کو اس بات پر آمادہ یا مجبور کرے کہ وہ اپنی ساری کمائی تو حکومت کے حوالے کر دے۔ لیکن اس میں سے لے انتاہی جو اس کی ضروریات زندگی کو پورا کر سکے۔ لہذا بیہ اشتراکیت کا نظام فیل ہو جائے گا۔ اب دیکھتے جمال تک اشتراکیت کے فیل ہونے کا پورا کر سکے۔ لہذا بیہ اشتراکیت کا نظام فیل ہو جائے گا۔ اب دیکھتے جمال تک اشتراکیت کے فیل ہونے کا اشتراکیت کا جذبہ محرکہ کی کردری نہیں اشتراکیت کا جذبہ محرکہ۔ دنیا بھر کے مزدوروں 'کسانوں اور محنت کشوں کو زمینیں اور کارخانوں کا مالک بنانا اور معاشی مساوات قائم کرنا اور طبقات کو ختم کرنا ہے۔ اس جذبہ محرکہ یا نعرہ سازی ونعرہ بازی میں اتنی اور معاشی مساوات قائم کرنا اور طبقات کو ختم کرنا ہے۔ اس جذبہ محرکہ یا نعرہ سازی ونعرہ بازی میں اتنی

قوت ہے کہ ہر ناواقف اس کی طرف کھنچا چلا آتا ہے۔ اشتراکیت کی ناکامی کی اصل وجہ قاہرانہ دافلی استبدادی نظام ہے جس سے اس دلفریب نعرہ کے فریب خوردہ لوگوں کو دام میں سینتے ہی سابقہ پیش آتا ہے گویا اشتراکیت کی ناکامی قوت محرکہ میں کمی کی وجہ سے نہیں بلکہ اس فریب کی وجہ سے ہواس نعرہ کی آڑ میں دیا جاتا ہے۔

پرویزی جذبہ محرکہ کی قوت: اب اشتراکیت کے مقابلہ میں پرویز صاحب نظام رہوبیت کا جذبہ محرکہ "انسانی ذات کی نشو فما اور سکیل اور اس کا ذرایعہ بتاتے ہیں۔ جسمانی ضروریات کی محیل۔ آپ کا یہ نظریہ محمل فر آئی تعلیمات کے خلاف ہے۔ قرآن نے تزکیہ نفس کی بنیاد تقوی پر رکھی ہے اور تقوی کے معنی ہیں "سزا کے خوف سے برے کاموں سے بچنا اور اجھے کاموں کو اختیار کرنا" اور ان معنوں کی تائید ایک مقام پر پرویز صاحب نے خود بھی کی ہے (ن- ر- ص: ۲۰) اب پرویز صاحب نے انقام کا خوف یوں ختم کیا کہ جنم کو اس مادی دنیا میں لے آتے ہیں وہ کتے ہیں کہ جہاں انسانی ذات کی نشود نما رک گئی وہی اس کے بہنم کو اس مادی دنیا میں لے آتے ہیں وہ کتے ہیں کہ جہاں انسانی ذات کی نشود نما رک گئی وہی اس کے لئے جہنم (مجیم) ہے (ن- ر- ص: ۲۵) اس طرح وہ جن اس دنیا میں لے آتے ہیں۔ یعنی جو لوگ لئے جہنم ربوبیت قائم کرتے ہیں وہ سب جنتی ہیں (ن- ر- ص: ۲۹۸) پھر جنم کے ہر قتم کے عذاب اور جنت کی مادی نعتوں کو انہی دو قتم کے لوگوں پر پوری چا بکد تی سے فٹ کر دیتے ہیں۔ رہا حیات بعد الجمات کے بعد موجودہ مادی ذرائع سے اور اک کر ہی نہیں سے یہ دری ہوگ اس وال تو اس کے متعلق آپ کہ دیتے ہیں کہ اس جنت اور جنم کے قواب وعذاب کا ہم موجودہ مادی ذرائع سے اور اک کر ہی نہیں سے درق ہوگ ایے ہیں جو اس دنیا کی جنم سے ڈرکر جنت کے لیے ہیں نظام ربوبیت کے قیام پر آمادہ ہو سکے ہیں؟ اس مشاہدہ سے آپ کے اس "جنم سے کا ندازہ ہو جاتا ہے۔

اور دوسرا سوال یہ ہے کہ بہت سے غریب صحابہ حتیٰ کہ بہت سے انبیاء بھی ایسے ہیں جن کی ضروریات زندگی تک بھی پوری نہ ہو سکیں اور وہ رحلت فرما گئے۔ اب پرویزی نظریہ کے مطابق ان کی ذات کی نشوونما رک گئی تھی یا ابھی شروع ہی نہ ہوئی تھی توکیا وہ سب (نعوذ باللہ) پرویزی خیال کے مطابق جہنی تھے اور جنم بھی ایسی جو اس دنیا میں شروع ہو جاتی ہے پھر مرنے کے بعد بھی پیچھا نہیں چھو ڈتی۔ اگرچہ اس حیات بعد الممات کی جنم کی عقوبات کو موجودہ مادی ذرائع سے ہم سمجھ نہیں سکتے۔

### نظام ربوبیت کی تاریخ

پرویز صاحب جب نظام ربوبیت کو قرآن سے ثابت فرما رہے ہیں تو پھراس نظام کے "قرآنی" ہونے میں آخر کیا شک ہو سکتا ہے؟ اب یمال ایک برا اہم سوال پیدا ہو تا تھا کہ حال قرآن حضور نبی کریم مٹھائیا نے بھی یہ نظام قائم فرمایا تھا یا نہیں؟ اس سلسلہ میں آپ سخت پریشان ہیں للذا آپ کے بیانات ایک

المنية كرويزيت منظريات عصوص نظريات على المام المنام المنام

دو سرے سے متصادم اور متضاد ہیں مثلاً۔

(۱) رسول الله نے شاید بیہ نظام منشکل فرمایا ہو؟: فرماتے ہیں۔

و المال الم

اس اقتباس میں "تشکیل فرمائی ہوگی" سے معلوم ہوتا ہے کہ پرویز صاحب خود بھی اس معاملہ میں مشکوک ہیں۔ تاہم ایک دوسرے مقام پر اس"افتراء علی الرسول" کا ارتکاب بردی جسارت سے کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہ۔

(ب) رسول الله نے نظام ربوبیت قائم کر لیا تھا: "آج دنیا جران ہے کہ ﴿ مُحَمَّدُ رَسُولُ اللهِ وَالَّذِیْنَ مَعَهُ ﴾ کی قلیل جماعت نے اتنے مخصرے عرصہ میں ایسی محیرالعقول ترقی کس طرح کرلی تھی۔ دنیا جیران ہے اور اس کے لئے تحقیقاتی ادارے قائم کرتی ہے۔ لیکن اسے معلوم نہیں کہ رسول اللہ نے وہ معاشرہ مشکل کرلیا تھاجو قرآنی نظام ربوبیت کا حامل تھا۔ یہ تمام محیرالعقول ترقیاں اس کے ثمرات تھیں۔" (ن-رص۱۸۰)۔

دنیا تو اس بات پر جیران ہے اور ہم اس بات پر حیران ہیں کہ دنیائے اسٹے تحقیقاتی ادارے بھی قائم کئے۔ لیکن انہیں ترقی کا وہ سربستہ راز معلوم نہ ہو سکا جو پرویز صاحب کو کوئی ادارہ قائم کئے بغیر ہی معلوم ہوگیا۔ کہ اس کا اصل سبب "قرآنی نظام ربوبیت" کی تشکیل تھا۔

پھرایک تیسرے مقام پر برویز صاحب دور نبوی سٹھیا میں نظام ربوبیت کی تھکیل کو خود ہی عقلی لحاظ سے ناممکن العل قرار دیتے ہوئے فرماتے ہیں کد۔

(ج) دور نبوی میں بیہ نظام قائم نہیں ہو سکتا تھا: "لیکن اس کے ساتھ ہی یہ بھی حقیقت ہے کہ جس زمانہ (چھٹی صدی عیسوی) میں قرآن نازل ہوا ہے۔ ذہن انسانی اپنی پختگی تک نہیں پہنچ چکا تھا۔ اس نے نقط اپنے عمد طفولیت کو چھوڑا تھا۔ اب اے رفتہ رفتہ پختگی تک پنچنا تھا۔ نبی اکرم سل کے اپنی فقید الشال تعلیم اور سیرت سے قرآنی اصولوں کو معاشرہ میں نافذ العل کر کے دکھا دیا تھا کہ معلوم ہو جائے کہ یہ اصول ناممکن نہیں۔ لیکن اس زمانہ کی دنیا ہنوز ذہنی طور پر اس سطح پر نہیں آچکی تھی کہ وہ ان اصولوں کو

|                                                                      | . ,            |        |
|----------------------------------------------------------------------|----------------|--------|
| 301 (حصد: دوم) طلوع اسلام کے مخصوص نظریات                            | آمئينه برويزيت | $\sim$ |
| <br>و شعوری طور پر اپنا سکے۔ بیہ چیزیں ابھی ان کے شعور میں ساہی نہیں |                |        |

یں میں سیاس کے اگر مسلمان اسے اس ''ایمان بالغیب'' کے انداز سے جس سے یہ معاشرہ قائم ہوا تھا۔ آگے جلتی تھیں۔ اگر مسلمان اسے اس ''ایمان بالغیب'' کے انداز سے جس سے یہ معاشرہ قائم ہوا تھا۔ آگے جلاتے رہنے تو یہ آگے بردھتا رہتا۔ لیکن انہوں نے اس طریق کو چھوڑ دیا اور شعوری طور پر دنیا ہنوز اس قائل نہ تھی کہ اسے اختیار کر سکتی للذا یہ نظام ختم ہوگیا۔ (ن-ر-ص:۲۳۴)

کھے سمجھے آپ پرویز صاحب کیا فرما رہے ہیں؟ آپ فرماتے ہیں کہ آپ ساڑھیا نے یہ نظام قائم تو فرمایا تھا۔ گر صحابہ کو اس کی سمجھ نہ آسکی پھر اس میں قصور صحابہ کا بھی نہیں کیونکہ اس دور میں انسان کی ذہنی سطح رہوبیت کا نظام سمجھنے کے قابل ہی نہ تھی۔ ہاں اگر صحابہ جس طرح اللہ 'کتابوں' رسولوں' فرشتوں اور یوم آخرت پر ایمان بالغیب لائے تھے۔ اسی طرح اس فلفہ پر بھی ایمان بالغیب لے آتے تو یہ نظام آگ چاتا رہتا۔ لیکن چونکہ صحابہ اس فلفہ پر ایمان بالغیب نہ لائے اور نہ ہی ان کی ذہنی سطح اس قابل تھی کہ وہ چاتا رہتا۔ لیکن چو کئے للذا انہوں نے اس نظام کو چھوڑ دیا اور یہ اس طرح یہ نظام رسول اللہ کی رحلت کے فرا ہی بعد ختم ہوگیا تھا۔

چلئے یہ بات بھی طے ہوئی کہ دور نبوی ماڑھیے میں انسانی ذہن ہنوز پختہ نہیں ہوا تھا تاہم اپنے عمد طفولیت سے نکل چکا تھا۔ لیکن پرویز صاحب تو اس نظام کو عمد طفولیت میں بھی نازل فرما رہے ہیں۔ آپ درج ذبل آیت کی تفییراس انداز میں پیش فرماتے ہیں۔

### بيه نظام سب انبياء پر نازل مواتھا

﴿ فُولُواْ ءَامَنَ اللّهِ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْنَا وَمِيْنَ وَمَا أُوقِيَ مُوسَىٰ وَمَا أُوقِيَ مُوسَىٰ وَمَا أُوقِيَ مُوسَىٰ وَمَا أُوقِيَ مُوسَىٰ وَمِيْنَ وَمَا أُوقِيَ مُوسَىٰ وَمَا أُوقِيَ مُوسَىٰ وَمَا أُوقِيَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ا

اس ترجمہ سے درج ذیل باتیں معلوم ہو کیں:

(۱) الله پر ایمان لانا کے معنی نظام ربوبیت کو اپنا نصب العین بنانا اور اس پر ایمان لانا ہے۔

(r) ابراہیم علائقا سے لے کر دور نبوی ملتھ یا تک ہے تمام انبیاء ورسل پر میں نظام ربوبیت ہی نازل ہو تا

آئينة يُرويزيت 302 منظريات عضوص نظريات

ريا.

(۳) ﴿ وَنَعْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ ﴾ میں ہ کی ضمیر ربوبیت کے ضامن (خدا) کی طرف نہیں مرتی بلکہ براہِ راست اس نظام کی طرف مرجاتی ہے۔

اب اس سے آگے چلئے میہ سب بیان فرمانے کے بعد پرویز صاحب میہ بھی اعتراف فرما رہے ہیں کہ اسلام کی تاریخ میں قرآن سے میہ نظام ثابت کرنے کی میری پہلی کو شش ہے کہتے ہیں۔

### اسلام کی تاریخ میں پہلی کوسشن:

"جہاں تک میرا مطالعہ رہنمائی کرتا ہے قرن اول کے بعد (کہ جس میں یہ نظام اس زمانے کے حالات کے مطابق اپنی عملی شکل میں قائم ہوا تھا) اسلام کی تاریخ میں میری یہ پہلی کوشش ہے۔ جس میں اس نظام کو سامنے لایا گیا ہے۔ (ن- ر- مقدمہ ص:۲۲)

یہ سب اقتباسات ایک بار پھر ذہن میں لا کر بتائیے جو فلفہ پرویز صاحب پہلی بار پیش فرما رہے ہیں اور جے صحابہ بھی نہ سمجھا ہو گا؟ نیزیہ بھی فیصلہ فرما لیجے کہ دور نبوی یا قرن اول میں یہ نظام قائم ہوا تھا یا نہیں؟

### نظام ربوبیت کو قرآن سے کشید کرنے کے طریقے

اس سلسلہ میں آپ نے کی طریقے استعال فرمائے ہیں جن کی مخضررو سکیادیہ ہے۔

ا۔ اپنی طرف سے بے جا اضافوں کے ذریعہ سے: آپ کسی آیت کے ترجمہ میں اپی طرف سے پھھ ایسی طرف سے پھھ ایسی اس طرح اس نظام کو ثابت اللہ اضافے کر دیتے ہیں۔ جن کا قرآنی الفاظ سے کوئی تعلق نہیں ہوتا اور اس طرح اس نظام کو ثابت فراتے ہیں مثلاً:

''اے انسان'' تو سخت دشوار گزار منازل طے کر تاہوا خدا کے نظام ربوبیت کے سامنے جا کھڑا ہو گا۔ (ن-ر-

﴿ يَتَأَيُّهُمَا ٱلْإِنسَانُ إِنَّكَ كَادِحُ إِلَىٰ رَبِّكَ كَدْحًا فَمُلَقِيدِ ﴿ ﴾ (الإنشفاق٤٨/٦)

ص:۲۸۵)

کیا آپ ہتا سکتے ہیں کہ خط کشیدہ الفاظ قرآنی آیت کے کس لفظ کا معنی ہو سکتے ہیں یا کشید کئے جا سکتے ہیں؟ درج ذیل مزید آیات اور خط کشیدہ الفاظ کو دیکھتے جائے۔

"ہم نے اے (ربوبیت کا) راستہ دکھا دیا ہے اب چاہے تو اس راہ کو اختیار کرے اور چاہے تو اس سے انکار کر دے۔(ن رص ۱۷)

مًا فَكُن يُقَبَلُ ﴿ جو شخص اس ضابطه (اسلام) كے سوا نسى اور ضابطه كو

﴿ وَمَن يَبْتَغِ غَيْرَ ٱلْإِسْلَامِ دِينَا فَلَن يُقْبَلَ

﴿ إِنَّا هَدَيْنَهُ ٱلسَّبِيلَ إِمَّا شَاكِرًا وَإِمَّا

كَفُورًا ﴿ ﴿ (الإنسان ٧/٣)

| `                                                     |                  |              |
|-------------------------------------------------------|------------------|--------------|
| 303 كر (حصه: دوم) طلوع اسلام كے مخصوص نظريات          | آئينه رَبِويزيّت | >>>          |
| ا پنا نظام بنائے گا تو قانون کا نئات کی رو سے وہ نظام | ل عمران۳/ ۸۵)    | مِنْهُ ﴾ (اَ |

اپنا نظام بنائے کا تو قانون کا ننات کی رو سے وہ نظام قابل قبول نہیں ہوگا (کیونکہ وہ ربوبیت کے حصول کا

ذرابعه نهیس بن سکتا)(ن - ر - ص:۱۹)

کیا (بیہ لوگ سمجھتے ہیں کہ) ہم ان لوگوں کو جو دنیا میں

ناہمواریاں پیدا کرتے ہیں ان لوگوں کے برابر کر دیں

گے جو ہمارے قانون ربوبیت پر ایمان لاتے ہی اور

ہمواریاں بیدا کرنے والے بروگر ام پر عمل بیرا ہوتے

ہیں کیاوہ لوگ اپنی معاشی زندگی کو ہمارے قانون سے الگ رکھتے ہیں (فجار) ان لوگوں کے برابر ہو جائیں گے

جو اس زندگی کو ہمارے قانون سے ہم آہنگ رکھتے

بس (ن- ر- *س ۲۳۷*) ـ آپ اس ترجمہ میں بہت سے اجنبی الفاظ دیکھ کر جیران نہ ہوں۔ نظام ربوبیت کو قرآن سے ثابت

كرنے كايد طريقه سب سے زيادہ كار آمد بـ ٢- ربوبيت عانون ربوبيت كالطام ربوبيت كے لئے قرآني الفاظ: ووسرا طريقه يہ الكام آپ نے

بت سے الفاظ کا ترجمہ یا مفہوم ہی ربوبیت یا قانون ربوبیت یا نظام ربوبیت بتایا ہے۔ مثلًا۔

ا۔ '' رب '' کا معنی پروردگار یا مالک ہے اور یہ لفظ بطور فاعل ہی استعمال ہو تا ہے۔ لیکن آپ اس کا

ترجمه خدا کی ربوبیت بتاتے ہیں جیے۔ تمام نوع انسانی خدا کی ربوبیت کے لئے اٹھ کھڑی ﴿ يَوْمَ يَقُومُ ٱلنَّاسُ لِرَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ۞ ﴾

هوگی۔ (ن-ر-ص۲۵۸)

۲۔ "الله" کے معنی بھی نظام ربوبیت ہے جیسے۔

﴿ أَمْ نَجِعَلُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَكَمُواْ ٱلصَّلِحَاتِ كَالْمُفْسِدِينَ فِي ٱلْأَرْضِ أَمْ نَخْعَلُ ٱلْمُتَّقِينَ

كَالْفُجَّارِ ﴿ ﴿ ص ٢٨/٢٨)

نظام ربوبيت تمهيس يوري يوري حفاظت كالقين دلاتا ﴿ وَاللَّهُ يَعِدُكُم مَّغَ فِرَةً مِّنَّهُ وَفَضَّلًا ﴾

ہے اور فراوانیوں کی ضانت دیتا ہے۔ (ن ص ۵۷۱) (البقرة٢/ ٢٦٨) ٣- <u>" قرآن مجيد"</u> كے معنی بھی قانون ربوبیت ہے۔ جیسے۔

وہ قانون ایسے محفوظ مقام میں رکھاً گیاہے جمال زمانے ﴿ بَلْ هُوَ قُرْءَانٌ نَجِيدٌ ۞ فِي لَوْجٍ مَّعْفُوطٍ ۞﴾

کے اثرات نہیں پہنچ سکتے۔ (ن-ر-ص۲۱۵) (البروج٥٨/ ٢١-٢٢)

۴- "دين" كے معنى قانون ربوبيت بھى ہے اور نظام ربوبيت بھى۔ اس كى مثال اور گزر چكى ہے۔

۵۔ "اسلام" کا معنی بھی نظام ربوبیت کی سیمیل ہے۔

اسلام کے معنی ہیں اس نظام کا قیام اور سکیل جس میں ہرشے کی مضمر صلاحیتوں کا نشوونما ہو جائے

الكين برويزيت 304 حدوم اطلوع اسلام ك مخصوص نظريات

لعِنی نظام ربوبیت کی شکیل (ن- ر- ص۱۱۷)۔

٢. بَيِّئَةٌ كَ معنى بهي قانون ربوبيت ب.

2. لفظ " آیات " کامعنی بھی قانون ربوبیت ہے کھے ہیں۔

﴿ أُوْلَئِكَ اللَّذِينَ كَفَرُواْ بِعَايَنتِ رَبِّهِمْ ﴾ "به وه لوگ بین جو خدا کے قانونِ ربوبیت سے انکار (الکھف ۱۸/ ۱۰۵)

غور فرمایئے اگر رب- اللہ- قرآن مجید- دین- اسلام بینہ" اور آیات ان سب الفاظ کا مفہوم قانون ربوبیت یا نظامِ ربوبیت ہو تو پھر بھی یہ نظام قرآن سے ثابت نہیں کیا جا سکتا؟

### ۳۔ نئی نئی اصطلاحات کا طریقہ

دنیا اور آخرت کے کئی مفہوم: اس سلسلہ میں پہلے تو آپ نے الفاظ دنیا اور آخرت کے بہت سے معانی یوں متعین فرمائے۔

(۱) دنیا بمعنی حال اور آخرت بمعنی مستقبل - (۲) دنیا بمعنی ذاتی مفاد اور آخرت بمعنی کلی مفاد ـ (۳) دنیا بمعنی مفاد عاجله اور آخرت بمعنی آنے والی نسلول کا مفاد ـ (۴) دنیا بمعنی طبعی زندگی اور آخرت بمعنی مرنے کے بعد کی زندگی ـ (نظام ربوبیت ص ۸۵ نیز لفات القرآن تحت ا - خ - ر)

ان چار معانی میں سے مسلمانوں کے ہاں صرف چوتھا معنی درست اور مسلم ہے۔ باقی معانی پرویز صاحب کی اپنی ضرورت کے حت ایجاد کردہ ہیں کیونکہ ضرورت ہی ایجاد کی مال ہوتی ہے۔ یہ تو دنیا اور آخرت کے مقابلتا معنی تھے۔ گر صرف لفظ آخرت کے دو معنی اور بھی ہیں یعنی۔

(۵) آخرت جمعنی آخر الامرجیے۔

﴿ وَهُو فِي ٱلْآخِرَةِ مِنَ ٱلْخَلِيرِينَ ﴿ فَا اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

(١) - آخرت ك معنى حال اور مستقبل دونول كى خوشكواريال بهى ب- كصة بي-

"قرآن نے آخرت کی اصطلاح استعال کی ہے جس سے مفہوم ہے حال اور مستقبل کی "خوشگواریاں" (ن۔رص ۹۱)

گویا اس مفہوم میں آپ نے دنیا اور آخرت دونوں کے مفہوم نمبراکو جمع بھی کر لیا اور خوشگواریوں کا اضافہ بھی فرمالیا۔ نیز آپ میہ بھی فرماتے ہیں کہ 'عمربی زبان میں قریب کے لئے دنیا کالفظ آتا ہے اور بعید کے لئے آخرت کا۔'' (ن۔ر۔ص۵۵) حالا نکہ یہ دونوں لفظ (قریب اور بعید) عربی زبان کے ہیں اور انہی عام

آئينة برويزيت 305 (حصد: دوم) طلوع اسلام ك مخصوص نظريات

معنوں میں قرآن مجید میں بھی استعال ہوئے ہیں پھر معلوم نہیں پرویز صاحب کو ایسا سفید جھوٹ بولنے کی کیا ضرورت تھی؟

ایک اور مقام بر دنیا اور آخرت کی اصطلاحات کی تشریح کرتے ہوئے فرماتے ہیں۔ "تحفظ مفاد کا وہ

طریقہ جس میں ہر فرد اپنے پیش پا افتادہ یا قریبی مفاد کا حصول جاہتا ہے قرآن کی اصطلاح میں متاع الدنیا کہا تا ہے اور تحفظ مفاد کا دوسرا طریق جس میں بہود کلی سے افراد کے مفاد کا تحفظ ہو تا ہے۔ متاع

آخرت. " (ن-ر-ص۸۲) يه متاع آخرت كالفظ بهي پرويز صاحب كي ذاتي اختراع ہے۔ قرآن ميں يه لفظ کیں فرکور نہیں جب کہ پرویز صاحب کے بال بید قرآنی اصطلاح ہے۔

دنیا اور آ خرت کے چند در چند مفہوم بتانے کے بعد لکھتے ہیں کہ۔ "حیات الدنیا اور حیات آخرت کی ان دو بنیادی اصطلاحول کو اچھی طرح ذبن نشین کرلینا چاہیے کیونکہ

قرآنی نظام ربوبیت کی تمام گردشیں ان ہی منفی اور مثبت محوروں کے گرد گھومتی ہیں۔ جب تک ان اصطلاحات کا صحیح مفہوم سامنے نہیں آئے گا۔ قرآن کے وہ مقامات سمجھ میں نہیں آسکیں گے جن میں نظام

ربوبیت سے بحث کی گئی ہے۔" (ن۔ر۔ص ۸۲)

اب یہ تو غالبا آپ کو معلوم ہو گیا ہوگا کہ پرویز صاحب دنیا اور آخرت کے اشنے زیادہ معانی کیوں ذہن نشین کرانا چاہ رہے ہیں۔ وجہ یہ ہے کہ جب تک آپ ان اسبال کو اچھی طرح ذہن نشین نہ کرلیں اور بیہ معلوم نہ کرلیں کہ فلال مقام پر کونسا معنی زیادہ مفید رہے گا۔ اس وقت تک قرآنی نظام ربوبیت

قرآن سے ثابت نہیں ہو سکتا۔

اقامتِ صلوة اور ایتائے زکوة: پھراتی بات پر بھی آپ اکتفاشیں کرتے۔ اس کے بعد اقامت صلوة

اور ایتائے زکوہ کے قرآنی مفہوم بتاتے ہیں۔ ہم آئندہ ان عنوانات پر قرآنی مسائل کے حصد کتاب میں الگ طور پر بحث کر رہے ہیں۔ سردست اتنا ہی سمجھ کیجئے کہ اقامتِ صلوٰۃ کا مفہوم نظام ربوبیت کی یاد دہانی کے اجتماعات موقعۃ ہیں اور ایتائے زکوۃ کے دو مفہوم ہیں۔ ایک بیہ کہ افراد اپنا زائد از ضرورت مال عومت کے حوالہ کر دیں اور دوسرا یہ ہے کہ حکومت سب کچھ لوگوں سے از خود لے لے پھر انہیں ضروریات زندگی مہاکرے تو حکومت کا بدلوگوں کو ضروریات فراہم کرنے کاعمل ایتائے زکوۃ ہے۔

ابتائے زکوۃ کا دوسرا مفہوم متعین کرنے کی داستان بھی دلچیپ ہے اور قرآن سے اس کا استدلال اس سے

بھی دلچسپ تر۔ آپ فرماتے ہی کہ اللہ تعالیٰ نے کما ہے کہ۔ ﴿ ﴿ وَمَا مِن دَآبَتَةِ فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا عَلَى ٱللَّهِ لَهِ مِن مِن كُلُّ طِلْخِ والااليانين جس كے رزق كى ذمه

داری الله برنه هو۔ رِزْقُهَا﴾ (مود١/٦)

لیکن ہم دیکھتے ہیں کہ اللہ کی اس ذمہ داری کے باوجود ہزاروں اور لا کھوں انسان بھوک اور قحط سے مر جاتے ہیں تو یہ الله کی ذمه داری کیا ہوئی؟ پھراس کا جواب دیتے ہوئے فرماتے ہیں کہ جن کامول کی الله

الكنية يَرويزيت (مصدودم) طلوع اسلام ك مخصوص نظريات

نے ذمہ داری لے رکھی ہے۔ اس انسانوں کی دنیا میں وہ کام بھی انسانوں کے ہاتھوں ہی سر انجام پاتے ہیں الندا رزق کی ذمہ داری اس معاشرہ کے سریر ہوگی جو الندا رزق کی ذمہ داری اس معاشرہ کے سریر ہوگی جو خدا کے قانون کے مطابق متشکل ہوگا" پھراس کے طریق کار کا درج ذیل آیت سے استدلال فرماتے ہیں:

### الله سے مراد قرآنی معاشرہ:

﴿ ﴿ إِنَّ ٱللَّهُ ٱشْتَرَىٰ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينِ الله تعالى نے مومنین سے ان کی جائیں اور ان کے أَنفُسهُمْ وَأَمُوكُمُم وَأَن لَهُمُ ٱلْمَحَنَّةُ ﴾ اموال جنت کے عوض میں خرید لئے ہیں۔ (التوبة ۹/ ۱۱۱)

پرویز صاحب اس آیت میں اللہ سے مراد قرآنی معاشرہ 'مومنین سے مراد افراد معاشرہ اور جنت سے مراد روئی کپڑا اور مکان یا ضروریات زندگی لیتے ہیں۔ گویا قرآنی حکومت افراد معاشرہ کو ضروریات زندگی دے گی۔ (ایتائے ذکوة) اور اس کے عوض افراد معاشرہ کی جانیں بھی اور اموال بھی سب کچھ قرآنی حکومت کے ہوتے ہیں۔ اس معاہدہ کی روسے افراد معاشرہ اپنی انفرادی ملکیت رکھ ہی نہیں سکتے کیونکہ وہ تو اپنا سب کچھ حتی کہ جانیں بھی قرآنی حکومت کے ہاتھ "جنت" کے عوض فروخت کر چکے ہوتے ہیں۔ ان اسب کچھ حتی کہ جانیں بھی قرآنی حکومت کے ہاتھ "جنت" کے عوض فروخت کر چکے ہوتے ہیں۔ ان رصاحاتا کا ساکا الحضاً)۔

اب دیکھے اس معلہرہ میں دو چیزیں تو محسوس ومشہود تھیں (مومنین) اور قابل فروخت چیز (ان کے جان و مال) اور دو چیزی انسان کے حیطہ ادراک سے باہر اور غیر مشہود تھیں۔ یعنی اللہ (بائع) اور جنت (قیت) ان دونوں کی بھی آپ نے ایس تعبیر کی وہ بھی محسوس ومشہود ہو جائیں پھر ایمان بالغیب کیا ہوا؟ جنت کے متعلق تو اس سے پیشتر سرسید صاحب بھی تبصرہ فرما چکے ہیں۔ اگر جنت ایسی ہی ہے جس میں حوریں ہیں شراب ہے یہ ہو اس سے تو ہمارے خرابات ہی بہتر ہیں؟ للذا آپ کو جنت بس اس دنیا میں درکار ہے جو لباس خوراک مکان وغیرہ پر مشمل ہو۔ لیعنی شیطانی جنت جس کا جھانسا ابلیس نے آدم کو دیا تھا اور اللہ سے مراد کی آپ نے قرآنی معاشرہ۔

چند قرآنی اصطلاحات: کین اتن باتوں سے بھی اتنا عظیم الثان نظام رہوبیت بھلا قرآن سے کیسے ثابت ہو سکتا تھا لندا آپ نے ایک ہی جگہ بائیس الفاظ کی ایک فہرست دی اور انہیں اہم الفاظ کو اصطلاحات کا علم دیا پھر ان کے معنی متعین کئے۔ یہ تمام مفاہیم انسان کے معاثی مسئلہ کے گرد ہی گھو متے ہیں اور ان مفاہیم میں آپ کو ہمواریال ناہمواریال خوشگواریال' پروگر ام' معاثی پروگر ام' نظام اور قانون کے الفاظ بھڑت ملیں گے۔ پرویز صاحب غالبا یہ سمجھتے ہیں ان الفاظ کے جو معنی انہوں نے درج کردیئے ہیں وہ واقعی اصطلاحی معنی بن جائیں گے حالا نکہ اصطلاحی معنی وہ ہوتے ہیں جو کسی معاشرہ میں رائج ہوں اور معاشرہ ان کے مفہوم سے واقف ہو۔ مثلاً صلوۃ کے لغوی معنی کئی ایک ہیں۔ لیکن اصطلاحی مفہوم وہ

کی استان کے جوہ میں مساوہ کا طریقہ رائے تھا۔ اب یہ قرآنی نظام ربوبیت تو پرویز صاحب کے دور نبوی سالی کے علق الفاظ کے مفہوم متعین کر دینے سے وہ اصطلاحات کیے بن عتی ہیں؟

ذبن کی پیداوار ہے پھران کے مخلف الفاظ کے مفہوم متعین کر دینے سے وہ اصطلاحات کیے بن عتی ہیں؟

ذبن کی پیداوار ہے پھران کے مخلف الفاظ کے مفہوم متعین کر دینے سے وہ اصطلاحات کیے بن عتی ہیں؟

ذیراس بات کو بھی جانے دیجیے بات یہ ہو رہی تھی کہ آپ نے دنیا اور آخرت کے مخلف مفہوم بتانے کے بعد بائیس قرآنی اصطلاحات تو نظام ربوبیت کے ص ۸۸ تا ص ۸۸ پر درج فرما دیں۔ لیکن ایسے مزید جواہر ربزے اس ساری کتاب میں کافی تعداد میں بھرے پردے ہیں جو اس قرآنی نظام ربوبیت کے لئے انڈکس کا کام دیتے ہیں۔ اگر آپ ایسے الفاظ کے وہی معنی یاد کرلیں جو پرویز صاحب بتا رہے ہیں تو پھر توقع ہے کہ کام دیتے ہیں۔ اگر آپ ایسے الفاظ کے وہی معنی یاد کرلیں جو پرویز صاحب بتا رہے ہیں تو پھر توقع ہے کہ آپ و آن میں قرآنی نظام ربوبیت بھی نظر آنے لگے۔ ورنہ نہیں ہم ایسی اصطلاحات میں سے چند ایک آپ کو قرآن میں قرآنی نظام ربوبیت بھی نظر آنے لگے۔ ورنہ نہیں ہم ایسی اصطلاحات میں سے چند ایک آپ کو قرآن میں طبع کے لئے بہ تر تیب حروف حجی یہاں پیش کر رہے ہیں تاکہ آپ ذرا آسانی سے ان سے فائدہ اٹھا سے سے در تیب حروف حجی یہاں پیش کر رہے ہیں تاکہ آپ ذرا آسانی سے ان سے فائدہ اٹھا سے سے در تیب حروف حجی یہاں پیش کر رہے ہیں تاکہ آپ ذرا آسانی سے ان سے فائدہ اٹھا سے سے در تیب حروف حجی یہاں پیش کر رہے ہیں تاکہ آپ ذرا آسانی سے ان سے فائدہ اٹھا سے در تیب حروف حجی یہاں پیش کر رہے ہیں تاکہ آپ ذرا آسانی سے فراد فراد کیا کہ آپ ذرا آسانی سے فراد فراد کیا کہ ان سے فراد کیا کہ آپ ذرا آسانی سے فراد کیا کہ آپ ذرا آسانی سے فراد کیا کیا کہ تان سے فراد کی کیا کیا کہ ان کیا کہ آپ ذرا آسانی سے فراد کیا کہ تان سے فراد کیا کہ آپ در آسانی سے فراد کیا کہ تان سے فراد کیا کہ تان سے فراد کیا کہ تان کیا کہ تان کے دیا کہ کیا کہ تان کے در ان کیا کہ تان کے در ان کیا کہ تان کے در ان کیا کہ تان کیا کر کے

| پرویزی مفهوم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | معنی               | l |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------|---|
| "إنسان كى معاشى زندگى وسائل پيداوار" (ص ٨٦) ان معانى كو پرويز صاحب نے خود بھى ايك دوسرے مقام پر قبول نسيس كيا لكھتے ہيں كه ﴿ فَلِلّٰهِ الْحَمْدُ رَبِّ السَّمْوَاتِ وَ رَبِّ الْهَرْضِ ﴾ (٣٦:٣٥) "اس خداكا قانون ربوبيت پيتيول اور بلنديوں كو محيط ہے ۔" (ن - ر - ص ٢٣٩)                                                                                                                                                                                                                                                   | عی<br>زمین یا پستی |   |
| علاوہ ازیں اللہ تعالی فرماتے ہیں: ﴿ فَقَالَ لَهَا وَلِلْأَرْضِ انْتِهَا طَوْعًا أَوْكَرْهًا ﴾ (۱۳:۱۱) "اللہ تعالی فی فقال لَهَا وَلِلْأَرْضِ انْتِهَا طَوْعًا أَوْكَرْهًا ﴾ (۱۳:۱۱) "الله تعالی نے آسان اور زمین سے فرمایا آؤ خوشی سے یا مجبوری سے۔ " اب اس آیت میں ارض کی جگہ انسان کی معاشی زندگی یا وسائل پیداوار کا معنی فٹ کر کے دیکھے کوئی مطلب نکاتا ہے؟ پھر تیسرے مقام پر ارض کا معنی معاشی نظام انسانیت اور اساء کے معنی کائناتی نظام بتاتے ہیں۔ فرماتے ہیں۔ اور اساء کے معنی کائناتی نظام بتاتے ہیں۔ فرماتے ہیں۔ |                    |   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                    |   |

المناب بحضوص نظریات معاشی معاشی معاشی المناب بحضوص نظریات کی المناب

نظام انسانیت بھی خدا کے ہاتھ میں (یعنی اس کے قانون کے مطابق قائم) ہوگا جس کے ہاتھ میں کانتاتی نظام ہے ﴿
وَالْاَرْضُ جَمِيْعًا قَبْضَتُهُ يَوْمَ الْقِيْمَةِ وَالسَّمْوَاتُ مَطُويُتُ

ورور من جويب مست يوم البيسر يَدِمِيْنه ﴾ (١٧:٣٩) (اليناص ٢٨٥)

'گُویا ارض کے معنی وسائل پیدادار بھی ہیں۔ معاثی زندگ بھی' معاثی نظام انسانیت بھی اور کائنات کی پستیاں بھی۔"

ابلیس 'شیطان 'اور جن کے پرویزی معانی کتاب ہذا کے حصہ صفح میں اللہ میں تفصیل سے دیئے گئے ہیں۔

"ایبا نظام جس میں ایک طرف سے افراد کی محنت کا ماحصل آتا جائے اور دوسری طرف سے مفاد عامہ کے لئے نکاٹا

جائے۔ (نفق) الیا راستہ جو دونوں طرف سے کھلا ہو)۔ لیجئے اس ایک ہی قرآنی لفظ سے آپ نے اشتراکیت کے لئے پورا میدان ہموار کرلیا چونکہ انفاق میں راستہ دونوں طرف سے

میدان ہموار کر لیا چو نلہ الفال میں راستہ دونوں طرف سے کھلا ہو تا ہے اور اشتراکیت میں بھی راستہ دونوں طرف افراد اور نظام کی طرف کھلتا ہے للذا انفاق سے مراد بس کی اشتراکی نظام ہی ہو سکتا ہے۔ اب درج ذمیل آیت ملاحظہ

فرائي: ﴿ وَإِن كُنَّ أَوْلَكِ حَمَّلِ فَأَنفِقُواْ عَلَيْهِنَّ حَتَّى يَضَعْنَ

﴿ وَإِنْ مِنْ أُونِتِ مُمْلِ فَانْفِقُوا عَلَيْهِنَ حَتَى يَضِعَنَ مَمْلُهُنَّ ﴾ (٢:١٥) "اور أكر وه عمل والى هو تو بچه جفتے تك ان پر خرج كرتے رہو۔

اب بتایئے یمال دو سمرا راسته کد هرہے؟ "ندا کر نظام، پوستہ کر ان ویکھ جائجے یہ یقیمیں کونا

"خدا کے نظام ربوبیت کے ان دیکھے نتائج پر یقین رکھنا۔" صدمہ

ص ۸۸\_

البيس شيطان 🕝

خرچ کرنا

🕝 انفاق

ایمان بالغیب
 یعنی الله اس کی

کتابول' فرشتوں رسولول اور آخرت پر بن دیکھے یقین کرنا۔ ي 309 كر (حصد: دوم) طلوع اسلام ي مخصوص نظريات آئينه ترويزتت

اب دیکھئے اللہ تعالی کے نظام ربوبیت کے نتائج ان دیکھے نیں ہیں۔ انہیں ساری دنیا دکھ ربی ہے۔ کہ مرچیز کس طرح پرورش یا رہی ہے۔ البتہ پرویز صاحب کے "قرآنی نظام ربوبيت" كے نتائج واقعى ان ديكھے بيس كيونكه ايسانظام نه دنيا

میں تبھی قائم ہوا نہ آئدہ ہو سکتا ہے۔

معاشی پروگرام کو مستقل اقدار (قانون خداوندی) کے ساتھ

ہم آہنگ کرنا اور اس طرح فرد اور معاشرہ کو خوف وحزن ہے بچالینا"

اس مفهوم کو سامنے رکھیے اور درج ذیل آیت کو بھی

﴿ وَمَنْ يُعَظِّمْ شَعَآئِرَاللَّهِ فَإِنَّهَا مِنْ تَقْوَى الْقُلُوبِ ﴾ (٣٢:٢٣) "جو الله کے شعار (منسوب شدہ ادب کی چزیں) کی عظمت رکھے تو یہ دل کی پر میز گاری ہے دیکھتے اس آیت میں معاشی

يرورام إ إلى بات نظر شيس آتى ہے؟

علاوہ ازیں پرویز صاحب خود ایک دوسرے مقام پر تقوی کا معنى افي دمه داريول كو پوراكرنا-" بتاتے بيں لكھتے بيں كه-

"جو فخص ابنی ذمه داربول کو سب سے زیادہ پورا کرتا ہے۔

وہ سب سے زیادہ عزت کا مستحق قرار پاتا ہے۔ ﴿ إِنَّ اكْرُمَكُمْ عِنْدَاللَّهِ أَنْفُكُمْ ﴾ "ميال نجى معاشى پروگرام اور مستقل اقدار اور ہم آئگی کے مفاہیم فٹ نہیں بیٹھتے۔

"سامان رزق کی کمی کی وجہ سے افسردہ خاطر رہنا حتی کہ وہ

بال بچے بھی حزن کملاتے ہیں۔ جن کی معاش کی فکر سے انسان غمگین ہو جائے۔ (ص۵۲)

اب ويكفي الله تعالى رسول اكرم الفيال سے فرات مين:

﴿ فَلاَيَحْزُنْكَ قَوْلُهُمْ ﴾ (٢٦:٣٦) "ان كافرول كى بات سے

آب عملين نه مول-"

سزا کے خوف سے گناہوں سے بچنا اور اوا مربجالانا

*U7* (1)

۵ تقوی

### 🕻 310 🏑 (حصد: دوم) طلوع اسلام کے مخصوص نظریات آئينه برويزيت

اب ان کافروں کی بات میں وہ رزق کی کمی کمال سے آگئی تھی جس ہے آپ عملین رہتے تھے؟

"كسى عمل كالقميري بهلوجو تهوس نتائج كي شكل ميس سامنے آجائے اور اپی جگه پر ائل رہے۔ دو کویا حق تقیری پہلو کا نام

ہے اب ورج زمل آیات ملاحظہ فرمائے۔ ﴿ وَشَهِدُوْآ أَنَّ الرَّسُولَ حَقٌّ ﴾ (٨٧:٣) "اور وه كوابي دے

ڪيڪ که ٻيه پيغيبرسياہے." ﴿ قَالُوْا لَقَدْ عَلِمُتَ مَالَنَا فِي بَنْتِكَ مِنْ حَقِّ ﴾ (اا:٩٩) "وه

بولے تم جانے ہو کہ تماری بیٹیوں میں مارا کوئی حق

پہلی آیت میں حق بمعنی سیا اور دوسری میں حق بمعنی استحقال ہے۔ ان دونوں آیات میں آپ کو کسی عمل کا کوئی تغمیری پہلو نظر آتا ہے جو ٹھوس نتائج کی شکل میں سامنے آگیا

(۱) دین نام ہی قرآن کے عطا کردہ مستقل اقدار کے تحفظ کا

ي " (لغات القرآن زير عنوان (ق - د - ر)

(٢) قرآن نے واضح الفاظ میں بتایا ہے کہ الدین سے منہوم

نظام ربوبیت کا قیام ہے۔" (ن- ر- ص١١٥)

ان معانی کی تردید بھی خود ہی پرویز صاحب نے دو مقامات پر

فرما دی ہے۔ مثلاً:

(ا) ﴿ اَزَائِتَ الَّذِي يُكَذِّبُ بِالدِّيْنِ ﴾ (١٠٤٤) "كيا آپ نے اس مخص کو دیکھا جو ہمارے قانون مکافات کو جھٹلا<sup>تا</sup> ہے۔"

(ان-ر-ص۱۳۰)

حقيقت- سچ' سيا- حق (حقوق)

ا- كمل حاكميت وين ۲-کمل عبوديت ۳- قانون جزا وسزا

۸- جزا وسزا کا نفاذ

3 3

(حصد: دوم) طلوع اسلام كمخصوص نظريات آئينه ئرويزتت ۲۔ خدا مالک یوم الدین ہے۔ دین کے معنی مکافات عمل کے س (قرآنی فیصلے ص۹۲): ﴿ وَمَنْ اَعْرَضَ عَنْ ذِكْرِىٰ فَاِنَّ لَهُ مَعِيْشَةً ضَنْكًا ﴾ "جو قوم ذكر' ماد' ياد كرنا ر فرکر اس (خدا) کے اس قانون 🌣 سے روگردانی کرتی ہے اس کی معیشت تک ہو جاتی ہے۔" (ص۲۸۱) اس آیت میں ذکر کا معنی قانون کیا گیا ہے۔ اب میں معنی درج زيل آيت مين فك سيجيز ﴿ لَقَدْ اَنْزَلْنَا اِلَيْكُمْ كِتَابًا فِيْهِ ذِكْرُكُمْ ﴾ (١٠:١١) "بمم نے تهاري طرف كتاب جيجي ہے جس ميں تهارا ہي ذكر ہے۔" اب یہ تو ظاہرہے کہ قرآن میں بی نوع انسان اور امم سابقہ کا ذکر تو ہے گر ان کے کسی قانون کا ذکر نمیں للذا پرویزی خدا کا قانون ربوبیت جو تمام کائنات میں جاری وساری ہے" پروردگار پالنے والا 🕞 رپ (ص۸۱) گویا رب سی مقتدر استی کا نام نہیں بلکہ بے جان قانون ربوبیت کا نام ہے۔ ربوبیت ''کسی شے کا کامل نشوونما پاکر اپنی پھیل تک پہنچ (۱) ربوبیت جانا۔ لینی اس کی مضمر صلاحیتوں کا پورے طور پر نشوونما یا جانا۔" (ص٨٦) يه لفظ جميس قرآن ميس سيس ملاء اسے خواه مخواه قرآنی اصطلاحات میں شامل کر لیا گیا ہے۔ نظام ربوبیت کی حامل جماعت "(ص۸۸) ہم پرویز صاحب کی مثائخ دروليش (١) الربانيون تحریوں سے بی ثابت کر چکے ہیں۔ کہ آپ کا ایجاد کردہ نظام ربوبيت آج تك دنيا من قائم نهيل مواتو چرربانيون كوكي اور لوگ ہی ہو سکتے ہیں اس نظام کی حامل جماعت کیے ہو سکتی

<sup>﴿</sup> كِي آيت اس كتاب كے ص ---- پر بھى درج ہے جمال قانون خدادندى كى وضاحت فث نوث ميں پورى كر دى گئى ہے كہ خداكاكاكاتا قانون جس كے مطابق زمين كے ذخيروں سے رزق حاصل ہوتا ہے اور جو كافر مومن سب پر يكسال حاوى ہے۔

المُندُ بُرُويزيّت 312 منصوص نظريات على المنام كالمنطوع اسلام كالمنطوع الملام كالملام كالملام

پرویز صاحب فرماتے ہیں:

﴿ وَلَهُ أَسُلَمَ مَنْ فِي السَّمُوٰتِ وَالْأَرْضِ طَوْعًا وَكَرْهًا وَالْيَهِ يُوْجَعُوْنَ ﴾ (٨٣:٣٨) "كائت كى برشے اس كے قانون كے مائے مرشان اشياء كى تمام ملئے سر تشليم فم كئے ہے۔ طوعاً وكرہا ان اشياء كى تمام حركتيں اى محور كروگروش كرتى ہيں۔" (ن- ر-ص ١١١) اور أكر الفاظ:

﴿ فُمَّ اِلَيْهِ تُرْجَعُوْنَ ﴾ (٢٨:٢) تو اس كے معنی ہو جاتے ہیں "تہمیں آخر الامراس كی طرف لوث كر آنا ہوگا." (مفهوم القرآن ج ص ۱۱)

"فدا کاکائناتی قانون جو از خود جاری وساری ہے۔" (ن-ر-ص۸۷) لیکن لغات القرآن میں آپ اساء کا معنی آسان یا ہر وہ چیز جو زمین پر سابی فکن ہو" بتاتے ہیں۔ (تحت مادہ س-م-و) نیز اس کتاب کے ص ۲۲۹ پر آپ نے سادات کا مفہوم بلندیاں لکھا ہے۔ گویا ربوبیاتی معنوں کی پرویز صاحب نے خود ہی تردید کردی۔

ساء کے معنی کائناتی قانون بھی ہے۔ کائناتی نظام بھی اور کائناتی بلام بھی اور کائناتی بلام بھی۔ لین آپ کے مفہوم قرآن کے مطابق قانون 'نظام اور بلندی سب ہم معنی لفظ ہیں۔ اب اللہ تعالی فرماتے ہیں کہ:

﴿ فَقَضْهُنَّ سَنِعَ سَمُوْتِ فِي يَوْمَنِنِ ﴾ (۱۳:۲۱) پھراس نے دو
دن میں سات آسان بنائے تو اللہ نے دو دن میں سات قانون
بنائے تھے یا نظام بنائے تھے۔ یا سات بلندیاں بنائی تھیں؟
"انسانی ذات اور معاشرہ کا توازن بگاڑنے والا پروگرام۔"
(ص۸۹۸) اب دیکھتے کہ یہ پروگرام کا لفظ کدھر سے آگیا؟
علاوہ اذیں سینات جمع کالفظ ہے للذا پروگرام بھی ذیادہ ہونے
علاوہ اذیں سینات جمع کالفظ ہے للذا پروگرام بھی ذیادہ ہونے
عالموں انسینیات کی قوم کے متعلق اللہ فرماتے ہیں ﴿ کَانُوْا عِلْمَ اللهُ فرماتے ہیں ﴿ کَانُوْا عِلْمَ اللهُ مَرات لوط کی قوم کے متعلق اللہ فرماتے ہیں ﴿ کَانُوْا وَهُ لَوَلُ صَرفَ تُوازِن بِگاڑنے والے پروگرام بنایا کرتے تھے تو کیا
وہ لوگ صرف توازن بگاڑنے والے پروگرام بنایا کرتے تھے؟

🕝 رجوع الى الله 🖟 الله كى طرف لوثنا

آسان۔ بلندی

🐨 ساء (ج ساولت) 🏻 آسما

برے کام- برائیاں

ه سیئات

| 313 🗘 (حصد: دوم) طلوع اسلام کے مخصوص نظریات                                      | آئينهُ رَبُويزينت  |         |
|----------------------------------------------------------------------------------|--------------------|---------|
| "زندگی کی خوشگواریان" (ص۸۹) اب درج زیل آیات میں                                  | إ ياكيزه چيرس يا   | 🕦 طيبات |
| يه معنى فث كر ويكهي كيه معنى بنت بير؟ مثلاً الله فرمات بين:                      | عورتيل             |         |
| ﴿ اَلطَّيِّيَاتُ لِلطَّلِّينِينَ وَالطَّلِّينِونَ لِلطَّلِّيَاتِ ﴾ (٢٦:٣٣) " پاک |                    |         |
| عورتیں پاک مردول کے لئے ہیں اور پاک مرد پاک عورتول                               |                    |         |
| - کے لئے۔"                                                                       |                    |         |
| ﴿ مَغَلاً كَلِمَةً طَيْبَةً كَشَجَرَةٍ طَيِّبَةٍ ﴾ (٢٢:١٣) " يأكيزه بات كي       |                    |         |
| مثال پاکیزہ درخت کی طرح ہے۔"                                                     |                    |         |
| "معاشی سهولتین ٔ رزق کی فراوانی" اب دیکھئے سورہ نور میں                          | بزرگ- بوائی- رتبه- | 🕟 افضل  |
| واقعہ اکک میں زنا اور تھت کی حدود مقرر کرنے کے بعد                               | مرياني             | •       |
| الله تعالى فرماتے ہیں:                                                           | 1                  |         |
| ﴿ وَلَوْلَا فَصْلُ اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ فِي الدُّنْيَا وَالْاَخِرَةِ  |                    |         |
| لَمَسَّكُمْ فِيْمَاۤ ٱفَصّْتُمْ فِيْهِ عَذَابٌ عَظِيْمٌ ﴾ (١٣:٢٣) "اور أكر       |                    |         |
| دنیا اور آخرت میں تم یر خدا کی مرمانی اور رحت نه ہوتی تو                         | ·                  |         |
| جس شغل میں تم منهمک تھے اس کی وجہ سے تم پر سخت                                   |                    |         |
| عذاب نازل مو تا۔ "                                                               |                    |         |
| تو اس قصہ کو رزق یا معاشی سمولتوں سے کیا تعلق ہے؟ کیا                            |                    |         |
| یلے وہ تک وست تھے کہ اللہ نے ان پر رزق کی فراوانی                                |                    | •       |
| ے ایک برے عذاب سے بچا لیا تھا؟ ای طرح ایک                                        |                    |         |
| دوسرے مقام پر اللہ تعالی حضور اکرم ملی کیا کو فرماتے ہیں:                        |                    |         |
| <del>-</del>                                                                     |                    |         |
|                                                                                  |                    |         |

ن ارض وساء کے اور بھی بہت سے معانی پرویز صاحب نے بیان فرمائے ہیں۔ تفصیل کے لئے دیکھتے گار پرویز پر عجی شیوخ کی اثر اندازی۔

آئينة برويزيت 314 (حصد: دوم) طلوع اسلام عضوص نظريات

یہ آیت تہمت کی قباحت بیان کرنے کے بعد کی ہے۔ بنایے اس مقام پر معاثی سمولتوں کی کوئی تک ہے؟

# ۳- تفییری انداز

یہ تغییری انداز کا طریقہ کوئی الگ چیز نہیں بلکہ پہلے تین طریقوں کو اگر بیک وقت ملا کر استعال کیا جائے تو یہ چوتھا تغییری انداز بن جائے گا۔ اب اس کی چند مثالیں ملاحظہ فرمایئے۔

ا۔ سرواید داری اور طبقاتی تقسیم: پرویز صاحب سرواید داراند نظام میں طبقاتی تقسیم کا نقشہ کھنچتے ہیں۔ لطف کی بات یہ ہے' جو آیات اللہ تعالی نے قیامت کے احوال سے متعلق نازل فرمائی ہیں' وہ آپ اس معاشرہ پر منطبق کرتے چلے جاتے ہیں۔ ارشاد ہے:

آئینہ پرویزیت 315 کر (صددوم) طلوع اسلام کے مخصوص نظریات

ليتاہے۔"

"غور کیجیے کتنی بوی ہے یہ حقیقت جے قرآن نے دو جملوں میں سمیٹ کے رکھ دیا ہے 'ایا انسان سمیٹ کے رکھ دیا ہے 'ایا انسان سمجھتا ہے کہ میراکوئی کچھ نہیں بگاڑ سکتا۔ ﴿ اَیَحْسَبُ اَنْ لَنْ یَقْدِرَ عَلَیْهِ اَحَدٌ ﴾ (۹۰-۵)" (ق-ن-ر-۹۳)

اس اقتباس میں آپ نے سات مخلف سورتوں سے آیات لے کر طبقاتی تقیم کا جو نقشہ پیش کیا ہے۔
یہ آپ کے تغیری انداز کی جیتی جاگئی تصویر ہے۔ اس طرح قرآن کے سیاق وسباق سے بے نیاز ہو کر تو دنیا
ومافیما کا ہر ایک نظریہ اور عقیدہ قرآن سے طابت کیا جا سکتا ہے۔ ہم اس اقتباس میں سے دو مقامات کے
سیاق وسباق کا تذکرہ کریں گے جو احوال آخرت سے متعلق ہیں۔

(۱) سورہ عبس (۸۰) کی جو آیات ۳۲ تا ۳۷ درج کی گئی ہیں۔ ان سے اگلی آیات یوں ہیں

﴿ وُجُوهٌ ﴿ يَوْمِيدِ مُسْفِرَةٌ ﴿ فَى مَناحِكَةً ﴿ "كَنْ جَرِكَ الله ون جِكَ رَبِ مِول كَـ خندال مُسْتَبَشِرَةٌ ﴿ فَي وَوُجُوهٌ بِوَمَهِدٍ عَلَيْهَا غَبَرَةٌ ﴿ فَي رَحَفَهَا وشادال اور كَنْ جَرِكَ مول كَ جن رِ كر در ربى عَنَرَةً ﴿ فَا أَوْلَيْكَ هُمُ الْكَفَرَةُ الْفَجَرَةُ ﴿ فَي جَلَى سِابِي جِرْهُ ربى مِوكَ مِي كفار بدكر داريس

اب دیکھے کہ آگر ان آیات کو طبقاتی تقسیم پر منطبق کیا جائے تو صاف ظاہر ہے کہ خندال وشادال چرے امیر طبقہ یا قوم ہی کے ہو گئے ہیں اور بے چرے امیر طبقہ یا قوم ہی کے ہو گئے ہیں اور بے چارے غریب ہی گرد آلود اور سابھ ہی کافر بتائے گئے ہیں تو آخر غریبول کا کیا قصور؟ فاہر ہے ان آیات کو غلط طور پر استعال کیا گیا ہے۔ یہ آیات قیامت کے دن ہی سے متعلق ہو سکتی ہیں جن طاہر ہے ان آیات کو غلط طور پر استعال کیا گیا ہے۔ یہ آیات قیامت کے دن ہی سے متعلق ہو سکتی ہیں جن سے برویز صاحب فرار چاہتے ہیں۔ (عبس ۱۸۸۸۔ ٤٢)

(۲) سوره اعراف (۷) کی آیت نمبر ۳۸ کاجو کلزا پیش کیا گیا ہے وہ بوری آیت اول ہے:

"تو فرمائے گاکہ جنوں اور انسانوں کی جو جماعتیں تم سے پہلے ہو گزری ہیں' ان ہی کے ساتھ تم بھی آگ (جنم) میں داخل ہو جاؤ۔ جب ایک جماغت داخل ہوگی تو اپنی (نہ ہی) بمن پر لعنت کرے گی یماں تک کہ جب سب اس میں داخل ہو جائیں گے تو چچپلی جماعت پہلی جماعت کی نسبت کے گی کہ اے پروردگار! ان ہی لوگوں نے ہمیں گمراہ کیا تھا تو ان کو آتش جنم کادگنا عذاب دے۔ خدا فرمائے گائم سب کودگنا عذاب دیا جائے گاگر تم نہیں جانے"

﴿ قَالَ ادْخُلُواْ فِي أَسَمِ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِكُم مِّنَ الْجِنِ وَالْإِنِسِ فِي النَّارِ كُلُماً دَخَلَتْ أُمَّةً لَمَنَتُ الْجَنَّ أُمَّةً لَمَنَتُ الْجَنَبَ وَالْإِنِسِ فِي النَّارِ كُلُماً دَخَلَتْ أُمَّةً لَمَنَتُ الْجَنْبَ الْجَنْبَ الْجَنْبَ الْجَنْبَ الْجَنْبُ وَلَا عَلَى اللَّهِ اللَّهِ مَنْ النَّارِ قَالَ لِكُلِّ ضِعْفُ وَلَكِن عَدَابًا ضِعْفُ وَلَكِن النَّارِ قَالَ لِكُلِّ ضِعْفُ وَلَكِن عَدَابًا ضِعْفُ وَلَكِن النَّارِ قَالَ لِكُلِّ ضِعْفُ وَلَكِن النَّارِ قَالَ لِكُلِّ ضِعْفُ وَلَكِن النَّارِ اللهِ المَالِقُ لِكُلِّ ضِعْفُ وَلَكِن النَّارِ الإعراف ١٣٨/٧)

اب دیکھئے اس آیت سے مندرجہ ذیل باتوں کا پہ چلا ہے۔

كَنْ يَوْرِينَة مَا الله مَعْد مِنْ وَمِنْ يَتْ مِنْ الله مِنْ الله مِنْ الله مِنْ الله مِنْ الله مِنْ الله مِن الله مِنْ الله

۔ جن بھی انسانوں کی طرح ایک الگ نوع ہے جو انسانوں کی طرح شریعت کی مکلف ہے۔ وہ بھی جنم میں داخل ہوں گے جب کہ "پرویز اینڈ کو" کو ان کی الگ نوع ہونے کے منکر ہیں۔ وہ جن سے "دیماتی لوگ مراد" لیلتے ہیں۔

۲۔ اس آیت میں اخروی زندگی اور جہنم کا نقشہ پیش کیا گیا ہے جس کی طرف اشارہ تک نہیں پایا جاتا۔ ۳۔ اس آیت میں طبقاتی تقسیم اور امیروغرب کی داستان بیان نہیں کی جاری ملک کے دار انسان س

۳۔ اس آیت میں طبقاتی تقتیم اور امیروغریب کی داستان بیان نہیں کی جارہی بلکہ بد کردار انسانوں کا ذکر ہے للذا اس آیت کو غلط مقام پر استعمال کیا گیا ہے۔

لَعَنَ كَ مَعَىٰ جَو آپ نے دور كرنا اور محروم كرنا بتائے ہيں تو اس معنى كو يمال فث كر كے ديكھئے "كيا جنم ميں پڑى ہوئى ايك جماعت دو سرى آگے والى جماعت كو جنم كے عذاب سے دور كرنے يا محروم كرنے كى طاقت ركھتى ہوگى؟ اور خود اس كى جگه لے لے گى؟ صاف واضح ہے كہ يمال "لعنت" كے معنى "دور كرنا" نہيں بلكہ "پھئكار" ہے۔

## ٢- نظام ربوبيت كے قائلين اور منكرين:

محرم پرویز صاحب کی تحریر میں ایک خصوصیت یہ بھی پائی جاتی ہے کہ آپ پہلے اپنے خیالات و نظریات بعنی نام نماد قرآنی افکار تحریر کرتے چلے جاتے ہیں اور آخر میں قرآن کے پیچے چانا گوارا نہیں فرماتے بلکہ قرآن کو اپنے خیالات کے پیچے لگانا چاہتے ہیں۔ ظاہر ہے کہ یہ انداز نمایت غلط ہے۔ درج ذیل اقتباس میں آپ سورہ دہرکی وہ آیات جو روز قیامت 'جنت اور دوزخ سے متعلق ہیں 'اپنے نظام ربوبیت کی تائید وتوثیق میں پیش فرما رہے ہیں۔ اس اقتباس سے پوری وضاحت ہو جاتی ہے کہ آپ جنت 'دوزخ کی تائید وتوثیق میں پیش فرما رہے ہیں۔ اس اقتباس سے پوری وضاحت ہو جاتی ہے کہ آپ جنت 'دوزخ کے مستحق کن لوگوں کو سیجھتے ہیں؟ فرماتے اور قیامت پر کس طرح کا ایمان رکھتے ہیں اور جنت اور دوزخ کے مستحق کن لوگوں کو سیجھتے ہیں؟ فرماتے ہو

ن انسان کو) یہ بھی ہتا دیا کہ اس (نظام ربوبیت کے) راستے سے روگر دانی کرنے کا نتیجہ یہ ہوگا کہ انسانی ذات کی صحح آزادیاں سلب ہو جائیں گی۔ زندگی گھٹ کر جوئے کم آب رہ جائے گی۔ اس کی کشادگیاں سمٹ جائیں گی۔ اس کی کشیراں جھل جائیں گی۔ ﴿ إِنَّا آغَنَدُنَا لِلْکُلْفِوِیْنَ سَلْسِلاً وَ اَغْلَالاً وَسَعِیْوَا ﴾ (۲۷-۴) اس راہ سے انکار کرنے والوں اور اس طرح زندگی کی بردمندیوں کو دبا آئے لاَلاً وَسَعِیْوَا ﴾ (۲۷-۴) اس راہ سے انکار کرنے والوں اور اس طرح زندگی کی بردمندیوں کو دبا دینے والوں کے لئے ذنجیریں اور طوق اور جھلا دینے والی آگ کے شعلے بنا دیئے گئے ہیں۔ ان کے بیکس جو لوگ اس راستے کو اختیار کر لیس کے ان کے سینے میں کشادگی اور نگاہوں میں وسعت پیرا ہوگی اور زندگی بھیل کر بحر بیکراں بن جائے گی (ان لوگوں کو ابرار کہ کر پکارا گیا ہے جس کے معنی کشادگی اور وسعت کے حامل ہوتے ہیں) یہ اس پیالے سے آب حیات پئیں گے جس میں سکون کشادگی اور وسعت کے حامل ہوتے ہیں) یہ اس پیالے سے آب حیات پئیں گے جس میں سکون اور محمدت کی آمیزش ہوگی ﴿ إِنَّ الْاَبُورَازَ يَشْوَبُونَ مِنْ کُانُسِ کَانَ مِزَاجُهَا کَافُورَا ﴾ (۲۷-۵) یہ اور محمد کی کہاں سے ؟اس چشے سے جسے یہ لوگ دل کی گمرائیوں سے بھاڑ کر نکالیں گے۔ (غینا افراب آئے گی کماں سے ؟اس چشے سے جسے یہ لوگ دل کی گمرائیوں سے بھاڑ کر نکالیں گے۔ (غینا

کر (صددوم) طلوع اسلام کے تضوم نظریات کی (صددوم) طلوع اسلام کے تضوم نظریات کی کشور بھتا ہے اللہ یف بھڑوؤ نَهَا تَفْجِیْرًا ﴾ (۲۱-۲) اس چشے کا منع کمیں باہر نہیں ہوگا اسے سے

یشر ب بھا عِبَادُ اللّٰهِ یَفَجِوْوْنَهَا تَفْجِیْوْا ﴾ (۲۵-۲) اس چشے کا منع کمیں باہر نہیں ہوگا اسے سے لوگ خود اپنے عتی قلب سے نکال کر باہر لا کیں گے۔ یہ نظام ایسا نہیں جے ان پر استبداداً ٹھونس دیا جائے۔ یہ دل کی دنیا سے ابھر کر باہر آئے گا۔ یہ ہوگا کیے؟ اس طرح کہ یہ لوگ ان تمام واجبات کو جے یہ از خود اپنے اوپر عاکد کریں گے۔ نمایت عمد گل سے ادا کرتے جائیں گے۔ ﴿ یُوْفُونَ بِالنَّذُرِ ﴾ جے یہ از خود اپنی ان نفر کے لفظ پر غور سجیجے۔ نذر کمی کی طرف سے عاکد کردہ تاوان نہیں ہوتا۔ خود اپنی مرضی سے مانی ہوئی منت ہوتی ہے) انہیں اس بات کا احساس ہوگا کہ آگر ہم نے اس قتم کا معاشرہ تائم نہ کیا تو اس کی جگہ ایسا معاشرہ قائم ہو جائے گا۔ جس میں شراس طرح عام ہو جائے گا کہ جو لوگ اس سے پچنا چاہیں گے وہ جمی نہ نی سیس گے دہ اڑ کر ان تک جا پنچ گا۔ ﴿ وَیَخَافُونَ یَوْمَا کَانَ شَرُہُ مُسْتَطِیْوْا ﴾ (۲۷-۷) اس لئے وہ کریں گے کیا؟ ان تمام لوگوں کی دوثی کا انظام کریں گے جن کی حرکت رک جائے (مکین) یا جو معاشرے کے ایک ان تمام لوگوں کی دوثی کا انظام کریں گے جن کی حرکت تو ہو لیکن وہ فارجی موافعات سے اس طرح گر جائیں کہ ال نہ سکیں (اسیراً) اور یہ سب پچھ مفاد خویش کی کشش وجاذبیت کے علی الرغم کریں گے۔ ﴿ وَیُظْعِمُوْنَ الطّعَامَ عَلَی اور یہ سب پچھ مفاد خویش کی کشش وجاذبیت کے علی الرغم کریں گے۔ ﴿ وَیُظْعِمُوْنَ الطّعَامَ عَلَی کُوْدِ اِلْ شُکُوْدًا ﴾ (۲۷-۹) اور اس کے لئے نہ کمی صلہ کی امید رکھیں گے نہ سائش کورا آئی انظومُکُمْ لِوْجُو اللّٰہِ لاَ لُو یُدُیْوُ ہُوَ اَوْ قَالَا شُکُوْدًا ﴾ (۲۷-۹)

"بیہ ہیں نظام ربوبیت کی بنیادیں۔ یعنی دل کی مرائیوں سے وہ چشے ابلیں جو مزرع انسانیت کی برد مندی اور سرسبزی وشادابی کا موجب بنیں۔ قلب ونگاہ کی اس تبدیلی کا نام ہے مصلی بننا۔" (قرآنی نظام ربوبیت ص۱۹۲۰/۱۹۲۰)

زندہ باد! آپ سے بات اچھی طرح ذہن نشین کر لیجئے اور یاد رکھیے کہ سورہ دہر کی مندرجہ بالا آیات آپ کے ایجاد کردہ نظام ربوبیت کی بنیادیں بتانے کے لئے ہی نازل ہوئی تھیں پھر یہ بھی کس قدر افسوس کی بات ہے کہ آپ کو بیسیوں سال نمازیں ادا کرتے گزر گئے مگر مصلی بننے کا مفہوم سمجھ میں نہ آسکا۔

۳۔ جہنم صرف سرمایہ دار کے لئے اور صرف دنیا میں ہے:

پرویز صاحب فرماتے ہیں کہ "ہر شخص

پاہتا تھا کہ جو کچھ اسے مردوں سے ہاتھ آئے سب کچھ سمیٹ کر رکھا جائے (۸۹-۱۹) اور ادھرادھر کا مال
اکھا ہو کر اس کے گھر پہنچ جائے (۲۹-۸۹) اس معاشرہ کا انجام آگر جہنم کی تاہیاں نہ ہو تا تو کیا ہو تا؟ یہ آگ

کیس باہر سے نہیں آئی۔ وی دولت جو انہوں نے جمع کر رکھی تھی' بند رہنے سے اس قدر گرم ہو گئی ہے

کہ اس سے ان کے جسموں کو داغا جا رہا ہے (۳۵،۹) جو انہوں نے بڑے بڑے بڑے بڑے کہ چوڑے سماروں اور
بھروسوں کے ستونوں میں بند کر رکھی تھی۔ اب وہی آگ ان کے دلوں پر چڑھ رہی ہے۔ (۱۲۰۲۳) قرآن

کماتے ہیے اور مرجاتے ہیں اور زندگی کا نتیجہ یہ جہنم ہے۔ (۲۳:۲۱) (ن-ر-ص۹۹)

|                                      | , | -                |  |
|--------------------------------------|---|------------------|--|
| No it a second the an                |   | m =0 520£7       |  |
| حصد: دوم) طلوع اسلام کے مخصوص تظریات |   | الحييه البرويزيت |  |
|                                      |   |                  |  |

اس چند سطور کے اقتباس پر چار مختلف سورتوں الفجر'التوبہ' الهمزہ اور محمد کی مختلف آیات کو جو ژکر مال جمع کرنے کی ندمت پیش کرنے کے علاوہ درج ذیل انکشافات بھی آپ نے فرمائے۔

ا۔ اگر کہیں دولت کو جمع کر کے رکھا جائے تو وہ دولت اس قدر گرم ہو جاتی ہے کہ اس سے جسموں کو داغا جا سکتا ہے۔

۲۔ اور اگرید دولت برے برے لیے چوڑے ساروں اور بھروسوں کے ستونوں (جو آج کل بنک بھی ہو سکتے ہیں ہو سکتے ہیں او سکتے ہیں موالف) میں رکھی جائے تو وہ آگ جو اس دولت میں پیدا ہوتی ہے اس سے جسم تو خیر نہیں دانعے جاتے البتہ وہ آگ دلوں پر چڑھنا شروع کر دیتی ہے۔

آج كل بھى بہت سے لوگ دولت گھوں ميں بھى دفن كرتے ہيں اور بنكوں ميں بھى ركھتے ہيں۔ ليكن كيا بھى بہت ہے دولت كى آگ كيا بھى جع شدہ دولت گرم ہوتى ہے۔ يا اس كى گرى سے كوئى شخص داغا گيا ہے؟ يا بيہ دولت كى آگ كى كے دل پر چڑھا كرتى ہے؟ بيہ ہے پرويز صاحب كے حيات بعد الممات ميں جنم كے عذاب سے انكار كا خمونہ۔ ايسے عذاب كو دہ اى دنيا ميں اور محض الفاظ كى بازى گرى كے رنگ ميں پيش فرما رہے ہيں۔

٣٠٠ قانون ربوبیت پر ایمان لانے کے فاکدے: ﴿ إِنَّ الَّذِیْنَ قَالُوْا اَرَبُنَا اللّٰهُ ثُمَّ اَسْتَقَامُوْا ﴾ (١٣٠٠٣) بن لوگوں نے خدا کے قانون ربوبیت کو اپنا نصب العین بنا کی اور اس راہ پر نمایت استقلال واستقامت سے گامزن ہوئے تو یہ ہیں وہ لوگ کہ قانون ربوبیت کے نتائج پیدا کرنے والی کاکناتی قوتیں ان کی مر و مدوگار ہوں گی ﴿ تَتَنَوَّلُ عَلَيْهِمُ الْمَلْئِكَةُ ﴾ (٢١-٣٠) جو انہیں یقین دلائیں گی کہ ان کے لئے خوف وحزن کاکوئی مقام نہیں ﴿ اَلاَّ تَحَافُوْا وَ لاَ تَحْوَنُوْا ﴾ (٢١:٠٠) اور وہ انہیں اس "جنت"کی بشارت ویں گی جن کا ان سے وعدہ کیا گیا تھا۔ ﴿ وَ اَبْشِرُوا بِالْجَنَّةِ الَّتِی کُنْتُمْ تُوْعَدُونَ ﴾ (٢١٠٠١) اس کا نتیجہ یہ ہوگا کہ وہ قوتیں ان کی رفیق اور کارساز ہوں گی اور مستقبل کی زندگی میں بھی ان کی معین ومدگار ﴿ نَحْنُ اَوْلِیَآءُکُمْ فِی الْحَیٰوةِ الدُّنْیَا وَفِی الْاٰخِرَةِ ﴾ (٢١٠١١) اور اس طرح قریب ان کی معین ومدگار ﴿ نَحْنُ اَوْلِیَآءُکُمْ فِی الْحَیٰوةِ الدُّنْیَا وَفِی الْاٰخِرَةِ ﴾ (٢١٠١١) اور اس طرح قریب سامنے آجائے گا۔ (وَلَکُمْ فِیْهَا مَا تَشْتَهِیْ انْفُسْکُمْ وَلَکُمْ فِیْهَا مَا تَشْتَهِیْ انْفُسْکُمْ وَلَکُمْ فِیْهَا مَا تَدُّعُونَ ﴾ (٢٣١:٣١) (ن-ر-ص٢٣١)

مندرجہ بالا آیات میں قرآن نے جو فاکدے اللہ پر ایمان لانے اور اس پر ڈٹ جانے کے بتائے تھے۔ وہ پرویز صاحب نے وہاں سے اٹھا کر قانون ربوبیت کے کھاتے میں ڈال دیئے اور جمال ملائلہ کا ذکر آیا تو اس سے مراد بے شعور اور بے روح کا کاتی قوتیں مراد بتلائی پھریمی بے روح وبے شعور کا کاتی قوتیں مومنوں سے ہم کلام بھی ہوتی اور انہیں خوشخبری بھی ساتی ہیں سے

ناطقہ سربگریبال ہے کیا کیے

آئینہ ترویزیت کو وہ ان حقیقت ہے انکار کرتا ہے۔ اسے میرے قانون کے پرد کر دو۔ ﴿ قانون کی قوت؟ : "جو مخص اس حقیقت ہے انکار کرتا ہے۔ اسے میرے قانون کے پرد کر دو۔ ﴿ فَذَرْ نِيْ وَمَنْ يُكَذِّبُ بِهِلْذَا الْحَدِيْثِ ﴾ (۲۳:۲۸) میرا قانون مکافات عمل آہت آہت آہت بتدریج اس طرح کی فرنے نی فرنے نیٹ السکی کرنے کا کہ انہیں معلوم بھی نہیں ہوگا کہ یہ گرفت کمال ہے آئی۔ ﴿ سَنَسْتَذَ رِجُهُمْ مِنْ حَیْثُ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ (۲۲:۲۸) موجودہ وقفہ صرف مملت کا زمانہ ہے یا نہیں کہ ہمارا قانون کرور ہے۔ اس لیے یہ یعلَمُونَ ﴾ (۲۲:۲۸) موجودہ وقفہ صرف مملت کا زمانہ ہے یا نہیں کہ ہمارا قانون کرور ہے۔ اس لیے یہ اس کی گرفت میں نہیں آسکے۔ ہمارا قانون بری خت گرفت کا مالک ہے ﴿ وَالْمَلِیْ لَهُمْ اِنَّ کَیْدِی مَیْنُنْ ﴾ اس کی گرفت میں نہیں آسکے۔ ہمارا قانون بری خت کرفت کا مالک ہے ﴿ وَالْمَلِیْ لَهُمْ اِنَّ کَیْدِی مَیْنُنْ ﴾ اور آخرت کی خوشگواریاں نصیب ہو جائیں گی۔ ان سے کمو کہ تھوڑی دیر انتظار کرو ﴿ فَسَنَبْصِوْ وَیْبُونُونَ بِایِّکُمْ الْمَفْتُونُ ﴾ (۲۲-۲۵-۲) تم بھی وکھ لوگے اور یہ بھی دکھ لیں گے کہ کون پاگل پن کی وَیْبُسِونُونَ بِایِّکُمْ الْمَفْتُونُ ﴾ (۲۲-۲۵-۲) اس لیے کہ وہ قانون الیا نہیں جس پر ان کی تعذیبی کارروائیال واللّٰهُ مِنْ وَرَ آئِهِمْ مُحیْظُ ﴾ (۲۵-۲۰) اس لیے کہ وہ قانون الیا نہیں جس پر ان کی تعذیبی کارروائیال کی اس کے کہ وہ قانون الیا نہیں جس پر ان کی تعذیبی کارروائیال کی اس کے ہماں زمانے کے اثرات بہنی نہیں سے ﴿ بَلُ هُوَ قُوْانٌ مَّجِیْدٌ فِیْ لَوْحِ مَحفُوظٍ ﴾ (۲۲-۲۱۰۸۵)

اس اقتباس سے مندرجہ ذیل باتیں معلوم ہوتی ہیں-

ا ۔ چونکہ قانون کی قوت بھی اللہ سے کم نہیں للذا اللہ کامفہوم " قانون" ہی ہو تا ہے۔

الله تعالی اگر واحد متکلم کا صیغه استعال فرمائیں تو اس کا مفهوم میرا قانون اور اگر جمع متکلم کا صیغه استعال فرمائیں تو اس کا مفهوم "جمارا قانون" ہوتا ہے۔ "کویا صیغه کی تبدیلی قانون پر بھی اثر انداز ہوتی ہے۔

س۔ کیند کے معنی بھی قانون ہے۔

ہ۔ قرآن مجید کا مفہوم بھی " قانون" ہی ہو تا ہے۔ اور لوح محفوظ کا معنی "محفوظ مقام" ہے گویا لوح کا معنی مقام ہے بیہ قانون وہیں رہتا ہے۔

۵۔ نظام رہوبیت کے اپنے فائدے: اس نظام میں اس قتم کے رایعنی انفاقی) حوادث کے لیے پہلے ہی مخواکش رکھ دی گئی ہے۔ ﴿ مَاۤ اَصَابَ مِنْ مُصِيْبَةٍ فِي الْأَرْضِ وَلاَ فِي اَنْفُسِكُمْ اِلاَّ فِي كِتُبٍ مِنْ قَبْلِ اَنْ تَجْوَاکُسُ رکھ دی گئی ہے۔ ﴿ مَاۤ اَصَابَ مِنْ مُصِیْبَةٍ فِي الْأَرْضِ وَلاَ فِي اَنْفُسِكُمْ اِلاَّ فِي كِتُبٍ مِنْ قَبْلِ اَنْ نَبْرَاهَا ﴾ (۲۲:۵۷) اس نظام میں اس قتم کے خارجی یا داخلی حوادث کے لیے ذخیرہ کرلیتا کچھ دشوار نہیں ﴿ اِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللهِ يَسِينُ ﴾ (۲۲:۵۷) اس جو جائے سے انسان سامان نشوونما سے محروم نہیں رہ جاتا۔ ﴿ لِكَيْلاَتُهُ سَوْا عَلَى مَافَاتَكُمْ ﴾ (۲۳:۵۷) اس لیے کہ جن کی استعداد زیادہ ہوتی ہے۔ وہ اس استعداد کے ماحسل کو اپنی ملکیت نہیں سمجھ لیتے ﴿ وَلاَ تَفْرَ حُوْالِمَاۤ اللّٰکُمْ ﴾ (۲۳:۵۷) یہ دشواری اس معاشرے میں پیش آتی ہے جمال ہم شخص خود بڑا بننے کی فکر کرے اور النکیم ﴾ (۲۳:۵۷) یہ دشواری اس معاشرے میں پیش آتی ہے جمال ہم شخص خود بڑا بننے کی فکر کرے اور

آئينة رَبُويزيّت منظريات (حصد: ددم) طلوع اسلام كے مخصوص نظريات

اس کے لیے دوسرے انسانوں کی کمائی پر اس طرح چیکے چیکے ہاتھ مارے جس طرح شکاری دیے پاؤں شکار كو جا ويوچتا ہے۔ (وَ اللّٰهُ لاَ يُحِبُّ كُلَّ مُخْتَالٍ فَخُورٍ (٥٥-٣٣) (ن-ر-ص١٥٥)

اب دیکھئے اس سورہ حدید کی مندرجہ بالا دو آیات کاسیدها سادا ترجمہ یول ہے۔

وکوئی مصیبت ملک پر اور خود تم پر نہیں آتی مگر ہمارے اس مصیبت کو پہنچانے سے پیشتر ایک کتاب میں (لکھی ہوئی) ہے اور بیہ بات (پہلے لکھ رکھنا) اللہ کے لیے آسان کام ہے تاکہ جو کچھ تمہارے ہاتھ سے نکل جائے اس پر افسوس نہ کرو۔ اور جو کچھ تمہارے ہاتھ لگ جائے اس پر اترایا نہ کرو۔ اور اللہ کی دھوکے باز اور شخی بگھارنے والے کو بیند نہیں کر تا"

اب دیکھے ان آیات میں اللہ تعالی نے عقیدہ قضاء وقدر کا ذکر اور اس کا فائدہ بتایا ہے۔ اب پرویز صاحب نے اپنے مفہوم میں بد کیا کہ۔

(۱) كتاب سے مراد كنجائش وخيره يا سنور ہے۔ (٢) الله سے مراد نظام وربيت ہے۔ (٣) فاتَ سے مراد کم استخداد والا ہونا اور (۳) آٹی سے مراد زیادہ استخداد والا ہونا اور (۵) وَاللَّه لاَ یحبّ اور فخور کا کوئی مفهوم بیان نہیں فرمایا۔ پھراس طرح چیکے چیکے اور دبے پاؤل عقیدہ قضا وقدر پر ایمان کو نظام ربوبیت پر ایمان لانے سے تعبیر کیا اور اس عقیدہ کے فوائد کو نظام ربوبیت کے کھاتے میں ڈال دیا اس طرح یہ ابت كر دكھايا كه نظام ربوبيت كے دو فائدے ہيں۔

 المعیبت کے وقت نظام ربوبیت کے پاس ذخیرہ ہو تا ہے۔ جس سے وہ مصیبت زدہ کی مدد کر سکتا ہے۔ اور:

اس نظام میں زیادہ استعداد والا تھوڑی استعداد والے کی کمائی کو دہے پاؤں اور چکے چکے دبوچا

 ۲- نظام ربوبیت کا فلفه اور مزید فوائد: "وه (قرآن) کمتا ہے کہ جن وانس اپی پیدائش کے مقصد کو ای صورت میں حاصل کر سکتے ہیں کہ وہ قانون خداوندی کے مطابق زندگی بسر کریں ﴿ وَمَا خَلَفْتُ الْجِنَّ وَ الْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ (٥٦:٥١) يه اسي صورت ميس ممكن ہے كه تمام افراد نظام خداوندي سے منسلك مو جائمیں لیکن اس سے بیر نہ سمجھ لیا جائے کہ اس میں نظام خداوندی کا پچھ اپنا فائدہ ہے ' بالکل نہیں۔ اس ليے يه نظام اپنے ليے کچھ نميں چاہتا ﴿ مَا أُرِيْدُ مِنْهُمْ مِنْ زِزْقٍ وَمَا أُرِيْدُ أَنْ يُطْعِمُونِ ﴾ (٥١-٥١) يه نظام ا فراد معاشرہ سے کچھ لینے کے لیے وجود میں نہیں آئا۔ خود ان کی پرورش اور قوت کا انظام کرنے کے لیے وجو: میں آتا ہے۔ ﴿ اِنَّ اللَّهَ هُوَ الوَّزَّاقُ ذُو الْقُوَّةِ الْمَتِيْنُ ﴾ (۵۸:۵۱) وہ کھانے کو دیتا ہے گر کھانے کے لیے لیتا نمیں ﴿ وَهُوَ يُضْلِعِمُ وَلا يُضْلَعَمُ ﴾ (٢-١٣) وه افراد سے عبودیت (یعنی اپنی صلاحیتوں کو نظام کے مقرر کرده ضوابط کے مطابق صرف کرنے) کا مطالبہ اس لیے کرتا ہے کہ اس سے خود افراد کی ذات بھرپور جوانیوں تك بيني كركامل اعتدال حاصل كر كتى ہے۔ ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِيْنُ ﴾ (١-٣) كا يبي عملي مفهوم

321 مر (حصد: دوم) طلوع اسلام کے مخصوص نظریات آئينه رَبُويزيت

كچھ سمجھے آپ كہ ﴿ إِياكَ نَعبدُ و إِيَاكَ نستَعِين ﴾ كاعملى مفهوم كيا ہے؟ وہ يہ ہے كہ يہ نظام ربوبيت آپ سے جو کچھ لیتا ہے۔ اس سے نہ تو لیتا ہے اور نہ کچھ کھاتا ہے بلکہ الٹا آپ کو کھلاتا بھی ہے۔ قوت بھی دیتا

ہے اور اپنے پاس کچھ رکھتا بھی نہیں۔ اب دیکھیے نظام تو محض قواعد وضوابط اور ان میں ربط وضبط کا نام ہے. جیسے عصبی نظام 'عضلاتی نظام 'نظام انهضام 'گردش خون کا نظام 'نظام سرماید داری 'نظام معیشت وغیرہ

وغيره- اوريه ايك بے شعور اور بے جان ي چيز ہے- اس كا كھانے كطانے اور لينے دينے سے كيا تعلق؟ اگر اس سے مراد نظام حکومت یا نظام دین کا قیام ہے تو ظاہر ہے "نہ بیہ انسانوں پر مشتمل ہو سکتا ہے۔ اور بیہ انسان خود بھی ضرور کھائیں گے اور جب تک مجھے لیں گے نہیں وہ دیں گے کیا؟ للذا یہ پرویزی تعبیر بیکار

ہے۔ چنانچہ خود پرویز صاحب نے ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَ إِيَّاكَ نَسْتَعِيْنُ ﴾ كا "مفهوم القرآن" ميں جو مفهوم بيان فرمایا ہے۔ وہ پہلے مفہوم سے بالکل مختلف ہے۔ لکھتے ہیں۔

"بیہ نظام ان افراد کے ہاتھوں متشکل ہو گا جو اس حقیقت کبریٰ کا اعلان اور عملاً اس اعلان کی تصدیق کریں گے کہ ہم خدا کے سواکسی کی اطاعت اور محکومیت اختیار نہیں کرتے ہیں" (مفہوم القرآن جا ص ا-الف) اب دیکھتے اس مفہوم میں نہ کہیں کھانے کھلانے اور لینے دینے کا ذکر ہے نہ ہی افراد کی ذات بھرپور جوانیوں تک پہنچ کر کامل اعتدال حاصل کرنے کا چکر ہے۔ لیکن اس کے باوجود دونوں مفہوم ایک ہی آیت کے ہیں۔ اور دونوں ہیں بھی صبیح علاوہ ازیں دونوں میں پچھ اقدار مشترک بھی ہیں۔ مثلاً دونوں میں نستعین کامعنی چھوڑ دیا گیا ہے۔ اور دونوں میں عبادت اور عبودیت کامعنی وہ بتایا گیا ہے جو کہ اسلام کا ہے نه که عبادت اور عبودیت کا۔

2. نظام ربوبیت کب اور کیے آئے گا؟: مندرجہ ذیل آیات اور اس کے مفہوم میں نظام ربوبیت کے تشریف لانے کا ذکر ہے۔ ذرا غور سے قرآن کے الفاظ اور اس کے مفہوم کو اور بالخصوص خط کشیدہ

الفاظ كو ملاحظه فرماتے جائے۔ ايسانه موكه وه أبهي جائے اور آپ كو خبر بھى نه مو- فرماتے مين: یہ جماعت جو سمجھے بیٹھی تھی کہ خدا کے <u>قانون سے</u>

﴿ قَدْ خَسِرَ ٱلَّذِينَ كَذَّبُواْ بِلِقَآءِ ٱللَّهِ حَتَّى إِذَا جَآءَتُهُمُ ٱلسَّاعَةُ بَغْتَةً قَالُوا يُحَسِّرَكَنَا عَلَى مَا فَرَّطُنَا فِيهَا﴾ (الانعام٦/٣١)

> ﴿ وَهُمْ يَعْمِلُونَ أَوْزَارَهُمْ عَلَى ظُهُورِهِمْ أَلَا سَاءً مَا يَزِرُونَ ۞ (الانعام٦/٣١)

ان کا کبھی ٹکراؤ نہیں ہو گا تباہ ہو کر رہے گی۔ حتیٰ کہ جب انقلاب کی گھڑی دفعتاً نمودار ہو جائے گی تو وہ کف افسوس مل کر کمیں گے کہ اس باب میں جو پچھ جاری طرف سے ہو تارہاس پر جمیں ندامت ہے۔ کین ان کی یہ پشمانی اس وقت ہوگی جب ان کے ائمال اپنا بتیجہ مرتب کر کھیے تھے ان کے اعمال کس قدرنا بمواريال پيداكرنے والے تھے۔

الكينة برويزيت عصوص نظريات على المحادع اسلام كالمحصوص نظريات

اس وقت وہ دیکھیں گے کہ قریبی مفادیرسی کا نظریہ کس طرح بچوں کا تھیل اور سعی لاحاصل تھا۔ اس کے برعکس جن لوگوں نے اپنی جدوجہد کو خدا کے قانون ربوبیت کے ہم آجنگ رکھا ان کے مستقبل کی زندگی کس قدر منفعت بخش ثابت ہوگی۔ اے کاش یہ لوگ

س قدر منععت بحش فابت ہو گی۔ اے کاش بیہ لا اس حقیقت کو پہلے سمجھ لیتے۔(ن۔ رص۲۴۷)۔

اب دیکھے قطع نظر دوسرے مفاہیم کے ایک مفہوم تو برا واضح کے کہ السَّاعة سے مراد نظام ربوبیت کے تشریف لانے کا دن ہے۔ اب اس دن ہو گاکیا؟ بیہ بھی ملاحظہ فرمائے۔

پر ہنسو نہیں بلکہ خون کے آنسو روؤ (۱۰:۵۲) کہ بیہ مقام رونے ہی کا ہے۔"(ن- ر- ص۲۴۹-۴۵۰) مندرجہ بالا چند سطور کے اقتباس آٹھ مختلف سورتوں کی آیات کو جس بھونڈے طریقے سے جو ژکر قیامت کے مناظرکو "نظام ربوبیت کے بوم انقلاب" پر فٹ کیا گیاہے۔ اسے دیکھ کر کسی کا یہ شعریاد آجاتاہے۔

کہیں کی اینٹ کہیں کا روڑا مجان متی نے کنبہ جوڑا

اب مجھ مزید مناظر بھی ملاحظہ فرمائے۔

۸۔ نظام ربوبیت کے انقلاب کا دو سرا منظر: "یہ فطرت کا اٹل فیصلہ ہے جے واقع ہو کر رہنا ہے۔ جو بڑی بڑی بڑی طاقین نظام ربوبیت کی راہ میں حائل ہول گی۔ انہیں اس طرح راستے سے بٹا دیا جائے گاجی طرح تیز و تند ہوا بڑے بڑے تاور درخوں کو جڑ سے اکھر دیتی ہے۔ ﴿ وَیَسْنَلُونَكَ عَن الْبِحِبَالِ فَقُل مِن بَيْنَ فَهُ اللّهِ مِن اللّهِ مَن مِن مَن مَن مُن مُن مُن مِن مِن اللّهِ مِن باتی رہتا ہے۔ نہ اور جی تی ﴿ لاَ تَرٰی فِیْهَا عِوْجًا وَّلاَ اَمْتُنا ﴾ (۱۲۰۱۰) ان سے اس طرح میدان صاف کر دیئے کے بعد انسانیت کا وہ گروہ عظیم جو آج تک اسے بری طرح کیلا جا رہا ہے اس طرح میدان صاف کر دیئے کے بعد انسانیت کا وہ گروہ عظیم جو آج تک اسے بری طرح کیلا جا رہا ہے (۲۵۸ء) اس عموم ہوا کہ:

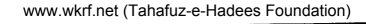
آئينة بَرُويزيّت من عنصوص نظريات من (حصد: دوم) طلوع اسلام ك مخصوص نظريات من

- جبال کے معنی نظام ربوبیت کی مخالف قو تیں ہیں جو بردی بردی ہی ہوتی ہیں۔ چھوٹی نہیں ہو سکتیں۔
- ارض کے معنی "بری طرح سے کھلا ہوا طبقہ" ہے۔ قرآن میں جو قیامت کے مناظر پیش کیے گئے ہیں۔ یہ فی الحقیقت نظام ربوبیت کے انقلاب کے مناظر
  - ہیں۔ کیونکہ الساعة كاليمي عملي مفهوم ہے۔
    - ارزة كامعنى كلے ميدان ميں سامنے آنا نہيں بلكہ ابحركر اور جانا ہے۔

سویہ تھے وہ مختف طریقے اور حرب جن کو استعال کرنے کے بعد آپ نے اس نظام ربوبیت کو قرآن سے ثابت فرمایا ہے۔ حقیقت یہ ہے کہ جس قدر تحریف پرویز صاحب نے فرمائی ہے اس سے یہ قرآن وہ قرآن رہتاہی نہیں جو باقی تمام امت مسلمہ سمجھتی ہے یا جے بطور دلیل پیش کیا جا سکتا ہے۔ ہو سکتا ہے پچھ لوگوں کو آپ سے ایس اندھی عقیدت ہو جو آپ کی ہر طرح کی تاویلات کو تشکیم کرنے پر آمادہ ہو جائیں۔ لکین وہ شخص جو تھوڑی بہت بھی عربی سمجھتا ہو' ایسی خرافات کو قبول کرنے کے لیے بھی تیار نہیں ہوسکتا۔

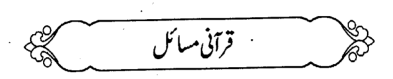






💢 آئينهُ کِهُ ويزيّت 💢 (حصه سوم) قرآنی مسائل

حصہ سوم



(قرآنی فیلے کے جواب میں صرف اِن مسائل سے تعرض کیا گیا ہے جن کا جواب دینا ضروری تھا)

### فهرست ابواب

قرآنی نماز
 قرآنی نماز
 قرآنی نماز
 قرآنی زکوة و خیرات
 قرآنی زکوة و خیرات
 قربانی
 قربانی
 آفاعتِ والدین
 آفاعتِ والدین
 آفاعتِ والدین
 آفاعتِ والدین
 آفاعتِ والدین
 آفاعت و منسوخ
 آفاعت و منسوخ
 آفاعت و منسوخ
 آخا و منسوخ



# 🛈 قرآنی نماز

پرویز صاحب نے اپنے کسی مضمون میں لکھا کہ زلوۃ کانصاب اور اس کی شرح چونکہ قرآن نے متعین نہیں گی۔ لنذا رسول اللہ کے بعد قرآنی معاشرہ یا قرآنی حکومت بیہ حق رکھتی ہے کہ اس کی جزئیات متعین کرے۔ اس پر کسی منتفسر نے سوال کیا کہ قرآن نے تو نماز کی جزئیات بھی متعین نہیں کیں۔ نہ کمیں نمازوں کی تعداد کا ذکر ہے نہ اوقات کا نہ ترکیب نماز کا نہ تعداد رکعت کا تو کیا ہے جزئیات بھی قرآنی معاشرہ ہی متعین فرائے گا؟

نماز اور تواتر کا سمارا: اس کے جواب میں پرویز صاحب نے فرمایا کہ "زمانہ کے تقاضے زکوۃ پر تو اثر انداز ہو سکتے ہیں لیکن نماز پر یہ تقاضے اثر انداز نہیں ہوتے آخر وہ کونی ضرورت اس بات کی مقتضی ہوگی کہ رکوع میں سُنبحَانَ رَتِی الْعَظِیْم کی جگہ سُنبحَانَ اللّٰهِ تَعَالٰی عَمَّا یَصِفُونَ پڑھا جائے یا دو سجدوں کی بجائے صرف ایک سجدہ کیا جائے۔ للذا جو اعمال ملت میں تواتر سے چلے آرہے ہیں انہیں علی عالمہ رہنے دیا جائے گا۔ البتہ جن جزئیات میں مختلف فرقوں میں اختلاف ہے قرآنی معاشرہ ان کو بتدر تے ختم کر دے گا۔ البتہ جن جزئیات میں مختلف فرقوں میں اختلاف ہے قرآنی معاشرہ ان کو بتدر تے ختم کر دے گا۔ البتہ قرآنی حکومت ان مسلمہ جزئیات (یعنی نمازوں کی تعداد رکعات کی تعداد' او قات نماز اور ترکیب نماز) میں کمی تبدیلی کی ضرورت محسوس کرے تو وہ ایساکرنے کی اصولاً مجاز ہوگی۔

(قرآنی فیلے صفحہ: ۱۲ تا ۱۴ مخصاً)

اب سوال یہ ہے کہ یہ قرآنی حکومت ماضی میں بھی قائم ہوئی بھی تھی یا نہیں؟ ظاہر ہے کہ طلوع اسلام کے خیال کے مطابق الی قرآنی حکومت کا امکان اگر ہو سکتا ہے تو طوکیت سے پہلے لیعنی ظافت راشدہ کے دور میں ہی ہو سکتا ہے۔ وفات النبی کے بعد تمیں سال کے اس دور میں زمانے کے تقاضے بھی بہت بدل چکے تھے۔ سلطنت اسلامیہ میں دس گنا وسعت پیدا ہو چکی تھی اور لاتعداد نئے محکے بھی قائم ہو چکے تھے۔ توکیا اس دور میں قرآنی حکومت نے اپنے اس اصولی حق کو بھی استعال بھی کیا تھا ہم اس سوال کو اور زیادہ آسان بنا دیتے ہیں اور اسے صرف نماز تک ہی محدود نہیں رہنے دیتے۔ بلکہ یہ پوچھتے ہیں کہ کو اور زیادہ آسان بنا دیتے ہیں اور اسے صرف نماز تک ہی محدود نہیں رہنے دیتے۔ بلکہ یہ پوچھتے ہیں کہ نماز کا معالمہ ہو یا زکوۃ کا 'جج کا ہو یا روزہ کا قصاص کا ہو یا دیت کا 'جنگ کا ہو یا صلح کا' ہمیں کوئی ایک مسئلہ ایسا بتایا جائے جس میں اس قرآنی حکومت نے اپنا یہ اصولی حق استعال کرتے ہوئے حسب اقتفات زمانہ ایسا بتایا جائے جس میں اس قرآنی حکومت نے اپنا یہ اصولی حق استعال کرتے ہوئے حسب اقتفات زمانہ

كل المَيْمَ رِورِيقَت ماكل على المُعَلِمُ اللهِ على المُعَلِمُ اللهِ على المُعَلِمُ اللهِ على المُعَلِمُ المُعَلِمُ اللهِ المُعَلِمُ المُعْلِمُ المُعَلِمُ المُعِلِمُ المُعِلِمُ المُعِلِمُ المُعَلِمُ المُعَلِمُ المُعَلِمُ المُعَلِمُ المُعِلِمُ المُعْلِمُ المُعِلِمُ المُعِمِي المُعِلِمُ المُعِلَمُ

تبدیلی کی ہو؟ اور اسے امت نے گوارا کر لیا ہو؟

سروں او میں اور دور ہوں علیجا ہے بعد فی سراق سو عوں نے میں اس میں یوں رو وہدں میں بیاد یو آئندہ لیعنی مستقبل میں اگر مجھی پرویز صاحب کی مزعومہ قرآنی حکومت قائم ہو بھی جائے تو وہ ایسے ردو مال کرامدانا ممان محسر سرما رکڑی سرامیدا سے لہ ہون کر لیاں نظامیمہ ہو ہی ہیں۔

بدل کی اصولا مجاز کیے بن جائے گی؟ اس اصول کے لیے آخر کوئی دلیل یا نظیر بھی تو در کارہے۔

اور تیسرا سوال ہیہ ہے کہ نماز کے قیام کا تھم آغاز نبوت میں ہی نازل ہوا تھا۔ سورہ ماعون جس کا ترتیب نزول کے لحاظ سے نمبر کا ہے اس میں اللہ تعالی فرماتے ہیں ﴿ اَلَّذِیْنَ هُمْ عَنْ صَلاَتِهِمْ سَاهُوْن ﴾ نزول کے لحاظ سے نمبر کا ہے اس میں اللہ تعالی فرماتے ہیں ﴿ اَلَّذِیْنَ هُمْ عَنْ صَلاَتِهِمْ سَاهُوْن ﴾ مثورہ کا تھم نازل ہوا تھا (مثورہ کا تھم پہلی بار سورہ شوری میں نازل ہوا جس کا ترتیب نزول کے لحاظ سے مشورہ کا تھم نازل ہوا تھا (مثورہ کا تھم پہلی بار سورہ شوری میں نازل ہوا جس کا ترتیب نزول کے لحاظ سے نمبر ۱۲ ہے نہ ہی نماز اداکرنے کی ترکیب قرآن میں کمیں نظر آتی ہے۔ پھریہ نماز کی ترکیب رسول اللہ مائیلیا نظر آتی ہو پھر رکوع ہو' پھر سجدہ ہو پھر درسرا سجدہ ہو یا ہے کہ ایک رکعت میں رکوع تو ایک بار ہی ہونا چاہیے لیکن سجدہ دو بار پھریہ کہ ہر نماز میں رکعات کی تعداد اتنی ہونی چاہیے' نماز یوں شروع کوئی چاہیے ادر اس طریقہ سے ختم ہونی چاہیے۔ یہ تمام رکعات کی تعداد اتنی ہونی چاہیے' نماز یوں شروع کرنی چاہیے ادر اس طریقہ سے ختم ہونی چاہیے۔ یہ تمام بیل کی قرآنی حکومتوں نے نماز کی جزئیات میں کوئی ردوبدل کیا تھا؟

نمازول کی تعداد: پرویز صاحب فرماتے ہیں کہ:

" يمال ايك مولوى صاحب سے ذكر كيا گيا كه وحى صرف قرآن شريف ميں ہے۔ تو انهوں نے فرمايا اگر تم وى خفى كے منكر ہو تو بتاؤ كه قرآن ميں پانچ وقت كى نمازوں كا ذكر كمال ہے؟ ان كا ارشاد ہے كه بيہ وقت رسول الله ملتا اللہ علامات وى خفى كى بنياد پر مقرر فرمائے تھے۔" (قرآنی فيصلے ص١٥)

اب اس بناؤئی سوال کے جواب میں پرویز صاحب نے بخاری سے معراج والی حدیث کا ترجمہ درج کر کے جس میں پانچ نمازوں یعنی تعداد کی فرضیت کا ذکر ہے۔ یہ ثابت کرنے کی کوشش فرمائی ہے کہ یہ حدیث وضعی ہے اور کسی یمودی کی گھڑی ہوئی ہے۔ اور اس نے یہ وضع اس لیے کی کہ موسیٰ ملائی کی حضرت رسول اکرم ملی ہی نہیلت ثابت ہو سکے۔ اور نیز یہ کہ اس نمازوں کی تعداد والی وحی خفی کی میں پچھ حقیقت ہے۔ (ق-ف ص ۱۵ تا ۱۸ اطفاً)

ہم بقول پرویز صاحب میہ تسلیم کر لیتے ہیں کہ میہ روایت وضعی ہے۔ گرسوال میہ ہے کہ: (۱) جب اس دور میں حدیث کو جمت تسلیم ہی نہیں کیا جاتا تھا جیسا کہ طلوع اسلام اکثر پر چار کر تا رہتا

ہے ۔ تو اس یمودی کو بیہ روایت گھڑنے کی ضرورت ہی کیا تھی؟ آخر کھوٹے سکے کو کون قبول کر تا ہے؟ (۲) ہیہ روایت تو ہوئی وضعی اور قرآن میں نمازوں کی تعداد بنائی نہیں گئی۔ پھریہ یانچ نمازیں آکد ھر

کے آئینے کروہ تے گا کے اس تعداد کو سینے سے لگائے پھر رہی ہے؟ سے گئیں جن پر امت ایسے چل پڑی کہ آج تک اس تعداد کو سینے سے لگائے پھر رہی ہے؟

(m) مولوی صاحب کا اصل سوال بی تھا کہ قرآن میں پانچ نمازوں کا کمیں ذکر ہے؟ بیہ سوال تو جوں کا توں ہی رہا۔ مولوی صاحب نے اصل سوال بی تو نہیں کیا تھا کہ ذرا وی خفی کی حقیقت پر روشنی ڈال ریجے! جو پرویز صاحب نے اپنا سارا رخ اس طرف موڑ دیا۔ اور جمال تک اصل سوال کا تعلق تھا۔ اس کے متعلق قرایا کہ "بی تو ہم پھر بھی عرض کریں گے کہ نماذ کے متعلق قرآن میں کیا پچھ ہے۔ سردست آپ اتنا و کیمیے کہ وحی ملوکی حقیقت کیا ہے (ایشنا ص۱۱) گر بیمیں افسوس ہے کہ پرویز صاحب نے بعد میں بھی یہ نہیں بتایا کہ قرآن کی روے نمازوں کی تعداد کیا ہے؟

قیام صلوة كامقصد: كى صاحب نے پرويز صاحب سے بوچھاكه:

(ا) آپ کے پیش کردہ نظام صلوۃ میں اس صلوۃ کا کیا مقام ہوگا جے موقت فریضہ کہا گیا ہے؟

(۲) آپ خود کس طرح نماز پڑھتے ہیں۔ (ایضاً ص۱۹) من

اب پہلے سوال کے جواب میں آپ نے اپنے مخترعہ نظام ربوبیت کی کچھ تفصیلات پیش کرنے کے بعد فرمایا کہ قوانین خداوندی نے اس کا انتظام کر رکھا ہے کہ اس نظام (ربوبیت) کی بار باریاد دہانی کرائی جائے اس کا اس کے اصول ومبانی اجاگر ہوتے رہیں اور اس کی اہمیت نگاہوں سے او جھل نہ ہونے پائے اس یاو دہانی کا نام صلوٰۃ کا فریضہ موقت ہے یعنی خاص او قات کا اجتماع۔" (ایضاً ص۲۱)

رہاں اور ما روی اور کہ است میں منطق ہے کہ پرویز صاحب جس نظام ربوبیت کے قیام کو اصل مقصد دین اب دیکھئے یہ عجیب قتم کی منطق ہے کہ پرویز صاحب جس نظام ربوبیت قرار دے رہے ہیں اس کا تو قرآن کریم میں کمیں ذکر تک نہیں اور جس چیز (نماز) کو آپ فقط نظام ربوبیت کی یاد دہانی کا ذریعہ قرار دے رہے ہیں۔ اس کا ذکر قرآن کریم نے کم وہیش سات سو مرتبہ کر دیا۔

ی یاد دہان کا در چید مرار رہے رہے ہیں کہ من ماور رس کو کہ استعمال کا دن میں کتنی بار ہونے جا ہمیں جو پرویز صاحب یہ بتانے سے بھر پہلو تهی فرما گئے میہ خاص او قات اجتماع دن میں کتنی بار ہونے جا ہمیں جو اس نظامِ ربوہیت کی یاد دہانی کے لیے قائم کیے جائیں گے۔

الله تعالی تو اقامت صلوة كامقصدية بتاتے ہيں كه ﴿ وَاقِيمِ الصَّلُوةَ لِذِكْرِى ﴾ (٢٠-١٣) يعنى نماز ميرى الله تعالى تو اقامت صلوة كامقصدان كے مخترعه نظام ربوبيت كے اور كے ليے قائم كروليكن پرويز صاحب فرماتے ہيں كه اقامتِ صلوة كامقصدان كے مخترعه نظام ربوبيت كے اصول ومبانى كى ياد دہانى ہے۔

صلوٰۃ کے دو سرے مفہوم: صلوٰۃ کا پہلامفہوم ''نظام ربوبیت کے اصول و مبانی کی یاود ہانی کا اجتماع ہے'' اب دو سرے مفہوم ملاحظہ فرمائے' فرمائے ہیں:

(٢) صفات خداوندی کو بطور معیار سامنے رکھ کر ان کے پیچھے پیٹنا یا کتاب اللہ کے ساتھ بوری بوری وری وابنگی سے اپنے اندر صفات خداوندی کا منعکس کرتے جانا صلوق ہے " اب اس مفہوم کی رو سے اجتماع قائم کرنے کی چھٹی مل گئی۔ اب تیسرامفہوم دیکھئے۔

كل المَيْدُ بِرُوينَةُ عَلَى اللَّهِ اللَّ

(٣) "الصلوة صراط متنقيم پر چلنے كانام ہے"جس كے متعلق فرمايا:

﴿ إِنَّ رَبِّ عَلَى صِرَطِ مُسْتَقِيمٍ ﴿ ﴾ "ميرے نشوونما دينے والے كا قانون ربوبيت خود

(ھود ۱۱/ ۵۶) متوازی راہ پر چل رہاہے۔" اس (قانون ربوبیت) کے بیچھے بیچھے تم بھی چلتے جاؤ۔ مصلیٰ اس گھوڑے کو کہتے ہیں جو گھڑ دوڑ میں پہلے نمبر پر آنے والے گھوڑے کے بالکل بیچھے بیچھے ہو جو ادھرادھرکی راہوں پر نکل جائے وہ مصلیٰ نہیں" سلیم کے نام تیرہواں خط ص ۲۰۰۹۔ (ن-ر- ص ۱۲۰)

اب دیکھنے مندرجہ بالا آیت کے ترجمہ میں پرویز صاحب نے قانون ربوبیت کے الفاظ اپنی طرف سے شامل کر کے بے جان قانون کو متوازی راہ پر چلا دیا۔ پھر تمام مصلین کو اس بے جان قانون ربوبیت کے پیچھے بیچھے لگا دیا۔ اب جو مخص اس قانون ربوبیت سے ادھرادھرکی راہ اختیار کرے گا وہ مصلی نہیں بلکہ کسی اور قتم کا گھوڑا ہے۔

(۴) قرآنی اصطلاحات کے ضمن میں اقام الصلوة کا مفهوم یوں بیان فرمایا کہ:

"معاشرہ کو ان بنیادوں پر قائم کرنا جن پر ربوبیت نوع انسانی (رب العالمینی) کی عمارت استوار ہوتی ہے۔" قلب ونظر کا وہ انقلاب جو اس معاشرہ کی روح ہے۔" (ن-ر-ص۸۷)

اس مفہوم کی رو سے نہ آپ کو گھو ڈا بننے کی ضرورت ہے۔ نہ اصول ومبانی کے یاد دہانی کے اجتماعات کی۔ نہ صفاتِ خداوندی کو اپنے اندر منعکس کرنے کی بس قلب ونظر میں نظام ربوبیت کے لیے انقلاب پیدا کر لیجیے تو آپ کی صلوۃ ادا ہو گئی۔ اور:

(۵) پانچوال مفهوم يول بيان فرمايا كه:

ا۔ نظامِ صلوٰۃ کیا ہے؟ اس کے متعلق بہت کچھ کمہ چکا ہوں۔ لیکن قرآن کریم نے اس تمام تفصیل کو سٹ سمٹاکر ایک فقرہ میں رکھ دیا ہے یعنی۔

﴿ وَلَمْ نَكُ نُطِعِمُ ٱلْمِسْكِينَ ﴾ "بم ماكين كرزق كابتمام نيس كرتے۔" (المدنر ٤٧/٤٤)

زندہ باد! اب دیکھئے آیت بالا کا سیاق وسباق ہے ہے کہ قیامت کے دن اہل جنت جنم والوں سے بوچھیں گے کہ تم کس وجہ سے دو زخ میں پڑے؟ تو وہ چار باتیں بتائیں گا۔ (۱) وہ نماز نہیں پڑھتے تھے (۲) مسکینوں کو کھانا نہیں کھلاتے تھے اور (۳) اہل باطل کے ساتھ مل کر حق بات کو جھٹلاتے تھے اور (۳) اور روز جزا کو جھٹلاتے تھے۔ اب پرویز صاحب نے پچھلے دو جرائم کا تو ذکر ہی چھوڑ دیا۔ اور پہلے جرم کو دو سرے میں ضم کرکے نماز نہ پڑھنے کی شرح بے فرمائی کہ وہ مسکینوں کو کھانا نہیں کھلاتے تھے گویا لم نک من المصلین کا مطلب ہوا ولم نک نطعم المسکین۔

اس مفهوم كى روست اقام الصلوة كامفهوم مسكينول كو كهانا كلانا ب- يهال نه اصول و مبانى كى ياد دبانى

الكينة كرويزيّت معلى (حصه سوم) قرآني معائل ك

کے اجتماع کی بات ہے نہ دو سرے نمبر پر آنے والے گھو ڑے گی۔ نہ صفات خداوندی کو منعکس کرنے کی نہ قلب ونظر کے انقلاب کی <sup>س</sup>

شد پریثان خواب من از کثرت تعبیر با

قیام صلوٰۃ اور طمارت؟: اس مفسر قرآن کی بید سب تغییریں بجالیکن اس بات کی سمجھ نہیں آئی کہ میکنوں کو کھانا کھلانے ' صفات خداوندی کو منعکس کرنے ' قلب ونظر میں انقلاب لانے۔ قانون ربوبیت کے مصلی بننے یا نظام ربوبیت کے اجماعات کے لیے وضو یا طمارت ' اور مساجد میں ہی اکٹھا ہونے کی کیا ضرورت ہے؟

### امام کا تقرر کیول؟: پھر فرماتے ہیں کہ:

رجب بیہ اجتماع (صلوق) اپنے میں سے سب سے بہتر فرد کو بہ حیثیت امام چن لیتا ہے۔ اور بہتر ہونے کا معیار یہ ہوتا ہے کہ کس کی زندگی سب سے زیادہ قانون خداوندی سے ہم آہنگ ہے۔ یکی امام اس اجتماع کا نمائندہ ہوتا ہے۔ اس ایک کی آواز پر جھکنا اور بیہ جھکنا اور اس کی نمائندہ ہوتا ہے۔ اس ایک کی آواز پر جھکنا اور بیہ جھکنا اور اس کا نمائندہ ہوتا ہے جو شمادت دیتا ہے اس حقیقت کبریٰ کی کہ اس جماعت کے افراد میں کامل ہم آجنگی فکر وعمل ہے (" (ص ۲۱)۔

یماں یہ بھی سوال پیدا ہوتا ہے کہ جب قرآن میں نہ امام بنانے کا ذکر 'نہ اس کی قابلیت کا نہ اس کی آواز پر جھکنے یا کھڑا ہونے کا تو پھر یہ سب کچھ غیر قرآنی عمل ہوا ان باتوں کو قیام صلوۃ کے فریضہ میں ضروری کیوں قرار دیا گیا ہے۔ اور ضروری بھی ایسا کہ اس سے جماعت میں ہم آہمگی فکرو عمل کا ثبوت ملتا ہے اور اس سے معاشرہ کی ناہمواریاں مٹتی ہیں۔

رکوع و سجود کا مقصد اظهار جذبات ہے:

پرویز صاحب نے اس یاددہانی نظام ربوبیت میں رکوع و سجود کا مقصد یہ بتایا کہ جس طرح کوئی مقرر اپنے جذبات کے اظهار کے لیے تقریر کے دوران اپنے بعض اعضاء کو حرکت دیتا اور اس پر مجبور ہوتا ہے۔ بعینہ یمی صورت اجتماع صلوٰۃ کی ہے۔ اور بعض دفعہ یوں بھی ہوتا ہے کہ ایک آدی چپ چاپ بیشا کی گری سوچ میں پڑا ہوتا ہے۔ لیکن اس کا سراور ہاتھ پاؤل مخلف شم کی حرکات میں مصروف ہوتے ہیں۔ انہی حرکات سے اندازہ لگایا جا سکتا ہے کہ وہ کس قتم کے خیالات میں معتفرق ہے۔ اجتماع صلوٰۃ جن کا ذکر اوپر کیا گیا ہے۔ ان کے (یعنی نظام ربوبیت کی یاد دہانی کے) ابھر کر سامنے آنے سے افراد جماعت کے سینوں میں جذبات کا تلاطم ناگزیر ہے۔ قیام رکوع و ہجود انہی جذبات کے متحرک آئے ہیں۔ لیکن اس میں اظہار جذبات بھی نظم وضبط کے ساتھ ہوتا ہے۔ جو اس معاشرہ کی بنیادی خصوصیت ہے۔ "(ایضا میں)

اب دیکھتے اس اقتباس میں پرویز صاحب سے سمجھا رہے ہیں کہ نماز کی ترکیب بذریعہ وحی نہیں سکھلائی

. .

# 

گئی تھی۔ بلکہ اظہار جذبات اور جذبات کے تلاطم کے زیر اثر از خود انسان سے ایسی حرکات سرزد ہوتی ہیں۔ لیکن ہمیں افسوس ہے کہ جو باتیں پرویز صاحب نے پیش فرمائی ہیں۔ وہ مشاہدہ کے خلاف ہیں مثلاً:

- کوئی مقرر خواہ کتنا ہی جوش سے تقریر کر رہا ہو اور کتنا ہی جذبات کا تلاطم اس کے سینہ میں موجزن ہو وہ نہ تو بھی رکوع کرتا ہے اور نہ ہی بھی سجدے میں گرتا ہے۔
- اس سے مری سوچ میں بڑا ہوا آدمی ہاتھ باؤل اور سرکو کوئی حرکت نہیں دیتا اور اگر کوئی حرکت اس سے سرزد ہو بھی تو اس سے قطعاً یہ معلوم نہیں ہوتا کہ وہ کس فتم کی سوچ میں مبتلا ہے؟ یہ اس سے بوچھنائی بڑتا ہے۔
- جویاد دہانی ہر روز دن میں متعدد مرتبہ کی جائے اس میں جذبات یا جذبات کا تلاطم رہتا ہی کب ہے؟
   جذبات بیشہ وقتی اور ہنگای فتم کے ہوا کرتے ہیں۔ اور عقل کی گرفت ان پر ڈھیلی ہوتی ہے۔
- سب انسانوں کے جو اجتماع میں شامل ہوں گے جذبات کا یکسال ہونا ناممکن ہے۔ اور اگر تھمل یکسانیت پائی جائے تو دہ جذبات نہیں کچھ اور ہی چیز ہو سکتی ہے۔

تاج محل: پھر فرماتے ہیں۔ "آپ نے دکھ لیا کہ اجتماع صلوۃ در حقیقت پورے کے پورے نظام دین کی سمئی ہوئی شکل ہے۔ اس تکینے میں پورا "تاج محل" جھلمل جھلمل کر رہا ہے۔ مثال کے طور پر یوں سمجھنے کہ ایک سپاہی کی ساری زندگی سپاہیانہ نظام کے مطابق گزرتی ہے لیکن اس کے باوجود اسے بطور یاد دہائی کہ دفت پریڈ (فوجی نظام کی مشق) بھی کرائی جاتی ہے۔ یہ پریڈ مقصود بالذات نہیں بلکہ ایک بلند مقصد کے حصول کا ذریعہ ہے۔ اب فرض سمجھے کسی جگہ نہ دینی مملکت رہے نہ فوجی نظام۔ لیکن کچھ لوگ گزشتہ ادوار کی یاد میں کسی جگہ اکشے ہو کر اپنے اپنے ہاں بندوق کی جگہ لکڑی اپنے ہاتھ میں لے کر پریڈ کی نقل کرتے رہیں۔ تو اس سے جو حاصل ہوگاوہ ظاہر ہے۔ یاد رکھئے کہ میں نے یہ چیز محض سمجھانے کے بطور مثال کسی ہے یہ نہ سمجھ بیٹھئے کہ میں نے صلوۃ کو پریڈ قرار دے دیا ہے۔" (ایسنا ص۲۵)۔

آپ نے اس نظام رہوبیت کی یاد دہانی کے لیے قوجی نظام اور فوجی نظام کی یاد دہانی یا پریڈ کی مثال بیان فرمائی جو آپ نے نظریہ کے مطابق بالکل درست بیٹھتی ہے۔ لیکن بعد میں آپ اس سے انکار بھی فرما رہے ہیں۔ اب رہی یہ بات کہ جب قرآنی نظام قائم ہی نہ ہو تو صلوٰۃ کا پچھ فائدہ ہوتا ہے یا نہیں؟ تو اس کا جواب یہ ہے کہ اس کا فائدہ ضرور ہوتا ہے۔ اور بہت ہوتا ہے کیونکہ اللہ تعالیٰ نے آغاز نبوت میں نماز کا تھم تو دے دیا تھا جب کہ قرآنی نظام مدنی دور میں قائم ہوا تھا۔ کی زندگی میں صحابہ کرام رہی تھا اور خود رسول اللہ ملی ایک کی کر تھے۔

صلوة اور نماز كا فرق: پير فرمات بين كه جب قرآني نظام (جو آپ ك ذبن كى پيدادار ب. نظام ربوبيت) ملوكيت كى وجد سے آكھوں سے او جمل ہو گيا۔ تو عجى تصورات نے اس نظام كى جگه لے لى۔ اور

# كل آئيد بُورِيْت كا 331 كل (صدسوم) قرآن سائل ك

نظام صلوٰۃ کی جگہ نماز نے۔ مجوسیوں کے ہاں پرستش کو نماز کہتے تھے۔ یہ لفظ بھی اننی کے ہال کا ہے۔ پھر اس بت کی وضاحت بوں فرمائی کہ "صلوٰۃ لیعنی نظام دین کی سمٹی ہوئی شکل جس سے مقصود اس نظام خداوندی کے خدوخال اور اغراض وغایات کو بار بار زہن میں نمایاں اور دل میں منقوش کرنا تھا۔ اس کے بر عکس نماز خدا کی پرستش کی رسم ہے۔ جو ہر ذہب میں کسی نہ کسی شکل میں موجود ہے اور پارسیوں کے ہاں اس کانام تک بھی کی ہے " (ایسان سے)

جس نظام ربوبیت کی یاد دہانی کے لیے دن میں کئی بار (؟) اجھاع کا تھم دیا گیا ہے تاکہ اس نظام کے خدو خال ذہن میں محفوظ اور دل پر منقوش ہوں تو اس یاد دہانی کے لیے کوئی عبارت یا کوئی قرآنی آیات تجویز کی گئی ہیں۔ مثلاً قرآن میں اگر مجزات انبیاء کا ذکر چل رہا ہو۔ یا آدم کے بیوس اور قتل کا ذکر کیا جا رہا ہو۔ یا معوذ تین کا ذکر ہو تو اس سے نظام ربوبیت کی یاد دہانی کیے ہوگی؟

© مسلمانوں اور پارسیوں کے طریق عبادت میں قدر مشترک صرف "نماز" کا لفظ ہے۔ للذا پرویز صاحب کے نزدیک بید دونوں ایک ہی سطح پر آگئے کیا پارس اس طرح نماز کا تکبیر تحریمہ سے آغاز کرتے۔ پھر کروع و جود کرتے۔ امام مقرد کرتے اور نماز کو ختم کرتے ہیں جس طرح مسلمان کرتے ہیں۔ اور جو پچھ مسلمان پڑھتے ہیں کیا پارسی بھی وہی پچھ پڑھتے ہیں؟ مسلمان خدا کی ہتی اور نظریہ توحید کے قائل اور خدا ہی کی پرستش کرتے ہیں کیا مجوسی خدا کو پوجتے ہیں یا آگ کو؟ ان کے ہاں خدا ایک ہے یا دو؟ ان تمام اختلافات کے علی الرغم یہ کس قدر ڈھٹائی ہے کہ پرویز صاحب مجوسیوں کی نماز اور مسلمانوں کی نماز کو ایک ہی چیز سمجھ رہے ہیں۔ محض اس لیے کہ نماز کانام مشترک ہے۔

پرویز صاحب کی نماز: منتفسر کا دو سرا سوال به تفاکه آپ نماز کس طرح پڑھتے ہیں۔ اس کے جواب میں آپ فرماتے ہیں کہ:

ن نماز کا لفظ غیر قرآنی سی مگر کیا نظام ربوبیت قرآنی لفظ ہے جس کی یاد دہانی نماز کے ذریعہ کرائی جا رہی ہے۔

کی (صدسوم) قرآنی مسائل کی ایند کرورزیت کی ایند کرورزیت این ایند کرورزیت این ایند کرورزیت این ایند کرورزیت این ایند کی این این ایند کرورزیت این ایند کرورزیت این ایند کرورزیت این کی ماز ہو رہی ہو تو ان کے ساتھ شائل ہو جانے میں بھی توقف نہیں کرتا۔ یمال آپ کے دل میں سوال پیدا ہوگا کہ میں ایک طرف تو موجودہ نماز کو جانے میں بھی توقف نہیں کرتا۔ یمال آپ کے دل میں سوال پیدا ہوگا کہ میں ایک طرف تو موجودہ نماز کو ایک بے روح رسم پر ستش قرار دیتا ہوں اور دو سری طرف اس رسم کا خود بھی بابند ہوں تو اس کی وجہ سے کہ میرے نزدیک نماز بے روح اور بے نتیجہ ہونے کے باوجود دین کے اجزاء ہونے کی وجہ سے مسلمانوں کا قوی شعار سابن گئی ہے۔ چو نکہ میں بھی انہی میں سے ایک ہوں اور اپنے آپ کو نہ ان سے مسلمانوں کا قوی شعار سابن گئی ہے۔ چو نکہ میں بھی انہی مین سے ایک ہوں اور اپنے آپ کو نہ ان سے الگ سمجھتا ہوں نہ برتر۔ للذا میں ان سے الگ ہٹ کر کوئی "نیا غرجب" ایجاد نہیں کرنا چاہتا میں اسی درماندہ

پرویزی نماز نہیں پڑھتے: اب دیکھے اس اقتباس سے تین باتیں معلوم ہوتی ہیں: ﴿ آپ واقعی نماز پڑھتے ہیں۔ اور پڑھتے بھی فقہ حنق کے مطابق ہیں (غالباس لیے یہ فرقہ ہمارے ہاں اکثریت میں ہے یا شاید اس لیے اکثر معتزلہ حنق ہی تھے۔) اب یہ تو آپ کا زبانی دعوی ہے لیکن مشاہدہ اس کے خلاف ہے۔ اور وہ یہ ہے کہ نہ آپ خود نماز پڑھتے ہیں اور نہ ہی آپ کی جماعت۔ یہ بات ہم اپنی زبان سے نہیں کتے بلکہ نمائندہ ہفت روزہ ''اخبار جمال''کراچی کی ایک رپورٹ پیش کرتے ہیں۔ اس رپورٹ میں نمائندہ فہ کور نے بن مطرح پیش کرتے ہیں۔ اس رپورٹ میں نمائندہ فہ کور نے بن مطرح پیش کرتے ہیں۔ اس مراچی کی عید ملن پارٹی اور اس میں قیام صلوۃ کے اہتمام کا نقشہ کچھ اس طرح پیش کیا ہے:

كارروال كالهم سفرجول" (قرآني فيصله ص٣٦)

"دور كميں مغرب كى نماز ہوا كى- ليكن بال ميں سكر نوں كا دھواں اور لاؤڈ سيكر كى گونج اور محمد اسلام صاحب (نمائندہ برم طلوع اسلام كراچى) كى گھن گرج قرآنی فكر كے راستے ہموار كرتى ربى۔ اس كے بعد حیات النبی صاحب نے كہ وہ بھی ایك پرانے رفیق برم كے ہیں۔ تقریر دلپذیر كی اور لوگوں كو قرآنی دعوت كی طرف بلابا۔ جلسہ جارى رہاكوئی گھنٹہ بھر گزر گیا تھا كہ ایک حضرت نام جن كا محمد شفیع تھا 'ما نك كے پاس آئے اور كہنے لگے كہ "صاحبو! ميرے ساتھ دو تين آدى اور بھی آئے ہیں۔ شفیع تھا 'ما نك كے پاس آئے اور كہنے لگے كہ "صاحبو! ميرے ساتھ دو تين آدى اور بھی آئے ہیں۔ میں انہیں قرآنی فكر سے دوشناس كرنے كے ليے لايا تھا۔ ليكن ان كا پہلا اعتراض به تھا كہ جناب بوریز كے مانے والے نماز نہیں پڑھتے" اب تو ہمیں بحرے جلنے میں اس بات كا ثبوت مل گیا ہے۔ پرویز كے مانے والے نماز نہیں پڑھتے" اب تو ہمیں بحرے جلنے میں اس بات كا ثبوت مل گیا ہے۔ پرویز كے مانے والے نماز نہیں پڑھاب دوں؟ اس پر تو اسلام صاحب بہت چكرائے۔"

بناہیے اب میں ان دوستوں کو لیا جواب دول؟ اس پر کو اسلام صاحب بہت چکرائے۔'' انہوں نے اسپنے اسلام کو بچانے کے لیے سات بجے یعنی نماز مغرب کے ٹھیک سوا گھنٹے بعد نماز کا وقفہ یوں کمہ کر کیا کہ:

"بہیں بوا افسوس ہے کہ الیا ہوا اب آپ حضرات نماز پڑھ لیں۔ خواہ قضا ہی سی" جلے کی کارروائی دس منٹ کے لیے ملتوی ہوئی' اس اللہ کے بندے محمد شفیع نے نماز باجماعت کا بندوبست کیا اور کل پانچ آدمیوں نے کہ ان میں سے ایک بھی بزم طلوع اسلام کانمائندہ نہیں تھا۔ نماز پڑھی بزم

کل ع ابراام ک ، اکس قر آنی مسائل کی (حصد سوم) قر آنی مسائل کی طلع ع ابراام ک ، این مرائل کی طلع ع ابراام کی ا

طلوع اسلام کے اراکین قرآنی گھیال سلجھاتے رہے اور محمد شفیع نماز پڑھاتا رہا۔ ہیں نے سوچا کہ صاحبو! کہ یہ قرآنی فکر بھی خوب ہے اگر صحابہ اس زمانہ میں ہوتے قوقرآن کی پیروی ان کے لیے کتنی آسان ہوتی۔ نہ انہیں راتوں کو قیام کرتا پڑتا اور نہ نماز پنجگانہ کے جھنجھٹ میں پڑتا پڑتا۔ بس نظام صلوۃ برپاکرنے کے لیے معروف جماد رہا کرتے۔ یہ مسلمانی بھی کیسی خوب اور عمد جدید کے مطابق ہے کہ اسلام پر تین حرف بھیجنے کے باوجود بھی مسلم ہی رہے۔ یہ قرآنی فکر بھی خوب ہے کہ صحابہ کرام اور ائمہ عظام بے چاروں کے ذہن اس تک رسائی عاصل نہ کر سکے۔ یار لوگوں نے بھی خوب خوب نفس کے بت تراشے ہیں۔ اور انہیں اسلام کے نام پر پیش کرنے پر معربیں۔ اگر نہ مانو تو اسلام کا خسارہ اس کے بعد کچھ کام ود بن کی لذت کا سامان ہوا اور پھر تو گر دن زدنی مان لو تو اسلام کا خسارہ اس کے بعد کچھ کام ود بن کی لذت کا سامان ہوا اور پھر "ابلیس کی مجلس شوری" کے نام سے ایک ڈرامہ پیش کیا گیا۔ لیکن ہم ڈرامہ دیکھے بغیری واپس چلے آگے۔ "(اخبار جمال اگراچی ۸ جنوری ۱۹۲۹ء)

یہ تو اس نمائندہ کی رپورٹ بھی اب آپ ایک پہلو پر بھی غور فرمایئے کہ لاہور گلبرگ میں درس قرآن ہمیشہ ہفتہ وار چھٹی کے دس سے ہارہ بجے دوپہر تک ہوتا ہے۔ اس کی وجہ تو صاف ہے کہ نہ دریں اثناء کسی نماز کا وقت آئے نہ ہی کوئی اعتراض پیدا ہو۔ لیکن ایک پرویزی دوست نے یہ وجہ بتائی کہ ہم میں مسلمانوں کے سب فرقوں کے لوگ آتے ہیں نماز کے اوقات اور دو سرے فروعی اختلافات سے بچنے کی خاطر یمی وقت مناسب سمجھا گیا ہے۔

© دوسری بات آپ کے اقتباس سے یہ معلوم ہوتی ہے کہ آپ مسلمانوں میں ہی رہنا پند فرماتے ہیں آگرچہ ابتدا سے لے کر انتہا تک نماز کی پوری ترکیب غیر قرآنی ہے۔ اس کے باوجود آپ صرف سنت کے مطابق ہی نماز قبول نہیں فرماتے بلکہ فقہ حنی تک کے قبول کرنے پر اتر آئے ہیں۔ پھراس رسم کے لیے بے روح و بے جان اور بے مقصد ہونے کے باوجود اسے قبول فرما رہے ہیں۔ صرف اس لیے کہ آپ مسلمانوں میں کا ایک رہنا چاہتے ہیں۔

یہ تیسری بات آپ نے یہ بیان فرمائی کہ آپ الگ فرقہ نہیں بنانا چاہتے۔ الگ فرقہ سازی کا مسئلہ چاہتے یا نہ چاہتے پر منحصر نہیں ہوتا۔ کبھی کسی نے مسلمانوں سے الگ نہیں ہونا چاہا۔ گرجب عقائد ونظریات میں اختلاف واقع ہو جائے تو مسلمان ایسے گروہ کو الگ فرقہ قرار دے دیتے ہیں۔ اور پرویز صاحب نے تو ماشاء اللہ الگ فرقہ سازی کے کئی اقدامات بھی کیے ہیں۔ (تفصیل کے لیے دیکھئے کتاب ہذا کے حصہ ششم کا باب ۵ "داعی انقلاب کا ذاتی کروار")

كل المَيْدَ بُويزيَّت كا 334 كل (صد موم) قرآني ماكل ك

## 🕑 قرآنی ز کوهٔ و صد قات

تمنی منتفسر کو پرویز صاحب جواب دیتے ہوئے فرماتے ہیں کہ:

" ذَلُوة کے لیے قرآن میں حکومت کو حکم دیا گیا ہے کہ وہ مسلمانوں سے ذکرة وصول کرے ﴿ خُذْ مِنْ اَمْوَالِهِمْ صَدَفَةً ﴾ (۹-۱۰۳) اس لیے ذکرة اس قیکس کے سوائے اور کچھ نہیں جو اسلای حکومت مسلمانوں پر عائد کرے۔ اس قیکس کی کوئی شرح متعین نہیں کی گئی اسلئے کہ شرح ذکرة کا انحصار ضروریات ملی پر عائد کرے۔ اس قیکس کی کوئی شرح متعین نہیں کی گئی اسلئے کہ شرح ذکرة کا انحصار ضروریات ملی پر ہے۔ حتیٰ کہ بنگای صورتوں میں وہ سب کچھ وصول کر سکتی ہے جو کسی کی ضرورت سے زائد ہو۔ ﴿ يَسْمَلُونَكَ مَاذَا يُنْفِقُونَ قُلِ الْعَفْوَ ﴾ للذا جب کسی جگہ اسلامی حکومت نہ ہو تو ذکرة بھی باتی نہیں رہتی۔ " رقرآنی فیصلے ص٣٥)

اس اقتباس میں پرویز صاحب نے چار باتیں بیان فرمائیں:

- ازگوۃ اور حکومت لازم و ملزوم ہیں۔ جمال اسلامی حکومت نہ ہو وہاں زکوۃ بھی نہیں رہتی۔ اور اس کی دلیل ہے ہے کہ زکوۃ کے حکم کے ساتھ ہی عاملین زکوۃ کا بھی ذکر ہے۔
- کے ذکوۃ کی شرح قرآن میں متعین نہیں۔ للذا ایک اسلامی حکومت جو پچھ بھی ملی ضروریات کے لیے لوگوں سے وصول کرتی ہے۔ وہ ذکوۃ ہی ہوگی بالفاظ دیگر ذکوۃ کی شرح متعین کرنا ہر دور کی اسلامی حکومت کا اپناکام ہے۔
- 3 ذکوۃ اور نیکس میں کوئی فرق نہیں۔ اگر حکومت غیر اسلامی ہو تو جو کچھ لوگوں سے وصول کرتی ہے اسے نیکس کمہ دیتے ہیں اور اگر حکومت اسلامی ہو تو اسے ذکوۃ کہتے ہیں صرف نام کا فرق ہے۔ بات ایک بی ہے۔
- آگر حکومت اسلامی ہو تو عندالضرورت لوگوں سے سب پچھ وصول کر سکتی ہے۔ جو ان کی ضرورت
   خائد ہو۔

اب ہم انہی پہلوؤں پر ترتیب دار تبصرہ کریں گے۔

### ٠ شرطِ زكوة

پرویز صاحب فرماتے ہیں کہ ''جب سمی جگہ اسلامی حکومت نہ ہو تو زکوہ بھی باتی نہیں رہتی'' اس

آئینہ پُرویزیت کی دلیل ہے کہ کی دور میں اسلای حکومت کا نام ونشان تک نہ تھا۔ لیکن کی مفروضہ کے غلط ہونے کی دلیل ہے ہے کہ کی دور میں اسلای حکومت کا نام ونشان تک نہ تھا۔ لیکن کی سور توں میں بھی مسلمانوں کو زکوۃ ادا کرنے کا حکم دیا گیا ہے۔ مشلا سورہ معارج اور ذاریات دونوں میں مسلمانوں کو اپنے اموال سے سائل اور محروم کا "حق" ادا کرنے کا حکم دیا گیا ہے (تفصیل آگے شرح زکوۃ میں آربی ہے) اور یہ حکم اس وقت دیا گیا جب نہ اسلامی حکومت کا وجود تھا۔ نہ عاملین زکوۃ کا صرف چند مسلمان سے جو کفار کی سختیاں برداشت کرتے تھے اور پریٹان حال تھے۔ اس حالت میں بھی انہیں زکوۃ کا حکم اسلامی حکومت کے وجود کے ساتھ مشروط نہیں ہے۔ اگر حکومت کی وجود کے ساتھ مشروط نہیں ہے۔ اگر حکومت کی صورت میں حکومت کو زکوۃ وصول کرنے کا حکم ہے تو الی حکومت کی غیر موجودگی میں بھی مسلمانوں کو انفرادی طور پر زکوۃ ادا کرنے کا بھی ویبا بی حکم ہے۔ اللہ تعالی نے زکوۃ جیسے موجودگی میں بھی مسلمانوں کو انفرادی طور پر زکوۃ ادا کرنے کا بھی ویبا بی حکم ہے۔ اللہ تعالی نے زکوۃ جیسے موجودگی میں بھی مسلمانوں کو انفرادی طور پر زکوۃ ادا کرنے کا بھی ویبا بی حکم ہے۔ اللہ تعالی نے زکوۃ جیسے موجودگی میں بھی مسلمانوں کو انفرادی طور پر زکوۃ ادا کرنے کا بھی ویبا بی حکم ہے۔ اللہ تعالی نے زکوۃ جیسے میں ذکوۃ ان سے ساقط نہ ہوئی۔

اس شرط کے مفاسد: اور اس مفروضہ کا خطرناک پہلویہ ہے کہ اگر اوا مرونوائی کو اس طرح حکومت کے ساتھ مشروط کیا جانے لگے تو قرآنی احکام کی تغیل کا قصہ ہی ختم ہو جاتا ہے۔ مثلاً اگر میں کما جائے کہ صلوہ کو قائم کرنا تو ایک نظام ہے جو اسلامی حکومت کی موجودگی میں ہی اجتماعی طور پر سرانجام دیا جاسکتا ہے اور جمال اسلامی حکومت نه ہو وہاں آگر لوگ انفرادی طور پر یا چند لوگ کسی جگه جمع ہو کر نماز ادا کر بھی دیں تو جو کچھ اسے حاصل ہو گاوہ فلاہرہے (جیسا کہ پرویز صاحب نے قرآنی فیصلے میں نماز کے عنوان کے تحت اظمار خیال فرمایا ہے) تو یہ بات کسی طرح بھی درست نہیں سمجمی جاسکتی۔ اسی طرح کوئی شخص سے بھی کمد سکتا ہے کہ سود صرف اس صورت میں ناجائز ہے کہ اسلامی حکومت موجود ہو اور اس کی دلیل میہ دے کہ جب تک اسلامی حکومت قائم نہ ہوئی اس وقت تک سود بھی حرام نہ ہوا۔ یا یہ کے دارالحرب میں سود کی اجتاع یا انفرادی کسی بھی صورت پر چندال مواخذہ نہ ہوگا۔ تو اس کا قول باطل سمجھا جائے گا۔ پھر کوئی ہے جھی کمہ سکتا ہے کہ طلاق کا حق مردول کو نہیں دیا گیا بلکہ ہے کام اسلامی عدالت کا ہے کہ وہ طلاق کا فیصله کرے۔ اور دلیل میں بیہ بات پیش کرے کہ بیہ تھم اس وقت نازل ہوا جب کہ اسلامی حکومت قائم ہو چکی تھی۔ تواس کی بیہ بات مردود سمجی جائے گی۔ وجہ بیہ ہے کہ قرآن کے ادامرو نواہی نہ تواسلامی حکومت کی موجودگی اور غیر موجودگی سے مشروط ہیں اور نہ ہی اجماعی صورت سے مشروط ہیں۔ قرآن کے احکام انفرادی اور اجماعی عومت اور محکومیت ہر حالت میں واجب التعمیل ہیں۔ یہ صورت بمتر ضرور ہے۔ کہ اسلامي حكومت قائم ہو اور جو احكام اجتماعي طور پر بجالائے جائے ہيں وہ اجتماعي طور پر ہي بجالائے جائميں۔ لیکن اس کا بیہ مطلب ہرگز نہیں کہ آگر مسلمانوں کی اسلامی حکومت نہ ہو یا آگر چھن جائے اور اجتماعیت کی صورت نہ بن سکے تو یہ احکام ساقط ہو جاتے ہیں۔ سی غیرمسلم حکومت میں آگر مسلمانوں سے نماز ساقط نہیں ہو سکتی تو آخر زکوہ کو کس دلیل کے ساتھ ساقط کیا جاتا ہے۔ نماز اور زکوہ میں تفریق پیدا کرنا تو ان

﴿ لَكُنَّ بُورِينَتُ ﴾ 336 ﴿ (صد موم) قرآني سائل ﴾

مرتدین کا کام تھا جن سے حضرت ابو بکر بڑھے نے جماد کیا تھا۔

# © شرط زكوة مين تبديلي كاحق

قرآن میں انفاق فی سبیل اللہ کے احکام دو طرح کے ہیں۔ ایک وہ جن کا تعلق تطوع اور ترغیب سے ہے ان کی کوئی شرح نہیں ہوتی۔ چنانچہ ارشاد باری ہے۔

اور مسلمانوں کو ترغیب بید دی گئی ہے کہ وہ جتنا زیادہ سے زیادہ ہو سکے اللہ کی راہ میں خرچ کریں اور اس کی آخری حدید ہے کہ جو کچھ بھی ضرورت سے زائد ہو انہیں اللہ کی راہ میں خرچ کرنا چاہئے۔ (٢١٩٠٣) اور دو سرے احکام وہ ہیں جن کی حیثیت قانونی ہے۔ یعنی کہ کم از کم وہ مقدار اموال جس کا خرچ کرنا ہم سلمان پر فرض اور لازی قرار دیا گیا ہے۔ اس مقدار کے متعلق اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

﴿ وَالَّذِينَ فِي آَمُونُومُ مَتَّ مَعْلُومٌ ﴿ لِلسَّابِلِ اور ان مسلمانوں کے اموال میں سائل اور محتاج کا وَالْمَتْحُرُومِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَيْهُمْ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَيْهُمْ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَيْهُمْ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَيْهُمْ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَيْهُمْ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَيْهُمُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَيْهُمُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَيْهُمُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ

اس آیت میں حق معلوم کا لفظ استعال کیا گیا ہے۔ اور لفظ علم کا اطلاق قرآن کریم میں بالعوم وحی اللی پر ہوتا ہے جیے فرمایا ﴿ مِنْ بَعْدِ مَاجَآ ءَ كَ مِنَ الْعِلْمِ ﴾ (۱۳۵:۳) اس كے بعد كه تمهارے پاس علم آچكا) يعنی حق معلوم ہے مرادیہ ہے كه اموال كی وہ معینہ مقدار زكوۃ جو رسول اللہ ملتی کے بذریعہ وحی اللی معلوم ہوئی اور آپ نے صحابہ كو بتائی۔ اس قانونی شرح كے مطابق ہی اگر كمیں اسلامی حكومت قائم ہو تو مسلمانوں سے ذكوۃ وصول كرنے كاحق تو ركھتی ہے ليكن ان كا سارا فالتو مال نہيں لے سكتی۔ ارشاد باری ہے۔

﴿ خُذَ مِنْ أَمْوَلِمِمْ صَدَقَةً ﴾ (التوبة ٩/ ١٠٣) "ان مسلمانول كي اموال مين سے كچھ حصه وجول كيا

اس آیت میں من تبعیض کے لیے آیا ہے یعنی حکومت کو پھھ حصہ (حق معلوم) ہی لینے کا حق ہے۔ سارا مال لینے کا حق ہے۔ سارا مال لینے کا حق نہیں ہے۔ گویا کوئی مسلمان اگر خود جاہے تو ضرورت سے زائد سارا مال جری وصول کرے۔ ہے۔ لیکن حکومت کو قطعاً یہ حق نہیں پنچا کہ کسی کا ضرورت سے زائد سارا مال جری وصول کرے۔

اب بیہ تو واضح ہے کہ رسول اللہ ساڑی انے حق معلوم سے جتنا حصہ سمجھا اتنا ہی صحابہ سے بطور زکوۃ وصول کیا تھا۔ بالفاظ دیگر جتنا حصہ آپ نے مختلف اموال زکوۃ مثلاً نقدی سونا' چاندی' زرعی اجناس' مویثی وغیرہ میں سے وصول فرمایا وہی ''حق معلوم'' تھا۔ اور اگر کوئی حکومت اس شرح زکوۃ سے جو رسول اللہ نے مقرر فرمائی تھی۔ کی بیشی کرے گی تو وہ قطعاً حق معلوم نہیں کہلا سکتا۔ وہ حق مسم یا غیر معلوم ہی ہو سکتا ہے۔ اور بیہ قرآن کریم کے عظم کی صرح خلاف ورزی ہے۔

آئینہ پُرویزیت کے اس برویز صاحب کا اعتراض میہ ہے کہ قرآن میں ذکوۃ کا تھم سربار آیا ہے۔

الم ذکوۃ کی جزئیات: اب پرویز صاحب کا اعتراض میہ ہے کہ قرآن میں ذکوۃ کا تھم سربار آیا ہے۔

الم ذکوۃ کی شرح بھی متعین اور ضروری تھی تو قرآن میں اللہ تعالی اتنا اضافہ فرما دیتے کہ ذکوۃ اڑھائی فی صد یا چالیسواں حصہ ہے تو کیا حرج تھا؟ یہ اعتراض ایسا ہے جیسے کوئی یہ کمہ دے کہ قرآن میں نماز کی ادائیگی کا تھم سات سو بار آیا ہے۔ اگر صلوۃ موقۃ دن میں پانچ ہیں تو اللہ تعالی اتن سی بات بتا دیتے تو کیا

حرج تھا؟ گربات صرف اتن نہیں بلکہ یہ ہے جس طرح نماز کی جزئیات بے شار ہیں۔ مثلاً نمازوں کی تعداد ہر نماز میں رکعات کی تعداد ازان کی صورت نماز کے لیے طمارت کے احکام 'نماز کی ادائیگی کی ترتیب وغیرہ اس طرح زکوۃ کی جزئیات بھی بے شار ہیں۔ مثلاً نقدی میں زکوۃ کی شرح کیا ہے؟ سونے چاندی میں کتنی ' ذرعی اجناس نہری میں کتنی بارانی میں کتنی مویثی میں کتنی پھر یہ کہ ذکوۃ کس محض پر فرض ہوتی ہے۔ اور کتنے مال پر فرض ہوتی ہے ان تمام امور کی توضیح و تشریح کا کام اللہ نے اپنے رسول کے ذمہ لگا کر فرما دیا کہ ''اس کی اطاعت کرو تو ہمی مین اللہ کی اطاعت ہے۔ '' اب آگر کوئی محض حق معلوم کی اس نبوی

توضیح کا خلاف کر تا ہے تو یہ اللہ کی اطاعت کیسے ہوئی؟

جزئيات محابد كے مشورہ سے طے فرمايا كرتے تھے۔

زگوۃ ہے متعلق طلوع اسلام سے ایک سوال: طلوع اسلام کی طرف سے بار باریہ بات دہرائی جاتی ہے کہ قرآن میں جو احکام اصولی طور پر بیان ہوئے ہیں۔ رسول اکرم مٹھیلیم صحابہ کرام سے مشورہ کرکے ان کی جزئیات طے فرمایا کرتے تھے۔ یہ ایک ایسا دعوی ہے۔ جس کی کوئی دلیل نہیں ہے۔ نماز' روزہ' جج وغیرہ کی بات تو چھوڑ ہے صرف زکوۃ کا مسکلہ ہی لیجے جس پر پرویز صاحب کے خیال کے مطابق زمانہ کے نقاضے سب سے زیادہ اثر انداز ہوتے ہیں۔ کیا زکوۃ کی شرح کی تعیین کے معاملہ میں رسول اللہ سٹھیلیم نے صحابہ سے مشورہ کیا تھا؟ کیا طلوع اسلام کوئی کمزور سے کمزور روایت حتی کہ کوئی وضعی روایت بھی الی پیش کر سکتا ہے جس سے یہ معلوم ہو کہ رسول اللہ سٹھیلیم نے صحابہ سے مشورہ کر کے زکوۃ کی شرح اور دو سری کر نیات متعین فرمائی تھیں؟ روایات کو بھی جانے دیجھے۔ ایسی تاریخی کتب جن کا روایات سے چندال تعلق نہیں ان سے طلوع اسلام اپنے اس دعوی کی تائید میں کوئی افتباس پیش کر سکتا ہے؟ پھر کیا یہ پرویز صاحب نارسول اللہ بر اتمام نہیں کہ آپ قرآنی احکام کی بالحضوص ایسے احکام جن کا تعلق شرعی امور سے ہے۔

زگوۃ اور زمانے کے نقاضے: اب دیکھئے پرویز صاحب کے نزدیک زمانہ کے نقاضے نماز پر تو اثر انداز نہیں ہوتے لنذا انہیں نماز کے معالمہ میں تواتر گوارا ہے۔ لیکن یہ زمانے کے نقاضے زگوۃ پر اثر انداز ہو جاتے ہیں۔ لنذا زکوۃ کے معالمہ میں انہیں تواتر یا تعامل امت گوارا نہیں۔ زمانہ کے نقاضے تو حضرت عمر بناٹو کے دور ہی میں بہت تبدیل ہو چکے تھے۔ پھر مسلمانوں نے چھ سات صدیاں حکومت کی تو ان کے ادوار میں ہر آن زمانہ کے نقاضے بدلتے ہی رہے تھے۔ لیکن حضرت عمر بناٹھ اور نہ ہی کسی دو سرے مسلمان

بادشاہ کو زمانہ کے بدلے ہوئے تقاضوں کی خاطر شرح زکوۃ کو بردھانے کا خیال آیا اور اگر کسی کو آیا بھی ہو تو

بوساہ و رمانہ کے بدے ہوئے تفاصول ی حاظر مرح ذوہ لو برتھائے کا حیال آیا ادر اگر سی لو آیا بھی ہو تو کم از کم ان کم ان کم ان کم ان کم ان کم آئی نہ کر سکا۔ کیونکہ وہ سب تواتر اور تعامل امت کو سند 'سنت رسول اور اللہ کا حکم سبحصے تھے۔ گر آج پرویز صاحب کو کم از کم زکوۃ کے معالمہ میں تواتر اور تعامل امت بھی درست معلوم نمیں ہوتا۔ حالائکہ زکوۃ سے متعلقہ احادیث پرویز صاحب کے نزدیک بھی وضعی اور کسی یمودی کی گھڑی ہوئی ہوت ہوئی ہیں۔ پھر معلوم ہے کہ اس کی وجہ کیا ہے؟ اس کی وجہ صرف یہ ہوئی ہونے کہ جس مخترعہ نظام ربوبیت کے پیچھے آپ پڑے ہوئے ہیں۔ اس میں سب سے بردی رکاوٹ میں ذکوۃ کا مسئلہ اور اس مسئلہ میں تواتر وتعامل امت ہے۔

پھر زمانہ کے نقاضوں کو پرویز صاحب نے خواہ مخواہ بدنام کر دیا ہے۔ وجہ یہ ہے کہ اگر موجودہ حکومتیں کئی قتم کی رفانی ذمہ داریاں اپنے سر ڈال لیتی ہیں تو موجودہ حکومتوں نے کئی ایسے نئے محکھے بھی کھول رکھے ہیں جن سے انہیں خاطر خواہ فاکدہ پہنچ جاتا ہے۔ آج سے قریباً سات سال پیشخر مئی ہے اعداد ترجمان الحدیث میں میرا ایک طویل مضمون شائع ہوا تھا۔ جس میں میں نے بدلا کل اور پورے بورے اعداد وشار کے ذرایعہ یہ ثابت کیا تھا کہ اگر آج بھی زمانہ کے نقاضوں کو ملحوظ رکھ کر اسلام کا مالیاتی نظام (جس کا ایک حصہ تخصیل ذکوۃ اور مصارف زکوۃ بھی ہے) رائج کیا جائے تو موجودہ دور کے بردھے ہوئے نیکسوں والے اور سودی نظام سے بہتر نتائج پیدا کرتا ہے۔ اس سلسلہ میں تمام اعداد وشار آکنامک سروے والے اور سودی نظام سے بہتر نتائج پیدا کرتا ہے۔ اس سلسلہ میں تمام اعداد وشار آکنامک سروے مرکزی وفاقی بجٹ ملحوظ رکھا گیا تھا۔ اس مضمون پر راقم الحروف کو ملک کی ایک متاز ومعروف شخصیت نے مرکزی وفاقی بجٹ ملحوف کر تھا۔ اس مضمون پر راقم الحروف کو ملک کی ایک متاز ومعروف شخصیت نے مبارک باد بھی پیش کی تھی۔ اندریں صورت حال ذکوۃ (ہمارے خیال کے مطابق) کی شرح میں اضافہ کے نانہ کی نانہ کے نانہ کیش کی نانہ کی نانہ کی نانہ کی نانہ کی نانہ کی نانہ کیا کی نانے کی نانہ کی نانہ کی نانہ کی نانہ کی نانہ کی نانہ کی نان

# گیس اور زکوة میں فرق

چونکہ پرویز صاحب کے نزدیک زکوۃ اور ٹیکس متبادل الفاظ ہیں۔ ان کے اپنے الفاظ میں جو کچھ ایک اسلامی حکومت عوام سے ٹیکسوں کی صورت میں وصول کرے وہ سب کچھ زکوۃ ہے۔ اور اس زکوۃ کا نام آج کے دور میں ٹیکس ہے۔ لہذا ہم ان دونوں چیزوں کا فرق ذرا تفصیل سے پیش کرنا چاہتے ہیں۔ کیونکہ ہمارے خیال میں ان دونوں چیزوں کی حقیقت نام' مقاصد' محاصل' مصارف' نتائج اور مزاج کسی ایک چیز میں بھی مماثلت نہیں ہے۔

ا- بنیادی فرق: عمد نبوی ما الله اور خلفائے راشدین کے دور میں مسلمانوں سے تو زکوۃ وصول کی جاتی اس مسلمانوں سے تو زکوۃ وصول کی جاتی تھی اور غیر مسلموں سے خراج اور جزیہ عرب کا جسامیہ ملک ایران ایک متمدن حکومت تھی۔ ایران میں زمینداروں سے جو مالیہ وصول کیا جاتا "اسے خراگ" کہتے تھے۔ خراج کا لفظ اس سے معرب ہے اور

﴿ آئینہ پُورِنت کے اور خراگ کے علاوہ دو سرے فیکسوں کو "گزیت" کتے تھے۔ خراج کا لفظ ای سے معرب ہے اور خراگ کے

خراک کے علاوہ دو سرے سیسول کو سریت کے سے۔ سرائ کا تقط ای سے سرب ہے اور سرائ کے سال کے سرب ہے اور سرائ کی سے علاوہ دو سرے شیکس علاوہ دو سرے شیکس ساقط کر دیے گئے۔ اور بھال رکھے گئے جو زمانہ کے وستور کے مطابق تھے گر مسلمانوں سے سے عام نیکس ساقط کر دیے گئے۔ اور اس کے بجائے زکوۃ عائد کی گئی۔

ان نیکسوں اور ذکوۃ میں دوسرا فرق یہ تھا کہ ذکوۃ کانصاب اور شرح بیشہ غیرمتبدل رہی جب کہ جزیہ اور خراج کی شرح میں تبدیلی ہوتی رہتی ہے۔ مثلاً حضور اکرم ساتھ کیا کے زمانہ میں جزیہ کی شرح ایک دینار فی کس سالانہ تھی۔ اور رقم ہر ہوڑھے ' بیچ' عورت' معذور سب سے بحساب مشترکہ وصول کی جاتی تھی۔ حضرت عمر والتھ نے اس میں اصلاح کی' ہوڑھے ' بیچں' عورتوں اور معذوروں سے جزیہ ساقط کر دیا۔ باتی غیر مسلم معاشرہ کے مالی لحاظ سے تین طبقے مقرر کئے جن سے علی التر تیب ہم دینار' ۲ دینار اور ایک دینار سالانہ کے حساب سے وصول کیا جاتا تھا۔ اس طرح قبیلہ بنی تغلب کے عیسائیوں نے مسلمانوں سے یہ ورخواست کی کہ ان سے خراج کی بجائے دوگنا عشر لیا جائے تو مسلمانوں نے ان کی یہ تبویز منظور کر لی ۔ اس سے صاف ظاہر ہے کہ اس دور میں ذکوۃ کو دین کا رکن سمجھا جاتا تھا اور اس کے احکامات غیر متبدل تھے۔ جب کہ جزیہ اور خراج کی شہرح میں تغیرو تبدل کیا جاتا تھا۔

تیسری قابل ذکر بات میہ ہے کہ مسلمانوں سے زکوہ کے علاوہ جو کچھ بھی وصول کیا جائے اسے کمس کما جاتا تھا۔ کمس کا جاتا تھا۔ کمس کے معنی المنجد (عربی۔ اُردو) نے "محصول نیکس اور چونگی لکھے ہیں اور ماکس کے معنی نیکس وصول کرنے والا۔ منتنی الارب (عربی۔ فارسی) نے اس کے معنی "باح خراج گرفتن اور مقائیس اللغة" وحول کرنے والا۔ منتی کلیمة تَدُنُ عَلَی جَنبی مَالِ" اور جبابیہ کا لفظ محصول اکٹھا کرنے کے لیے محاور تا استعال ہوتا ہے۔

کس کی شرعی حیثیت یہ ہے کہ دور نبوی سائیلیا میں جب قبیلہ غامیہ کی عورت کو زنا کے جرم میں سکسار کیا گیا تو حضرت خالد بن ولید والد و ایک ایک پھر مارا جس کی وجہ سے خون کے چند چھینے حضرت خالد کے منہ پر بھی آپڑے۔ حضرت خالد نے اس عورت کو گالی دی۔ تو حضور اکرم سائیلیا نے حضرت خالد کو خاطب کر کے فرمایا۔

«مَهْلَا يَاخَالِدُ فَوَالَّذِيْ نَفْسِيْ بِيَدِهِ لَقَدْ اے خالديہ كيابات ہوئى۔ اس ذات كى قتم جس كے تابَتْ تَوْبَةً لَوْ تَابَهَا صَاحِبُ مَكْسِ لَغُفِرَ وست قدرت ميں ميرى جان ہے۔ اس عورت نے لَهُ (مسلم، كتاب الحدود باب حد الزنا) الى توبى كه أكر كوئى فيكس وصول كرنے والا بحى الى توبى كه أكر كوئى فيكس وصول كرنے والا بحى الىن توبى كرنے والا بحى كى كرنے والا بحى كرنے والا بحى كالىن كى كى كرنے والا بحى كى كالىن كى كرنے والا بحى كى كرنے والا بحى كرنے والا بحى كے كرنے والا بحى كى كرنے والىن كى كرنے والا بحى كے كرنے والىن كى كالىن كى كے كہ كرنے والىن كى كالىن كى كرنے والىن كى كالىن كى كى كالىن كى كالىن كى كى كالىن كى كى كالىن كى كالىن

گویا کمس کا جرم کسی صورت میں زنا سے کم نہیں ہے۔ دوسرے مقام پر آپ نے ارشاد فرمایا: لاَ یَدْ خُلُ صَاحِبُ مَکْسِ فِي الْجَنَّةِ "" تَکِس وصول کرنے والاجنت میں داخل نہ ہوگا۔"

كل آئية رُورِيْت كل 340 كل الصد سوم) قرآني مسائل

اور مشکوۃ میں صاحب کم کا معنی آئی مَنْ یَا خُدُ الْعُشْرَ وَ یَزِیْدُ عَلَیْهِ شَیتًا یعیٰ وہ شخص جو عشر وصول کرتا ہے اور اس سے پچھ ذیادہ بھی لیتا ہے۔ ان الفاظ کے بیہ معنی بھی ہو سکتے ہیں کہ عامل یا زکوۃ وصول کنندہ ذکوۃ وصول کرنے کے بعد جو پچھ بطور رشوت لے وہ کمس ہے۔ یہ بھی ہو سکتا ہے کہ وصول کنندہ حکومت عشر کی شرح میں اضافہ کر دے۔ (مثلاً ۱۰ فیصد کی بجائے ۱۵ فیصد یا ۵ فیصد چاہی یا نہری کی ذکوۃ کے بجائے ک فیصد وصول کرے) اور یہ بھی ہو سکتا ہے کہ حکومت عشر کے علاوہ کوئی دو سرا نیکس بھی عائد کرے۔ تاہم لغت اس تیسرے مفہوم کی تائید کرتی ہے اور یہ بات بھی قرین قیاس معلوم ہوتی ہے کہ کمس کا لفظ ہی دو سری زبان میں جاکر نیکس بن گیا ہو۔

ان تصریحات سے بیہ واضح ہو جاتا ہے کہ مکس زکوۃ کے علاوہ دو سرے نیکس کا نام ہے جو مسلمانوں پر عائد کیا جائے یا پھراس اضافہ کا نام ہے جو شرح زکوۃ میں کیا جائے اور بیہ ایک کبیرہ گناہ ہے۔

۲- مقصد کے لحاظ سے فرق: نیکس کا مقصد عوام کی آمدنی کا ایک حصہ لے کر اس سے نظام حکومت چلانا۔ رفاہ عامہ کے کام کرنا اور اس سے ملکی ضروریات کو پورا کرنا ہوتا ہے جب کہ زکوۃ کا بنیادی مقصد تطبیرال اور تزکیہ نفس ہے۔ ارشاد خداوندی ہے:

المراق المراقية المراق المراق

بِهَا﴾ (التوبة ١٠٣/٩)

ز کو ق وصول کر کے ان اموال کو پاک سیجے اور ان کا نزکیہ نفس سیجے۔

اس آیت میں زکوہ کے دو مقصد بیان کئے گئے ہیں۔ پسلا میہ کہ کمائی میں جو کو تاہیاں اور لغزشیں نادانستہ طور پر ہو جاتی ہیں۔ صدقہ کی وجہ سے اللہ تعالیٰ میہ کو تاہیاں معاف کر دیتے ہیں اور میہ کمائی پاک اور طیب ہو جاتی ہے۔

اور دوسرا مقصدیہ ہے کہ صدقہ کی ادائیگی کی وجہ سے مال کی محبت سے پیدا ہونے والی اخلاقی بیاریوں کے جراثیم سے انسان کا دل پاک وصاف ہو جاتا ہے۔

ذکوۃ کہلی امتوں پر بھی فرض کی گئی تھی۔ ان لوگوں کے اموال زکوۃ وخیرات اور نذر نیاز ایک جگہ جمع کر دیے جاتے رات کو آسان سے آگ آتی جو اس مال کو بھسم کر دیتی تھی جو اس بات کی دلیل ہوتی کہ ان کی قربانی قبول ہوگئی۔

ز کو قائے ذریعہ غریب عضر کی پرورش ز کو قاکا حتمنی فائدہ ہے۔ مقاصد وہی دو ہیں جو اللہ تعالیٰ نے بیان فرمائے ہیں اور یہ اللہ تعالیٰ کا احسان ہے کہ اس نے امت محمد یہ کو غنیمت اور زکو قاکے اموال کو معاشی بہود کے طور پر استعال کی اجازت دی ہے۔

۳- محاصل کے لحاظ سے فرق: اسلای نقطہ نظرے معاشرہ کو معاثی لحاظ سے صرف دو طبقوں میں

آئينهُ بَرُورِيتِ 💛 341 🔆 (هدموم) قرآنی مسائل

تقسیم کیا جاسکتا ہے۔

ایک وہ جن سے زکوۃ وصول کی جائے یہ لوگ اہل نصاب یا غنی ہیں۔

اصول میہ ہے کہ اہل نصاب یا اغنیاء پر زکوۃ کا مال خرج نہیں کیا جا سکتا۔ ان سے صرف لیا جاتا ہے۔ گویا زکوۃ کا مال امراء کی جیب سے نکلتا ہے اور غربیوں پر صرف ہوتا ہے۔ اس کے برعکس ٹیکس کی رقوم کا

بیشتر حصہ غربیوں کی جیب سے لکتا ہے۔ تفصیل اس اجمال کی بیہ ہے کہ ۱۹۷۱-۱۹۷۱ء کے کوشوارہ کے مطابق ماری حکومت کی مجموعی آمدنی کا ۵۵ فیصد حصہ صرف فیکسوں سے وصول ہوا تھا اور باتی ۲۵ فیصد

دوسرے ذرائع آمنی سے اب یہ فیکس دو طرح کے ہوتے ہیں۔

(الف) بلاواسط یا براہ راست نیکس جیسے انکم نیکس' پر اپرٹی دولت نیکس وغیرہ۔ یہ امراء پر لگائے جاتے ہیں۔ ۷۷-۱۹۷۱ء کے بجٹ کے مطابق ان نیکسوں سے نیکس کی مجموعی آمدنی کا صرف ۱۲.۳ فیصد آمدنی

(ب) بالواسطه نیکس بید وه نیکس بین جو ادا تو تاجر اور صنعت کار کرتے ہیں۔ لیکن بیه نیکس قیمت فروخت

میں شامل کر کے ان کا بوجھ صارفین پر ڈال دیتے ہیں۔ جیسے سیلز ٹیکس' ایکسائز ڈیوٹی وغیرہ جو چینی' سرط سینٹ' سوتی کپڑا اور دیگر بے شار اشیاء پر لگائے جاتے ہیں۔ ان فیکسوں سے ٹیکس کی کل آمدنی کا کا ۸۵۵۸ فیصد آمدنی ہوئی۔

ظاہر ہے کہ ہمارے ہاں صارفین کا بیشتر حصہ غریب طبقہ ہی ہے۔ للذا شیکسوں کا زیادہ تر بوجھ کی طبقہ برداشت کرتا ہے۔

سم مصارف میں فرق: زکوۃ سب سے بڑا اور اہم مصرف غریب طبقہ کی بنیادی ضروریات کی کفالت ہے جب کہ نیکس ملکی ضروریات کو پورا کرنے اور رفاہ عامہ کے کاموں پر خرج ہوتے ہیں۔ گو یہ چنریں سب کے لیے مشترکہ ہوتی ہیں۔ لیکن عملا امیر طبقہ ہی ان سے زیادہ مفاد حاصل کر پاتا ہے۔ مثلا اعلیٰ تعلیم کا حصول یا حصول انصاف جو کسی غریب کے بس کا روگ نہیں۔ اسی طرح آگر غور کیا جائے تو معلوم ہوگا کہ امیر طبقہ اپنے اثر اور مسائل کی بناء پر ہر چیز سے زیادہ فائدہ اٹھا جاتا ہے۔ گویا فیکس کی رقم جس کا زیادہ حصہ غریب کی جیب سے نکلا تھا اس سے امیر زیادہ فائدہ اٹھا گیا۔

رکوۃ دین سلام کے پانچ ارکان میں سے ایک رکن ہے۔ اور اس کے ذریعہ طبقاتی تقسیم میں بہت حد تک کی واقع ہو جاتی ہے۔ جب کہ نیکس سراہیہ داری نظام کے دو اہم ارکان۔ سود اور نیکس میں سے ایک رکن ہے جس طرح سود سے بالآ خر سراہیہ دار ہی کو فائدہ پنچتا ہے۔ ای طرح نیکس کا بار تو غراء پر زیادہ ہو تا ہے اور فائدہ امیر زیادہ حاصل کرتا ہے۔

۵- مزاج اور نتائج کے لحاظ سے فرق: 1 عام ٹیکس عمواً آمدنی پر لگتے ہیں جس سے دولت جمع کرنے کی ہوس برھتی ہے۔ جب کہ زلوۃ عمواً بچت پر لگتی ہے۔ جس سے اندوختہ کاری کی حوصلہ شکنی ہوتی ہے اور سرایہ حرکت میں رہتا ہے۔ جس سے معیشت پر اچھا اثر بڑتا ہے۔

2 ذکوۃ بچت پر لگنے کا فائدہ یہ ہے کہ اس میں فرد کی ضرورتوں اور اخراجات کا لحاظ رکھا جاتا ہے۔ جب کہ عام نیکس آمدنی پر لگتے ہیں اور فرد کے اخراجات یا کی بیشی کا لحاظ نہیں رکھا جاتا۔ فرض سیجیے زید اور بکر دونوں ایک ایک ہزار روپیہ تخواہ لیتے ہیں۔ زید ابھی غیرشادی شدہ ہے اور وہ بآسانی چھ سات سو روپے ماہوار پس انداز کر لیتا ہے۔ جب کہ بحر کے پانچ چھ بچے بھی ہیں۔ اور بھٹکل گزر بسر کرتا ہے۔ تو نیکس ان کے اس اخیاز میں کوئی فرق نہیں کرے گا۔

ام نیکس محض حکومت کے نظم ونت اور ترقیاتی منصوبوں پر خرچ کئے جاتے ہیں۔ جب کہ ذکوہ کا پیشتر حصہ ضرورت مند افراد پر خرچ کیا جاتا ہے۔ جس سے ان میں قوت خرید بردھتی ہے اور اس طرح ملک کی پیداوار اور روزگار میں ترتی ہوتی ہے۔

آگ نیکس کو ایک بوجھ تصور کیا جاتا ہے۔ نیکس دہندہ بھی پوری مالیت ظاہر نہیں ہونے دیتے۔ اور نیکس وصول کرنے والے بھی رشوت لے کر خود نیکس چوری کی راہیں پیدا کر دیتے ہیں۔ اس ملی بھگت کا نتیجہ بیہ ہوتا ہے کہ حکومت کو متوقع رقم کا نصف بھی حاصل نہیں ہوتا اور وہ نیکس بردھانے اور مزید نیکس عائد کرنے پر مجبور ہو جاتی ہے۔ جب کہ ذکوۃ ایک دینی فریضہ اور مالی عبادت ہے۔ جے بیشتر مسلمان بخوشی ادا کر دینے میں بی سعادت سمجھتے ہیں۔ اس طرح اس میں رشوت کا بھی امکان بہت کم ہوتا ہے۔

### کومت کاعوام سے ضرورت سے زائد سب کچھ وصول کرنا

پرویز صاحب فرماتے ہیں:

حتیٰ کہ ہنگامی صورتوں میں اسلامی حکومت وہ سب کچھ وصول کر سکتی ہے جو کسی کی ضرورت سے ذاکد ہو۔" اور اس کی دلیل بریکٹوں میں یوں پیش فرمائی۔ ﴿ يَسْمَلُوْ لَكَ مَاذَا يُنْفِقُوْنَ قُلِ الْعَفْوَ ﴾ (ایساً ص۲۵) اب دیکھتے اس آیت کی تشریح میں پرویز صاحب نے:

(۱) اس آیت کے مفہوم کو یکسرالٹ کر رکھ دیا۔ سوال کرنے والے مسلمان یا رعایا ہے۔ اور وہ سوال کرتے ہیں کہ "ہم کیا خرچ کریں" اور جواب دینے والے رسول اکرم ملٹھیل یا حکومت ہے کہ "جو ضرورت سے ذاکد ہو" یعنی خرچ کرنے کا عمل رعایا کی مرضی پر چھوڑ دیا گیا ہے۔ لیکن آپ اس عمل کو حکومت کی جبری وصولی کے رنگ میں پیش فرما رہے ہیں۔ اس معنوی تحریف کی وجہ بھی ظاہر ہے کہ آپ کو نظام ربوبیت کے لیے میدان ہموار کرنے کی جو ضرورت ہے اس کا تقاضا ہی ہے ہے کہ آپ ایس معنوی تحریف کے مرتکب ہوں۔

﴿ اس کے مفہوم میں جو "بنگای صورتوں میں" کی پیجر لگائی گئی ہے۔ یہ قرآن کے کسی لفظ یا سیاق

وسباق سے متبادر نہیں ہوتی۔ اس کا مطلب تو یہ ہوا کہ ہنگای صورتوں میں مسلمان ضرورت سے زائد خرچ کرنے کے خرچ کرنے کے خرچ کرنے کے اس کا مطلب کی ایسانہ کرنا چاہئے۔ لیکن جب آپ نے مسلمانوں کے خرچ کرنے کے افتیار کو حکومت کے جبری سلب کا جامہ پہنا دیا تو پھر "ہنگای صورتوں میں" کا اضافہ بھی پچھ بے جا معلوم نہیں ہوتا۔ آپ سمجھانا یہ چاہ رہے ہیں کہ کمیونزم یا آپ کے نظام ربوبیت کے انقلاب کے لیے اگر حکومت عوام سے "وہ سب پچھ" چھین لے تو انہیں افسوس نہ ہونا چاہئے کیونکہ یہ قرآن کا حکم ہے۔

کومت عوام سے "دو سب پچھ" پھین لے و اسمیل اصوس نہ ہونا چاہیے یونلہ یہ فران کا سم ہے۔

ز کو ق کی ادائیگی کا بالکل جداگانہ مفہوم: اب تک پرویز صاحب جو پچھ فرہا رہے تھے اس کا ماحصل یہ کا کہ اسلامی حکومت جو پچھ مسلمانوں سے بطور ٹیکس لیتی ہے۔ اس کا نام ذکو ہ ہے۔ لینی لینے والی حکومت ہوتی ہے اور دینے والے مسلمان لیکن بعد میں جب آپ نے "قرآنی نظام ربوبیت" تصنیف فرمائی تو زکو ہ کی ادائیگی کا مفہوم بکسرالٹ دیا۔ آپ ""ایتائے زکو ہ" (لینی زکو ہ دینا) کو ایک اصطلاح قرار دیتے ہوئی اوا تیگی کا مفہوم بکسرالٹ دیا۔ آپ ""ایتائے زکو ہ" (لینی زکو ہ دینا) کو ایک اصطلاح قرار دیتے ہوئیا (زکر ہے کے معنی بین فرماتے ہیں۔ "نوع انسانی کی نشودنما کا سامان (لینی روئی ہی پڑا اور مکان وغیرہ) ہم کہ بہانیا (زکر ہے کے معنی بین فرونما بالیدگی)" (قرآنی نظام ربوبیت ص ۸۷) پھر اس کتاب میں اس اصطلاح کے معانی کی تصیلات یہ بیان فرمائیس کہ اسلامی حکومت اوگوں سے ان کی محنت کا ماحصل لے لیتی ہے۔ پھر وہ لوگوں کو سامان نشوونما مبیا کرتی ہے تو حکومت کے لوگوں کو اس طرح نشودنما و شول کے محامت ایتائے زکو ہ کا جدید اور ثازہ بنازہ مفہوم 'جس میں نہ ذکو ہ اور قبیل و "ایک بی بات ثابت کرنے کی ضروریات ملی اضافہ کا حق ثابت کرنے کی طرورت باتی رہتی ہے اور نہ بی اسلامی حکومت کو شرف آمنوالیم صکر قبیل کو "ایک بی بات ثابت کرنے کی البتہ یہ بات ضرور کھنگتی ہے کہ ﴿ خُذُ مِنْ آمنوالیم صَدَفَةً ﴾ کا مطلب ہوا؟ یہاں لفظ مِن کاکیا فائدہ ہے؟

ز کوۃ کے مسائل بیان کرنے کے بعد پرویز صاحب نے انفرادی صد قات وخیرات اور صدقہ فطر پر رائے زنی فرما کر ان کا خوب مفتحکہ اڑایا ہے۔ للذا ایسے ارشادات عالیہ کا جائزہ بھی پیش خدمت ہے۔

صدقہ وخیرات: "مسلمان سرمایہ داروں کی حالت یہ ہے کہ یہ لوگ دو سروں کا خون چوس کر خود امیر بنتے اور انہیں غریب محتاج بنا دیتے ہیں اور پھر عید وشب برات پر ان کی طرف چند کئے پھینک کر مطمئن ہو جاتے ہیں کہ اس کار ثواب سے ان کی عاقبت سنور جائے گی...... قوم میں غریبوں اور محتاجوں کی موجودگی کو ضروری قرار دیا جاتا ہے کہ اگر غریب نہ رہیں گے تو پھر خیرات کے احکام کی تغیل کس طرح ہوگی۔ غور کیجے نظام سرمایہ داری کے جراثیم کا اثر کس قدر دور رس ہوتا ہے۔" (الیشاص میر) ہم سمجھتے ہیں کہ سرمایہ داری کے جراثیم واقعی بڑی دور تک مار کرتے ہیں۔ لیکن ساتھ ہی ہم یہ سمجھتے ہیں

الكَيْمُ بِهُ وَيِرْتِت اللَّهِ عَلَيْهِ مِنْ اللَّهِ اللّ

کہ کمیونزم یا نظام ربوبیت کے جرافیم سرمایہ داری کے جرافیم سے بھی زیادہ مملک ہیں کیونکہ کمیونزم میں زندگی بالکل حیوانی سطح پر آجاتی ہے۔ اس نظام میں رعلیا کو سونے کو چھت پیننے کو کیڑا اور کھانے کو خوراک اگر مل جاتی ہے تو یہ چیزیں تو پالتو حیوانوں کو بھی نصیب ہو جاتی ہیں۔ کیا ایسی زندگی کی یمی خوبی بہت ہے کہ کھانے کو مل جاتا ہے؟ اس نظام میں چونکہ اجتماعیت کے مقابلہ میں انفرادیت کا جنازہ نکال کے رکھ دیا جاتا ہے۔ لنذا پرویز صاحب بھی ہر ہربات میں اجتماعیت کو ایک خاص مقام حاصل ہے۔ وہاں انفرادیت کو بھی ایک خاص مقام حاصل ہے۔ مثلاً اس زیر بحث مسلد صدقہ وخیرات کو لیجے الله تعالی فرماتے ہیں۔

﴿ إِن تُبْدُواْ ٱلصَّدَقَاتِ فَينِعِهَا هِيٌّ وَإِن ﴿ أَرْتُمْ صِدَةَ وَخِرَات كُوظَامِ كَرَكَ دِوتَ بَحَى اجِها بِ تُخفُوهَا وَتُؤْتُوهَا ٱلْفُ قَرْآةَ فَهُوَ خَيْرٌ اور أَر چِها كر الل عاجت كو دو توبيه تهمارے ليے لَّكُمُّ ﴾ (البقرة٢/ ٢٧١) خوب ترہے۔

دیکھئے اس آیت میں خطاب جماعت کو نہیں ملکہ افراد کو ہے کیونکہ جماعت یا حکومت چھپا کر کسی کو نہیں دے سکتی اسے اس کا ریکارڈ رکھنا پڑتا ہے۔ علاوہ ازیں اس آیت میں چھپاکر دینے کو ظاہراً دینے سے بمتر قرار دیا جا رہا ہے۔ جس کامطلب میہ ہوا کہ بالخصوص صدقہ وخیرات کے معاملہ میں انفرادیت کو بھی ایک بلند مقام حاصل ہے۔ بلکہ آگر یوں کہا جائے کہ اسلام نے اجتاعیت کے بجائے انفرادیت کو زیادہ اہمیت دی ہے تو بے جانہ ہو گا قیامت کے دن کی انفرادی مسئولیت اس کی بہت بردی دلیل ہے۔

برویز صاحب فرماتے ہیں کہ محتاج اور فقیر طبقہ کا خالق سرمانیہ دار ہے۔ یہ بات بھی خالص اشتراکی ذہن كى پيدادار ہے۔ اس كے برعكس الله تعالى فرماتے ہيں:

تقتیم کرنے والے ہم ہیں ہم ہی نے ایک کے دو مرے پر درج بلند کئے۔ تاکہ ان میں سے ایک دوسمے سے خدمت لے سکے۔

اس دنیا کی زندگی میں ان کے درمیان سامان زیست کو ﴿ نَحَنُ مَّسَمْنَا بَيْنَهُم مَّعِيشَتَهُمْ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنِّيا وَرَفَعْنَا بَعْضَهُمْ فَوْقَ بَعْضٍ دَرَجَنتٍ لِيَــَّخِذَ بَعْضُهُم بَعْضَا سُخْرِيًّا ﴾ (الزحرف٣٤/٣٢)

اس آیت کی روشنی میں ہتائیے کہ امیروغریب کی تقسیم سرماییہ داروں نے کی ہے یا اللہ تعالیٰ نے؟

### اسلامی نظام میں فقراء کا وجود: اس کے بعد پرویز صاحب فرماتے ہیں:

"اسلام جس نظام کو نافذ کرنا چاہتا ہے اس میں ہر شخص کی ضروریات زندگی کی کفالت حکومت کے ذمه موتی ہے۔ لنذا اس نظام میں محتاجوں کی جماعت کا مستقل وجود مو ہی شیں سکیا..." لنذا اسلام میں خیرات کی ضروریات یا تو ایسے عبوری دور میں پڑے گی۔ جب آپ کا نظام ربوبیت ہنوز بروئے کارنہ آیا ہو یا بعض مقامی اور ہنگای حوادث کے موقع پر۔" (ایضا ص ۲۸-۳۹)

اب ويكه اقتباس بالايس برويز صاحب كى غلط باتيس كمه كئ مثلاً:

(۱) اسلام میں ہر مخض کی ضروریاتِ زندگی کی کفالت قطعاً حکومت کے ذمہ نہیں ہے۔ حکومت کے ذمہ

آئينهُ رَويزيّت 💢 😘 (صد سوم) قرآني مسائل

مخاجوں کی کفالت ہے۔ ہر مخص کی ضروریات زندگی کی نہیں۔ اگر ایبا ہے تو کوئی آیت پیش فرمایئے تاکہ اس بات کا دو ٹوک فیصلہ ہو جائے کہ اسلام میں ایسی اشتراکیت یا نظام ربوبیت کی مخبائش بھی ہے یا نہیں؟ ﴿ ٢) محتاجوں کی کفالت کا تصور خود اس بات کا متقاضی ہے کہ ایک اسلامی حکومت میں محتاجوں کا وجود ممكن ہے۔ سورہ ماكدہ ميں الله تعالى فرماتے ميں: ﴿ اَلْيَوْمَ اَكْمَلْتُ لَكُمْ دِيْنَكُمْ ﴾ (٣:٥) يعنى آج كے دن میں نے تمہارے دین کو ممل کر دیا۔ سورہ مائدہ کا ترتیب نزول کے لحاظ سے نمبر ۱۱۲ ہے۔ یعنی یہ رسول اكرم كى بالكل آخرى زندگى ميں نازل ہوئى۔ پھراس كے بعد سورہ توبہ جس كاتر تيب نزول كے لحاظ سے نمبر سورہ مائدہ کے بعد آتا ہے یعنی نمبرسالا اس میں اللہ تعالی فرماتے ہیں:

﴿ ﴿ إِنَّمَا ٱلصَّدَقَاتُ اِللَّهُ عَرَآءِ وَٱلْمَسَنِكِينِ مَد قات (يعني زكوة وخيرات) فقيرون مسكنول اور وَالْعَلَمِلِينَ عَلَيْهَا ﴾ (التوبة ١٠/٩) كاركنان صدقات كاحق ہے۔ اس آست سرمن رحد ذیل باتیں معلوم ہو كيں:

اس آیت سے مندرجہ ذیل باتیں معلوم ہو کیں:

- اس آیت کے نزول سے پہلے یا کم وبیش اس دور میں دین اسلام مکمل ہو چکا تھا۔
- اس ممل شدہ نظام دین یا اسلامی حکومت میں فقراء ومساکین موجود تھے۔ اس سے یہ بھی ثابت ہو گیا کہ فقراء ومساکین کا وجود نہ عبوری دور سے تعلق رکھتا ہے اور نہ مقامی یا ہنگامی حوادث ہے۔
- الله تعالی نے اس مقام پر صد قات کا جامع لفظ استعال فرمایا۔ جو قانونی زکوۃ اور ترغیبی خیرات سب کو محیط ہے جس کا واضح مطلب بیر ہے کہ مختاجوں کی کفالت اگر چہ اسلامی حکومت کی ذمہ داری ہے تاہم اغنیائے جماعت کو زکوۃ کے علاوہ خیرات کے ذریعہ بھی اس طبقہ کی ضروریات کا لحاظ رکھنا ضروری

اب پرویز صاحب به قرآنی آیات تو دیکھتے نہیں اور جب اشتراکیت کا چشمہ چڑھا لیتے ہیں تو انہیں شرع مبین کااصل نکتہ اقبال کے اس شعرمیں نظرآنے لگتا ہے۔

سس نه باشد در جمال محتاج سس کنته شرع مبین این است وبس

اقبال کے اس شعر کا مطلب تو یہ تھا کہ اسلامی حکومت مخاجوں کی کفیل ہوتی ہے۔ لیکن پرویز صاحب کو اس شعرمیں بھی اشتراکیت ہی اشتراکیت نظر آتی ہے۔

پھراس سلسلہ میں آپ کو صحیح احادیث تو در کنار کوئی ضعیف سے ضعیف قول بھی مل جائے تو وہ بھی آپ کے نزدیک قرآنی آیات سے بھی زیادہ قابل حجت ہو تا ہے۔ مثلاً وہ قول جو حضرت عمر بناٹھ کی طرف منسوب کیا گیاہے کہ آپ نے فرمایا ''اگر میری حکومت میں دریائے فرات کے کنارے ایک کتابھی بھو کا مر جائے تو قیامت کے دن مجھ سے اس کی بازیرس ہوگی" اس قول کے غلط ہونے کی اس سے بردی کیا دلیل ہو على ہے كه كتوں كى كفالت اسلامي حكومت كى جر كر ذمه دارى نہيں ہے۔ شايد پرويز صاحب كا قرآني معاشره ان كا بهى كفيل مور جيساكه وه ﴿ وَمَا مِنْ دَآبَّةٍ فِي الْأَرْضِ إلَّا عَلَى اللَّهِ رِزقُهَا ﴾ كا مطلب بتايا كرت

﴿ لَمُنْهُ رَوْدِينَتُ كُمُ اللَّهُ اللَّاللّلْمُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّل

<u>-</u>ل

پرویز صاحب کی تضاد بیانی: پرویز صاحب کا ارشاد ہے کہ "قوم میں غریبوں اور مختاجوں کی موجودگی کو اس لیے ضروری قرار دیا جاتا ہے کہ اگر قوم میں غریب نہ رہیں گے تو پھر صدقہ و خیرات کے احکام کی تقمیل کس طرح ہوگی۔" (ایصاً ص ۲۷)۔

صدقہ و خیرات کے احکام کی تغیل کے متعلق پرویز صاحب بیہ فرماتے ہیں کہ بیہ سب عبوری دور سے متعلق احکام تھے۔ پھر جب اسلامی نظام قائم ہو گیا تھایا آئندہ ہو جائے گا اور فقیر اور محتاج لوگوں کا وجود ہی باقی نہ رہے گا۔ تو ان احکام پر عمل کی ضرورت ہی پیش نہیں آئے گی۔ پھر صرف صدقہ اور خیرات کے احکام تک ہی بیہ بات منحصر نہیں۔ بلکہ قرضہ وراثت اور لین دین کے جملہ احکام عبوری دور سے متعلق ہیں (قرآنی نظام ربوبیت میں ص ۲۸۷۔ ۲۲۹ طخصاً) جس کا واضح مطلب بیہ ہے کہ ذکوۃ وخیرات میراث و تیج اور لین دین کے دوسرے احکامات کم از کم عبوری دور میں ضرور واجب التعمیل ہوتے ہیں اور بیہ بھی واضح ہے کہ آج کا دور قرآنی حکومت کا دور نہیں بلکہ عبوری دور ہے۔

ز کوۃ کی ادائیگی سے فرار کی راہیں: اب صورت طال بیہ ہوئی کہ چونکہ ہاری حکومت ہوز اسلای نہیں لنذا زکوۃ کی ادائیگی ضروری نہیں اور جب اسلامی حکومت قائم ہو جائے گی تو پھر زکوۃ کی ادائیگی کی ویسے ہی ضرورت نہ رہے گی۔ کیونکہ جب معاشرہ سے فقیروں کا وجود ہی ختم ہو جائے گا تو پھر زکوۃ کے ادکام از خود ہی چھچے ہٹتے چلے جائیں گے۔ زیادہ واضح الفاظ میں زکوۃ کا حکم عبوری دور میں اس لیے قابل ممل نہیں کہ محتاج ہی باتی نہ ممل نہیں کہ حکومت اسلامی نہیں اور اسلامی حکومت میں اس لیے قابل عمل نہیں کہ محتاج ہی باتی نہ رہیں گے۔ گویا پرویز صاحب اور آپ کی جماعت زکوۃ وخیرات کے احکام کی تقبیل سے ہمرحال فرار ہی اختیار کرنا چاہتے ہیں۔ حکومت خواہ کیئی بھی ہو۔ کیا آپ کی اس ذہنیت سے یہ نتیجہ نہیں نکاتا کہ خالص یہودی ذہنیت دراصل پرویز اینڈ کو کے حصہ میں ہی آئی ہے۔

اور اس کا عملی شوت یہ ہے کہ جب موجودہ حکومت نے جب زکوۃ آرڈینس نافذ کر دیا تو یہ حضرات زکوۃ کی ادائیگی سے فرار کی راہیں سوچنے لگے۔ چنانچہ ماہنامہ "طلوع اسلام" اپریل ۱۹۸۸ء کے ص ۴۰ پر ایک استفسار کے جواب میں یہ مشورہ دیا گیا کہ:

"جو حضرات قرآن کریم کی روشنی میں اپنے آپ کو حکومت کے نافذ کردہ احکام کے مطابق ذکرۃ ادا کرنے کا مکلف نہیں سبجھتے اس قتم کا ڈیکلریشن گوشہ مجاز میں داخل کر دیں ڈیکلریشن فارم میں جمال کھا ہے میں مسلمان ہوں اور--- فقہ کا پابند ہوں۔

آبِ لَكِهُ مِين مسلمان مول اور قرآني فقه كاپابند مول:

اس سے زیادہ کچھ کہنے کی ضرورت نہیں۔ اس اعلان کے بعد آپ نہ صرف آئندہ ادائیگی ذکوۃ سے

﴿ النَّيْمَ يُودِينَت ﴾ ﴿ 347 ﴿ (صدسوم) قرآني مسائل ﴾

متثنیٰ قرار پائیں گے بلکہ جو زکوۃ پہلے کٹ چکی ہے وہ بھی آپ کو واپس مل جائے گی۔ ایک صاحب نے اطلاع دی ہے کہ اسے وضع کردہ رقم واپس مل گئی ہے۔ اگر کوئی ڈاک خانہ بنک نیشنل سیونگز کی شاخ اس پر کسی قتم کا اعتراض کرے تو آپ ان سے کہیے کہ وہ اپنے احکام بالاسے اس پر فیصلہ کے لیں اور اگر وہ اس پر بھی رضامند نہ ہوں تو آپ (ندکورہ بالا) ایڈ منسریٹر زکوۃ کو خط کھے اور ان کی طرف سے جو جواب موصول ہو اس سے ہمیں بھی مطلع فرمائے۔ "

ادائیگی ذکوۃ سے بیخ کی میہ مہم آگر کسی سرمایہ دار اور دنیا دار طبقہ کی طرف سے چلائی جاتی تو یہ بات قابل فہم تھی لیکن ہمیں جیرت ہے کہ میہ حیلے ان حضرات کی طرف سے پیش کیے جا رہے ہیں جو ربوہیت عامہ کے علمبردار بنے ہوئے ہیں۔ اور جن کے خیال کے مطابق۔

(الف) ضرورت سے زائد سارے کا سارا مال مفاد عامہ کے لیے کھلا چھوڑ دینا چاہیے (انفاق فی سبیل الله) اور بیہ تو واضح ہے کہ جو رقم بینک واک خانہ یا نیشنل سیو نگز میں جمع ہو وہ ضرورت سے زائد ہی ہوتی ہے۔

(ب) ذکوٰۃ ادا کرنے والے سنت کی رو سے تو مسلمان قرار دیئے جا سکتے ہیں۔ لیکن سنت ان کے لیے جت ہی دینا چاہئے۔ جمت ہی نہیں۔ اور قرآن کی رو سے جو کچھ زائد مال ہو وہ سب دے ہی دینا چاہئے۔

(ج) قرآن کی تعلیم کا نقطہ ماسکہ ایتائے زکوہ ہے تو کیا قرآنی فقہ قرآن کے نقطہ ماسکہ سے کوئی الگ چیز ہے؟

(د) ممکن ہے میہ حضرات موجودہ حکومت کو اسلامی ہی نہ سمجھتے ہوں۔ پھر بھی جب حکومت نے اعلان کر دیا ہے کہ زکوۃ کی رقم صرف غربیوں اور مختاجوں پر صرف کی جائے گی تو پھر آخر زکوۃ کی ادائیگی سے فرار کیوں ہے؟ کیمی تو آپ کا نصب العین ہے۔ <sup>©</sup>

صدقہ فطراور ڈاک کے ککٹ: صدقہ فطرے متعلق پرویز صاحب ایس تمام روایات کو درست تسلیم کرتے ہیں۔ جن میں اجماعی طور پر صدقات وصول کرنے اور انہیں خرچ کرنے کا ذکر ہے۔ لیکن آگر کمیں سے آپ کو کسی انفرادی عمل کی ہو بھی آجائے تو پھڑ بیٹھتے ہیں چنانچہ فرماتے ہیں۔

"اب سنت رسول سائیل الله کا صرف اتنا حصہ پیش کیا جاتا ہے کہ نماز سے پہلے صدقہ فطر نکال کر اپنے اپنے طور پر غریوں میں تقلیم کر دیا جائے۔ اگر ایسا نہ کیا جائے گا تو روزے معلق رہ جائیں گے۔ خدا تک نہیں پنچیں گے گویا صدقہ فطر ملت کے اجتماعی مصالح کے لیے نہیں بلکہ ڈاک کے کلٹ ہیں جنہیں روزوں پر چہاں کر کے لیٹر بکس میں ڈال دیا جاتا ہے تاکہ روزے مکتوب الیہ (اللہ تعالیٰ) تک پہنچ جائیں۔

<sup>﴿</sup> خالى جگه میں حفی فقد لکھنے سے وُھائی فیصد زکوۃ ہوتی ہے اور جعفری فقد لکھنے سے ۲ فیصد اور قرآنی فقد لکھنے سے عالبًا بالکل چھٹی ہی مل جاتی ہے۔

کے سارے عالم اسلام کو چھوڑیے صرف پاکتان کے سات کروڑ مسلمانوں میں سے چھ کروڑ بھی ایسے فرض کر لیے جائیں جن کی طرف سے صدقہ فطر ادا کیا جاتا ہے۔ اور فی کس بارہ آنے (پھیٹر پیے) کے مساب سے اس کا شار کیا جائے تو عید کے دن دس بیج سے پہلے ساڑھے چار کروڑ کی رقم صرف اس فنڈ میں جمع ہو سکتی ہے اور کی منیں تو خانمال بربادپناہ گرینوں کو چھت تو نصیب ہو سکتی ہے۔ "(ایضا صا۵) دیکھا آپ صرف اور صرف اجتماعیت یا اشتراکیت کا بھوت پرویز صاحب کے زبن پر کس قدر مسلط ہو چکا ہے۔ آپ یہ تشلیم کرتے ہیں کہ روزے من مہم میں فرض ہوئے اور اس طرح صدقہ فطر بھی جب کہ مماجرین نے نئے مدینے آئے تھے۔ پھر جب رسول اللہ نے اجتماعی طور پر صدقہ فطر اکھا کیا۔ تو آپ کو کسی مماجرین نئے نئے مدینے آئے تھے۔ پھر جب رسول اللہ نے اجتماعی طور پر صدقہ فطر اکھا کیا۔ تو آپ کو کسی

روایت سے یہ ثبوت بھی ملتا ہے کہ رسول اللہ نے اس رقم سے بے خانمال برباد مهاجرین کے لیے چھوّں

كابندوبست فرمايا تقاله

صدقہ فطری اوائیگی کا مقصد نبی نے یہ بتایا کہ آگر روزوں کی اوائیگی میں کوئی چھوٹی موٹی لغزش یا بھول چوک ہوگئی ہو تو اس صدقہ کی اوائیگی سے دور ہو جاتی ہے اور روزے اللہ کے ہاں متبول ہو جاتے ہیں۔

میں روزوں کے معلق ہونے کا مطلب ہے اور اس کی دلیل قرآن میں موجود ہے۔ اللہ فرماتے ہیں: ﴿ خُذُ لَینُ اَمْوَالِمِهِمْ صَدَقَةٌ تُطَلِّهُورُهُمْ وَلُورِیْنِهِمْ بِهَا ﴾ (۱۹:۲۰) اور اس آیت کی تفصیل ہم پہلے پیش کر چھے ہیں کہ ذکوۃ کے دو بنیادی مقصد ہیں: (۱) کسب مال میں چھوٹی موٹی لغزشوں سے اموال کی پاکیزگی اور (۲) بخل اور دسرے اخلاقی رزیلہ سے دل کی صفائی۔ تو آگر ذکوۃ سب مال کی لغزشوں کو دور کرنے کا ذریعہ بن سی جو تو دو سرے اخلاقی رزیلہ سے دل کی صفائی۔ تو آگر ذکوۃ سب مال کی لغزشوں کو دور کرنے کا ذریعہ بن سی سی تو می مگر پرویز صاحب کو روزوں کے مقبول یا نہ مقبول ہونے سے کوئی غرض نہیں۔ انہیں تو ہے خانماں بریاد مماجرین کی چھوں سے غرض ہے۔ ان کے کھانے پینے کی نہیں۔ وہ یہ نہیں سوچۃ کہ جس مختاج کو یہ رقم مماجرین کی چھوں سے غرض ہے۔ ان کے کھانے پینے کی نہیں۔ وہ یہ نہیں سوچۃ کہ جس مختاج کو یہ رقم حس صورت ہیں بھی مطے گی وہ اس کی کوئی نہ کوئی ضرورت ضرور پورا کرے گی۔ اور وہ ضرورت سے ہی شریک ہو سکتے ہی کو بود سے عید کی خوشیوں میں شریک نہیں ہو سکتے وہ بھی شریک ہو سکتے ہیں جب کہ نہ ہو؟

رہا ڈاک کے ککوں کے چہال کرنے کیٹر بکس میں ڈالنے اور مکتوب الیہ (اللہ تعالیٰ) تک پہنچنے کا مسلہ تو بقین رکھیے کہ ان ذرائع سے رسول اللہ اور صحابہ کرام کے روزے تو نہیں چہنچتے تھے۔ خواہ وہ اجماعی طور پر صدقہ فطر اکٹھا اور تقسیم کیا کرتے تھے۔ کیونکہ اس دور میں بیہ سب چیزس مفقود تھیں۔ البتہ گمان غالب بیہ ہے کہ جب پرویز صاحب کا مزعومہ قرآنی معاشرہ اور حکومت قائم ہوگی۔ اور صدقہ فطر سے بے خانمال مماجرین کے لیے چھتیں مہیا کرے گی تو ان کے روزے انی ذرائع سے اللہ تعالیٰ تک پہنچا کریں گا۔ کیونکہ آج کل یہ ذرائع موجود ہیں۔



# 🕝 قربانی

ایک چور کااپنے سے بردے چور سے سوال: قرآنی فیصلے میں اس بحث کا آغاز یوں ہو تا ہے کہ پڑھے کھے طقعہ میں سے کوئی صاحب پر ویز صاحب سے قربانی کی دینی حیثیت پوچھتے ہیں اور لکھتے ہیں کہ کم از کم مسلمانوں کا پڑھا لکھا طبقہ ایسے محسوس کر تا ہے کہ اس سے قوم کا بہت سار ویسے ہے کار جاتا ہے۔ لیکن اس بات کو زبان پر نہیں لاتا۔ آج کل اقتصادی حالات سخت بیچیدہ ہیں۔ گھر گھر مماجر پڑے ہیں۔ ایساطبقہ قربانی دینے پر آمادہ نہیں۔ لیکن ساتھ ہی وہ اپنے آپ کو "چور" محسوس کرتے ہیں۔ میں خود بھی انہیں مجرموں میں سے ایک ہوں۔ اسلئے دریافت کرنا ضروری سمجھتا ہوں کہ "قربانی کی دینی حیثیت کیا ہے " (قرآنی فیلے ص ۱۵ ایسنا)

اس سوال سے آپ یہ تو سمجھ ہی گئے ہوں گے کہ "پڑھا لکھا طبقہ" سے مراد کون لوگ ہیں؟ اور اس پڑھے لکھے طبقہ کو دین کے فرائض واحکام سے جس قدر وابستگی ہوتی ہے وہ بھی سب کو معلوم ہے۔ اب قربانی کامسئلہ چونکہ صاحب حیثیت ہی ہوتا ہے۔ للذا مال کے فیام کا واسطہ دے دیات سے متعلق ہے اور یہ پڑھا لکھا طبقہ بھی اکثر صاحب حیثیت ہی ہوتا ہے۔ للذا مال کے فیام کا واسطہ دے کر اپنے سے بڑے چور اور دین کے واحد اجارہ دار سے اس قربانی سے فرار کی راہ دریافت کر رہاہے تاکہ قربانی بھی نہ کرنی پڑے اور ان کے اسلام پر بھی کوئی حرف نہ آسکے۔

رویز صاحب کا جواب: پرویز صاحب اس پڑھے لکھے سائل کو مطمئن کرتے ہوئے فرماتے ہیں۔ "یہ بالکل درست ہے کہ حضرت خلیل اکبر اور حضرت اساعیل ملت کے تذکار جلیلہ کے ضمن میں قرآن فیے سے کہ حضرت اساعیل کی جگہ مینڈھا ذرج کیا کرو۔ حتیٰ کہ حضرت اساعیل کی جگہ مینڈھا ذرج کرنے کا واقعہ بھی قرآن میں نہیں تورات میں ہے" (قرآنی فیصلے ص ۵۲)۔

اب دیکھئے اس دو تین سطر کے جواب میں جناب پرویز صاحب نے قرآن کی صریح وضاحت کے علی الرغم دو جھوٹ بولے ہیں۔ ارشاد باری ہے۔

اور ہم نے ایک بڑی قربانی کے عوض اساعیل کو چھڑا لیا۔ اور اس واقع (ذرع عظیم) کو پیچھے آنے والوں میں رباقی جھوڑ دیا

﴿ وَفَكَيْنَكُهُ بِذِيْجٍ عَظِيمٍ ۞ وَتَرَكَّنَا عَلَيْهِ فِي الرامِ اللهِ الرامِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ا

اَلْفِدی وَالْفِدآء کے معنی کسی کی جانب سے پچھ دے کر اسے مصیبت سے بچالینا ہے۔ (مفردات امام راغب) گویا اللہ تعالیٰ نے ایک بڑی قربانی کا عوضانہ دے کر حضرت اساعیل ملت کی جان بچالی اب اگر

# 

اس "بڑی قربانی" کی جنصیل لینی "میندُها" کالفظ قرآن میں نہیں بلکہ تورات میں ہو تو اس سے اصل واقعہ میں کیا فرق پڑتا ہے؟ پھراس ذرئح عظیم کے واقعہ لینی سنت ابراہیمی کو آنے والی نسلوں میں باتی چھوڑنا بھی قرآن سے ثابت ہے ہید دو سرا جھوٹ ہے۔

پھراسکے بعد دوران ج اپنا خود ساختہ فلسفہ پیش کرنے کے بعد فرماتے ہیں کہ: ''مقام ج کے علاوہ کسی دو سری جگہ (یعنی اپنے اپنے شہروں میں) قربانی کیلئے کوئی تھم نہیں ' تاریخ سے بھی پہتہ چلتا ہے کہ نبی ملتی ہے مدینہ میں قربانی نہیں کی۔ جب ج کیلئے تشریف لے گئے ہیں تو وہاں جاکر جانوروں کی قربانی کی ہے اور جب تشریف نہیں لے گئے تو اپنی طرف سے قربانی کے جانور امیر حجاج کے ہاتھوں وہاں ججج دسئے۔ اسلئے یہ ساری دنیا میں اپنے طور پر قربانی کرنا ایک رسم ہے۔ اس طرح حاجیوں کی وہ قربانیاں جو وہ آج کل کرتے ہیں۔ محص ایک رسم رہ گئی ہے۔ ایک طرح حاجیوں کی فور گر دیتا ہے اور چو نکہ اس قدر گوشت کا کہ گئی ہے۔ ایک ایک ورسی ہوتا۔ اسلئے ان ذرئے شدہ جانوروں کو گڑھے کھود کر دبادیے ہیں۔ (قرآنی فصلے میں)

ا۔ مقامی قربانی اور جج کی قربانی کے لیے الگ الگ لغت: او وہ قربانی جو جج کے دوران منی میں کی جاتی ہے۔ اس کے لیے هذی کا لفظ مخصوص ہے اور جو قربانی کوئی شخص جج کے علاوہ عید کے دن اپنے شرمیں کر تا ہے اس کے لیے اَصُحیة (ج اَصُاحی) کا" اب آپ صحاح ستہ کی جملہ کتب ملاحظہ فرما لیجے۔ ان تمام کتابوں میں محدثین نے اضاحی کے لیے الگ کتاب (کتاب الاضاحی) مخصوص کی ہے۔ جس سے صاف ظاہر ہے کہ ہر مخص کا اپنے این شہر میں قربانی کرنا بھی ضروری ہے۔ صحابہ کرام نے رسول اللہ ملتی ہے یو چھا

کہ مَا هٰذِهِ الاصَّاحِي (لِعني بيه قربانيال کيا بين؟) تو آپ نے فرمايا۔ «سُنَّةَ أَبِيْكُمْ إِبْرَاهِيْمَ» "ليعني تممارے باپ ابراہيم السِّيْمِ كي سنت۔ " اللهِ

اور یمی مُطلب ہے قرآن کی آیت ﴿ وَتَوَکّنا عَلَيْهِ فِي الْأَخِوِيْنَ ﴾ (١٠٨:٣٥) كا اور ہم نے اس واقعہ (ذرج عظیم کو) آنے والی نسلوں میں (باقی) چھوڑا۔

۲- مقامی قربانی کے ولا کل: آپ فرماتے ہیں "آری نے بھی پہ چاتا ہے کہ نبی ساٹھیلا نے مدینہ میں قربانی نہیں ک" اس اقتباس سے جمال یہ معلوم ہو تا ہے کہ آپ نبی ماٹھیلا کی ذات سے بھی اتنا برا جھوٹ منسوب فرما سکتے ہیں۔ وہاں آپ کی تاریخ وانی کا بھی پہ چاتا ہے آپ و ضاعین کو کوتے تو تھکتے نہیں اور اپنا

<sup>﴿</sup> برویز صاحب فرماتے ہیں کہ بیہ مینڈھے کے ذیج ہونے کا قصہ تو اسرائیلی انسانوں میں سے ایک افسانہ ہے' جس کی قرآن تائید نہیں کرتا۔ ﴿ احمد ابن ماجه بحواله مشکوۃ 'کتاب المناسک باب فی الاضحیه الفصل الثالث)

یہ حال ہے کہ غیرشعوری طور پر اور بلا تکلف ایسے جرم کا ارتکاب کر جاتے ہیں۔ جس کی سزا جنم ہے۔ اب ہم یہ بتاکیں گے کہ نبی اکرم سال اللہ اسے میند میں قربانی کی تھی یا نہیں؟ اس سلسلہ میں ہم بخاری كتاب الاضاحى سے چند احاديث پيش كرتے ہيں۔ حضرت انس بن مالك المنظم روايت كرتے ہيں كه-

نبی اکرم النایم و چنگبرے سینگ دار مینڈھول کی ﴿إِنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَانَ قرمانی کیاکرتے تھے آپ اپنایاؤں ان کے بیٹھے ہر رکھتے

يُضْحِّىٰ بِكَبْشَيْنِ اَمْلَحَيْنِ اَقْرَنِيْنَ وَوَضَعَ اور این ہاتھ سے ذائ کرتے تھے۔ (بخاری کتاب رِجْلَهُ عَلَى صَفْحَتِهِمَا وَذَبَحَهُمَا بِيكِهِ» الاضاحي 'باب: وضع القدم على---)

اس مدیث سے درج ذیل امور پر روشنی پرتی ہے:

(الف) یہ حدیث کتاب الاضاحی میں ہے۔ للذا مدینہ میں مقامی قرمانی سے تعلق رکھتی ہے۔ نیز یعنیٰ کے الفاظ ہے بھی بیہ واضح ہو تاہے۔

(ب) ایک سے زیادہ قربانیاں کرنا بھی آپ کی سنت ہے۔

(ج) یہ قربانیاں آپ ہرسال کیا کرتے تھے۔

(٢) براء بن عارب كت بيس كه رسول الله ملي الي فرمايا كه:

"جارے آج کے دن (یعنی عید یوم النحرکے دن) پہلا ﴿إِنَّ أَوَّلَ مَا نَبُدَأُ بِهِ فِي يَوْمِنَا هٰذَا نُصَلِّى کام جو ہم کرتے ہیں وہ نماز پڑھناہے پھرنمازے لوث ثُمَّ نَرْجِعُ فَنَنْحَرُ ﴾(حواله ايضا، باب سُنَّة

کر ہم قرمانی کرتے ہیں۔"

اس مدیث میں جس قربانی کا ذکر ہے وہ مدینہ سے متعلق ہے کیونکہ حاجی اس دن عید کی نماز ہی نہیں رِ معتے۔ نیز یہ حدیث کتاب الاضاحی باب سنہ الاضحیہ میں درج ہونے کی وجہ سے مقامی قربانی ہی قرار دی جاعتی ہے۔

> «كَـانَ النَّبِـيُّ صَلَّـى اللهُ عَلَيْـهِ وَسَلَّـمَ يُضَحِّيَ بِكَبَشَيْنَ وَانَا أُضَحِي بِكَبَشَيْنِ»

ر سول الله ملٹی کیا رو مینڈھوں کی قربانی کیا کرتے تھے اور میں بھی دو مینڈھوں کی قرمانی کرتا ہوں۔ (حوالہ اليضاً باب في اضحية النبي .....

(۴) حفرت عائشہ رہی ہوا ہے روایت ہے کہ:

«عَنْ عَائِشَةَ قَالَتْ الضَحِيَّةُ كُنَّا نُمَلِّحُ مِنْهُ "ہم مدینہ میں قربانی کے گوشت کو نمک مرچ لگا کر رکھ دیا کرتے تھے چراس کو نبی اکرم مٹھیا کی خدمت میں فَنَقَدُّمُ بِهِ إِلَى النَّبِيِّ عَلَيْهُ بِالْمَدِيْنَةِ»

پیش کرتے تھے. " (بخاری حوالہ ایصاً) (بخاري، كتاب الاضاحي)

(۵) ابو امامه بن سل انصاری روایت کرتے ہیں۔ که جم مدینه میں قربانی کو خوب کھلا پلا کر موٹا کرتے تھے۔ اور عام مسلمانون كالبحى ليي طريقه تفاء" (بخاري حواله اليناً).

# www.wkrf.net (Tahafuz-e-Hadees Foundation) آئیند پُرویزیت کے 352 (عصہ سوم) قرآنی مسائل کے

اب بخاری کے علاوہ صحاح کی دو سری کتابوں سے بھی چند احادیث ملاحظہ فرما لیجے۔

- (۱) حضرت عبدالله بن عمر <del>نگاها سے</del> روایت ہے کہ نبی اکرم مدینہ میں دس سال رہے اور بیشہ قربانی کرتے رہے۔" (ترمذی معہ تحفہ الاحوذی ج ۲ص۲۵۹)۔
- (2) حضرت عائشہ رہی ہے روایت ہے کہ آپ مٹی کیا نے فرمایا "قربانی کے دن اللہ تعالیٰ کو انسان کے ملے علیٰ کو انسان کے ملے عمل محبوب نہیں ہے۔" (حوالہ الینا ص ۳۵۲)۔
- (۸) حفرت ابو ہریرہ نظافر سے روایت ہے کہ آنخضرت ملٹی کیا نے فرمایا۔ ''جو مخص استطاعت رکھتا ہو پھر قربانی نہ کرے۔ وہ ہماری عیدگاہ میں نہ آئے۔'' (ابن ماجہ اردو ص۳۸۱ مطبوعہ مکتبہ سعودیہ کراچی نمبرا)۔

۳- ایک سے زیادہ جانوروں کی قربانی: اس اقتباس میں ایک طرف تو آپ فرما رہے ہیں کہ "آپ مائی سے ایک سے اپنی طرف سے ہیں کہ "آپ مائی کے اپنی طرف سے بھی فرما میں تھا ہے اپنی طرف سے جمی فرما رہے ہیں کہ "مائی سے ایک طرف سے بھی فرما رہے ہیں کہ "حاجیوں کی قربانیاں جو وہ آج کل کرتے ہیں محض ایک رسم رہ گئی ہے۔ ایک ایک حاجی پانچ سات سات دنے انفرادی طور پر ذرم کر دیتا ہے۔" (ایسنا ص ۵۲)۔

اب ہم تو یہ سیجھنے سے قاصر ہیں کہ اگر رسول اللہ مٹھائی قربانی کے جانور (جمع کا صیغہ) مکہ بھیجیں اور ان کی اتباع میں کوئی حابی پانچ سات دینے (اگرچہ اس میں مبالغہ آرائی شامل ہے) قربانی کرے تو یہ تو سنت کا اتباع ہوا رسم کیسے بن گئ؟

مالی ضیاع کی فکر: پڑھے لکھے طبقہ۔ لینی ماڈرن مسلمان کو جو ہر شرعی عمل کو مادیت پرسی کی آکھوں سے دیکھنے کا عادی ہے۔ کو قربانی کے سلسلہ میں مال کے ضیاع کا جو درد اٹھا ہے۔ اس درد میں پرویز صاحب ان کے شریک ہی نہیں بلکہ زیادہ درد مند ہیں۔ چنانچہ وہ صرف کراچی شرکا حساب لگا کر بتاتے ہیں کہ صرف کراچی شمر میں پندرہ لاکھ روپیہ اس قربانی کی نذر ہو جاتا ہے۔ تو پورے پاکستان کا خود حساب لگا لیجیے۔ (ایسنا ص ۵۲)۔

بجا فرمایا آپ نے۔ اب جو ان سے بھی زیادہ پڑھا لکھا طبقہ ہے۔ وہ یہ سوچتا ہے کہ دن میں جب پانچ نمازیں فرض ہیں۔ اور ہر نماز باہماعت پر اوسطاً آدھ گھنٹہ صرف ہو تو ایک آدی کے او قات کار میں سے روزانہ اڑھائی گھنٹے ضائع ہو جاتے ہیں۔ اور وقت ہی اصل دولت ہے اب اگر پوری قوم کے وقتی ضیاع کا حساب لگایا جائے اور ملکی معیشت پر اس کے اثرات کا جائزہ لیا جائے تو بات کماں تک جا پہنچتی ہے۔

اس پڑھے لکھے طبقہ کو بھولے سے یہ خیال نہ آئے گا کہ پکچرز دیکھنے پر قوم کا روپیہ کس قدر ضائع ہو رہا ہے مزید برآل اس کے اخلاق کیے بگڑر ہے ہیں وجہ یہ ہے کہ پکچرز دیکھنا اس طبقے کا اپنا پہندیدہ شغل ہے۔ اس مہذب طبقہ کو اگر مالی ضیاع کا درد اٹھتا ہے تو قربانی پر جس سے غریب طبقہ کو بھی عید کی خوشی میں شریک ہونے کا موقع مل جاتا ہے۔

| <b>X</b> | (حصه سوم) قرآنی مسائل | 353 | آئينه پُرويزيت | $\sim$ |
|----------|-----------------------|-----|----------------|--------|
|          |                       |     |                | <br>٠. |

قربانی کا فلف: پرویز صاحب کے نزدیک قربانی صرف حاجی پر فرض ہے۔ اور اس کی غرض وغایت یہ ہے کہ جملہ مسلمان جب مکہ اکٹھے ہوں تو اس بے آب وگیاہ وادی میں ایک وقت پاکستان والے باقی ممالک کی اس قربانی کے گوشت سے ضیافت کریں گے دو سرے وقت ایران والے اور تیسرے وقت شام والے پھر اس گوشت کی ضیافت میں دو سرے لوگوں کو بھی شامل کر لیا جائے گا۔ امیروں کو بھی اور غریبوں کو بھی۔ ص (۵۴)

چلئے بول بی سہی مرسوال میہ ہے کہ:

(۱) اس طرح قربانی کے تین دنوں میں کوئی پانچ سات ممالک تو اس کار خیر میں حصہ لے سکیں گے باتی سے چالیس مسلم ممالک کو قربانی سے چھٹی مل جائے گی جب کہ قربانی ہر حاجی پر واجب ہے؟

(۲) ہر حاجی کم از کم ایک قربانی تو ضرور کرتا ہے۔ پھر پھھ زیادہ بھی کرتے ہیں۔ پھر پھھ غیر حاجی اور غیر موجود لوگ بھی دہاں قربانی کے جانور بھیج دیتے ہیں۔ جیسے آپ نے فرمایا ہے کہ رسول اللہ قربانی کے جانور امیر حجاج کے ہاتھوں مکہ روانہ فرمایا کرتے تھے۔ جس کا واضح مطلب سے ہے کہ جتنے حاجی ہوتے ہیں کم از کم ان کی تعداد سے دوگنا جانور ضرور ذرج کیے جاتے ہیں۔ اور آج بھی سے بات مشاہدہ کی جا تھی ہے کہ مکہ میں رہنے والوں یا غرج میں اس موقعہ پر موجود لوگوں کی تعداد حاجیوں کے مقابلہ میں دسوال حصہ بھی نہیں ہوتی۔ اب آپ خود ہی بتا دیجے کہ قربانی کے گوشت کے ضیاع کا مناسب حل کیا ہو سکتا ہے؟

پھریہ گوشت کے ضاع کا مسئلہ بھی وہاں کہ میں ہی پیدا ہوتا ہے۔ جے آپ بھی ضروری سجھتے ہیں۔ رہا
دو سرے شہروں کا معالمہ تو وہاں قربانی کا گوشت قطعاً ضائع نہیں ہوتا۔ وہ سب کا سب امیریا غریب انسانوں
کی خوراک ہی بنتا ہے۔ غالبا پرویز صاحب نے بلدیہ والوں کو کہیں او جھر اٹھاتے دکھے لیا ہوگا۔ (جے لوگ
ان ایام میں باہر پھینک دیتے ہیں) اور آپ نے یہ سمجھ لیا ہوگا کہ اف کس قدر گوشت ضائع ہو رہا ہے۔
قربانی سے متعلق پرویز صاحب کی "قرآنی بصیرت" پڑھ کر ایک اور صاحب نے اس اجمال کی تفصیل
یوچی تو آپ نے فربایا۔

"اجمال ہویا تفصیل بات تو صرف اتن ہے کہ یہ جو بقر عید کے موقعہ پر ہم ہر شہراور ہر قربیہ اور ہر گلی اور ہر کوچہ میں بکرے اور گائیں ذبح کرتے ہیں۔ یہ قرآن کے کس تھم کی تقیل ہے؟ اور جواب یہ ہے کہ قرآن میں اس کے متعلق کوئی تھم نہیں یہ ایک رسم ہے جو متوارث چلی آرہی ہے۔" (ایشاص ۵۷) اب دیکھئے قرآن میں اس کے تھم پر ضمنا بحث پہلے آچک ' کچھ بعد میں آئے گی سردست قابل خور یہ

بلت ہے کہ اگر ہیر رسم متوارث ہے۔ 🌣 🔃 🔃 💶 💶 🖳

<sup>﴿</sup> آگے چل کر ص 20 پر لکھتے ہیں کہ یہ چیزیں (لیعنی قربانی وغیرہ) ہزار برس سے امت میں متواتر چلی آر ہی ہے۔ یہاں پھروہی سوال پیدا ہو تا ہے کہ ان کا بانی کون تھا اور یہ تحریک کیسے پروان چڑھی۔

كل آئية رُورِيَّت كالله على (حصر سوم) قرآني مسائل كل كل المناس كل

تو پرویز صاحب کو بیہ تو سراغ لگانا چاہیے تھا کہ بیہ رسم کس دور میں شروع ہوئی اور کس مخص نے ابتداء کی تھی؟

پھراس کی تفصیلات میں آپ نے بہت سے موضوعات کو چھٹر کر خلط مبحث کر دیا۔ اور بہت می باتوں کا رونا رویا ہے۔ کہیں تفلید پرسی کا ذکر ہے۔ کہیں ہندوانہ فلفہ کا کہیں عجی سازشوں کا کموکیت کا پیشوائیت کا نشوف کا اور کہیں دین اور فد جب کا گویا یہ سب عوامل ہیں۔ جنہوں نے قربانی اور ایس بی دوسری چیزوں کو متوارث رسوم بنا دیا ہے۔ البتہ ص ۱۲ پر اس موضوع سے متعلق بات کو پھرسے وہرایا ہے اور فراتے ہیں۔

"سارے قرآن میں ایک جگہ بھی نہیں کہ مکہ کے علاوہ کسی اور جگہ بھی قربانی دی جائے گی (قربانی کا لفظ بھی قرآنی نہیں۔)" (ایصناص ۹۳)

قربانی کا لفظ قرآن میں: اب دیکھئے جس لفظ کو ہم اپنی زبان میں قربانی کتے ہیں۔ اسی لفظ کو عربی زبان میں "قربان" کتے ہیں۔ مفہوم ونول کا ایک ہے۔ اور بید لفظ قرآن میں کئی بار آیا ہے۔ اب آگر پرویز صاحب کو اپنی بات کی پچ میں بید لفظ نظر بی نہ آئے تو اس کا کیا علاج ہے۔ چند مثالیں ملاحظہ فرمائے۔

﴿ ﴿ وَأَتَلُّ عَلَيْهِمْ نَبَأَ أَبْنَىٰ ءَادَمَ بِأَلْحَقِ إِذَ "اور (اے محم) ان کو آدم کے دو بیول کی خبر پڑھ کر قرَبًا فَرُبًا فَا فَلْمُ بِنَا أَلَا فَاللَّهُ عِنْ أَحَدِهِمَا وَلَمْ يُنَقَبَّلَ اللهُ عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى عَلَى الله عَلَى الل

اس آیت سے مندرجہ ذیل باتوں کا پتہ چاتا ہے:

- (1) قربانی یا قربان کالفظ قرآن میں موجود ہے۔ اور اللہ کے حضور قربانی پیش کرنے کا عمل حضرت آدم کے بیٹوں سے آج تک متوارث چلا آرہا ہے۔ اور بیہ قربانی کا عمل اس وقت بھی اس طرح مشروع ومعروف تھا۔ ورنہ اس کے قبول اور عدم قبول کاسوال ہی پیدا نہیں ہو آ۔
- (2) حضرت آدم المن الك مخصوص فرد واحد تھے۔ جب كه اس بات سے پرويز صاحب نے قصه آدم والميس ميں انكار كيا ہے۔
- (3) وہ قربانی کھائی نہیں جاتی تھی۔ (ورنہ ہر حال میں مقبول متصور ہوتی) اس کے باوجود اس مالی ضاع کو مقبول سمجھا جاتا تھا۔
  - (4) یہ قربانی حج کے موسم اور مقام پر بھی نہ ہوتی تھی۔ دو سرے مقام پر ہے:

﴿ اللَّذِينَ قَالُواْ إِنَّ اللَّهَ عَهِدَ إِلَيْمَا أَلَّا "جولوگ كت بين كه الله نے بم سے عمد كيا ہے كه وُوْمِنَ لِرَسُولٍ حَقَّى يَأْتِيَنَا بِقُربَانِ تَأْكُلُهُ بم اس وقت تك كى بھى رسول پر ايمان نه لائيں الله فؤمِنَ لِهُ اللهِ اللهِ قَرانِي قَرانِي قَرانِي قَرانِي اللهِ قَرانِي قَرانِي لَهُ كَرَنْهُ آكَ اللهِ اللهِ قَرانِي قَرانِي اللهِ قَرانِي اللهِ قَرانِي قَرانِي قَرانِي قَرانِي اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُولِ اللهُ ا النّارُّ فُلُ قَدْ جَانَة كُمْ رُسُلُ مِن فَبَلِي بِالْبَيِّنَاتِ جَس كُو آَلُ آلر كَاجائ الله عَلَم الله عَلَم ووكه

بس کو آک آر کھا جائے آئے پیبران سے ہم دو کہ مجھ سے پہلے کی پیغیر تمہارے پاس کھلی نشانیاں لے کر آئے اور وہ نشانی بھی جو تم کمہ رہے ہو۔ پھر آگر تم سیچ ہو توالیے رسولوں کو قتل کیوں کرتے رہے ہو۔"

صَلِدِقِينَ ﴿ آلَ عمران٣ / ١٨٣)

وَبِالَّذِى قُلْتُمْ فَلِمَ قَتَلَتُمُوهُمْ إِن كُنتُمُ

اس آیت سے درج ذیل باتیں سامنے آتی ہیں:

(1) مسلمانوں سے پہلے سابقہ امتوں میں بھی قربانی کا دستور تھا۔ اور بیہ قربانی یا قربان کا لفظ قرآن میں موجود سے

(2) قرمانی کا حکم الله تعالیٰ کی طرف ہے تھااور اسے انبیاء علمت کھی بجالاتے تھے اور ان کی امت بھی۔

(3) اس قربانی کی مقولیت کی علامت بیہ تھی کہ آسانوں سے آگ آتی اور اسے کھا جاتی ہے۔ گویا اس طرح کا مالی ضیاع اللہ تعالیٰ کے ہاں بڑا پہندیدہ عمل تھا۔

(4) اور بیہ بات سابقہ امتوں میں اتنی معروف ومشہور تھی کہ وہ نئے مبعوث انبیاء سے بطور تصدیق ایسی "مقبول قربانی" کا مطالبہ کرتے تھے گویا اسی طرح کی مقبول نشانی جسے آگ کھا جائے انبیاء کی شناخت کا معروف ذریعہ علامت تھی۔

اب دیکھئے قربانی کے گوشت کو خود کھانے اور دو سروں کو کھلانے کی رعایت بھی صرف امت محمد یہ کو ملی ہے۔ ورنہ پہلے تمام تر قربانی "مالی ضیاع" ہی ہوتا تھا۔ اب پرویز صاحب کا فلسفہ قربانی ملاحظہ فرمائے۔ ان کے خیال میں مکہ میں بھی اتن ہی قربانی مناسب ہے جو ضیافتوں کی صورت میں انسانی خوراک بن سکے اور جو قربانی خواہ مخواہ نیج جائے تو اس کو پرویز صاحب اور پڑھا لکھا طبقہ مالی ضیاع کا نام دیتے ہیں۔ اور قوم کے درد میں ان کے سینہ میں ہوک سی اٹھنے لگتی ہے۔ اب خود ملاحظہ فرمائے کہ شریعت کے پیش کردہ فلسفہ قربانی اور ان حضرات کے پیش کردہ فلسفہ قربانی میں کتنا فرق ہے۔

لفظ نحر کی لغوی شخقیق: ایک تیسرے متنفسر نے قربانی کے وجوب کی دلیل ﴿ فَصَلِ لِزَبِكَ وَانْحَزْ ﴾ سے پیش فرمائی۔ تو پرویز صاحب نحر کی لغوی شخقیق پیش کرتے ہوئے۔ اس لفظ کے معنی چھاتی کے اوپر کا مقام 'سینہ پر ہاتھ باندھنا' نماز میں ہاتھ پر ہاتھ باندھنا اور آخر میں اس کے معنی اونٹ ذرج کرنا بتاتے ہیں۔ پرویز صاحب کی یہ لغوی شخقیق بھی ناقص اور نامکمل ہے۔ امام راغب نے نَحوُ البعیو کے معنی اونٹ کے سینہ میں برچھا مار کر اسے ذرج کرنا لکھا ہے۔ نہ کہ محض نحر کے معنی اونٹ ذرج کرنا۔ گویا نحر سے مراد میٹ ذرج یا قربانی کرنا ہے۔ اور صاحب منجد کے نزدیک نحر کے معنی گلے میں چوٹ لگانا۔ ذرج کرنا انتحر کر معنی خود کشی کرنا۔ المفاخو کے میں ذرج کرنا انتحر کرنا انتحر کرنا۔ اللہ بھوا جانور ہے۔ گویا نحر معنی اونٹ فرج کرنا نہیں۔ بلکہ محض ذرج کرنا یا قربانی کرنا ہے۔

پھر فرمایا اب تمام مختلف معانی میں سے اگر نحر کے معنی اونٹ ذرج کرنا ہی لیے جائیں۔ تو پھراس سے

كل المَيْدَ رَبُورِيتَ عَنْ اللَّهِ ال

(۱) قربانی کرنا اور وہ بھی (۲) ہر گلی کوچہ میں قربانی کرنا کس طرح ثابت ہو سکتا ہے؟ ﴿ فَصَلِّ لِزَبِّكَ وَانْحَوْ ﴾ میں صل (نماز پڑھ) اور انحر (اونٹ ذرنح کرنے) کا تھم مطلق (عام) ہے۔ اسے مقید (خاص) کر کے صل سے مراد "عید کی نماز" اور انحر سے مراد اونٹ کی قربانی کس اصول کے تحت کی جا سکتی ہے؟" (الیشا ص ۲۲)۔

معلوم ہوتا ہے اس مقام پر پرویز صاحب کچھ بو کھلا سے گئے ہیں۔ ہم تو ثابت ہی ہے کر رہے ہیں۔ کہ انحر سے مراد محض قربانی کرنا ہے اونٹ قربانی کرنا نہیں۔ اور صل سے مراد محض نماز پڑھنا ہے "عید کی نماز پڑھنا نہیں پھر جس طرح صل کا لفظ عام ہے اور نماز ہر جگہ اپنے وقتوں پر پڑھی جاتی ہے۔ ای طرح قربانی کا حکم بھی عام ہے اور بیہ ہونی چاہیے۔ اپنے وقت پر (یعنی قربانی کے دن بھی) اور اس سے آگے بیچھے بھی۔ یکی کچھ تو ہم کہتے ہیں پھراور کیے اصول کا آپ ہم سے مطالبہ کرتے ہیں؟ اور ہمارا سوال صرف بیہ ہے کہ جب بید نماز اور قربانی کا حکم عام ہے تو آپ اس سے عید کی نماز اور اس دن کی قربانی کو خارج کیسے کر سکتے ہیں؟ خواہ یہ کسی بھی مقام پر ہوں؟ فصل لر بِک وَانح میں بھی عمومیت پائی جاتی ہے اور ای طرح درج ذیل آیت میں بھی۔

اے پیغمبر! آپ کمہ دیجیے کہ میری نماز میری قربانی' میری زندگی اور میری موت سب کچھ اللہ رب

﴿ قُلْ إِنَّ صَلَاقِ وَنُسُكِى وَعَيْاَى وَمَمَاقِ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﷺ (الأنعام:/١٦٢)

سورہ کو ثر اور اونٹ: آخر میں پرویز صاحب نے سورہ کو ثر کی لاجواب تفیر فرمائی۔ اس تفیر کا مرکزی

العالمين کے ليے ہے۔

خیال ''اونٹ'' ہے اور اس کے نکات درج ذیل ہیں۔ جب رہ میں بچر میں بہلے ہر مازا یہ کر درج ذیل ہیں۔

- ا یہ سورہ ہجرت سے پہلے ہی نازل ہوئی جب کہ مشرکین مکہ نے آپ پر قافیہ زیست تنگ کر رکھا تھا۔
- اس سورہ میں اللہ تعالیٰ نے آپ کو خیر کثیر کی بشارت بھی دی اور یہ بھی بتا دیا آپ کا دشمن ہی خائب
   وخاسر رہے گا۔
- اس سورہ میں آپ ماڑی کو اونٹ کی قربانی کا تھم دیا گیا۔ وجہ یہ تھی کہ آپ ہجرت کر کے مدینہ جا رہے تھے۔ وہاں بیود آباد تھے۔ اور ان پر اونٹ حرام تھا۔ ان کے ساتھ سمجھونہ کی صورت میں ان کے جذبات کا احترام ضروری تھا۔ لیکن قرآن نے پہلے ہی کہہ دیا کہ ان سے سمجھونہ نہیں کیا جائے گا۔ ان کے جذبات کا احترام اونٹول کو ذرج کیا جائے گا۔ یعنی وہاں بھی غلبہ تمہارا ہی رہے گا۔ (قرآنی فیصلے ان کے علی الرغم اونٹول کو ذرج کیا جائے گا۔ یعنی وہاں بھی غلبہ تمہارا ہی رہے گا۔ (قرآنی فیصلے صسم کے طخصاً)

### اب دیکھتے کہ:

(۱) اگر نحرکے معنی اون کی قرمانی کی بجائے صرف قرمانی لیے جائیں (جیسا کہ میں مفروات اور منجد کے حوالے پیش کرچکا ہو) تو اس تفیر کی ممارت از خود دھڑام سے نیچ گر جائے گی۔

﴿ اللَّهُ رَويزيَّت ﴿ 357 ﴿ (صد سوم) قرآني معائل ﴾

آپ فرما رہے ہیں کہ یہود سے سمجھونہ نہیں کیا جائے گا۔ حالانکہ آپ نے مدینہ جاتے ہی ان سے سمجھونہ کیا جو بیٹاتی مدینہ کے نام سے مشہور ومعروف ہے۔ البتہ اس نیٹات میں اونٹ' اس کی قربانی اور یہودیوں کے جذبات وغیرہ کا کہیں ذکر نہیں ملتا۔

(۳) پھراس تغیر کے متیجہ کے طور پر چند نکات پیش فرمائے ہیں۔ ان میں سے ہم صرف انہی کا جواب دیں گے جن کا جواب بیلے نہیں آیا۔

(۱) آپ فرماتے ہیں "عام روایات کے مطابق سورہ کو ٹر مکہ میں نازل ہوئی تھی اور اس وقت نہ عید وبقر عید کی نماز تھی (حتی کہ جعد کی نماز بھی نہیں) اور نہ ہی قربانی کا کوئی سوال تھا"

وقت بھی دی جا سکتی ہے۔ پھر جب میہ تھم اتنا عام ہے تو اس سے بقر عید کے دن کی قربانی کو خارج بھی کیسے کیا جا سکتا ہے؟

(۲) اگر وانح سے مراد "قربانی" ہے تو اس تھم کے مطابق قربانی اونٹ کی دی جانی چاہیئے نہ کہ بھیڑ بکری اور گائے بیل کی۔ نحر کا لفظ اونٹ ذرئے کرنے کے لیے خاص ہے اور جانوروں کو ذرئے کرنے کے لیے بیہ لفظ نہیں بولا جاتا۔" (ایصاً ص۲۷)

درج ذیل آیت بھی وضاحت کر رہی ہے۔ ﴿ وَلِے کُلِ اُمَّتَوْ جَعَلْنَا مَنسَكًا لِيَذَكُرُواْ أَسْمَ اور جم نے ہرایک امت کے لیے قربانی كا طورت مقرر

اللَّهِ عَلَىٰ مَا رَزَقَهُم مِنْ بَهِيمَةِ الْأَنْعَلَيْد ﴾ كيا تاكه جومويثي چارپائ الله نے ان كو ديئے ہيں۔ (ان كے ذرئ كرنے كے وقت)ان پر الله كانام ليں۔

بہیمہ الانعام میں بھیز' بکری' مینڈھا' گائے' بیل اونٹ وغیرہ نرمادہ سب شامل ہیں۔ للذا ان سب جانوروں کی قربانی جائز ہوئی۔ اس سے یہ بھی معلوم ہو تا ہے کہ ان جانوروں کی قربانی سابقہ امتوں پر بھی

س۔ اپنے دعویٰ کی خود تردید: آپ فرماتے ہیں کہ "مینہ میں یہودیوں کی خواہش کے علی الرغم اونوں کو زئے کیا جائے گا۔ اور غلبہ تمہارا ہی رہے گا۔ گویا یہ دونوں کام مدینہ میں ہوئے۔ پھر جب آپ خود ہی مدینہ میں اونٹ کی قربانی تسلیم فرما رہے ہیں۔ تو معلوم ہوا کہ مکہ کے علاوہ دو سرے مقامات پر بھی قربانی اللہ کی منشاء کے مطابق ہوتی رہی ہے اور ہو سکتی ہے۔ اور یکی پچھ ہم کہتے ہیں۔



### 🕑 اطاعتِ والدين

اطاعتِ والدین قرآن کی رو سے غیر ضروری ہے: اطاعت والدین کو غیر ضروری اور خلاف قرآن بناتے ہوئے جناب یرویز صاحب رقم طراز ہیں کہ:

"دنیا کے تمام مذاہب اور اخلاق کے دبستانوں میں سے چیز (اطاعت والدین) ایک مسلمہ کی حیثیت اختیار کیے ہوئے ہے کہ "ماں باپ کی اطاعت فرض ہے۔ " ایسے مسلمہ کی حیثیت جو سمی بھی غور و فکر یا تنقید و تبصرہ کا مختاج ہی نہیں۔ ان کے ہاں بھی سی نے اتنا خیال کرنے کی بھی ضرورت محسوس نہیں کی کہ سے ہوگئی ایسی بات ہے جس میں دو راہیں ہو سکتی ہیں لیکن قرآن کو دیکھئے کہ محسوس نہیں کی کہ سے بھی کوئی ایسی بات ہے جو لوگ عقل کے انحطاط کے دور میں جا چکے ہوں ان کے فیصلے واجب الا تباع نہیں ہوا کرتے۔ مال باپ حسن سلوک اور زم بر ہاؤ کے مستحق ہیں۔ اور بس جب تک بچہ بچہ ہے اس کے گران اور کفیل ہیں۔ جب وہ عقل کی پڑنگی کو پہنچ جاتا ہے تو اپنی بس جب تک بچہ بچہ ہے اس کے گران اور کفیل ہیں۔ جب وہ عقل کی پڑنگی کو پہنچ جاتا ہے تو اپنی اس جب تک بچہ بچہ ہے اس کے گران اور کفیل ہیں۔ جب وہ عقل کی پڑنگی کو پہنچ جاتا ہے تو اپنی ایسی سے آپ فیصلے کرنے کا مجاز ہو جاتا ہے۔ وہ دو سرول کے تجربوں سے مشورہ فائدہ تو اٹھا سکتا ہے لیکن اسے ان کے فیصلوں کا پابند نہیں بنایا جا سکتا۔ " (قرآنی فیصلے ص ۱۲۸)

اس اقتباس سے درج ذیل امور پر روشنی پر تی ہے:

اخلاق کے تمام دبستان اور دنیا کے تمام نداہب اطاعتِ والدین کی فرضیت پر متفق ہیں۔ ان نداہب میں وہ اہل کتاب بھی شامل ہیں۔ جن پر وحی اللی نازل ہوتی رہی۔ گویا اطاعتِ والدین ان سب انبیاء کی تعلیم کا ایک حصہ ہے۔

© پھران مذاہب میں مسلمان بھی شامل ہیں جنہیں قرآن جیسی کتاب دی گئی۔ اس کتاب قرآن میں پہلی باریہ صدایر مسلمانوں نے پہلی باریہ صداید مسلمانوں نے کہا باریہ صداید کی گئی کہ اطاعت والدین ایک بے معنی چیز ہے لیکن قرآن کی اس صدایر مسلمانوں نے کان تک نہ دھرا۔ اور وہ بھی دو سرے مذاہب کی طرح اطاعت والدین کو فرض ہی سیجھتے رہے۔ آگ تکہ ادارہ طلوع اسلام نے قرآن کی اس پہلی بارکی صداکا صبح منہوم سمجھا اور وہ منہوم یہ ہے کہ "والدین کے فیصلے واجب الاتباع نہیں ہواکرتے۔"

ال باب صرف اپنی اولاد سے حسن سلوک اور نرم بر تاؤ کے مستحق ہیں اور بس لیعنی اطاعت کے بغیر بھی نرم بر تاؤ اور حسن سلوک ممکن ہے۔

اطاعت والدين كے نقصانات: پر اپنے اس موقف كى مزيد وضاحت فرماتے ہوئے پرويز صاحب

فرماتے ہیں کہ:

"جب تک ماں باپ زندہ ہیں ان کا لڑکا خواہ ساٹھ ستر برس کا ہی کیوں نہ ہو جائے اسے کوئی حق حاصل نہیں کہ اپنے معاملات کے فیصلوں کی حق حاصل نہیں کہ اپنے معاملات کے فیصلوں کی تعمیل کرنی ہوگی۔ جن کی عقل کے متعلق اس کے خدا کا فیصلہ ہے کہ اس عمر میں اوندھی ہو جاتی ہے۔ نتیجہ اس کا بیہ ہے کہ ماں باپ کی اطاعت کو فرض سیجھنے والی اولاد ساری عمر عقلی طور پر اپاجی اور زبنی طور پر بیج کے بیجے رہ جاتے ہیں۔ " (ایسنا ص ۱۳۹)

اب دیکھنے اقتباس بالا میں آپ نے جو مثال پیش فرمائی ہے وہ عقلی اور نقلی دونوں لحاظ سے درست نہیں۔ عقلی لحاظ سے اس طرح کہ جو اولاد خود ساٹھ ستربرس کی عمر کو پہنچ چکی ہے اس کے والدین سوسال کے لگ بھگ ہی ہو سکتے ہیں۔ اس عمر میں وہ اپنی نان شبینہ حتیٰ کہ نقل وحرکت تک کے لیے دو سرول کے مختاج ہوتے ہیں۔ اس حالت میں وہ کیا فیصلے دے سکتے ہیں۔ اور اولاد کو کیسے عظم دے سکتے ہیں؟ وہ تو اس عمر میں اپنی رائے بھی بتانے کے اہل نہیں رہے۔ پھریہ بھی غور کیجیے کہ جو اولاد ساٹھ ستربرس کی عمر کو پہنچ کی ہو وہ تو خود ارذل العمر کی حدود میں واخل ہو چکی ہے۔ پھراسے کیا حق ہے کہ وہ او اپنے فیصلے آپ کرے۔ اب فیصلے کرنے کے لیے اس کی اولاد موجود ہے۔ جو کم اذ کم چالیس سال کی عمر تک پہنچ کر عقل کی پختگی حاصل کر چکی ہے۔ لہذا ساٹھ ستر سال کی اولاد کے لیے اور اس واقعاتی ونیا میں اطاعت والدین کا سیدال بھی کمری دیا میں اطاعت والدین کا

اوندھی ہو جاتی ہے۔ قرآن کے الفاظ یہ ہیں۔ ﴿ وَمَن نُعَيِّرَهُ مُنَكِّمِنَ مُنَكِّمِنَ مُنَكِّمِنَ مُنَكِّمِنَ مُنَكِّمِنَ مُنَكِّمِنَ مُن اسے خلقت میں ( 17/ 27/ 27)

لینی بچے سے جوان کرتے ہیں پھر جوان سے بوڑھا کر دیتے ہیں۔ جوانی میں وہ طاقت ور تھا۔ بڑھاپے میں وہ کمزور ہو جاتا ہے پہلے اس کا جسم بھرا ہوا اور سڈول تھا۔ بڑھاپے میں وہ نحیف اور نزار ہو جاتا ہے۔ اس آیت میں اس کی خلقت کے اوندھا ہونے کا ذکر ہے عقل کا نہیں۔ اس مضمون سے ملتی جلتی دوسری

﴿ وَمِنكُو مَّن بُرُدُ إِلَىٰٓ أَرْذَلِ ٱلْعُمُولِكَىٰ لَا يَعْلَمُ بَعْدَ اورتم ميں سے پھھ ايسے ہيں جو خراب عمر کو پہنچ جاتے علم موجاتے ہيں۔ علم موجاتے ہيں۔

اس آیت میں یہ بنایا گیا ہے کہ ان کی یادداشت کمزور ہو جاتی ہے وہ اپنا سابقہ حاصل کیا ہوا علم بھی بھول جاتے ہیں۔ اس آیت میں بھی عقل کے اوندھے ہونے کا کوئی ذکر نہیں۔

آئيدًا پُرويز ٿيت کي 360 🚫 (هد موم) قرآني مسائل 💢

اطاعت کس عمر میں؟: آپ فرماتے ہیں جب تک بچہ بچہ ہے وہ (والدین) اس کے گران اور کفیل ہیں۔ جب وہ عقل کی پختگی کو پہنچ جاتا ہے تو اپنے لیے اپ فیصلے کرنے کا مجاز ہو جاتا ہے۔" (الیفا ص ۱۳۸)۔ اب دیکھتے بچہ جب تک والدین کی گرانی اور کفالت میں ہوتا ہے۔ وہ ان کی نافرمانی کر ہی نہیں سکا۔ ورنہ اس کی تعلیم و تربیت رک جاتی ہے۔ پھر نابالغ ہونے کی وجہ سے وہ شرعی احکام کا مکلف ہی نہیں ہوتا۔ اس کی تعلیم و تربیت رک جاتی ہے۔ پھر نابالغ ہونے کی وجہ سے وہ شرعی احکام کا مکلف ہی نہیں ہوتا۔ اطاعت والدین کا سوال ہی اس وفت تک پیدا ہوتا ہے۔ جب وہ عاقل وبالغ ہو جائے۔ یعنی پندرہ سولہ سال کی عمر ابرویز صاحب کی زبان میں نکاح کی عمر) کا ہو جائے۔ اور بی وہ عربوتی ہے جس میں بچہ کو والدین جذبات کی فراوانی اور عقل کی ناپختگی ہوتی ہے۔ اور در حقیقت یمی وہ دور ہوتا ہے جس میں بچہ کو والدین کی اطاعت کرنا ضروری ہوتا ہے۔ تا آنکہ وہ اپنی عقل کی پختگی تک نہ پہنچ جائے اور یہ عقل کی پختگی عموماً کی اطاعت کرنا ضروری ہوتا ہے۔ تا آنکہ وہ اپنی عقل کی پختگی تک نہ پہنچ جائے اور یہ عقل کی پختگی عموماً

﴿ حَتَّىٰ إِذَا بَلَغَ أَشُدَّهُ وَبَلَغَ أَرْبَعِينَ سَنَةً ﴾ "يمال تك كه انسان ا في پخت عمر كو يعني چاليس سال (الأحقاف ١٥/٤٦)

گویا عقل کی پختگی کامعیار الله تعالی کے ہاں چالیس سال کی عمرہ۔

اب پرویز صاحب اس جذباتی دور کو جو بلوغت سے لے کر پختگی عمر تک ہوتا ہے اور جس میں والدین کی اطاعت کی سب سے زیادہ ضرورت ہوتی ہے۔ یکسر گول کر جاتے ہیں اور لکھتے ہیں 'کہ جب تک پچہ بچہ ہے والدین اس کے نگران اور کفیل ہیں۔ جب وہ عقل کی پختگی کو پہنچ جاتا ہے تو وہ اپنے فیصلے آپ کرنے کامجاز ہو جاتا ہے۔" (حوالہ ایسنا)۔

اليامعلوم ہو تا ہے كه پرويز صاحب كو اپنے اس "كھليے" كااحساس ہو گيا۔ چنانچہ لکھتے ہیں۔

"اس میں شبہ نہیں کہ ہماری موجودہ معاشرت (جس میں خاندانوں میں مشترکہ زندگی بسر ہوتی ہے)
عائلی ذندگی کا نقاضا ہے کہ افراد خاندان متفقہ فیصلوں کے ماتحت زندگی کی منازل طے کریں اور خود سر اور
سرکش نہ ہو جائیں لیکن خود سری اور سرکشی اور شے ہے اصابت رائے اور شے "پھراس عبارت پر حاشیہ
دے کر فٹ نوٹ میں لکھتے ہیں کہ یاد رکھئے خود فیصلے کرنے کے لیے عقل کی پچنگی اور رائے کی اصابت
لایفک شرط ہے۔ اس لیے بچہ جب تک اس منزل تک نہ پہنچ جائے اس وقت تک اسے لامحالہ بروں کے
فیصلوں کے مطابق چانا ہوگا۔ " (حوالہ ایصنا ص ۱۳۹) اب قابل غور امور سے ہیں کہ:

کیا بردول میں والدین شامل ہوتے ہیں یا نہیں؟ یا صرف اطاعت والدین کی مخالفت میں ان بردول میں
 والدین کا نام لینا گوارا نہیں کیا گیا؟

قرآن نے جو پہلی بار صدا بلند کی تھی کہ بروں کے فیصلے واجب الاتباع نہیں ہوتے اس صدا کے فلاف اب آپ خود ہی کیوں نوجوانوں کو ایسے مشورے دینے لگے۔

اب آگر چھوٹے بروں کے فیصلوں کے پابند ہوں گے تو اس طرح تو وہ عقلی لحاظ سے اپاچی بن جائیں

(حصه سوم) قرآنی مسائل کم **☆** 361 **〈 ☆** أنكينه ترويزتت

گے۔ اس بات کا آپ کے پاس کیاعلاج ہے؟

اطاعت والدين قرآن كي روسے فرض ہے: ارشاد باري ہے:

﴿ وَوَصَّيْنَا ٱلْإِنسَانَ بَوَالِدَيْهِ حُسْنًا ۗ وَإِن جَاهَدَاكَ لِتُشْرِكَ بِي مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ فَلَا تُطِعُهُمَا ﴾ (العنكبوت ٨/٢)

"اور ہم نے انسان کو اینے والدین کے ساتھ نیک سلوک کرنے کا حکم دیا ہے اور اگر تیرے والدین اس بات کے دریے ہوں کہ تو میرے ساتھ شرک کرے جس کی حقیقت کا تحجیے علم نہیں تو پھران کی اطاعت نہ

اور سوره لقمان میں فرمایا:

﴿ وَوَصَّيْنَا ٱلْإِنسَانَ بِوَالِدَيْهِ حَمَلَتْهُ أُمُّهُ وَهْنَّا عَلَىٰ وَهْنِ وَفِصَالُمُ فِي عَامَيْنِ أَنِ ٱشْكُرْ لِي وَلِوُلِدَيْكَ إِلَّ ٱلْمَصِيرُ ۞ وَإِن جَلْهَ دَاكَ عَلَىٰ

أَن تُشْرِكَ بِي مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ فَلَا تُطِعْهُمَا وَصَاحِبَهُمَا فِي ٱلدُّنْيَا مُعْرُوفَاً ﴾ (ابراهيم ٣١/ ١٤\_١٥)

"اور ہم نے انسان کو اس کے والدین کے بارے میں تأكيدي تكم ديا ہے۔ اس كى مال فے اسے تكليف ير تکلیف سهه کرچین میں اٹھایا اور دو سال تک دودھ پلایا۔ بیہ کہ تو میرا اور اپنے والدین کاشکر ادا کرے (تم سب کو) میری ہی طرف لوٹ کر آناہے اور اگر والدین اس بات کے دریے ہوں کہ تو میرے ساتھ شرک کرے جس کا تحجیے علم نہیں تو پھران کی اطاعت نہ کرنا۔ تاہم دنیوی امور میں ان کا اچھی طرح ساتھ

ان آیات سے مندرجہ ذیل امور سامنے آتے ہیں:

🗓 ماں باپ سے حسن سلوک ہر حالت میں فرض ہے۔ خواہ والدین مشرک ہوں یا کافر جوان ہوں یا بو ڑ<u>ھے۔</u>

2 اگر والدین اولاد کو شرک (یا دو سرے اللہ کی معصیت کے کامول پر) پر مجبور کریں تو میں ایک صورت ہے کہ ان کی پیروی نہ کی جائے۔ باقی سب حالتوں میں ان کی اطاعت لازم ہے اس طرح اولاد اینے والدین پر کوئی احسان نہیں کرتی ملکہ اپنا فرض ادا کرتی ہے۔

الله تعالی نے آپ شکر کے بعد ساتھ ہی والدین کے شکر کا تھم دیا ہے۔ الله تعالی رب العالمين ہے لنذا اس كاشكر واجب ہوا اور والدين اولاد كے ليے واسطہ تربيت ہيں۔ للذا الله كے بعد دوسرے نمبر یران کا شکر بھی واجب ٹھمرایا۔ بیہ ہے مقام والذین-

کیا اطاعت کے بغیروالدین سے حسِن سلوک ممکن ہے؟: اب ہم یہ دیکھنا چاہتے ہیں رکہ اللہ تعالیٰ

﴿ وَبَازًا بِوَلِدَنِهِ وَلَمْ يَكُن جَبَّارًا

عَصِيتًا ﴿ ﴿ (مريم١٩/١٤)

''اور وہ (یعنی حضرت یحیٰ) اپنے والدین کے ساتھ نیک سلوک کرنے والے تھے اور ان پر دباؤ ڈالئے والے یا نافرمان نہ تھے۔''

معلّوم ہوا کہ جو شخص اپنے والدین کا خواہ وہ کسی عمر میں ہوں۔ سرکش اور نافرمان ہو وہ والدین کے ساتھ نیک سلوک کرنے والا " نہیں ہو سکتا گویا حسنِ سلوک کے لیے دو باتیں ضروری ہیں (۱) نری (۲) فرمانبرداری۔

بردها بے میں بھی اطاعت والدین ضروری ہے:

ہرد کین قرآن کو دیکھتے کہ اس نے دنیا میں پہلی باریہ صدابلندی ہے کہ جو لوگ عقل کے انحطاط کے دور میں پہنچ چکے ہوتے ہیں' کے فیصلے واجب الاتباع نہیں ہوا کرتے۔" (الیفنا ص۱۲۸) اب قرآن اس سلم میں جو پھی کہ کتا ہے وہ بھی ملاحظہ فرما لیجے۔ حضرت ابراہیم ملائے اپنے اساعیل سے فرماتے ہیں۔

﴿ فَلَمُنَا بِلَكُمْ مُعَدُّ الْسَعْمَى قَسَالُ بَدُنَى اِنِی آری فِی قوجب حضرت اساعیل اپ باب حضرت ابراہیم کے المسنام این باب حضرت ابراہیم کا المسنام این باب حضرت ابراہیم کے المسنام این المسافات ۱۲۷ (۱۰۱)

ویکھتا ہوئے آنے آفعل مَا تُومَرِّ الصافات ۱۲۷ (۱۰۷)

اس بارے میں تمہاری کیا رائے ہو جو محرت اس بارے میں تمہاری کیا رائے ہو؟ حضرت اس بارے میں تمہاری کیا رائے ہو؟

اساعیل نے کمااے میرے باپ جو آپ کو حکم ہواوہی کچھ سیجیے۔

ا . حضرت اساعيل النهيم اس وقت پيدا ہوئے جب حضرت ابراہيم بو رہ ہو چکے تھی۔

۲۔ یہ واقعہ اس وقت کا ہے جب حضرت اساعیل عاقل وبالغ ہو چکے تھے۔ ان میں کم از کم اتنا عقل وشعور آچکا تھا کہ ان سے رائے لی جاسکے۔

۳ ـ الله كا حكم حضرت ابراهيم كو هوا تقا حضرت اساعيل كو نهيس هوا تقا.

ان سب باتوں کے باوجود حضرت اساعیل نے والد کی اطاعت کی وہ مثال قائم کی جس کی نظیر دنیا کی تاریخ میں نہیں مل سکتی نہ اس واقعہ سے پہلے اور نہ اس کے بعد حضرت اساعیل ملی این جان کی تاریخ میں نہیں مل سکتی نہ اس واقعہ سے پہلے اور نہ اس کے بعد حضرت اساعیل ملی انکار نہیں کیا۔ اور یہ نہیں سوچا کہ یہ تو خواب کی بات ہے یا یہ کہ نعوذ باللہ اب باپ پوچھ رہا ہو گیا ہے جو اس طرح کی بہلی بہلی باتیں کرنے لگا ہے۔ یا یہ کہ باپ تو محض میری رائے پوچھ رہا

## كل اتنينه يَوريقت كل 363 كل (صديوم) قرآني سائل كل

ہے کوئی تھم تو نہیں دے رہا۔ یا یہ کہ آگر خواب میں تھم ہوا ہے تو میرے باپ کو ہوا ہے مجھے تو نہیں ہوا' بلکہ اپنے باپ کی منشاء کے آگے سرتسلیم خم کر دیا۔ اللہ تعالیٰ نے فلکھًا اَسْلَمَا کمہ کر اس بات پر مسرتصدیق ثبت کر دی۔ کہ حضرت اساعیل کی اپنے باپ کے منشاء کی اطاعت بھی عین اللہ کی اطاعت تھی کیا اس سے بڑھ کر بھی بوڑھے والدین کی اطاعت کے سلسلہ میں قرآن سے کوئی ثبوت درکار ہے۔

یہ فضاین نظر تھایا کہ کمتب کی کرامت تھی سکھائے کس نے اساعیل کو آدابِ فرزندی

نتائج : تصریحات بالاسے ورج ذیل باتیں سامنے آتی ہیں:

- الوغت سے پہلے انسان ویسے ہی کافی حد تک والدین کی اطاعت پر مجبور ہو تا ہے۔ اور یہ سوال
   دراصل ہے بھی خارج از بحث کیونکہ اس عمر میں انسان شرعی احکام کا مکلف نہیں ہو تا۔
- © بلوغت سے لے کر چالیس سال کی عمر تک (یعنی پختگی عقل یا اصابت رائے کی عمر تک) جو چالیس سال کی عمر کے لگ بھگ ہوتی ہے۔ انسان کو والدین کی اطاعت ضرور کرنی چاہیے۔ کیونکہ اس عمر میں جوانی کا جوش اور جذبات میں شدت انسان کی عقل پر غالب ہوتے ہیں۔ للذا وہ اپنا نفح نقصان بھی درست طور پر سوچنے کے قابل نہیں ہوتا اور اس کی اپنی عافیت بھی اسی بات میں ہوتی ہے کہ وہ بردوں کی اطاعت کے ۔
- © چالیس سال کی عمر کے بعدائس کی عقل پختہ ہو جاتی ہے لیکن والدین کمولت کی عمر کو پہنچ جاتے ہیں۔ والدین خود ہی اولاد کے مختاج ہونے کی وجہ سے اپنا کوئی عظم اپنی اولاد کے سرتھوپ نہیں سکتے۔ اہم اس عمر میں بھی اولاد اگر اپنے والدین کی مرضی کو مقدم رکھے تو یہ بہت بڑی سعادت ہے۔ اگر کمیں اختلاف واقع ہو جائے۔ پھر بھی اولاد کو یہ حق نہیں کہ وہ ان سے بحث وجدال کرے یا ان کو دبائے۔ بلکہ علم یہ ہے ایسی طالت میں بھی ان کو اف تک نہ کے اپنی بات نرمی سے پیش کر کے والدین کو بدلائل قائل کرنے کی کوشش کرے اور دنیوی امور میں یعنی ان کے قیام وطعام کے سلسلہ میں ان کی خدمت دل وان سے کرے۔
- آگر والدین اللہ سے شرک کرنے یا معصیت کے کاموں پر اولاد کو مجبور کریں یعنی اللہ کے مقابلے میں کوئی تھم دیں تو ان کی اطاعت نہیں کی جائے گی۔ خواہ ہید ان کی عمر کا کوئی دور ہو۔

اصل مسئلہ طلاق: اب اصل مسئلہ کی طرف آیے جس کی بناء پر پرویز صاحب نے قرآن کی یہ پہلی بار صدا کا مطلب سمجھانا شروع کر دیا۔ وہ اصل مسئلہ یہ ہے کہ کسی سائل نے یہ سوال لکھ بھیجا کہ میرے والدین نے میری شادی اپنی مرضی کے مطابق کی۔ اب وہ میری بیوی سے ناراض ہیں اور جھے مجبور کرتے ہیں کہ میں اسے طلاق دے دوں۔ حالا نکہ اس بیوی سے میرے تعلقات خوشگوار ہیں اور میں اس بات پر آمادہ نہیں ہوتا۔ وہ کہتے ہیں کہ تو والدین کا نافرمان ہے۔ للذا خدا کے عذاب میں ماخوذ ہو جائے گا۔ اب

## ﴿ اللَّهُ بُرُوينَ اللَّهُ اللَّاللَّ

بتائي اس بارے ميں قرآن كاكيا تھم ہے" (ايفنا ص١٢٦)

اب دیکھتے کہ اس واقعہ میں ایک کے بجائے دو پہلو سامنے آتے ہیں۔

ایک پہلویہ ہے کہ والدین پختہ عقل کے ہیں اور لڑکا عقل خام کے دور میں ہے۔ جب کہ جذبات (اور بالحضوص شہوانی جذبات) عقل پر غالب رہتے ہیں۔ للذا والدین ہی بہتر سمجھ سکتے ہیں کہ اس ہوی کے گھر میں رہنے سے آئندہ ہمارے خاندان پر کیا اثرات مرتب ہوں گے۔ نیز جب وہ طلاق دینے پر مجبور کرتے ہیں تو اس کا نتیجہ یہ بھی نکلتا ہے کہ وہ لڑکے کے دو سرے نکاح کی ذمہ داری بھی قبول کر رہے ہیں۔ یہ سب باتیں والدین کی اطاعت کے حق میں جاتی ہیں۔

دوسر اپہلویہ ہے کہ طلاق کو اللہ تعالیٰ نے ابغض الحلال فرمایا ہے للذا اس سے حتی الوسع پر ہیز لازم ہے۔ پھر اس میں بہو ساس کی زبان زد عام مناقشت کا پہلو بھی شامل ہو جاتا ہے۔ اور اس مناقشت میں قصور عمواً فریقین کا ہو تا ہے۔ کسی کا تھوڑا کسی کا زیادہ یہ پہلولڑکے کے حق میں جاتا ہے۔

اندریں صورت ایسے معاملات کا فیصلہ ثالث کی صورت میں ہوگا۔ خواہ یہ ثالث مرد کی برادری سے تعلق رکھتا ہو یا عورت کی برادری سے یا دونوں سے یا یہ کہ حکومت ثالث ہو۔

ایبا ہی ایک واقعہ دور نبوی مٹائیل میں پیش آیا تھا۔ ''عبد اللہ بن عمر شکھا کہتے ہیں کہ مجھے اپنی بیوی سے محبت تھی۔ لیکن میرا باپ (حضرت عمر نٹائٹ ) اسے ناپند کرتے تھے۔ للذا میرے باپ نے مجھے علم دیا کہ میں اپنی بیوی کو طلاق دے دوں۔ مگر میں نے انکار کیا۔ اور معالمہ رسول اللہ کے سامنے پیش کر دیا۔ تو رسول اللہ سے طاق دے فرمایا۔ اے عبداللہ (ابن عمر) اپنی بیوی کو طلاق دے دے۔'' (تومذی' ابواب الطلاق' باب رجل یسالهٔ ابوه ان یطلق إمراته)



## 🕲 ناسخ ومنسوخ

ناتخ و منسوخ پر بحث کرنے سے پیشتر پرویز صاحب حسب عادت روایات کا رونا روتے اور ان پر برسنے سے اس کا آغاز فرماتے ہیں پھر آیت ما نئسنٹ کی تمید کے طور پر دو باتیں بیان فرمائیں جو درج ذیل ہیں۔

مَانَنْسَخُ مِنْ اَيَةٍ كَا بِرويزى منهوم: (۱) سابقه انبياء پر جو احكام بذريعه وى نازل ہوتے سے وہ وقتی اور عارضی ہوتے سے۔ جب كوئى نیا نبی آتا تو اس كے ليے احكام پہلے احكام سے مختلف ہوتے سے كيونكه ذمانه كے نقاضے بدل چكے ہوتے سے۔ قرآن میں بھی ایسے نئے احكام نازل ہوئے جو سابقه انبياء پر نازل شده شريعت كے احكام سے مختلف ہیں۔ اور بهتر اس ليے ہیں كہ اب غير متبدل ہیں اور قیامت تک كے ادوار كے نقاضے پورے كر سكتے ہیں۔ یہ ہے مفہوم ماننسنے مِنْ ايّةٍ .... نَاْتِ بِعَنْدٍ مِنْهَا كا۔

ترجمه میں خود ساخت اضافے: اب دیکھے اہل کتاب کا اعتراض یہ تھا کہ آگر قرآن بھی اس خدا کی طرف سے ہے تو بعینہ ان کی کتابوں جیسا کیوں نہیں اس کے جواب میں الله تعالی نے فرمایا۔

﴿ ﴿ مَا نَنسَخَ مِنْ ءَايَةٍ أَوْ نُنسِهَا نَأْتِ بِحَنَيْرِ مِن ان كَى جَلَه جديد نبى كَ وساطت سے ان سے بمتر مِنهَا أَوْمِثْلِهَا ﴾ (البقرة ٢/ ١٠٦) احكام بھیج دیتے ہیں۔ اور سابقہ تعلیم میں جو حصہ

— — — — — — — فراموش کر دیا جاتا ہے۔ اس کی جگہ اس کی مثل کے است میں نہیں اس کی مثل کے است میں نہیں اس کی مثل کے

آتے ہیں۔ (قرآنی فیصلے ص ۲۳۷)

کیا آپ بتا سکتے ہیں کہ مندرجہ پرویزی ترجمہ یا مفہوم میں سابقہ اور جدید نی کی وساطت ہے کن قرآنی الفاظ کا ترجمہ ہے؟ نیزیہ کہ اَوَنُنْسِهَا کا ترجمہ ہم فراموش کر دیتے ہیں" کے بجائے فراموش کر دیا جاتا ہے "کرامرکے کس قاعدہ کی رو سے کیا گیا ہے؟ کیا یہ بات تو نہیں کہ پرویز صاحب نے پہلے ایک نظریہ قائم کمیا پھراس آیت کے مفہوم میں اپنی ضرورِت کے مطابق آپی طرف سے اضافہ کر کے اس نظریہ کو

کر آئید کر توریقت کے 366 کر (صد موم) قرآنی مسائل کے

ثابت کر دکھایا۔ اور میں کچھ یمودی کیا کرتے تھے۔

پھراس نظریہ کی تائید میں جو دو سری آیت آپ نے پیش فرمائی اس کے متعلق لکھتے ہیں۔

"میں اسلوب قرآن میں کار فرما ہے چنانچہ منکرین قرآن کا بد اعتراض سورہ نحل میں ان الفاظ میں بیان کیا گیاہے۔

"جب ہم ایک پیغام کی جگہ دو سرا پیغام تھیجے ہیں اور ﴿ وَإِذَا بَدَّلْنَا ءَايَـةً مَّكَانَ ءَايَـةٍ وَٱللَّهُ خدا خوب جانتا ہے کہ وہ کیانازل کر رہا ہے۔ تو بیہ کتے أَعْدَدُ بِمَا يُنَزِّكُ قَالُوٓاْ إِنَّمَاۤ أَنتَ مُفْتَرْ ہیں کہ اے رسول! تو یہ کچھ اپنی طرف سے کہتا ہے بَلَ أَكْثَرُهُمُ لَا يَعْلَمُونَ ۞ كونكه بير ان كتابول سے الگ ہے جو ہمارے ياس (النحل١٦/١٦)

ہیں) لیکن حقیقت سہ ہے کہ بید لوگ جانتے نہیں (کہ وحی کااسلوب کیاہے)"

د کھنے بات کس قدر واضح ہے۔" (قرآنی فیصلے ص۲۳۷)۔

اب دیکھئے اس آیت سے بات تو اس قدر واضح ہوتی ہے کہ پرویز صاحب نے آیت کا ترجمہ پیغام بیان فرمایا ہے جو لغوی لحاظ سے غلط ہے۔ باتی جس قدر بات واضح ہے وہ یہ ہے کہ یہ آیت پرویز صاحب کے نظریہ کی تردید کر رہی ہے۔ کیونکہ اس میں دوران نزول قرآن تبدیلی آیات کا ذکر ہو رہاہے اس آیت کے کی لفظ سے بھی یہ معلوم نہیں ہو تا کہ یمال آیت سے مراد سابقہ احکام ہیں۔ سوال یہ ہے کہ سابقہ کس لفظ کا ترجمہ ہے۔ نیزیہ کہ اگر تھم یا پیغام کوبدل کر لاتا ہی وحی کا اسلوب ہے۔ تو نزول قرآن کے ۲۳۳ سالہ عرصہ میں میر اسلوب کیوں بدل گیا؟ اور کون سی بات اس دوران اس اسلوب کو بدلنے سے مانع ہوئی۔ پر فرماتے ہیں "اس تنسخ آیات یا تبدیلی احکام سابقہ کے متعلق سورہ رعد میں ہے۔

﴿ وَمَا كَانَ لِرَسُولِ أَن يَأْتِيَ بِنَايَةٍ إِلَّا بِإِذْنِ ٱللَّهِ لِكُلِّ أَجَلِ كِنَا ثُ إِنَّ يَمْحُواْ أَلِلَّهُ مَّا يَسَآهُ وَيُثِيِّتُ وَعِندَهُ، أُمُّ ٱلْكِتْبِ ﴿ ﴾ (الرعد١٣/ ٣٩٣٣)

«کس رسول کے اختیار میں نہ تھا کہ وہ خدا کے حکم کے بغیر کوئی بیغام لے آتا۔ (خدا کا قانون اس باب میں یہ ہے کہ) ہرمعیاد کے لیے ایک حکم معین ہے۔ (اس قانون کے مطابق) اللہ جس (پیغام) کو جاہتا ہے مٹا دیتا ہے۔ اور جے چاہتاہے قائم رکھتاہے۔ اور پیر سب کچھ اس اصل كتاب كے مطابق ہو تا رہتا ہے جو تغيرات

يد تو موا پيامات سابقه كى جگه دو سرك پيام لان كى بابت" (قر آنى فيط ص٢٣٨)

اب دیکھتے جمال تک احکام کی تبدیلی کا تعلق ہے۔ اس بات سے تو کسی کو انکار نہیں پرویز صاحب کا موقف ریہ ہے کہ اس تبدیلی احکام کی صورت صرف سابقہ احکام کی تبدیلی ہے مگر دلیل میں جو آیت پیش

سے ماور اہے۔ "

آئينة بُرويزيت مائل ملك (صدسوم) قرآني مائل

فرما رہے ہیں۔ اس سے سابقہ پیغامات ہی کی جگہ دو سرے پیغام لانے کی شرط کا کوئی ذکر نہیں ہم یہ لوچھتے ہیں کہ آخرید "سابقہ" کس لفظ کا معنی ہے۔ جس پر آپ پیش کردہ متیجہ میں زور دے رہے ہیں۔ ماکان لِوَسُولِ كامعنى توبيب كه "كسى رسول كے اختيار ميں نہيں" ليكن آپ نے كان كے معنى كو "تھا" سے مخص كرك سابقة كامفهوم پيداكرليا- كويا آپ نے ان تينوں آيات ميں "سابقة" يا اس سے ملتے جلتے الفاظ ائی طرف سے اضافہ کر کے اپنے نظریہ کی تائید فرمائی ہے۔

آیت نمبر ۳ میں آپ نے ام الکتاب کی تشریح میں "جو تغیرات سے مادرا ہے" کا اضافہ فرمایا۔ بدہمی دلچيپ اضافه ہے جو تھم منتا ہے وہ بھی ام الكتاب ميں ہے اور جو باتی رہتا ہے وہ بھی۔ جس كتاب ميں يہ منے اور باتی رہنے کا عمل بھی جاری رہتا ہے وہ تغیرات سے مادراء کیے ہوئی؟ اگر آپ ایسے اضافے این دماغ میں ہی محفوظ رکھتے تو کیا یہ زیادہ بمترنہ تھا؟

بهلا وييخ كى تشريح: اب تك تو بحث تقى ماننسخ مِنْ ايَةٍ.... نَاتِ بِخَيْرِ مِنْهَا كَى ابِ أَوْنُنْسِهَا.... أو مِفْلِهَا كَى بَحْث ملاحظہ فرمائیے۔ فرماتے ہیں كه "سورہ حج میں اس حقیقت كو (لعني بهود ونصارى نے اپني کتابوں کا کچھ حصہ فراموش کر رکھا تھا۔ اور کچھ حصہ میں تحریف بھی کر ڈالتے تھے) ان الفاظ میں بیان کیا گیا ہے۔ جہاں فرمایا۔

اور ہم نے تجھ نے پہلے کوئی نبی اور رسول نہیں بھیجا جس کے ساتھ یہ ماجرا بنہ گزرا کہ اس کے تلاوت کردہ (پیغام خداوندی) میں شیطان نے اپنی طرف سے كچھ ند كچھ ملاند ديا ہو (شياطين ميد كرتے تھے ليكن) الله شیطان کی اس آمیزش کو (دوسرے رسول کی بعثت ہے) مٹا دیتا تھا اور اپنے پیغام کو پھر محکم بنا دیتا تھا۔ اللہ علم والاہے۔ محکم پیغامات رکھنے والاہے"

﴿ وَمَاۤ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولِ وَلَا نَبِّ إِلَّا إِذَا تُمَنَّىٰ ٱلْقَى ٱلشَّيْطُانُ فِي أَمْنِيَّتِهِ؞ فَيُنسَحُ ٱللَّهُ مَا يُلْقِي ٱلشَّيْطَانُ ثُمَّ يُحَكِمُ اللَّهُ ءَايَنتِهِ ۗ وَاللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ۞ ﴾ (الحج۲۲/ ۵۲)

اميد ب كه ان اشارات سے بيه حقيقت واضح مو كئى موگى ـ كه هَاننسَنخ مِنْ أية كاصحح مفهوم كيا بي؟" (قرآنی فصلے ص۲۳۰)

اب دیکھے اس آیت میں پرویز صاحب کی تصریح کے مطابق ذکر تو نُنسِهَا کا ہونا چاہیے تھا لیکن آیت ایی پیش فرمائی جس میں پھرینٹسیئے یعنی شخ ہی کی بات مذکور ہے۔

(r) ''دو سرے رسول کی بعثت ہے'' کا اضافیہ کر کے فصل زمانی کا ذکر اپنے نظریہ کی تائید کے لیے کر لیا

، (٣) يَنْسِخُ اور يُحْكِمُ دونول مضارع كے صفح بين ليكن آپ نے ان كے معنى مثا ديتا تھا اور محكم بنا دیتا تھاکر کے اپنا الوسید ھاکر لیا ہے۔ اب بتائے کہ تحریف اور کے کہتے ہیں؟ اور یمودیوں کا اس کے علاوہ

النينة بُرويزيّت المنية المحال المحال

اور کیا جرم تھا؟

مندرجہ بالا آیت کا آپ سیدھا سادا ترجمہ فرما دیتے تو الجھاؤ پیدا نہ ہوتا۔ مندرجہ آیت سے یہ بات واضح ہوتی ہے کہ اللہ تعالی اپنے رسول کو مخاطب کر کے فرماتے ہیں کہ تم سے پہلے کوئی نبی یا رسول ما آپیا ایسا نہیں گزرا جس کے ساتھ یہ ماجرا نہ گزرا ہو۔ اور چو تکہ تم بھی رسول ہو للذا تمارے ساتھ بھی بھی کچھ ہوگا کہ جب اس نے آیت اللی کو پڑھ کر سایا تو شیطان نے اس پیغام اللی میں رخنہ اندازی کی وسوسہ ڈالا اور لوگوں کو شکوک وشہمات میں مبتلا کیا۔ جب بھی الی صورت پیش آتی ہے۔ تو اللہ شیطانی شہمات ورساوس کا دفعیہ کر کے اپنے احکام یا پیغام کو محکم بنا دیتا ہے۔

اس آیت میں اللہ تعالیٰ رسول اللہ کو سابقہ انبیاء کا حوالہ دے کر تسلی دے رہے ہیں کہ پہلے انبیاء کی بھی ایسے ہی مخالفت ہوتی رہی۔ جسے آپ کی ہو رہی ہے۔ اس مخالفت کے طوفان میں اللہ تعالیٰ حق کو ہی مخکم فرماتے ہیں۔ یہ سورہ نحل کی آیت ہے جو ہجرت سے تھو ڑا عرصہ قبل نازل ہوئی۔ جب کہ آپ سالی اللہ کفار ومشرکین مکہ کی ایذا وہی سے تنگ آگر ہجرت کے تھم کا انتظار کر رہے تھے۔ اب اس آیت یا مندرجہ بالا دیگر آیات سے بیہ ثابت کرنا کہ شخ سے مراد صرف سابقہ انبیاء کی وحی کا شخ ہے۔ اور آپ پر جو وحی نازل ہوئی اس میں شخ ناممکن ہے۔ پرویز صاحب جسے قرآن کے اونیٰ طالب علم ہی کاکام ہو سکتا ہے۔

بے چارے ملا پر پرویز صاحب کا غصہ: یہ تو بات تھی شخ سے متعلق 'بھلا دینے سے متعلق آپ کو کوئی ایسی آیت نہیں مل سکی جے اُؤنئیسھا کی تائید ہیں پیش کر سکتے۔ قرآنی آیات کے ترجمہ ومفہوم ہیں جس قتم کا تو ٹر مرو ٹر اور حسب بہند اضافے آپ نے اپی طرف سے کر کے ان آیات کو اپنے نظریہ کے تابع بنانے کی کوشش فرمائی ہے۔ اس کاجائزہ ہم پیش کر چکے ہیں۔ آپ کے لیے تو یہ سب پچھ روا ہے۔ لیکن پھر بھی آپ کی ناراضگی بے چارے ملا پر ہے کہ وہ آپ کی ایسی تحریفات کو تسلیم کیوں نہیں کر تا۔ فرماتے ہیں: "پھریہ بھی سوچنے کہ آگر یہ عقیدہ رکھا جائے کہ قرآن کی بعض آیتیں دو سری آیات سے منسوخ ہو پھی ہیں۔ تو اس سے قرآن بھینے والے خدا کے متعلق کیا تصور پیدا ہو تا ہے۔ لیکن ملا بے چارے کو اس سے کیا واسطہ کہ خدا کے متعلق کیا تصور پیدا ہو تا ہے۔ اور رسول اللہ کے متعلق کیا خیال قائم ہو تا ہے۔ اسے تو صرف اس سے غرض ہے کہ جو پچھ ہو تا چلا آرہا ہے اس میں کمیں فرق نہ آجائے۔ خواہ وہ اپنی اصل کے مضاب سے بھری کوئی کی خرافات ' ملا کے نزدیک جو پچھ اعتبار سے بہودی مکنوبات ہوں یا صنادید تیم کی خرافات ' ملا کے نزدیک جو پچھ دکتا ہوں یا صنادید تیم کی خرافات ' ملا کے نزدیک جو پچھ دکتا ہوں یا صنادید تیم کی خرافات ' ملا کے نزدیک جو پچھ دکتا ہوں یا صنادید تیم کی خرافات ' ملا کے نزدیک جو پکھ دکتا ہوں یا صنادید تیم کی خرافات ' ملا کے نزدیک جو پکھ دکتا ہوں یا صنادید تیم کی خرافات ' ملا کے نزدیک جو پکھ

پرویز صاحب کا یہ نظریہ بھی غلط ہے کیونکہ چھپا ہوا تو آپ کا بہت سالٹر پچر بھی ہے لیکن ملا اسے قطعاً سلیم نہیں کر تا۔ اور اس کی دو ہی وجوہ ہو سکتی ہیں۔ پہلی یہ کہ اس ''ملا'' کے پاس بھی نسلیم کرنے کے لیے کوئی نہ کوئی معیار ہے ضرور۔ اور دو سری یہ کہ آپ کے لٹر پچر میں یہود کی مکذوبات' مجوس کی مخترعات یا صنادید عجم کی خرافات سے بھی زیادہ غلاظت اور تحریف بھری ہوئی ہے۔ جسی تو وہ دو سری سب ہاتیں مانے

كل آئينة رُويزيّت كل 369 كل (صد سوم) قرآني مسائل كل

کے باوجود آپ کے ارشادات جلیلہ کو ماننے سے انکار کر دیتا ہے۔

الله تعالی کا بعض قرآنی آیات کو بھلا دینا: اب ہم نُنسِهَا کی تائیدیں ایک آیت پیش کرتے ہیں جو پرویز صاحب کے کرائے پر پانی چیرویق ہے۔ ارشاد باری ہے۔

پ سنَقْرِ مُكَ فَلَا تَنْسَىٰ ﴿ إِلَّا مَا شَاءَ اللَّهُ ﴾ ہم تہيں پڑھائيں گے جے تم بھولو کے نہيں مگر جو ﴿ سَنَقْرِ مُكَ فَلَا تَنْسَىٰ ﴿ إِلَّا مَا شَاءَ اللَّهُ ﴾ بم تہيں پڑھائيد جانے۔

پھر قرآن میں کچھ ایسی آیات بھی موجود ہیں۔ جن سے دلات بعض آیات قرآنی کا منسوخ ہونا ثابت ہو تا ہے۔ مثلاً ارشاد باری ہے۔

﴿ ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَسْتَحِيء أَن يَضْرِبَ مَثَلًا مَّا الله تعالى اس بات سے نبیں شراتا كه وه ايك مجمرى بعُوضَة ﴾ (البقرة ٢٦/٢٢)

اس آیت سے ظاہر ہو تا ہے کہ اللہ تعالی نے کوئی ایسی آیت بھی نازل کی تھی ۔ جس میں مچھر کی مثال بیان کی گئی تھی۔ جے کافروں نے اضحو کہ بنایا تھا۔ تو اس کے جواب میں اللہ تعالی نے مندرجہ آیت نازل فرمائی۔ اور چو تکہ وہ مچھر کی مثال والی آیت قرآن میں نہیں۔ للذا اس کے سوا اور کیا کما جا سکتا ہے کہ وہ آیت بھلا دی گئی ہے۔

### طلوع اسلام سے چند سوالات

اب ہم یہ فرض کر لیتے ہیں کہ جو کچھ پرویز صاحب فرماتے ہیں وہ ہی صحیح ہے۔ یعنی قرآن کریم نائے ومنسوخ روا نہیں۔ کیونکہ اس سے خدا اور رسول ملٹھیلا کے متعلق بڑا غلط تصور پیدا ہوتا ہے۔ اب ہماری گزارش یہ ہے کہ مندرجہ ذیل احکامات کے متعلق ادارہ طلوع اسلام وضاحت فرما دے کہ ان پر کیسے عمل پیرا ہونا چاہئے۔

(I) حِق وصيت مس كو؟: سوره بقره ميس ہے-

"تم پر فرض کیا جاتا ہے کہ جب تم میں سے کسی کو موت کا وقت آجائے تو آگر وہ کچھ مال چھوڑ جانے والا ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمُ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ الْمَوْتُ إِن تَرَكَ خَيْرًا الْوَصِيَّةُ لِلْوَالِدَيْنِ وَالْأَقْرَبِينَ

ہو تو مال باپ اور قریبی رشتہ داروں کے لیے دستور کے مطابق وصیت کر حائے۔ "

اور سورہ نساء میں اللہ تعالی نے والدین کا حصہ تو خود ہی مقرر فرما دیا۔ (۱۱:۲۳) اور قریبی رشتہ داروں میں سب سے زیادہ قریب انسان کی اپنی اولاد ہی ہو سکتی ہے اس کے متعلق بھی فرما دیا کہ لڑے کو دو لڑ کیوں کے برابر حصہ ملے گا۔ ارشاد باری ہے:

﴿ يُوصِيكُو اللَّهُ فِي آوَلَكِ كُمْ لِلذَّكِ مِثْلُ "الله تعالى تهارى اولاد كے بارے ميں وصيت كر تا حظِ الْأُنشَيَيْنَ ﴿ (النساء٤/١١) ﴿ يَكُ مُردكا صد دوعور تول كے برابر ہوگا۔ "

اب ایک طرف تو اللہ تعالی مسلمانوں پر والدین اور اقربین کے لیے وصیت کو فرض قرار دے رہے ہیں اور دوسری طرف ان والدین اور اقربین کے جصے مقرر فرما کر پہلا عطاکردہ اور فرض کردہ حق وصیت خود ہی ختم کر رہے ہیں۔ اور وصیت خود فرما رہے ہیں اب جو شخص ناتخ ومنسوخ کو درست نہیں سمجھتا۔ وہ ان آیات پر عمل کیسے کرے اور کیوں؟ دونوں پر عمل تو بسرحال ناممکن ہے۔

(٢) زانی کی سزا): سوره نور مین الله تعالی فرماتے مین:

﴿ ٱلنَّانِيَةُ وَٱلزَّانِي فَآجَلِدُوا كُلِّ وَنَعِدِ مِنْهُمَا مِأْنَةً " " ذانى مرد ہو يا عورت ان ميں سے ہر ايك كو سو جَلْدَةً ﴾ (النسورى ٢/٤٢)

اور سُوره نساء میں فرمایا :

بِٱلْمَعْرُوفِ ﴾ (البقرة٢/ ١٨٠)

﴿ وَالَّذِي يَأْتِينِ الْفَنْحِشَةَ مِن "تَمَهارى عورتوں مِن ہے جو عور تیں برکاری کریں فِنْسَآبِ ہُو فَا فَاسَتَشْهِدُواْ عَلَيْهِنَّ اَرْبَعَتُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الله

اگر قرآن میں ناتخ ومنسوخ تتلیم نه کیا جائے تو ان دونوں آیتوں میں سے کس پر عمل ہوگا اور کیوں؟ نیز ﴿ اَوْ يَجْعَلَ اللّٰهُ لَهُنَّ سَبِيْلاً ﴾ کے معنی بھی ہتا دیجیے۔

جرم فخش -- ایک دلچسپ انکشاف: اس تعارض سے بیخے کی خاطر پرویز صاحب نے زنا کے مقابلہ میں ایک قابل میں ایک قابل میں ایک قابل حد جرم "جرم فاحش" کی دریافت فرمائی ہے۔ لیکن اس دریافت پر پھر مزید سوال پیدا ہوتے ہیں۔ مثلاً:

ا سے جرم فخش ہے کیا بلا؟ جس پر شماوتوں کا سب سے زیادہ نصاب ۴ شماوتیں مقرر کیا گیا۔ جو زنا کی شماوتوں کا نصاب ہے۔ زنا اور جرم فخش میں مابہ الامتیاز کیا چیز ہے؟

﴿ اللَّهُ وَمِن مُنَّ اللَّهُ اللّ

الا پرویز صاحب نے خود قرآنی فیصلے ص۱۹۲ پر پانچ جرم ایسے گنوائے ہیں۔ جن کی سزا قرآن نے مقرر کی ہے اور وہ ہیں قتل ، چوری ' زنا ' قذف اور بغاوت اگر جرم فخش زنا سے الگ کوئی جرم ہے تو اسے کیوں چھوڑ گئے ہیں؟

جرم فخش کی سزا الله تعالی نے جس دوام بٹائی اور ﴿ اَوْ یَجْعَلَ اللّٰهُ لَهُنَّ سَبِیْلاً ﴾ کمه کر اس کو بدلنے کا وعدہ فرمایا۔ قرآن میں وہ کونی آیت ہے جو اس وعدہ کو پوراکرتی ہے؟

(۳) الله تعالیٰ کاعلم: اب ہم چند ایسی آیات پیش کرتے ہیں جن سے واضح طور پر ثابت ہو تا ہے کہ نزول قرآن کے دوران بھی ناتخ ومنسوخ کا سلسلہ جاری رہا ہے۔ الله تعالیٰ سورہ انقال میں (جو جنگ بدر کے بعد نازل ہوئی) مسلمانوں کی جرأت ایمانی کا معیار مقرر کرتے ہوئے فرماتے ہیں۔

اَلْفُ امِّنَ اَلَّذِینَ کَفَرُواْ ﴿ (الأنفال ٨/ ٦٥) ایک ہزار پر غالب رہیں گے۔ " اس آیت میں معیار یہ مقرر کیا گیا ہے۔ کہ ایک مسلمان کو دس کافروں پر غالب رہنا جاہئے۔ پھراس آیت

ندکورہ سے اگلی آیت میں فرمایا:

اس آیت میں معیار یہ بتایا گیا ہے کہ ایک مسلمان کو دو کافروں پر ضرور غالب رہنا چاہئے۔ گویا پہلی آیت کی روسے نبست اگر ا۔ ۱۰ کی بھی تو دو سری آیت کی روسے یہ نسبت صرف ۱-۲ رہ گئی۔ اب بتائے کہ:

آج کل مسلمان کی جرات ایمانی کامعیار کیا ہے؟ جب کہ پہلی آیت بھی منسوخ نہیں ہوئی۔

وسری آیت میں جو اللہ تعالی نے اتن زبردست تخفیف فرما کر اس معیار کو اتنا ہلکا کر دیا کہ پانچواں حصہ رہ گیا۔ اس سے اللہ تعالی کے علم کے متعلق کیاتصور پیدا ہوتا ہے اور اس کے رسول کے متعلق کیا؟

(٣) ازواج النبي ملتَّه يلم: الله تعالى سوره احزاب مين فرمات مين:

﴿ يَتَأَيُّهُا اَلنَّيْ اِنَّا أَخَلَنَا لَكَ أَزْوَجَكَ الَّتِي مَ "اے نی! ہم نے تمارے لیے تماری یویاں جن کو اَلَّیٰتَ اَجُورَهُرے وَمَا مَلَکَتْ یَمِینُكَ مِمَّا مَا تَمْ فَاللَّ مِمَّا مَا مُلَکَتْ یَمِینُكَ مِمَّا مَا مُلَّا مُنْ مِردے دیے ہیں۔ طال کردی ہیں

الله عَلَيْكَ ﴾ (الأحزاب ٢٣) (٥٠) اور تمهاري وه لونديال بحي جو الله نے تهمين مال الله عَلَيْكَ ﴾ (الأحزاب ٢٣) (٥٠)

اور تمهاری وہ لونڈیاں بھی جو اللہ نے تمہیں مال غنیمت سے دلوائی ہیں۔"

پھراسی سورہ احزاب کی صرف ایک آبیت چھو ڈ کر فرمایا.

﴿ لَا يَعِلُ لَكَ ٱلنِسَاءُ مِنْ بَعَدُ وَلِآ أَن تَبَدَّلُ ﴿ "اے نِي الْهِا اس كے بعد تم كو اور عور تيں جائز بِهِنَّ مِنْ أَذْوَيْج وَلَوْ أَعْجَبَكَ حُسَنَهُنَّ إِلَّامًا ﴿ نِيسِ اور نه بِي ان يويوں مِس تبديلي جائز ہے۔ اگر چہ

مَلَكَتَ يَمِيسُنُكُ ﴾ (الأحزاب٣٣/ ٥٢) مَلَكَتَ يَمِيسُنُكُ ﴾ (الأحزاب٣٣/ ٥٢)

نہیں اور نہ ہی ان بیویوں میں تبدیلی جائز ہے۔ اگر چہ تہمیں ان کا حسن پہند آئے گر لونڈیوں کے سلسلہ میں تم کو اختیار ہے۔ "

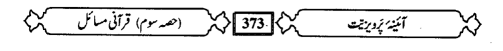
اب دیکھے ایک آیت میں اللہ تعالی نبی کو اختیار دے رہے ہیں کہ جن عورتوں کے تم حق مرادا کر سکو ان کو نکاح میں لا سکتے ہو۔ اور دو سری آیت میں یہ اختیار ختم کر دیا گیا ہے۔ اب بتایئے کہ اس سے اللہ کے علم کے متعلق کیا؟ جب کہ کوئی آیت دو سری کی نائخ بھی متعلق کیا؟ جب کہ کوئی آیت دو سری کی نائخ بھی منیں۔

(<u>a) غلام اور لونڈیاں:</u> جنگی قیدیوں کے متعلق الله تعالیٰ نے تھم دیا کہ ﴿ فَاِمَّا مَثَّا بَعُدُ وَاِمَّا فِدَآءً ﴾ (۲۵-۳۷) اس کا ترجمہ پرویز صاحب نے یہ کیا کہ "انہیں فدید لے کر چھوڑ دویا احسان رکھ کر" (قرآنی فیصلے ص ۸۲) جس سے ظاہر ہے کہ الله تعالی نے جنگی قیدیوں کو لونڈی غلام بنانے سے منع فرما دیا ہے۔

اور دو سری طرف اللہ تعالیٰ خود ہی عام مسلمانوں کو ہی نہیں خصوصاً اپنے نبی کو جنگی قیدیوں کے لونڈی غلام بنانے بلکہ لونڈیوں سے تمتع کی بھی اجازت فرما رہے ہیں۔ جیسا کہ اوپر کی دونوں آیات سے واضح ہو تا ہے۔ اور ﴿ مِمَّا اَفَاءَ اللّٰهُ ﴾ کے الفاظ اس پر صریح دلالت کر رہے ہیں۔

اب سوال میہ ہے کہ جنگی قیدیوں کو لونڈی غلام بنانا جائز ہے یا نہیں؟ بالحضوص جب کہ قرآن میں ناسخ ومنسوخ کا کوئی سلسلہ نہیں۔ نیز میہ کہ ایسے متضاد احکامات سے اللہ اور اس کے رسول کے متعلق کیا تصور پیدا ہو تا ہے؟

بات سید هی می تقی جسے طلوع اسلام نے خدا کے علم میں نقص کی آڑمیں ناتخ و منسوخ سے انکار کر کے خواہ مخواہ الجھا دیا ہے۔ کسی بگڑے ہوئے محاشرہ کی اصلاح اور پھران میں اعلی اخلاق پیدا کرنے کے لیے اللہ تعالی نے تدریج کو محوظ رکھا ہے۔ اور یمی حکمت خداوندی کا نقاضا تھا۔ نزول قرآن کے دوران اس کے اللہ تعالی نے تدریج کو محوظ رکھا کہ دوران اس محکمت خداوندی کو اللہ کے علم تدریج کو محوظ رکھ کر احکامات میں رد وبدل کیا جاتا رہا۔ اب کوئی محض اسی حکمت خداوندی کو اللہ کے علم میں نقص تصور کر کے اسے ناتخ و منسوخ سے انکار کا بمانہ بنائے۔ تو اسے اپنی ہی عقل کا ماتم کرنا چاہیئے۔



# 🕑 عذابِ قبر

اس "قرآنی فیصلہ" کے مضمون نگار پرویز صاحب کے بجائے ان کے استاد جناب حافظ اسلم صاحب جیراجپوری ہیں۔ اس مضمون کی ابتدا میں انہوں نے دو ہاتوں پر زور دیا ہے جو درج ذمل ہیں۔

(۱) زندگی اور موت صرف دو دو بار ہے: قرآن میں صرف دو بارکی زندگی اور دو بارکی موت کا ذکر ہے۔ تو چربہ برزخ کی زندگی اور عذاب قبر کیسے درست سمجھا جا سکتا ہے؟

اس سوال کا جواب اینے ایک کتابچہ "روح عذاب قبراور ساع موتی" میں بڑی تفصیل سے دے چکا ہوں۔ یہاں صرف چند اشارات پر اکتفاکروں گا۔

قرآن میں بطور سنة اللہ یا قانون اللی واقعی دو بارکی زندگی اور دو بارکی موت کا ذکر ہے۔ لیکن قرآن ہی میں اس سنة اللہ سے اعتماء کی بھی کئی مثالیں ملتی ہیں۔ مثلاً:

متنتیات: ن حضرت عینی المنظم مردول کو فحم باذن الله که کر زنده کر دیا کرتے تھے (۳-۳۹) پر جو مردے ان کے وقت مردے ان کے وقت میں مرتے بھی ہول گے۔ تو اس طرح ان کے حق میں سرائی زندگی اور تین بارکی موت قرآن ہی سے ثابت ہو جاتی ہے۔ اس طرح۔

و حفرت عور النبام جب ایک اجرای بستی کے پاس سے گزرے۔ تو بیہ خیال آیا کہ اللہ اس مردہ بستی کو کیسے زندہ کرے گا۔ اس خیال کا آنائی تھا کہ اللہ نے انہیں وہیں موت دے دی۔ پھر سو سال بعد

زندہ کیا (۲۵۹:۲) گویا ان کے حق میں بھی تین بارکی زندگی اور تین بارکی موت قرآن سے ثابت ہے۔ ن بی اسرائیل میں سے ایک شخص قتل ہو گیا جس کے قاتل کا پتہ نہ چلتا تھا اور سب مشتبہ افراد ایک

دوسرے کے سر الزام تھوپ رہے تھے۔ اللہ تعالی نے ان کو تھم دیا کہ ایک گائے ذرج کرو پھراس کا ایک گلا دائل ہے مرالزام تھوپ رہے تھے۔ اللہ تعالی نے اس مقتول کو بھی ذندہ کیا

۲:۲) اب اس مقتول کے لیے بھی ۳ بار کی زندگی اور ۳ بار کی موت ثابت ہوئی۔

و موسیٰ ملت من نے کوہ طور پر جانے کے لیے ستر آدمیوں کا انتخاب کیا۔ انہیں لوگوں کو اللہ تعالیٰ نے ان کے کسی جرم کی پاداش میں کڑک دار بیلی سے موت کے گھاٹ اثار دیا۔ پھر حضرت موسیٰ ملت کی التجا نے ان کے کسی جرم کی پاداش میں کڑک دار بیلی سے موت کے گھاٹ اثار دیا۔ پھر حضرت موسیٰ ملت کی التجا

پرانمیں دوبارہ زندگی ملی۔ ارشاد باری ہے۔ ﴿ ثُمَّ بَعَلْمَنْتُكُم مِنْ بَعْدِ مَوْتِكُمُمْ ﴾

"پھر ہم نے تہیں تہاری موت کے بعد دوبارہ زندہ

كل المُنْهُ اللَّهُ اللَّاللَّا الللّل

(البقرة۲/ ٥٦)

-ليا

گویا ان ستر آدمیوں کی ۳ بار کی زندگی ۳ بار کی موت قرآن سے ثابت ہوئی۔ نیزیہ معلوم ہوا کہ بعث بعد الموت اگرچہ سنۃ اللہ کی رو سے قیامت کو ہی ہو گا۔ تاہم اس دنیا میں بھی اللہ تعالیٰ اس کااظہار فرما سکتے ہیں۔

آگرچہ قرآن میں استقصاء سے اس سے زیادہ مثالیں بھی مل سکتی ہیں۔ تاہم ہمارے دعوی کی تائید کے لیے ہیں بہت کافی ہیں۔ گاہم ان کے امکان سے انکار کی کوئی وجہ نہیں۔ کی کوئی وجہ نہیں۔

(۲) مردول کا احساس و شعور: دو سری بات جس کو حافظ اسلم صاحب نے متعدد آیات قرآنیہ سے ثابت کیا ہے۔ دہ سے کہ مرنے کے بعد سے لے کر یوم حشر تک مردوں میں کسی قتم کا احساس و شعور نہیں ہوتا۔ جسم تو ویسے ہی مٹی میں گل سڑ جاتا ہے۔ روح پر بھی سے زمانہ بس ایک گھڑی کی مانند گزرتا ہے۔ بالفاظ دیگر جب کوئی مرتا ہے اسی وقت ہی اس کی قیامت قائم ہو جاتی ہے۔ للذا برزخ کا زمانہ یا برزخ کی زندگی ناممکن می باتیں ہیں۔ قبر میں بڑے مردول کا کسی بات کا سننا تو در کنار شعور واحساس تک نہیں ہوتا۔

مستثنیات: ہم یہ تعلیم کرتے ہیں کہ بلاشبہ سنہ اللہ یمی ہے کہ قبر میں پڑے ہوئے مردے من نہیں کتے۔ لیکن اس میں بھی اعتباء موجود ہے ارشاد باری ہے۔

﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يُسْمِعُ مَن يَسَأَنَّهُ وَمَا أَنْتَ بِمُسْمِعِ مَن "الله توجس كو چاہے سناسكتا ہے ليكن (اے يغيمر اللَّهِ الله وَ الله وَالله وَا

اب دیکھے جن مردوں کو عینی ملت قم باذن اللہ کتے تھے۔ اللہ ان کو سنانا تھاتو تہمی تو وہ جی المستے تھے۔
این ان میں احساس وشعور ہوتا تھا۔ اس طرح ندکورہ بالا چار مثالیں ہیں جن میں مردوں کا ذکر آیا ہے۔ ان
سب کو اللہ تعالیٰ نے سنا دیا تھا۔ اور سننے کے لیے چو نکہ احساس وشعور مشازم ہے۔ للذا معلوم ہوا کہ اللہ
اگر چاہے تو مردوں میں احساس وشعور بھی پیدا کر سکتا ہے اور انہیں سنا بھی سکتا ہے۔ انہیں زندہ اٹھا کھڑا کر
سکتا ہے۔ لیکن کی دو سرے کے لیے بیہ بات ممکن نہیں۔

عرصه برزخ کا قرار: به بیری چیز ہوتی ہے جو اوٹ یا آڑ کا کام دیتی ہو ہے۔ یہ لفظ برزخ صرف فصل مکانی کے لیے ہی استعال نہیں ہو تا۔ بلکہ فصل زمانی کے لیے بھی استعال ہو تا ہے۔ ارشاد باری ہے۔

﴿ وَمِن وَرَآئِهِم بَرْزَجُ إِلَىٰ يَوْمِ يُبَعَثُونَ إِنَّى ﴾ "اور ان مرنے والول کے لیے آڑ ہے اس دن تک (المؤمنون ۲۲) ، ۱۰ )

اس بات کو حافظ صاحب بھی تسلیم کرتے ہیں چنانچہ درج بالا آیت انہوں نے خود بھی درج فرمائی ہے۔ پھر

💢 آئينهُ پَرُويزينت 🧡 375 🏡 (حصه سوم) قرآنی مسائل 🦟

اس کی تشریح میں لکھتے ہیں کہ:

"دیعنی برزخ کی مدت مرنے والوں کی موت سے لے کر حشر تک ہے کہ اس میں وہ اینے رب کی حضوری " ہے آڑ میں رکھ جائیں گے اور جب حشر ہوگا اللہ کے سامنے حاضر کر دیئے جائیں گے۔" (قرآنی فیصلے ص۱۳)

اب قبلہ حافظ صاحب کے اس ا قرار فصل زمانی کو خوب ذہن نشین رکھیے کیونکہ آگے چل کروہ اس ا قرار ہے انکار کر دیں گے۔

عذاب قبر کا ثبوت: اب دیکھے جن مردول کو عیسی النبا اللہ کے علم سے زندہ کیا کرتے تھے۔ یا حضرت موسیٰ کے جن ستر منتخب شدہ ساتھیوں کو اللہ نے مار ڈالا تھا۔ ان سب پر عرصہ برزخ شروع ہو چکا تھا۔ اب اسی عرصه برزخ میں اللہ تعالیٰ نے ان میں احساس وشعور پیدا کیا۔ انہیں سنایا اور انہیں زندہ بھی کر دیا۔ تو کیا وہی اللہ تعالی اس عرصہ برزخ میں ان مردول کو رہج وراحت نہیں پنچا سکتا؟ اس بات سے انکار عقلاً محال ہے اور اسی حقیقت کو دو سرے لفظوں میں عذاب و ثواب قبر کہ دیا جاتا ہے۔

شداء کی زندگی: مردول کے احساس وشعور کے متعلق چند مستثنیات کو تو ہم نے ذکر کیا ہے۔ اب ایک استناء كا حافظ صاحب خود بھى ذكر فرمارے ہيں۔ اور وہ ہے شداءكى زندگى۔ آپ فرماتے ہيں كه "شمداء برزخ يعنى آ ثريس نيس - بلكه عِنْدَ دَتِهِم اين رب كى حضورى ميس بير - جمال ان كونى زندگى مل كئ ہے اور وہ روزی یاتے ہیں۔ (قرآئی فیصلے ص ١١٣)

اب دیکھئے جس آیت کا ترجمہ حافظ صاحب نے پیش فرمایا ہے۔ اس سے صرف برزخ مکانی کی نفی ثابت ہوتی ہے۔ رہا برزخ زمانی کا معاملہ تو وہ شمداء کے لیے بھی ایسے ہی ہے جیسے دو سروں کے لیے کیونکہ وہ بھی زمین میں دفن کیے جاتے ہیں اور قیامت کو وہ بھی اسی طرح اپنی قبروں سے اٹھیں گے۔ جیسے دو سرے لوگ۔ تاہم اس عرصہ برزخ میں شداء میں زندہ ہونے کی وجہ سے احساس وشعور ضرور موجود ہوتا ہے۔ اً گرچہ ہم ان کے احساس وشعور کو سمجھ نہیں سکتے۔

قبله حافظ صاحب كابرزخ كى مدت يا قصل زمانى سے انكار: مم سلے عافظ صاحب كايد اقتباس پيش كر م الله على الله المراخ كى مدت مرف والول كى موت سے لے كر حشر تك ب" (قرآنی فيصلے ص ١١١) اب وه خود بی اینے اس اقرار سے منحرف ہو کر فرماتے ہیں کہ "موت اور حشر میں مردول کے لیے فصل زمانی نہیں ہے۔" (قرآنی فیصلے ص٣١٨) اب اس انحراف کی وجہ تو آپ سمجھ ہی گئے ہوں گے کہ اگریہ فصل

<sup>😗 &</sup>quot;بیر رب کی حضوری سے" کے الفاظ حافظ صاحب کا طبع زاد اضافہ ہے رب کے حضور تو ہر مرنے والا مرتے دم ہی حاضر ہو جاتا ہے۔ آڑ میں نہیں رکھا جاتا۔ جیسا کہ ارشاد باری ہے۔

💢 آئينهُ پُرويزنيت 💢 🛪 (همه سوم) قرآنی مسائل 💢

زمانی تشکیم کرلی جائے تو اس میں تواب وعذاب قبر کا امکان بھی پایا جاتا ہے۔ للذا آپ نے مناسب سمجھا کہ اس فصل زمانی کا قصه بی پاک کردو۔ اور اس انکار پر بطور دلیل دو آیات پیش فرمائیں۔

﴿ يَنُوَيْلُنَا مَنْ بَعَثَنَا مِن مَرْقَدِنّا ﴾ "بائے ماری شامت کس نے ہم کو ہماری خواب گاہ سے اٹھادیا۔ " (قرآنی فیصلے ص min)

حافظ صاحب اس خواب گاہ سے مراد وہ بستر لیتے ہیں جس پر مریض کو موت واقع ہوئی تھی۔

(r) چر فرماتے ہیں کہ رقاد کے معنی سونا ہے۔ جیسا کہ سورہ کھف میں ہے:

﴿ وَتَعْسَبُهُمْ أَيْقَكَ اظْكَا وَهُمْ رُقُودٌ ﴾ "اورتو ان كوبيدار خيال كرے كا عالانكه وہ سوئے

ہوئے ہیں۔" (قرآنی فصلے ص ۱۳۱۸) اب دیکھنے کہ رقاد کے معنی تو واقعی سونا ہے اور رقود کے معنی سویا ہوا شخص کیکن اس سے یہ کب لازم آتا ہے کہ مرقد کے معنی صرف بستر مرگ ہی ہو سکتا ہے۔ قبر نہیں ہو سکتا آپ فرماتے ہیں کہ شعراء لوگ مرقد کالفظ قبرکے لیے غلط طور پر استعال کرتے ہیں۔ اب ہم بتائیں گے کہ یہ غلطی نہ عوام کی ہے نہ شعراء کی بلکه قبله حافظ صاحب خود ہی غلط فنمی کا شکار ہیں۔ کیونکہ نیند اور موت میں دو باتیں قدر مشترک کے طور پر پائی جاتی ہیں۔ مثلاً:

نيند اور برزخ: (۱) نيند اور موت دونول صورتول مين روح كو الله تعالى قبض كر ليت بين - (٣٢:٣٩) (r) نیند اور موت دونوں سے اٹھانے کے لیے بَعَثْ کا لفظ استعال ہوتا ہے۔ حافظ صاحب نے جو

امحاب كمف والى آيت درج فرمائي ہے۔ اس واقعہ ميں بھي ﴿ وَكَذَٰلِكَ بَعَنْنَاهُمْ لِيَتَسَاءَ لُوْا بَيْنَهُمْ ﴾ (١٩:١٨) كے الفاظ آتے ہيں۔ حالانكہ ان كى نيند طبعى نيند نه تھى۔ بلكه وه ﴿ سِنِيْنَ عَدَدًا ﴾ (١١:١١) يعنى كى سالول سے اس حالت خواب میں بڑے ہوئے تھے۔

للذا مرقد کالفظ جیسے خواب گاہ کے لیے درست ہے ویسے ہی قبرکے لیے بھی درست ہے۔ پھران اقدار

مشترک سے منمنا درج ذیل نتائج بھی حاصل ہوتے ہیں۔ (i) جس طرح بحالت خواب پوری زندگی نهیں ہوتی۔ بحالت برزخ پوری موت نهیں ہوتی۔

(ii) جس طرح حالت خواب میں روح رہج وراحت سے دوچار ہو سکتی ہے۔ اس طرح بحالت برذخ بھی رنج وراحت سے دو چار ہو سکتی ہے۔ جسے عذاب وثواب قبر کمہ دیا جاتا ہے اور بیہ باتیں احساس و شعور سے تعلق رکھتی ہیں گویا جیسے خواب میں روح کو احساس وشعور ہوتا ہے۔ اس طرح برزخ میں بھی روح کو احساس وشعور ہوتا ہے۔ اگرچہ ہم اسے سمجھ نہیں سکتے۔

(iii) جس طرح خواب اور برزخ دونوں صورتوں میں فصل زمانی ہرایک کے مشاہرہ کی باتیں ہیں۔ جس طرح جا گنے پر سونے والے کو میہ معلوم نہیں ہو تا کہ وہ کتنا عرصہ سویا رہا۔ جب تک گھڑی نہ د کھیے لیا چاند سورج اور ستاروں کے ذریعہ معلوم نہ کر لے یا کسی سے دریافت نہ کر لے۔ اس طرح قبرے اٹھنے

كَنْ بَدِينَة عَنْ اللَّهِ الللَّهِ ال

والوں کو بیہ معلوم نہ ہوگا کہ وہ کتنا عرصہ اس خوابیدگی کی حالت میں پڑے رہے۔ کسی نے کہا ایک دن اور کسی نے کہا کہ دن کا پچھ حصہ حالانکہ بیر مدت کم وبیش تین سوسال تھی۔

ان سب حقائق کے علی الرغم حافظ صاحب مندرجہ بالا دو آیات کے کھڑے پیش کر کے فرماتے ہیں کہ:

"الغرض يد امر قرآن كى نصوص صريحه سے ثابت ہو گيا۔ كه موت اور حشريس مردول كے ليے فصل زمانی نہيں ہے۔" (حوالہ ايضاً)

برزخ میں قیام کی مدت؟: بعد ازال حافظ صاحب تین آیات ایس پیش فرماتے ہیں جن میں قیامت کے دن کفار کے اس مکالمہ کا ذکر ہے۔ جس میں کافر کمیں گے کہ ہم تو صرف دن کی ایک ساعت ٹھرے رہے اور جب زمین میں ٹھرنے کی بات ہوگی تو وہ یو ما آؤ بغض یوچ (۱۳:۲۳) کمیں گے۔ حافظ صاحب اس سے طابت یہ کرنا چاہتے ہیں کہ زمانہ برزخ کی مدت کو تو وہ بہت کم سمجھیں گے یعنی دن کی ایک گھڑی اور زمین میں ٹھرنے کی مدت کے میں شھرنے کی مدت کے وہ زیادہ مدت سمجھیں گے۔ یعنی دن یا اس کا پچھ حصہ پھر وہ برزخ کی مدت کے سلملہ میں اس "دن کی ایک گھڑی" سے بھی انکار کر دیتے ہیں۔ اور نتیجہ کے طور پر فرماتے ہیں:

"الل برزخ كو زمانه كالمطلق احساس نهيس ب- اس لي بيه سجهنا جائي كه مرف والے كے ليے موت بى كا دن حشركا دن ب- " (حواله ايساً ص ٣٢٢)

دیکھا آپ نے کس طرح مافظ صاحب بتدر ج عالم برزخ اور عذاب قبرے فرار فرما رہے ہیں۔ جب

عالم برزخ كا وجود بى ختم كر ديا تو اس دور مين احساس وشعور كاسوال بى كب پيدا بوتا ہے۔ اب قبلہ حافظ صاحب كي كي بيك اقرار كو ايك دفعہ كر سامنے لائے۔ فرماياً: " بعنى برزخ كى مدت مرنے والوں كى موت سے صاحب كے پہلے اقرار كو ايك دفعہ كر سامنے لائے۔ فرماياً: " بعنى برزخ كى مدت مرنے والوں كى موت سے لے كر حشر تك ہے اس ميں وہ اپنے رب كى حضورى سے آڑ ميں ركھے جائيں گے۔ اور جب حشر ہوگا اللہ كے سامنے حاضر كر ديئے جائيں گے۔"

### عذابِ قبراور انصاف کا تقاضا: فرماتے ہیں:

"يمال يه بھى سوچنا چاہيے كہ اللہ كے يمال انصاف ہے۔ يه كيونكر جائز ہو سكن ہے۔ كه جس نے حضرت نوح كا انكار كيا وہ پانچ بزار سال پہلے سے عذاب سے اور برزخ ميں جلے اور جس نے محمد مائية كا انكار كيا وہ يانچ بزار يا دس بزار برس بعد۔" (ايسنا ص ٣٢٣)

اب دیکھئے قرآن کے مطالعہ سے ہمیں میہ معلوم ہو تا ہے کہ گنگار اور کافر تو در کنار' مشرک کی بھی سمی میں مقتصد نا میں میں شرور سے از براد کا میں میں شاہد میں میں اور کافر تو در کنار' مشرک کی بھی سمی

نہ کسی وقت عذاب دو زخ سے رہائی کا امکان ہے۔ ارشاد باری ہے: دیمیں تیک سیکیوں میں تیکیوں دورائی سات

﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْ أَهْلِ ٱلْكِنْكِ "جولوگ الل كتاب كافرر ب اور مشركين بهى يه وَالْمُشْرِكِينَ فِي الرَّحِنَانِ فِي أَلْمُشْرِكِينَ فِي الرَّحِنَانِ فِي أَلْهُ الْمَانِينَ فِي أَلْهُ اللَّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ الله

كَنْ يُويِنْ تِتْ كَلَى الْكُلِّ الْكِيْرِ عِنْ الْكُلْ عِلَى الْكُلْ عِلْمُ اللَّهِ عِلْمُ اللَّهِ عِلْمُ اللَّهِ عِلْمُ اللَّهُ عِلَيْمُ عِلْمُ اللَّهُ عِلَيْمُ اللَّهُ عِلْمُ اللَّهُ عِلَيْمُ اللَّهُ عِلَيْمُ اللَّهُ عِلَيْمُ اللَّهُ عِلْمُ اللَّهُ عِلَيْمُ اللَّهُ عِلْمُ عِلْمُ اللَّهُ عِلْمُ اللَّهُ عِلَيْمُ اللَّهُ عِلْمُ اللَّهُ عِلَا عِلْمُ اللَّهُ عِلْمُ عِلْمُ عِلْمُ اللَّهُ عِلْمُ اللَّهُ عِلْمُ اللَّهُ عِلْمُ اللَّهُ عِلْمُ اللَّهُ عِلْمُ اللَّهُ عِلَمُ اللَّهُ عِلْمُ اللَّهُ عِلَّهُ عِلْمُ اللَّهُ عِلْمُ اللَّهُ عِلْمُ اللَّهُ عِلْمُ اللّ

ٱلصَّلِلِحَلِ أُوْلَئِكَ هُرْخَيْرُ ٱلْبَرِيَّةِ ۞ جَزَآؤُهُمْ

عِندَ رَبِّهِمْ جَنَّكُ عَدْنِ تَجْرِى مِن تَحْلِهَا ٱلْأَنْهُرُ

خَلِدِينَ فِيهَا آبَداً ﴾ (البينة ٩٨/ ٩٠٥)

کرتے رہے۔ وہ تمام خلقت سے بہتر ہیں ان کا صلہ ان کے پروردگار کے ہال ہمیشہ رہنے کے باغ ہیں۔ جن کے نیچے نہریں بہہ رہی ہیں۔ ان میں وہ ابد الاباد تک رہیں گے۔ "

اب دیکھئے جمان نیکو کاروں کی جزاء کا اللہ تعالی نے ذکر کیا ہے تو ﴿ خلِدِیْنَ فِیْهَا اَبَدًا ﴾ فرمایا اور جمال کفار اور مشرکین کی سزا کا ذکر کیا تو صرف ﴿ خلِدِیْنَ فِیْهَا ﴾ فرمایا۔ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ طویل مت کے بعد ہی سی۔ کسی نہ کسی وقت کافراور مشرک کی آگ سے رہائی ممکن ہے۔

اب کوئی مرنے والا جنتی سزا عالم برزخ میں بھگت لے گا اور آخرت میں اسے اس لحاظ سے کم مدت بیہ سزا ملے گی اور کم مدت بیا سزا ملے گی اور کم مدت رہنے والے کو زیادہ اس طرح الله تعالیٰ کے انصاف سے متعلق قبلہ حافظ صاحب کا وہ عقدہ بھی حل ہو جاتا ہے جس کے وہ مکلف نہ تھے۔

### قرآن سے عذاب قبر کا ثبوت

اب قرآن کریم میں بعض آیات ایسی بھی پائی جاتی تھیں جن سے عذاب قبر پر واضح اشارات ملتے تھے۔ اور علائے امت نے ان آیات سے عذابِ قبر کا استباط کیا ہے۔ حافظ صاحب نے اس مضمون کے آخر میں "اعتراضات کا جواب" کے ذیلی عنوان کے تحت ان کا بھی جواب عنایت فرمایا ہے لکھتے ہیں۔

"اب میں ان چند آیات کو بھی لکھ دیتا ہوں جے لوگوں نے غلط فنی سے برزخ کا عذاب سمجھا ہے۔

### (۱) فرشتول کا خطاب:

﴿ وَلَدَارُ ٱلْآخِرَةِ خَيْرٌ وَلَيْعُمَ دَارُ

ٱلْمُتَّقِينَ ﴿ جَنَّنَتُ عَدْنِ يَدْخُلُونَهَا تَجَرَى مِن

تَعْتِهَا ٱلْآنْهَا لَمُنْ لَمُتُمْ فِيهَا مَا يَشَآهُونَ كَلَالِكَ

يَجْزِى اللَّهُ ٱلْمُنَّقِينَ ۞ ٱلَّذِينَ نَـٰوَفَّنَّهُمُ

ٱلْمَلَيْهِكَةُ طَيِّبِينَ يَقُولُونَ سَلَنُهُ عَلَيْكُمُّ

﴿ اللَّذِينَ لَنُوَفَّنَهُمُ الْمَلَكَةِ كُفُهُ طَبِينٌ يَقُولُونَ "جن كو فرشت اس طالت ميں وفات ديتے ہيں كه وه سكند عليه كُمُ أَدْخُلُوا اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْكُمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللّهُ اللللّ

تعتمون الربی ہر اللحق ۱۲۸۱) عوض جو تم کرتے تھے۔ " بیہ آیت خاص دارِ آخرت کے متعلق ہے۔ برزخ سے اس کا کوئی تعلق نہیں۔ قرآن کا سلسلہ بیان میہ ہے:

"اور بے شک آخرت کا گھر بہتر ہے اور کیمااچھا گھر ہے پر ہیز گاروں کا ہمیشہ رہنے والے باغات میں وہ داخل ہوں گے۔ جن کے نیچے نہریں بہہ رہی ہوں گی۔ ان میں جو کچھ وہ چاہیں گے ان کو ملے گا۔ اس طرح اللہ پر ہیز گاروں کو بدلہ دے گا۔ جن کی جانیں ملائکہ نے اس حالت میں قبض کی ہیں کہ وہ یاک تھے۔ ملائکہ نے اس حالت میں قبض کی ہیں کہ وہ یاک تھے۔ ملائکہ نے اس حالت میں قبض کی ہیں کہ وہ یاک تھے۔

الناحل ۱۳۱۲ (۳۲ مرائل کی النامتی ہو۔ اپنے عمل کے بدلے (الناحل ۱۳۲۵) (الناحل ۱۳۲۵) (۱۳۲۵) (۱۳۲۵) (۱۳۲۵) (۱۳۲۵)

وافظ صاحب کی علمی خیانت: اب دیکھے عذاب و تواب قبر کابیان ای سورہ النحل کی آیت نمبر ۲۸ سے شروع ہو کر آیت نمبر ۳۳ پر ۱۳ ہے۔ آیت نمبر ۲۸ میں فرشتوں کے کافروں کی روح قبض کرنے اور ان سے ہم کلام ہونے کابیان ہے اور کافروں کے مرنے سے پیشتری عذاب کی وعید فرشتے سا دیتے ہیں۔ اور یہ بیان آیت نمبر ۲۹ تک ہے۔ آیت نمبر ۳۰ اور نمبر ۱۳ میں پر بیزگاروں کا بیان ہے۔ اور انہیں اس دنیا میں بتایا جاتا ہے کہ آخرت کا گھر بمترہ اور پر بیزگاروں کے لیے یہ آخرت کا گھر کیا ہی اچھا گھر ہے۔ جس میں باغات اور نمبر سیس۔ پھر آیت نمبر ۳۳ اور نمبر ۳۳ میں فرشتوں کا موت کے وقت پر بیزگاروں کے پاس آنے اور انہیں اس دنیا میں موت سے پہلے جنت میں داخل ہونے کی خوشخری دینے بیرگاروں کے باب قبلہ محترم حافظ صاحب نے یہ کیا کہ آیت نمبر ۳۰ جس میں پر بیزگاروں کو اس دنیا میں بعنت کے وعدہ کا بیان ہے وہ آپ نے وَلَدار الْاحرة سے شروع کی اور اس آیت کا پہلا حصہ چھوڑ دیا۔ پھر آیت نمبر ۳۰ کے باقل مائدہ اور آئرت کی بات ہے۔ حالا تکہ ان آیات میں بیان یہ ہوا ہے آئیت نمبر ۳۰ کے متعلق کر کے یہ ثابت کر دکھایا کہ فرشتے مرنے والے کو مرنے سے پیشتر تی اس ارضی دنیا میں اس کے انجام سے آگاہ کر دیتے۔ بدکاروں کو اذخلوا الْجنّة کتے ہیں۔ اور مرنے کے ساتھ تی عذاب کو آب قبر شروع ہو جاتا ہے۔

(٢) آلِ فرعون كى آگ پر پیشى: حافظ صاحب فرماتے ہیں: "دوسرى آیت جس سے لوگوں كو عذاب برزخ كاخيال ہوا يہ ہے۔"

﴿ وَحَاقَ بِعَالِ فِرْعَوْنَ سُوَّءُ ٱلْعَذَابِ ﴿ الْعَذَابِ ﴿ الْعَدَابِ فَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ وَمَامَ بِينَ كَهِ جَامَينَ كَ اور قيامت بعضُورَ عَلَيْهَا عُدُوًّا وَعَشِيًّا وَيَوْمَ تَقُومُ جَس پر وه صبح وشام بيش كيه جامَين كه اور قيامت السّاعَةُ أَدْخِلُوا عَالَ فِرْعُونَ كُو سَحْت رَين السّاعَةُ أَدْخِلُوا عَالَ فِرْعُونَ كُو سَحْت رَين السّاعَةُ أَدْخِلُوا عَالَ فَرْعُونَ كُو سَحْت رَين السّاعَةُ أَدْخِلُوا عَالَ فَرْعُونَ كُو سَحْت رَين السّاعَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللّ

آیت کا مفہوم سے سمجھا گیا ہے کہ آل فرعون غرق ہونے کے بعد روزانہ صبح وشام آگ پر پیش کیے جاتے ہیں سے عذاب برزخ ہے پھر جب قیامت کا دن ہوگا تو فرشتوں کو تھم دیا جائے گا کہ ان کو سخت ترین عذاب میں داخل کر دو سے مفہوم ان تمام قرآنی تعلیمات کے خلاف ہے جو پہلے بدلا کل بیان کر دی گئ ہیں۔ کیونکہ برزخ میں آل فرعون روزانہ صبح وشام آگ پر پیش کیے جاتے ہیں۔ تو ان میں زندگی اور آگ کی اثر پذیری کی صلاحیت یعنی شعور واحساس بھی ہوتا چاہیے۔ جن کا قرآن تصریحاً انکاری ہے اور قرآنی

## ﴿ المَيْمَةُ رَبُورِينَةِ اللَّهِ اللَّ

تعلیمات میں اختلاف نبیں ہو سکتا" (قرآنی فیصلے ص٣٢٧)۔

اسے کہتے ہیں بنائے فاسد علی الفاسد قرآنی تعلیمات میں تو اختلاف نہیں ہو سکتا لیکن آپ کے بیان میں تو اختلاف واضح ہے کبھی کہتے ہیں کہ موت سے لے کر حشر تک کا عرصہ برزخ ہے۔ اور کبھی کہتے ہیں کہ مرنے والوں کا حشر موت کے وقت سے ہی شروع ہو جاتا ہے اور فصل زمانی ہے ہی نہیں۔

پھر فرماتے ہیں "دراصل ساری خرابی اس وجہ سے ہوئی کہ یفوّ طُون کے معنی یماں زمانہ حال کے ' لیے گئے ہیں لیعنی وہ پیش کیے جاتے ہیں حالا تکہ یماں اس کے معنی استقبال کے ہیں کیونکہ کفار جن میں آل فرعون بھی شامل ہیں۔ ان کی آگ پر پیش قیامت ہی کے دن ہوگی۔" (ایصاً ۳۲۷)۔

اور پھراس قیامت ہی کے دن کے متعلق دو آیات پیش فرمائی ہیں۔ (۲۰:۳۱) اور (۹۸:۱۱) ان میں صرف قیامت کے دن آگ پر پیشی یا آگ میں داخل ہونے کا ذکر ہے۔ گویا آپ کی دلیل یہ ہوئی کہ چونکہ قیامت کے دن آگ پر پیشی یا داخلہ ہوگا للذا قیامت سے پہلے آگ پر پیشی نہیں ہو سکتی اور اس وجہ سے آپ ینٹو ضُون کا ترجمہ "بیش کیے جاتے ہیں"گوارا نہیں فرماتے۔ اس دلیل میں جتنا وزن ہے وہ آپ خود ہی ملاحظہ فرما لیجے۔

پھر فرماتے ہیں کہ غُذُوًّا وَّ عَشِیًّا سے مرا دوام ہے کیونکہ برزخ غیر زمانی ہے۔ اس میں نہ صبح ہے نہ شام۔ اب اس آیت کا دوسرا حصہ پہلے حصہ کی تشریح ہوگا۔ لیعنی آل فرعون کو آگ کا دائی عذاب دیا جائے گا۔ اور وہ اس طرح ہوگا کہ فرشتوں کو تھم طے گا کہ ان کو سخت ترین عذاب میں ڈال دو۔" (ص ٣٢٧ قرآنی فیصلے)۔

گویا حافظ صاحب کے خیال میں ﴿ اَلنَّارُ یُعْرَضُوْنَ عَلَیْهَا غُدُوًّا وَّ عَشِیًّا ﴾ کا سارا جملہ ہی ہے کار ہے کو نکہ اس جملے کا پورے کا پورا مطلب ﴿ اَدْخِلُو آ اَلَ فِزْعَوْنَ اَشَدَّ الْعَذَابِ ﴾ میں آجاتا ہے یہ ہے قبلہ حافظ صاحب کی قرآن کی فصاحت وبلاغت کا ستیاناں کر دیا۔

(٣) آل نوح كا انجام: فرمات بين "جو حال آل فرعون كائب بجنسه دى حال قوم نوح كائب يعنى وه بهى قيامت بى كے دن آگ ميں داخل كيے جائيں گے۔

﴿ أَغْرِ فُواْ فَأَدْخِلُواْ نَارًا﴾ (نوح ٧١/ ٢٥) "وه غرق كي كة اور آك مين واخل كر كا ."

آپ فرماتے ہیں کہ قیامت جنت' دوزخ وغیرہ کے لیے قرآن میں جابجا ماضی کے صیفے استعال ہوئے حالانکہ یہ سب یوم قیامت کو مستقبل میں ہوگا۔ اس لیے قوم نوح کے متعلق جو ماضی کے صیفے مستعمل ہوئے ہیں۔ یونکہ دو سرے مقامات میں فیصلہ حساب کتاب اور عذاب وثواب کے دن کی تصریح کر دی ہے کہ وہ یوم الحشرہے۔ لنذا ماضی کے صیفوں سے استدلال صیح نہیں" (الینا صاحبا)۔

آئينهُ پَرُويزيْت 💢 (همه سوم) قرآنی مسائل 🤾

اب دیکھتے کہ حافظ صاحب دراصل چاہتے یہ ہیں کہ آپ أغرقوا كا معنى تو ماضى میں ہى كيجيے ليكن أدخلوا كامعنى مستقبل مين كيجيد بم قبله حافظ كى بات مان ليتد ليكن مشكل بدب كه ادخلوا يرفا داخل ہوئی ہے جو تعقیب وترتیب کے لیے آتی ہے النااس آیت کے مندرجہ ذیل دو ہی ترجے ہو کتے ہیں۔

 وہ غرق کیے گئے پس آگ میں داخل کئے گئے حافظ صاحب نے آیت کے معنی تو نیمی لکھے ہیں گر ان معنول سے برزخ كاعذاب ابت مو رہا ہے۔ للذاب ترجمہ آپ كو كوارا نسيس۔ اسى ليے آپ نے اس كى اتن لمی چواری تشریح فرمائی ہے۔

 وہ غرق کیے جائیں گے بس آگ میں ڈالے جائیں گے" یعنی دونوں کام مستقبل میں قیامت کو ہوں گے۔ یہ ترجمہ حقیقت کے خلاف ہے کیونکہ آل نوح اس ونیا میں مدتوں پہلے غرق تو ہو چکی ہے۔

للذا لا محالہ ان دونوں الفاظ کا ترجمہ ماضی کے صیغوں میں ہی کیا جائے گا۔ اس آیت کا یہ ترجمہ نہیں ہو سكناكه "وه غرق كي كئ اور آل مين داخل كي جائيس ك\_"

(۴) الله کے حضور پیشی: آپ فرماتے ہیں:

﴿ وَلَوْ تَرَىٰ إِذِ ٱلظَّلِيلُمُونَ فِي غَمَرَاتِ ٱلْمُوَّتِ

ظُهُورِكُمْ ﴾ (الأنعام٦/٩٣\_٩٤)

"چوتھی آیت جوعذاب قبرکے ثبوت میں پیش کی گئی

"اور کاش تو دیکھے جب یہ ظالم موت کے سکرات میں

موت میں اور فرشت اپ ہاتھ پھیلات ہوے کت ہیں کہ اپنی جانیں نکال دو۔ آج کے دن تم کو ذلت کا عذاب دیا جائے گا اس کیے کہ تم اللہ ہر جھوٹ

باندھتے اور اس کی آیات سے تکبر کرتے تھے۔ (الله فرمائے گا) اور تم جمارے پاس اکیلے آئے جس طرح

ہم نے تم کو پہلی بار پیدا کیا تھا۔ اور جو کچھ ہم نے تهمیں دیا تھااہے بیٹھ بیچھے چھوڑ آئے۔"

وَالْمَلَتَهِكُةُ بَاسِطُوا أَيْدِيهِمْ أَخْرِجُوا أَنْسُكُمْ أَلْيُومَ تُجَرُونَ عَذَابَ ٱلْهُونِ بِمَا كُنتُمْ تَقُولُونَ عَلَى ٱللَّهِ غَيْرَ ٱلْحَتَّ وَكُنتُمْ عَنَّ ءَايكيتِهِ- تَسَتَكَمِّرُونَ ١٩٥٥ وَلَقَدْ حِثْتُمُونَا فُرَدَىٰ كَمَا خَلَقْنَكُمْ أَوَّلَ مَرَّةِ وَتَرَكَّتُمُ مَّا خَوَّلْنَكُمْ وَرَآءَ

"اس آیت میں الْیَوْمَ کے لفظ سے لوگوں نے سمجھا ہے کہ یہ برزخ کاعذاب ہے۔ گرجب یہ جابت ہو چکا کہ برزخ غیر زمانی ہے۔ اور موت اور قیامت کے دن میں مردوں کے لحاظ سے فصل نہیں۔ تو آج لینی موت كا دن بعينه قيامت كا دن ہے۔ چنانچه آيت مين أوَّلَ مَرَّةٍ كا لفظ صاف تصريح كر رہا ہے كه حيات اخروى كاواقعه ہے۔" (صا٣٢)

اس اقتباس میں حافظ صاحب نے نیا تکتہ یہ بیان فرمایا ہے کہ چونکہ اس آیت میں اوّل مرة کالفظ ہے اور یہ لفظ ایک دوسرے مقام پر حشرکے دن کے لیے آیا ہے للذا یمی مرنے والے کی موت کا دن ہی اس کی قیامت کا دن ہے۔ مروے کے لیے کوئی فصل زمانی نہیں یعنی آپ کے خیال میں یہ ناممکن ہے کہ اللہ

كل كنية رَبُويزينت على المحال المحال

تعالی ایک مرتبہ تو نہی کلمہ موت کے دن کھے اور دو سری بار نہی کلمہ حشرکے دن بھی کمہ دے۔

حافظ صاحب کے افکار کا خلاصہ: اگر آپ "عذاب قبر" سے نجات عاصل کرنا چاہتے ہیں تو حافظ صاحب کے مندرجہ ذیل مشوروں پر عمل کیجیے۔

- المرقد کے معنی صرف خواب گاہ یا بستر مرگ ہے اس کے معنی قبرنہ کیجیے۔ اگر قبر کریں گے تو فصل زمانی کے ثابت ہونے کا بھی خطرہ ہے اور عذاب قبر کا بھی۔
- چونکہ کفار قیامت کے دن کہیں گے کہ ہم دنیا میں دن یا اس کی ایک گھڑی ٹھرے رہے۔ للذا ان کی
  اس بات کو حقیقت پر محمول فرمائے۔ پھراس ایک گھڑی کا بھی انکار کر دیجیے۔ تاکہ فصل زمانی ثابت
  نہ ہو سکے۔
- یعْوَضُونَ (مضارع) کا معنی صرف مستقبل میں کیجیے۔ اسی طرح اُدْخِلُوْا (ماضی) کا معنی بھی مستقبل میں ہی کیجے ورنہ عذاب قبر کے گلے پڑ جانے کا خطرہ ہے۔
- چونکہ قیامت کے ون اللہ کمیں گے کہ "تم ہمارے پاس ای طرح آئے جس طرح ہم نے اقل مرة پیدا کیا تھا۔ للذا یہ تسلیم کر لیچے کہ اللہ تعالی موت کے وقت یہ اَوَّلَ مَوَّة والی بات نہیں کہہ سکتے۔
   ورنہ پھروی عذاب والا خطرہ لاحق ہو جائے گا۔

حدیث اور عذاب قبر: آخر میں حافظ صاحب کی تان حدیث پر ٹونتی ہے اور وہ اس عقیدہ کی ایجاد پر تبعرہ کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

" یہ عقیدہ حدیث کی بنیاد پر قائم ہوا ہے۔ صبح بخاری میں حفرت عائشہ سے روایت ہے کہ میرے پاس مدینہ کی دو یہودی بردھیا عور تیں آئیں۔ انہوں نے کہا قبر میں مردوں کو عذاب ہو تا ہے۔ میں نے ان کو جھٹلایا۔ جب وہ چلی گئیں اور رسول اللہ ساٹھیا گھر تشریف لائے تو یہ بات میں نے آپ سے ذکر کی۔ آپ نے فرمایا "ہاں ان دونوں عورتوں نے بچ کہا۔ مردوں پر قبر میں عذاب ہو تا ہے جس کو سارے چوپائے سنتے ہیں۔ " پھراس کے بعد میں نے دیکھا کہ رسول اللہ ساٹھیا ہم نماز کے بعد عذاب قبر سے پناہ ما تیکتے تھے۔ یعنی اس وقت تک رسول عظیم ساٹھیا عذاب قبر سے خالی الذہن تھے۔ ان یہودی عورتوں کے کہنے سے خیال بیدا ہو گیا۔..."

یہ اور اس قتم کی حدیثیں ہیں جن سے اس عقیدہ کی تخلیق ہوئی۔" (الینا ص ۳۳۲)

یہ حدیث بخاری (کتاب الجنائز۔ باب عذاب قبر) میں موجود ہے۔ اس کو نقل کرنے میں بھی حافظ صاحب نے ایک جگہ تصرف یہ ہے کہ حضرت عائشہ صاحب نے ایک جگہ تصرف یہ ہے کہ حضرت عائشہ وی ہے ہے کہ حضرت عائشہ وی ہے ہے ہے کہ حضرت عائشہ وی ہے ہے ہے کہ حافظ میادی عورت آئی تھی۔ اور تحریف یہ ہے کہ حافظ صاحب کے الفاظ ''انہوں نے کہا قبر میں مردوں کو عذاب ہو تا ہے۔ میں نے ان

کو جھٹالیا" قبلہ عافظ صاحب کا اپنی طرف سے اضافہ ہے۔ حدیث کے الفاظ یوں ہیں کہ ایک یمودیہ عورت آئی اور اس نے عائشہ کو کہا کہ خدا تجھے عذابِ قبر سے بچائے پھر جب رسول اکرم آئے تو حضرت عائشہ نگھٹا نے آپ سے عذاب قبر کے متعلق پوچھا۔" اتنے کام حافظ صاحب ببااوقات کر ہی لیا کرتے ہیں۔ خیر اب بہم ان کے اصل اعتراض کا جواب دیتے ہیں۔ جو یہ ہے کہ یمودی عورت کی یاد دہائی پر رسول اللہ لئے کے عذاب قبر کا خیال آیا تھا۔ حالا نکہ اس واقعہ سے نتیجہ یہ نکاتا ہے کہ حضرت عائشہ نگھٹا کو چو نکہ اس بات کا علم نہ تھا۔ للذا انہوں نے اس سے پیٹھڑ بھی اس بات کی طرف توجہ ہی نہ کی تھی۔ کہ رسول اللہ مثل نے بالکل نیا تھا) تو انہوں نے اس معالمہ کی طرف توجہ دینا شروع کی تو معلوم ہوا کہ رسول اللہ اکثر نمازوں کے بعد عذاب قبر سے بھی پناہ مانکتے ہیں۔ بالفاظ دیگر یہ مسئلہ رسول اللہ سے لیے نہیں بلکہ حضرت عائشہ نگھٹا کے لیعد عذاب قبر سے بھی پناہ مانکتے ہیں۔ بالفاظ دیگر یہ مسئلہ رسول اللہ سے لیے نہیں بلکہ حضرت عائشہ نگھٹا کے لیع نیا تھا۔

یہ تو تھا قبلہ حافظ اسلم صاحب کے ارشادات جلیلہ کا جائزہ لیکن جرائگی یہ ہے کہ آپ کے ان ارشاداتِ جلیلہ کو آپ کے شاگر درشید جناب پرویز صاحب بھی تسلیم کرنے کو تیار نہیں۔ وہ ای کتاب قرآنی فیلے کے صفحہ ۳۴۷ پر فرماتے ہیں کہ۔

"جب جسمانی نظام طبعی قانون کے تحت مضحل ہو کر منتشر ہو جائے گا (جے موت کہتے ہیں) تو اس پختگی ادر وسعت یافتہ قوت (نفس) کا کچھ نہیں گڑے گا۔ اس کے بعد اسے معلومات فراہم کرنے ادر اسکے فیملوں کو نافذ کرنے والا ادر نظام مل جائے گا"

اس اقتباس کی رو سے مرنے کے بعد نفس یا روح کی زندگی ثابت ہوگئی۔ تو احساس وشعور' رنج وراحت' عذاب وثواب سب کچھ از خود ثابت ہو جاتا ہے۔



آئینهٔ پُرویزیت کی 🔀 💸 (صد سوم) قرآنی سائل

### ⓒ تركه اور وصيت

### سمى صاحب نے پرویز صاحب کو لکھا کہ:

"آپ نے کی مرتبہ لکھا ہے کہ "قرآن کریم کے احکام ہمارے وقتی مصالح اور مقفیات کی رعایت رکھتے ہوئے ہمیں اجازت دیتے ہیں کہ ہم اپنے حالات کے مطابق فیصلہ کر لیں" اب سوال یہ ہے کہ قرآن ایک طرف تو انسان کو اس کی ملکیت کی چیزوں پر تصرف کا حق دیتا ہے۔ دو سری طرف ان کی تقسیم کے معالمہ میں اس کے مقفیات کی کوئی رعایت نہیں رکھتا۔ بلکہ تقسیم وراشت کے ایسے حصے مقرر کر دیتا ہے جن میں تغیر و تبدل کا اسے افتیار نہیں ہوتا۔ مثلاً ایک فیض کا برا بیٹا ملازم ہے۔ ہزاروں روپ تخواہ پاتا ہے اور صاحب جائیداد بھی ہے لیکن دو سرا لڑکا ابھی ایک سال کا بھی نہیں ہوا کہ اس کی موت کا وقت قریب آجاتا ہے۔ اب حالات کا تقاضا یہ ہے کہ اس نفیے بیٹیم کی مالات کے لیے ترکہ الگ کر دیا جائے۔ لیکن اسے اس پر کچھ افتیار نہیں قرآن کی رو سے برا بیٹا بیٹا کر رہا جائے گا۔ میرا خیال ہے کہ اس قسم کی مجبوریاں تھیں کہ زمینداروں نے لڑکوں کو زمین سے حصہ دینا بند کر دیا تھا۔ ایک فیض کی تھو ڈی سی اراضی ہے۔ اس کی لڑکی پجاس میل کے زمین سے حصہ دینا بند کر دیا تھا۔ ایک فیض کی تھو ڈی سی اراضی ہے۔ اس کی لڑکی پجاس میل کے ذمین سے حصہ دینا بند کر دیا تھا۔ ایک فیض کی تھو ڈی سی اراضی ہے۔ اس کی لڑکی پجاس میل کے فاصلہ پر بیائی ہوئی ہے اس فیض کے ورث میں سے اس لڑکی کا حصہ نکالیے تو چیچ بھر زمین نہ لڑکی کا محمہ نکالیے تو چیچ بھر زمین نہ لڑکی مصلے کا در مقتنیات کا لحاظ کیے رکھا جائے گا۔ " (قرآنی فیصلے ص ۱۲ اس کے ایک الحاظ کیے رکھا جائے گا۔ " (قرآنی فیصلے ص ۱۲ اس کے ایکا تھے کہ ان امور مثل کی نہ اس کے بیٹے گی۔ اس طرح کی اور مثلیں ہیں کیا آپ تحریر فرمائیں گے کہ ان امور میں ذاتی مصالح اور مقتنیات کا لحاظ کیے رکھا جائے گا۔ " (قرآنی فیصلے ص ۱۲ اس کے دیا کہ کا کا خالے کیے در کھا جائے گا۔ " (قرآنی فیصلے ص ۱۲ اس کے درائی کے کہ ان امور

یرویز صاحب کی فراہم کردہ بنیاد: اب دیکھئے مندرجہ بالا سوالنامہ میں سائل نے دو سوال اٹھائے ہیں اور دونوں وراثت سے متعلق ہیں اور ان دونوں سوالوں کی بنیاد پرویز صاحب کی یہ "قرآنی بصیرت" ہے ۔ کہ قرآن کریم کے احکام ہمارے وقتی مصالح کی رعایت رکھتے ہوئے ہمیں اجازت دیتے ہیں کہ ہم اپنے طالت کے مطابق فیصلے کر لیں۔" اب ہمیں یہ دیکھنا چاہئے کہ پرویز صاحب کی یہ مہیا کردہ بنیاد بھی درست ہے یا نہیں؟ قرآن کریم اس بنیاد کو غلط قرار دیتا ہے قرآن کریم نے سورہ نساء میں وراثت کے احکام بیان فرمائے تو ساتھ ہی ہتا دیا۔

"تمهارے باب بھی ہیں اور بیٹے بھی تم نہیں جانے کہ ان میں سے کون نفع کے لحاظ تم سے زیادہ قریب ﴿ ءَاجَآؤُكُمْ وَأَبْنَآؤُكُمْ لَا تَدْرُونَ أَيْهُمُمْ أَقْرَبُ لَكُوْ نَفْعَأْ فَرِيضَكَةً تِمِن اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ كَانَ

كل المَيْدَ رَبُويِنتِ عَلَى اللَّهِ ا

ہے۔ یہ جھے خدا کے مقرر کیے ہوئے ہیں۔ بے شک

عَلِيمًا حَكِيمًا ۞ (النساء ١١/٤)

الله جانے والا حكمت والا بـ."

تو پھر جب ہم یہ بات جانتے ہی نہیں کہ ہمارے لیے کون سا اقرب زیادہ نفع رسال ہے۔ تو ہم اپنی صوابدید کے مطابق اپنے وقی مصالح یا ذاتی مصالح یا مقضیات کے مطابق نصلے کیو نکر کر سکتے ہیں؟ پھر اللہ تعلیٰ نے یہ بھی بنا دیا کہ خدا کے ان مقرر کردہ حصول میں ردو بدل کا کسی کو اختیار نہیں۔ نیز یہ بھی کہ اللہ نے یہ جھے اپنے علم و حکمت کی بناء پر مقرر کیے ہیں۔ اب جو شخص اللہ کے ان مقرر کردہ حصول کو ذاتی مصالح اور مقضیات کی سان پر چڑھا کر اپنے حالات کے مطابق فیصلے کرنا چاہتا ہے۔ وہ دراصل اللہ کے احکام کا نافرمان اور اس کے علم و حکمت کا مشکر ہے۔

الله کی حکمت جمال انفرادی مصالح کی مقتضی ہوتی ہے وہاں وہ ایسے ہی احکام دیتی ہے۔ جیسے انفرادی مکیت کا حق اور جمال اجتماعی مفاد کی مقتضی ہوتی ہے۔ وہاں اس کے مطابق احکام دیتی ہے۔ جیسے احکام میراث' اور ان احکام کی خلاف ورزی' حدود الله کو توڑنے کے مترادف ہے۔

برویز صاحب کی تفناد بیانی: اس سوالنامے کے جو جوابات پرویز صاحب نے مرحمت فرمائے وہ تو آئندہ زیر بھٹ آرہے ہیں۔ مردہ بناو پر کشت ہیں کہ پرویز صاحب خود بھی اپنی فراہم کردہ بنیاد پر مطمئن نظر نہیں آتے چنانچہ آخر میں لکھتے ہیں کہ:

"ہم اپنے مصالح اور مقتیات کے مطابق جزئیات طے کرنے کے لیے صرف اننی امور میں مجاز ہیں۔ جن کی جزئیات قرآن کریم نے خود متعین نہیں کیں۔ جن جزئیات کو قرآن نے خود متعین کر دیا ہے۔ ان میں کسی کو ردوبدل کا حق نہیں۔ اور قرآن کریم نے آگر ان کے ساتھ خود ہی بعض شرائط بھی لگا دی ہیں۔ تو ان شرائط کی پابندی بھی ضروری ہے (تقییم وراثت کے احکام مشروط ہیں وصیت کے ساتھ)" (قرآنی فیصلے ص ۱۱۲)

اس اقتباس میں دو باتیں قابل غور ہیں:

© قرآن نے یہ جزئیات متعین فرما دی ہیں کہ بیٹول کا حصہ برابر ہو گاخواہ ایک صاحبِ جائیداد ہو اور دو سرا بیتیم' نیز قرآن نے یہ بھی متعین فرما دیا کہ بیٹی اگرچہ پچاس میل کے فاصلہ پر ہی بیاہی ہو اس کو مترو کہ اراضی کا حصہ ملے گا۔ اراضی کی صورت میں نہ سہی عوض نقد کی صورت میں ہی سہی (اور یمی دو سوال سائل نے کیے تھے) لہذا ان امور میں ذاتی مصالح اور مقتضیات قطعاً اثر انداز نہیں ہو سکتے۔

© آپ فرماتے ہیں "تقسیم وراثت کے احکام مشروط ہیں وصیت کے ساتھ" اب دیکھئے ایک شخص کی حادث کا شکار ہو کر مرجاتا ہے یا وصیت کرنا اپنے مرض کی وجہ سے بھول جاتا ہے۔ تو کیا اس کا ترکہ تقسیم نہیں ہوگا؟ شرط کا تو کہی تقاضا ہے کہ اگر وہ پوری نہ ہو تو مشروط احکام از خود ختم ہو جاتے ہیں۔ پھر پی شرط کیسے ہوئی؟ پرویز صاحب خود بھی دو سری جگہ فرماتے ہیں۔ "اگر انسان وصیت نہ کر سکا ہو یا اس کا

آئينة پُرويزيت 💢 💸 (حصه سوم) قرآني مسائل 🥎

ترکہ وصیت سے بڑھ جائے تو اس صورت میں اللہ تعالی نے اس کے ورثے کی تقسیم اس کے وارثوں پر نہیں چھوڑی بلکہ اس کے حصے خود مقرر کر دیئے ہیں۔" (ایفنا ص ۱۰۹) جس کا صاف مطلب ہے کہ وصیت نہ ہونے کی صورت میں بھی میراث تقسیم ہوگی۔ تو پھراحکام وراثت وصیت کی شرط کے ساتھ مشروط کیسے ہوئے؟

یرویز صاحب کا ذہنی انتشار: بات دراصل یہ ہے کہ اس سوال نامہ نے پرویز صاحب کو خاصا پریشان کر دیا اور وہ اپنے مختلف اور متضاد نظریات کو ایک ساتھ نباہنے کی کوشش فرما رہے ہیں۔ مثلاً:

© وہ صرف حق ملیت زمین کے ہی مکر نہیں۔ ہر طرح کی انفرادی ملیت کے بھی منکر ہیں۔ چنانچہ آپ کی تصنیف "قرآنی نظام ربوبیت" اس کا زندہ جُوت ہے۔ جس طرح آپ نے سوال نمبر ۲ کے جواب میں زمین کی حق ملکیت سے انکار کر کے سائل کے ذاتی مصالح اور مقتضیات کو یکسرپامال کر دیا ہے۔ ای طرح آپ کے پہلے سوال یعنی تقسیم میراث کے سلسلہ میں یمی رویہ افتیار کرنا چاہئے تھا۔ جس مخص کی نہ زمین اپنی ہو نہ مکان' نہ روپیہ بیسہ بلکہ سب پچھ سرکاری ہی ہو۔ جب وہ مرے گاتو جو پچھ اس کے پاس فرمین اپنی ہو نہ مکان' نہ روپیہ بیسہ بلکہ سب پچھ سرکاری ہی ہو۔ جب وہ مرے گاتو جو پچھ اس کے پاس چارپائی بستر"کرسیاں یا برتن وغیرہ ہوں گے وہ تو سرکار کے ہوں گے۔ اس میں تقسیم وراثت کیسے ہو سکتی چارپائی بستر"کرسیاں یا برتن وغیرہ ہوں گے وہ تو سرکار کے ہوں گے۔ اس میں تقسیم وراثت کیسے ہو سکتی ہو تھی اب جو آپ پرویز صاحب کی حکمت عملی وہی ہے جو آپ نے قرآنی نظام کی بیشانی پر بھی تحریر ہے۔ میسا کہ ماہنامہ طلوع اسلام کی بیشانی پر بھی تحریر ہے۔

© وصیت اور ترکہ کا ذکر قرآن میں دو جگہ فرکور ہے ایک سورہ بقرہ میں اور یہ پہلی سورہ ہے جو مدینہ میں نازل ہوئی یعنی سن اھ اور سن ۲ ھ میں اس میں والدین اور اقربین کے متعلق وصیت کا افتیار میت کو دیا گیا ہے۔ پھر وصیت اور ترکہ کے احکام سورہ نساء میں رسول اللہ کی زندگی کے آخری ایام میں نازل ہوئے۔ ان احکام میں والدین اور اقربین کے جھے اللہ تعالی نے خود مقرر کر کے ان رشتہ داروں سے متعلق وصیت کا افتیار میت سے چھین لیا ہے تاہم ان رشتہ داروں کے علاوہ دو سرے رشتہ دارول یا دو سری قابل احتیاج جگہوں میں وصیت کا افتیار دیا ہے۔ اور ان دونوں قتم کے احکام کے درمیان سال کا عرصہ حائل ہے۔

اب پرویز صاحب چونکہ ناسخ و منسوخ کے بھی قائل نہیں۔ النذا ان دونوں مقامات کے احکامات کو یوں گڈ ٹرکر دیا ہے۔ کہ انسان سرپیٹ کے رہ جاتا ہے۔ یہ سب کچھ کرنے کے باوجود آپ سائل سے فرماتے ہیں۔ "امید ہے آپ کے دہ شکوک رفع ہو گئے ہوں گے۔ جن کا ذکر آپ نے خط میں فرمایا ہے" (ایشا میں اللہ اور دو سرے مقام پر فرمایا۔" اب سوچ لیجے۔ بات کس قدر واضح ہے۔" (ایشا ص۱۰۹)

واضح بات؟: اب مم يه ديكهنا جائت مين كه وه واضح بات بكيا؟ وه واضح بات يه بك آب سوره بقره

كَنْ رَوْرِيْت كَالَى اللَّهِ اللّ

کی وصیت ہے متعلق آیت نقل کر کے فرماتے ہیں کہ "آیت کی ابتدا اس سے ہوتی ہے کہ تم پر وصیت فرض قرار دی گئی ہے۔ اور انتا اس پر کہ وصیت متقیوں کے لیے نمایت ضروری ہے۔ اب سوال پیدا ہوتا ہے کہ جب انسان کو اس کے ترکہ کی تقسیم کے لیے وصیت کی اجازت ہے (بلکہ تاکید ہے) تو پھر قرآن کریم نے تقسیم وراثت کے جصے کس لیے مقرر کیے ہیں؟ اس کا جواب خود قرآن میں ہے۔ سورہ نساء میں پہلے اولاد' والدین اور بمن بھائیوں کے حصول کا ذکر ہے۔ اور اس کے بعد فرمایا ہے ﴿ مِنْ بَعْدِ وَصِیتَ اور قرضہ کے بعد مول گے۔ اس طرح دو سرے رشتہ یُوصِیْ بِھآ آؤ دَیْنِ ﴾ (۱۹:۱۱) یہ جصے میت کی وصیت اور قرضہ کے بعد ہوں گے۔ اس طرح دو سرے رشتہ داروں کے حصول کا ذکر کرنے کے بعد اللہ تعالی نے چار مرتبہ یمی الفاظ دہرائے ہیں۔ اس کے بعد فرمایا یہ اللہ کی طرف سے تھم ہے۔ اب آپ سوچ لیجے بات کس قدر واضح ہے۔ یعنی ہر مسلمان پر وصیت فرض کی اللہ کی طرف سے تھم ہے۔ اب آپ سوچ لیجے بات کس قدر واضح ہے۔ یعنی ہر مسلمان پر وصیت فرض کی گئی ہے۔ اسے اپنی جائیداد واموال کی تقسیم میں پورا پورا اختیار ہے کہ اپنے مصالح ومقصنیات کے مطابق شرحہ جی چاہے دے دے دے اور جتنا تی چاہے دے دے۔ "(ایسنا ص ۱۹۰۹)

اب دیکھنے اس "واضح بات" کے اقتباس میں کئ قابل وضاحت باتیں پر جمع ہو گئ ہیں۔ مثلاً:

- ① جس وصیت کو آپ فرض اور مومنوں کے لیے ضروری قرار دے رہے تھے۔ اے تیسری ہی سطر میں وصیت کی اجازت (بلکہ تاکید) پر محمول فرما رہے ہیں۔ دراصل یہ ذہنی انتشار اس لیے ہے کہ آپ تنزیل احکام کی حکمت الہیہ یا ناسخ ومنسوخ کے محر ہیں۔ سورہ بقرہ کی روسے فی الواقع وصیت فرض تھی۔ پھر جب سورہ نساء میں اللہ تعالی نے والدین اور اقربین کے جصے خود مقرر کر دیۓ تو وصیت کی فرضیت ختم۔ اب یہ ایک اختیاری چیزرہ گئی۔
- © آپ نے سوال یہ اٹھایا تھا کہ اگر وصیت کی اجازت بلکہ تاکید ہے تو قرآن نے جھے کیوں مقرر کیے؟" اس کا جواب یہ دیتے ہیں کہ قرآن میں رشتہ داروں کے حصوں کی تعیین کے بعد چار بار آیا ہے کہ "یہ جھے وصیت یا قرضہ کی ادائیگی کے بعد کیے جائیں گے۔ کیا سوال گندم جواب چینا کی اس سے واضح مثال مل سکتی ہے؟
- © چونکہ چار مقامات پر حصہ داروں کے جصے مقرر کرنے کے بعد اللہ تعالی نے فرمایا ہے کہ " میہ تقسیم دصیت اور قرضہ کی ادائیگ کے بعد ہوگی" تو اس سے آپ نے نتیجہ یہ پیش کیا ہے کہ" وصیت ہر مسلمان پر فرض کی گئی ہے۔ للذا اسے اپنے اموال وجائیداد کی تقسیم میں پورا پورا اختیار ہے کہ اپنے مصالح دمقنیات کے مطابق جے جی چاہے دے اور جتنا جی چاہے دے۔" بتلایئے اس دعوی اور دلیل میں کوئی ربط ہے؟

## کیا چار بار تاکید کی وجہ سے قرض اٹھانا بھی فرض ہے؟

اب سوال سے ہے کہ اگر چار بار تکرار کی وجہ سے وصیت فرض ہے تو قرضہ کیوں فرض نہیں؟ قرضہ کا

الكينة كرويزيت على المحال المح

لفظ بھی تو اس طرح چاروں بار وصیت کے لفظ کے ساتھ آیا ہے۔ اسے کیوں درخور اعتنا نہیں سمجھا جاتا اور سارا زور وصیت پر صرف کیا جاتا ہے۔ اس لحاظ سے چاہیئے تو یہ تھا کہ ہرانسان اپنی زندگی میں قرضہ ضرور کے اور یہ قرضہ بھی وصیت کے ساتھ ہی ادا ہونا چاہئے۔ کیونکہ یہ قرضہ اتنا ضروری ہے کہ اس کی ادائیگی کا ذکر قرآن کریم میں بہ تکرار چار دفعہ آیا ہے اور اس تھم کی تعمیل اسی صورت میں ممکن ہے کہ انسان قرض کے اور ادائیگی کے بغیر مرے۔

ان الفاظ کا مطلب تو صرف اتا ہے کہا گر میت نے کوئی وصیت کی ہے یا آگر میت کے سر پر کچھ قرض ہے تو پھران دونوں کی یا حسب ضرورت کی ایک کی ادائیگی ایسا فریضہ ہے جس کی چار بار تکرار کے ساتھ تاکید آئی ہے۔ گویا یہ چار بار کی تاکید وصیت کرنے کے لیے نہیں ' وصیت (اگر ہو تو اس) کی ادائیگی کے لیے ای طرح یہ تاکید قرضہ (اگر ہو تو اس) کی ادائیگی کے بعد وراثت تقیم کی جائے۔ اور اگر میت نے نہ تو وصیت کی ہو نہ اس کے ذمہ کوئی قرض ہو تو ساری وراثت تقیم ہو جائے گی۔ جیسا کہ آپ خود بھی فرما رہے ہیں کہ «لیکن اگر اتفاق سے ایسا ہو جائے کہ کمی وجہ سے انسان وصیت نہ کر سکا ہو یا اس کا ترکہ وصیت سے بڑھ جائے (قرضہ کا ذکر آپ نے یہاں بھی گوارا نہیں فرمایا۔ مولف) تو اس صورت میں اللہ تعالیٰ نے ورثے کی تقیم کے خود جھے مقرر کر دیئے ہیں "

رہی یہ بات کہ آگر چہ ﴿ مِنْ بَعْدِ وَصِیّةِ یُوْصِیْ بِهَاۤ آؤدَیْنِ ﴾ کے الفاظ چار بار دہرائے گئے ہیں۔ گر ان الفاظ سے یہ بات کیے ثابت ہو سکتی ہے کہ اسے (میت کو) اپنی جائیداد واموال کی تقسیم میں پورا پورا افتار ہے کہ اپنے مصالح ومقتنیات کے مطابق جے جی چاہے اور جتنا جی چاہے دے دے دے ؟" یہ پرویز صاحب کا اپنی طرف سے ایسا اضافہ ہے جے وہ اس چار بار دہرائے گئے آیت کے مکرے کے علاوہ اور بھی کسی آیت سے ثابت نہیں کر سکتے۔ اور چونکہ یمی بات مسلمانوں میں اور طلوع اسلام میں باعث نزاع کے الذا چاہئے تو یہ تھا کہ پرویز صاحب کوئی الی آیت پیش فرما دیتے۔ جس سے نزاع کا فیصلہ ہو جاتا۔ یہ تو سے بن نہ سکا۔ للذا اس کا غصہ آپ نے جی بھر کر روایات پر نکالا ہے۔

پرویز صاحب کابید ذہنی انتشار ابھی ختم نہیں ہوا۔ چنانچہ فرماتے ہیں۔

"لکن تقسیم جائیداد کے اس افتیار کو بھی بدلگام نہیں چھو ڑا گیا کہ انسان مستحقین کو محروم کر دے اور اپی جائیداد کی تقسیم میں نا انصافی سے کام لے۔ اس لیے جہال وصیت اور قرضہ کا ذکر فرمایا وہاں یہ بھی ارشاد فرمایا کہ وصیت اور قرضہ سے مقصود (حقداروں کو) نقصان پنجانا نہ ہو۔"

اب سوال یہ ہے کہ اگر کسی کو یہ اختیار دے دیا جائے کہ وہ اپنی اموال وجائیداد جے چاہے دے دے اور جتنی چاہے دے دے اور جتنی چاہے دے۔ تو اس سے زیادہ حقد ارول کے لیے اور کونسی بات ضرر رسال ہو سکتی ہے؟ مثلاً سائل کے سوال نمبرا کے مطابق کوئی مرنے والا اپنی ساری جائیداد اپنے چھوٹے بیچے کے نام کر جاتا ہے۔ تو یہ برب لڑکے کی حق تلفی اور قرآن کے خلاف نہ ہوگا؟ اور بڑا بیٹا یہ کوشش نہ کرے گا کہ اس چھوٹے سے برب لڑکے کی حق تلفی اور قرآن کے خلاف نہ ہوگا؟ اور بڑا بیٹا یہ کوشش نہ کرے گا کہ اس چھوٹے

كل كل المناسر المناسر

لڑے کو تھی نہ تھی طرح راستے سے ہٹا کر خود ساری جائیداد پر قابض ہو جائے کیونکہ مال وزر کی ہوس الی چیز ہے کہ وہ مال وزر مل جانے سے کم نہیں ہوتی بلکہ اور بردھتی ہے۔ پھریمال بھائیوں کی رقابت کا مسئلہ بھی ہے۔

آیات وصیت کی تشریع: پرویز صاحب ابنابیان جاری رکھتے ہوئے فرماتے ہیں:

"اگر کسی نے ایساکیا ہے (یعنی کسی مرنے والے نے وصیت کے ذریعہ حقد اروں کو نقصان پہنچایا ہے) اور اس کاعلم اس کی زندگی میں ہو گیا ہے تو جماعت کو حق دیا گیا ہے۔ کہ وہ اصلاح حال کی صورت

پیدا کر دے۔"

﴿ فَمَنَ خَافَ مِن مُوصٍ جَنَفًا أَوْ إِثْمًا فَأَصْلَحَ "آر كسى هُخُص كو وصيت كرنے والے سے بے جا بَيْنَهُمْ ﴾ (البقرة ٢/ ١٨٢)

رعایت کرنے یا کسی بے انصافی کا اندیشہ ہو تو اسے چاہئے کہ وہ بروقت مداخلت کر کے اور وار تول (کو سمجھا بجھا کر ان) میں مصالحت کرادے۔"

اگریہ صورت حال اس کی موت کے بعد واقع ہو تو اس کی وصیت میں ضروری ردوبدل کر دیا جائے۔ لیکن یہ اختیار صرف اسلامی عدالت کو ہو گا افراد کو نہیں۔" (قرآنی فصلے ص•ا۱)

اس آیت سے معلوم ہوا کہ ناجائز وصیت میں ردوبدل کیا جا سکتا ہے۔ اس کی زندگی میں بھی اور اس کے بعد بھی ابت سے بعد بھی ابت سے بعد بھی ابت ہے۔ اور مرنے کے بعد اسلای عدالت کو کیے؟ یہ بات تو قرآنی مصرصاحب ہی خوب سیجھتے ہیں۔ ہم تو بس اتنا جائے ہیں کہ مصرصاحب ہی خوب سیجھتے ہیں۔ ہم تو بس اتنا جائے ہیں کہ مصرصاحب اس آیت کے آگے فَلاَ إِنْمَ عَلَيْهِ کے الفاظ عمداً چھوڑ گئے ہیں۔ اب فَمَنْ خَافَ وَاصْلَحَ اور علیه تیوں الفاظ اس بات پر واضح دلیل ہیں۔ کہ اس سے مراد کوئی ایک فرد ہے۔ نہ کہ موت سے پہلے جماعت اور موت کے بعد اسلای حکومت۔

ان آمات سے البتہ اور چند باتوں کا پہہ چلتا ہے۔ جو درج ذیل ہیں:

© کوئی مرنے والا اپنی ساری جائیداد کی وصیت ایک آدمی کے حق میں نہیں کر سکتا وجہ سے کہ مندرجہ بالا آیات (۱۸۲:۲) کا مضمون آیت نمبر ۱۸۰سے شروع ہوتا ہے اور اس میں والدین اور اقربون سب کے لیے وصیت کا تھم ہے۔

© دہ خدا کے مقرر کردہ وارثوں اور ان کے مقررہ حصوں میں ردوبدل نہیں کر سکتا۔ نہ ہی کمی ایک حقدار کے حصہ کو اپنی وصیت کے ساتھ بڑھا کر دوسروں کے حصوں پر اثر انداز ہو سکتا ہے۔ ایسا مخص حقیقتاً خدا کے ارشاد ﴿ لاَ تَذْرُونَ اَیُّهُمْ اَقْرُبُ لَکُمْ نَفْعًا ﴾ (۱۳۳) (تم نہیں جانتے کہ والدین اور اقربین میں سے کون نفع رسانی کے لحاظ سے تمہارے قریب تر ہے) سے انکار کرتا ہے۔

وہ بدنگام ہو کر جے چاہے اور جتنی چاہے " کے مطابق بھی وصیت نہیں کر سکتا آگر وہ ایسا کرے گا تو

كل آئينهُ رَويزيّت عن 390 كل (صد سوم) قرآني مسائل كل

اس کی وصیت میں ردوبدل کر کے اس کی اصلاح کی جا سکتی ہے۔

قانون وراثت پر برویزی اعتراضات: اب آگر یمی باتیں آگر رسول الله طی کیا کمه دیں تو یہ حضرات چلانا مشروع کر دیتے ہیں کہ :

"مقام حیرت ہے کہ مسلمانوں کا مسلمہ قانون وراثت کس قدر قرآن کے خلاف ہے۔ اور بیہ حیرت اور بیہ حیرت اور بیہ حیرت اور بھی بڑھ جاتی ہے جب ہم دیکھتے ہیں کہ بیہ قانون وراثت ہم میں صدیوں سے چلا آرہا ہے۔ اس پر بجائے اس کے کہ انسان اپنا سر پکڑ کر بیٹھ جائے اور کیا کرے اس قانون میں یا تو سرے سے وصیت کی اجازت ہی نہیں اور اگر اجازت ہے تو صرف ایک تمائی میں اور وہ بھی وارثین کے لیے نہیں۔ فیا للجی۔ " (ص ۱۱۱)

### اس اقتباس میں:

اس قانون میں سرے سے وصیت کی اجازت نہیں۔ "بیہ ایبا الزام ہے جو ایسے قرآنی مفکر ہی دوسروں پر لگا کے بیں۔ اور پھر خود ہی ہیہ کمہ کر اس الزام سے دستبردار بھی ہو جاتے ہیں کہ:

© "اور آگر اجازت ہے تو صرف تمائی مال میں" اب یہ تو قرآن سے ثابت ہے کہ وراثت کے اصل حقدار والدین اور اقربین ہیں۔ تو جب ان کے حصے اللہ نے خود مقرر کر دیئے جو غیر مبدل ہیں۔ ہیں۔ توکوئی مخص سارے مال کی کیسے وصیت کر سکتا ہے؟ اب آگر ان حضرات کو کچھ تکلیف ہے تو صرف یہ کہ تمائی مال کی تحدید رسول اللہ نے کیوں کر دی؟ سوچنے کی بات ہے کہ وصیت میں اصلاح کا حق کی دو سرے کو دیا جا سکتا ہے۔ تو رسول اللہ ساتھ کے کوں نہیں دیا جا سکتا؟

وارثوں کے حق میں وصیت کی نفی قرآن سے ثابت ہے۔ کیونکہ بید دو سرے حقد اروں کے حق پر
 اثر انداز ہوتی ہے اور کی نا انصافی کی بات ہے۔ جو جَنَفًا أَوْ إِنْهَا کے ضمن میں آتی ہے۔

ائی ای "قرآنی بصیرت" کو پرویز صاحب رسول الله مان کی اتباع قرآن کی آثر لیتے ہوئے یوں بیان فراتے ہی کہ:

"آپ اس کا خیال بھی کر سکتے ہیں کہ قرآن کریم وصیت کو فرض قرار دے اور بلا مشروط لیعنی پورے مال میں ہو سکتی ہے۔ اور مال میں ہو سکتی ہے۔ اور مال میں وصیت کا حق دے اور رسول اللہ یہ فرمائیں کہ نہیں۔ وصیت ایک تمائی مال میں ہو سکتی ہے۔ اور وہ بھی غیروارثین کے لیے خدا کے تھم میں ایسا ردو بدل یقینا رسول اللہ سٹھیا کی شان کے خلاف ہے۔ جن کا ایک ایک سانس قرآن کی اتباع میں گزرا۔" (الینا ص ااا)

اب دیکھئے ان حضرات کو مبھی رسول اللہ کی شان کا خیال آتا ہے اور مبھی رواۃ پرستی کالیکن انہیں ہے خیال مبھی بھولے سے بھی نہیں آتا کہ کہیں ہماری قرآنی بصیرت ہی ٹیٹرھے راستے پر نہیں چل نکلی؟ جس کا نتیجہ بیہ نکلا کہ آپ نے وصیت اور ترکہ کے الگ الگ احکام کو یوں گڈیڈ کر دیا۔ کہ دونوں کا جنازہ نکال دیا۔

چونکہ پرویز صاحب وصیت سے متعلق اپنے اعتراضات کو اپنے رسالہ طلوع اسلام اور دو سرے لمزیر

كَلُمْ اللَّهُ اللّ

کے ذریعہ بار بار اور مختلف طریقوں سے دہرا دہرا کر یہ خابت کرنے کی کوشش فرمایا کرتے ہیں کہ دصیت کے متعلق دونوں احادیث۔۔۔ ایک یہ کہ وصیت وارثوں کے حق میں نہیں ہو سکتی اور دوسری یہ کہ وصیت کی انتائی حد ایک تمائی ترکہ تک ہے۔۔ قرآن کریم کے صریحاً خلاف ہیں اور اپنے موقف کو وہ ان الفاظ میں چیش فرماتے ہیں۔ کہ میت کو اپنی جائیداد اموال کی تقسیم میں پورا پورا اختیار ہے کہ اپنے مصالح ومقضیات کے مطابق جے جی چاہی اور جتنا جی چاہ دے دے۔ " (قرآنی فیصلے ص ۱۹۰۱) للذا اب ہم ایک دوسرے انداز سے قرآن بی سے یہ خابت کریں گے کہ پرویز صاحب کا یہ موقف قرآن کے صریحاً خلاف ہے نیزیہ کہ محولہ بالا احادیث قرآن کے عین مطابق ہیں۔

آپ کے موقف کا پہلا حصہ یہ ہے کہ میت جے چاہے دے دے یہ بات مندرجہ ذیل آیات قرآنی کی روسے فلط ہے۔

"جے چاہے" میں سے والدین اور اقربین کو بسرحال خارج کرنا پڑے گا۔ لینی جے چاہے کا اطلاق صرف غیر وارثوں پر ہی ہو سکتا ہے کیونکہ والدین اور اقربین کے جھے تو خدا نے مقرر کر دیئے ہیں۔ للذا وارثوں کے حق میں وصیت کی ضرورت ختم ہوگئی اور اگر کوئی مخض وارثوں کے مقرر کردہ حصول کے بعد کسی وارث کے حق میں وصیت کرے تو اس کا یہ مطلب ہوگا کہ وہ:

(الف) خدا کے مقرر کردہ حصوں سے مطمئن نہیں اور نہ ہی اسے اللہ تعالیٰ کے علم و حکمت پر کچھ اعتماد ہے:

(ب) والدين اور اقربين آبائي جانب مويا ابنائي جانب ان دونول كے متعلق الله تعالى فرمايا كه:

﴿ اَبَآ اَوْكُمْ وَأَبْنَآ وَكُمْ لَا تَدْرُونَ آيَهُمْ أَوْرَبُ "تَمْ نيس جائے كه فائدہ كے لحاظ سے تمارے باپ لَكُو نَفْعاً فَرِيضَكَ مِن اللّهَ إِنَّ اللّه كَانَ وادول اور بيول پوتول ميں سے كون تم سے زيادہ عَلِيمًا حَكِيمًا إِنَّ (النساء ١١/٤) ترب ہے۔ یہ صے فدا کے مقرر كے ہوئے ہيں اور

الله سب کچھ جاننے والا اور حکمت والا ہے۔"

اس آیت کی رو سے اگر کوئی محض وار توں میں سے کسی کے حق میں وصیت کرتا ہے۔ وہ تو گویا صرف اس آیت کی خلاف ورزی ہی خمیس کرتا۔ بلکہ اللہ تعالی کے علم و حکمت کو اور ﴿ لاَ تَدُرُونَ اَيُّهُمْ اَقُرَبُ لَكُمْ نَفْعًا ﴾ کو بھی چیلنج کرتا ہے۔

(ج) آگر کوئی شخص دار ثین سے کسی ایک دارث کے حق میں وصیت کر کے خدا کے مقرر کردہ حصہ میں اضافہ کر دیتا ہے۔ تو اس کالا محالہ بتیجہ بیہ نکلتا ہے کہ دو سرے دار ثوں کے حصول میں اسی نسبت سے کمی داقع ہوگی۔ اس کے برعکس وہ کسی ایک دارث کا حصہ کم یا ختم کر کے دو سروں کا حصہ بردھانا چاہتا ہے۔ تو ایسی وصیت باطل قرار پائے گی کیونکہ ایسی ہی وصیت جَنَفًا اور اِثْمًا کے ضمن میں آتی ہے جس کی اصلاح کر دینا ازروے قرآن نمایت ضروری ہے۔

ان قرآنی دلائل سے واضح طور پر بات ثابت ہو جاتی ہے کہ وارثوں کے حق میں وصیت کرنا قرآن کی

كل المَيْمَةُ رَّوِيزَةِت مَا كل عَلَيْهِ مِن قَر آني مَا كل عَلَيْهِ مِن قَر آني مَا كل عَلَيْهِ مِن قَر آني مَا كل عَلَيْهِ مِن اللَّهِ عَلَيْهِ مِنْ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلِي عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْ عِلْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلِي عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْ

خشاء کے خلاف ہے اور نیز پرویز صاحب کا بیہ نظریہ کہ "جے چاہے دے دے" کے زمرہ سے وار ثول کو بسرحال خارج کرنا ہی بڑے گا۔

اب برویزی موقف کے دو سرے حصہ "جتنا چاہے دے دے" کی طرف آیے۔ قرآن میں دو مقامات پر الیعنی سورہ بقرہ الام اور سورہ نساء (۱۲۰۱۱ ۱۲۳) میں) وصیت کے احکام آئے ہیں۔ سورہ بقرہ کی آیت کی رو سے وصیت والدین اور اقربون کے لیے فرض قرار دی گئی۔ اور سورہ نساء کی رو سے والدین اور اقربون کا حصہ اللہ نے خود مقرر فرما دیا۔ اور یہ بات ہم پہلے واضح کر چکے ہیں۔ کہ "جے چاہے دے دے" میں وارثین شامل نہیں ہو سکتے۔ اب ان آیات سے واضح ہوتا ہے کہ تقسیم اموال کے وقت والدین اور اقربین کو کسی صورت میں نظر انداز نہیں کیا جا سکتا۔ ان دونوں طرح کے نتائج کو ملانے سے نتیجہ یہ نکلا کہ کوئی فخص اپنا سارا مال غیروارثین کے لیے وصیت نہیں کر سکتا۔ وہ "جتنا جی چاہے" مال نہیں دے سکتا ہے۔ بلکہ مال کا کچھ حصہ ہی وصیت کے ذریعہ دے سکتا ہے اور وہ بھی صرف غیروارثوں کو ہی دے سکتا ہے۔ وارثوں کو نہیں۔

اب رہی یہ بات کہ میت اپنے مال کا "پھھ حصہ" جو وصیت کر سکتا ہے وہ کیا ہونا چاہیئے تو قرآن کے دونوں مقامات کے مطالعہ سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ متروکہ مال کے اصل حقدار والدین اور اقربون ہی ہیں۔ لہذا متروکہ مال کا ذیادہ تر حصہ انہیں ہی ملنا چاہیئے اور کم تر حصہ ایسا ہونا چاہیئے جو میت اپنے افتیار سے کی غیروارث کو بذریعہ وصیت دے سکتاہے۔

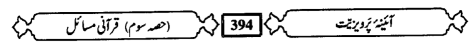
اب اس "کم تر حصه" کی تحدید فی الواقع قرآن میں مذکور نہیں بلکہ رسول اللہ نے بتایا کہ یہ "کم تر حصہ" زیادہ سے زیادہ ایک تمائی مال تک ہے۔ اس سے زیادہ حصہ مال کی وصیت کی جائے گی تو وہ جَنَفًا اور اِئْمَا کے ضمن میں آئے گی۔ جس میں ردوبدل اور ترمیم کی جا سکتی ہے۔ اور اس اصلاح کا حق قرآن نے ہر مصلح کو دیا ہے۔ پرویز صاحب یہ حق میت کی موجودگی میں جماعت کو اور میت کی موت کے بعد اسلامی عدالت کو دیتے ہیں۔ اب یہ بات تو شاید طلوع اسلام بھی تشلیم کرے گاکہ رسول اللہ اپنی امت کے مسلمی عدالت کھی۔ پھراگر آپ کی یہ تحدید با اعتاد میں سب سے برے مصلح 'ہمدرد اور خیر خواہ بھی سے اور اسلامی عدالت بھی۔ پھراگر آپ کی یہ تحدید با اعتاد ذرائع سے درست ثابت ہو جائے۔ اور یہ تحدید قرآن کے خلاف بھی نہ ہو۔ بلکہ اس قاعدہ کے مطابق ہو درائع سے درست ثابت ہو جائے۔ اور یہ تحدید قرآن کے خلاف بھی قرآن ہی نے عطاکیا ہو۔ تو پھر معلوم نہیں درائع سے درسل اللہ کی ایک متعین گی ہوئی حد کو تقسیم کرنے میں طلوع اسلام کو کیا اعتراض ہو سکتا ہے۔ اور کہ رسول اللہ کی ایک متعین گی ہوئی حد کو تقسیم کرنے میں طلوع اسلام کو کیا اعتراض ہو سکتا ہے۔ اور وہ اس بات کا واویلا کرنے میں کیے حق بجانب سمجھا جا سکتا ہے کہ یہ احدیث قرآن کے صریحاً خلاف ہیں۔

ن واضح رہے کہ مسلمانوں کی اکثریت جو سنت رسول کو جبت تسلیم کرتی ہے کے عقیدہ کے مطابق رسول اللہ فی اللہ عن تعدید وحی دفی کے ذریعہ فرمائی جو بما انول الله میں شامل ہوتی ہے۔

آئینہ پُرویزیت کے سوالات: اب ہم سائل کے سوالات کا ای مسلمہ قانون وراثت کے تحت جواب دینا مروری سجھتے ہیں۔ اس کا بہلا سوال ایک سال کے بیٹیم ہو جانے والے بچے ہدردی اور اس کے حق میں وصیت سے متعلق تھا۔ تو اس کا جواب یہ ہے کہ اس ایک سال کے بیٹی ہو والے بچ کے ہدردی اور اس کے حق میں وصیت سے متعلق تھا۔ تو اس کا جواب یہ ہے کہ اس ایک سال کے بیچ کی ماں بھی یقینا زندہ ہوگ۔ وہ وراثت میں حقدار بھی ہے اور اپنے بیچ کے ساتھ والد سے زیادہ ہدرد بھی۔ پھر یہ بھی ممن ہے کہ میت کے والدین میں سے دونوں یا کوئی ایک زندہ ہو۔ ان کی ہدردیاں یقیناً بیٹیم ہونے والے بیچ سے ہول گ۔ وہ بھی وراثت کے حقدار ہیں۔ اور یہ سب رشتہ دار اس بیٹیم ہونے والے بیچ کو ابنا ابنا حصہ دینے کو تیار ہیں۔ کیونکہ یہ ان کا طبعی نقاضا بھی ہے۔ لیکن بڑے بھائی کی صورت الی نہیں ہے اب اگر اس بیٹیم ہونے والے بیچ کی مال وادی اور دادا سب مل کر اس کے بھائی کو اپنے چھوٹے بھائی کے ساتھ ایٹار کے لیے کہ دیں تو کوئی وجہ نظر نہیں آتی کہ وہ بھی اپنے حصے سے دستبردار ہونے پر رضامند نہ ہو جائے اور اگر نہ بھی ہو تو بھی اسے جھوٹے بھائی سے بہت کم حصہ طے گا۔ مال دادی دادا سب نضے کے لیے ایٹار کریں بھی ہو تو بھی اسے جھوٹے بھائی سے بہت کم حصہ طے گا۔ مال دادی دادا سب نضے کے لیے ایٹار کریں بھی ہو تو بھی اسے جھوٹے بھائی سے بہت کم حصہ طے گا۔ مال دادی دادا سب نضے کے لیے ایٹار کریں بھی ہو تو بھی اسے جھوٹے بھائی سے بہت کم حصہ طے گا۔ مال دادی دادا سب نضے کے لیے ایٹار کریں

یہ تو نضے سے ہمدردی کی بات تھی جس کا ازروئے شرع ہی عل ممکن ہے۔ ربی انصاف کی بات تو دہ
وبی ہے جو اللہ نے بیان فرما دی۔ لینی ان دونوں کا حصہ برابر ہوگا۔ وجہ یہ ہے کہ اگر کسی کے دل میں یہ
خیال آسکتا ہے کہ نظا بہت حد تک ہمدردی کے لائق ہے تو کسی کے دل میں یہ خیال بھی آسکتا ہے کہ ننظ
کی ضروریات ہیں ہی کیا۔ جو اس کو آدھا حصہ لیے؟ اس کو تو اتنا حصہ بھی بہت زیادہ ہے۔ للذا ہمارے لیے
عافیت کی راہ ہی ہے کہ اللہ کے احکام کوبدل وجان قبول کر لیس اور انہی پر عمل کریں۔ خواہ ان احکام کی
مصلحت ہماری ذاتی مصلحت سے فکرا ہی کیوں نہ رہی ہو۔ رہی پرویز صاحب کی تفییرو تشریح تو وہ جیسی پچھ
ہے وہ آپ ملاحظہ فرما چکے ہیں۔ ان کا مقصد حقیقتاً نضے سے ہمدردی نہیں بلکہ سنت کی مخالفت اور قرآنی
اقدار کو متزلزل کرنا ہے۔

اور دوسرے سوال کا جواب ہے ہے کہ اراضی کو چپہ چپہ بائٹنے کی کوئی ضرورت نہیں اس زمین کی انسان کے ساتھ قیت لگا کر لڑکی کا حصہ اسے نفذی کی صورت میں دیا جا سکتا ہے۔ اب آگر لڑکی کا بھائی یا زمینداروں کا طبقہ اس بات میں بھی لیت ولعل کرتا ہے تو اس کا صاف مطلب ہے ہے کہ ان کی نیت میں فور ہے اور یہ لوگ دور جاہلیت کی طرح طبقہ اناث کو ان کے حق وراثت سے محروم رکھنا چاہتے ہیں۔



# 🕥 ينتم پوتے كى وراثت

كى صاحب نے يتيم بوتے كى وراثت كے متعلق سوال كياتو پرويز صاحب نے فرمايا:

"حقیقت میہ ہے کہ قرآن کریم نے اپنی چار مختفری آیات میں پورے کا پورا قانون وراثت جس حسن وخوبی اور جامعیت و اکملیت کے ساتھ بیان کر دیا ہے۔ جب مگہ بصیرت اس پر غور کرتی ہے۔

توانسان قرآن کے اس اعجاز پر وجد کرنے لگ جاتا ہے۔" (قرآنی فیصلے ص ١١١١)

اب اگر اس وجد کی کیفیت میں پرویز صاحب نگہ بصیرت اس پر ڈال کر مندرجہ ذیل ہاتوں کا جواب مرحمت فرما دیں تو ان کی عین نوازش ہوگی۔ واضح رہے کہ جو اب قرآن کریم ہی سے درکار ہیں۔

طلوع اسلام سے چند سوالات: © قرآن کی کونی آیت ہے جس میں چپاکی موجودگی میں میتم بوتے کا حصد فدکور ہے۔ اور وہ کتا ہے؟ یہ مسئلہ اس لیے بھی اہم ہے کہ خود رسول اللہ کو اپنی چپاؤں کی موجودگی میں اپنے دادا عبدالمطلب کی وراشت سے حصد نہیں ملا تھا۔ اب اگر یہ مسئلہ اتنا ہی اہم تھا تو قرآن کو یہ مسئلہ بالخصوص بیان کر دینا چاہئے تھا۔ قرآن کی کسی آیت سے وضاحیًا تو درکنار اشارة یا دلات بھی یہ مسئلہ بالخصوص بیان کر دینا چاہئے تھا۔ قرآن کی کسی آیت سے وضاحیًا تو درکنار اشارة یا دلات بھی یہ مسئلہ بابخصوص بیان کر دینا چاہئے تھا۔ قرآن کی کسی آیت سے وضاحیًا تو درکنار اشارة یا دلات بھی یہ مسئلہ بابخصوص بیان کر دینا چاہئے تھا۔

- قرآن کی کس آیت کی رو سے 
   <sup>©</sup> حضرت ابو بکر رہا تھ نے ان مدعیان وراثت کو ترکہ (باغ فدک) کو محروم الارث بنا دیا تھا۔
- قرآن میں ہے کہ آگر میت کی لڑکیاں دو سے زیادہ ہوں تو ان کے لیے دو تمائی ہے (۱۱:۱۲) اب آگر لڑکیاں دو بی ہوں تو ان کو ترکہ کا کتنا حصہ طے گا؟
- قرآن میں ہے کہ ترکہ کی تقتیم وصیت اور قرضہ کی ادائیگی کے بعد ہوگی۔ (۱۱:۱۳) اب آگر میت کا قرضہ ہی اس کے ترکہ سے زیادہ ہو تو کیا کیا جائے؟ بالخصوص اس صورت میں کہ قرض خواہ بھی ایک سے زیادہ ہوں؟

<sup>()</sup> اس واقعہ کو چونکہ پرویز صاحب نے درست سلیم کر کے نظام ربوبیت (ص:۳۴) میں درج فرمایا ہے۔ ای لیے ہم نے بیہ سوال اٹھایا ہے۔

﴿ النَّيْهُ بِرُورِينَةً ﴾ ﴿ 395 ﴿ (صدسوم) قرآني مما كل ﴾

فقد اسلامی کی غلطیال: قرآن کی جامعیت اور اکملیت کا بید نقشہ بتانے کے بعد پرویز صاحب کی نگاہ کرم فقاء پر پرتی ہے تو فرماتے ہیں کہ اس مروجہ قانون کی روسے باہد گر متضاد شقیں موجود ہیں بلکہ ان میں قرآنی اصول کی صریح مخالفت بھی ہے۔ جنہیں قرآن وارث قرار دیتا ہے بیہ قانون اسے وراثت سے محروم

ر رہا ہے۔ قرآن ان کے لیے کچھ حصہ مقرر کرتا ہے۔ یہ قانون اس کے خلاف کچھ اور ہی دیتا ہے۔ کسی کسی کا میں میں میں میں میں میں میں میں میں ایک کیا میٹر قرار میں ایک میں میں اس میں میں اس میں میں میں میں

کسی ایک بی درجہ کے دو رشتہ داروں میں سے ایک کو دارث قرار دیتا ہے اور دو سرا محروم رہ
 کسی ایک بی درجہ کے دو رشتہ داروں میں سے ایک کو دارث قرار دیتا ہے اور دو سرا محروم رہ

© اور سب سے برنی افسوس ناک صورت یہ کہ اس قانون کی رو سے یہ تسلیم کرنا پڑتا ہے کہ (معاذ اللہ) خدا چوشی جماعت کے بچوں جتنا بھی حساب نہیں جانا۔ اس اصول کو ایک بچہ بھی جانتا ہے کہ جب کسی چیز کو مختلف حصوں میں تقتیم کیا جائے تو تمام حصوں کی حاصل جمع ایک آنا چاہئے۔ آگر حاصل جمع ایک نہیں آتی تو ریاضی کے ابتدائی قاعدے کی رو سے یہ تقتیم غلط ہے۔ مثلاً ۱/۲ + ۱/۲ + ۱/۲ = ۱) یہ تقتیم ورست ہے لیکن ورست ہے لیکن (۱/۲ + ۱/۲ + ۱/۲ + ۱/۲ ) یہ تقتیم غلط ہے کیونکہ ان حصوں کا مجموعہ ایک نہیں بلکہ ورست ہے لیکن (۱/۲ + ۱/۲ + ۱/۲ ) یہ تقتیم غلط ہے کیونکہ ان حصوں کا مجموعہ ایک نہیں بلکہ ورست ہے۔

یہ ہے بسرحال وہ قانون وراثت جے ہم بڑے فخرسے دنیا کے سامنے پیش کرتے ہیں اور نہیں سوچتے کہ اس ہے ہم ایک ایک طرف اللہ تعالی کے متعلق کیانصور پیش کرتے ہیں اور دو سری طرف کس طرح عملی دنیا میں اپنے آپ کو اصفوکہ بناتے ہیں۔" (قرآنی فیصلے ص۱۱۵)

الله تعالی کی حساب دانی: جمیں افسوس ہے کہ فقهاء کی زیادتیوں کی وجہ سے پرویز صاحب کو علمی دنیا میں اضحو کہ بنتا پڑا۔ ان زیادتیوں میں سے پہلی دو باتوں کا آپ نے مجملاً ذکر فرما دیا۔ کوئی مثال پیش فرماتے تو اس کا جائزہ بھی لیا جا سکتا تھا۔ البتہ تیسری زیادتی کی زدچو نکہ اللہ تعالی کی ذات پر بھی پڑتی ہے۔ للذا ہم اس کے دفعیہ کے لیے ادارہ طلوع اسلام سے ہی گزارش کرتے ہیں کہ وہ احکام میراث کی جامعیت اور اسملیت پر نگہ بصیرت ڈال کر اور وجد میں آکر مندرجہ ذیل سوالوں کے جوابات مرحمت فرمائیں۔

عرفے والے کی بیوی اور ۳ بیٹیاں ہیں اور ماں باپ بھی ذندہ ہیں اس کا ترکہ کیے <sup>©</sup> تقسیم ہوگا؟

مرنے والے کی ہیوی فوت ہو چکی ہے اور باپ بھی لیکن مال زندہ ہے اور ۳ بیٹیال زنڈہ ہیں۔ اس
 کے ترکہ کے تقییم کی کیاصورت ہوگی؟

## ﴿ لَمُنِهُ بُويِنَةً ﴾ 396 ﴿ (صد موم) قرآني معائل ﴾

- ⑤ مرنے والی عورت ہے۔ جس کی ابھی اولاد نہیں ہوئی۔ اس کا خاوند اور دو بہنیں زندہ ہیں۔ اس کا تقسیم فرمائے۔ <sup>⑤</sup>
   ترکہ تقسیم فرمائے۔ <sup>⑥</sup>
  - مرنے والی کا خاوند' چار لڑکیاں اور باپ زندہ ہے۔ تو ترکہ کیے تقسیم کیا جائے گا۔ ۞

کی سرے وال ما حاوید چار تریال اور باب ریدہ ہے۔ و تر نہ یے سیم سیاجے و۔ بہت کیم میں جائے و۔ بہت کیم علل جمھ عمل جمھ کی ہے میں۔ ان کے جھے قرآن میں موجود ہیں۔ اور فقهاء کاان میں پچھ عمل دخل بھی نہیں۔ کیر بھی ان کی حاصل جمع ایک نہیں آتی۔ اب ان کے جوابات ایسے ہونے چاہئیں کہ وہ قرآن سے ماخوذ ہوں۔ اور اللہ تعالیٰ بھی حساب نافنی کی زد سے زیج جائیں۔ نیز آپ دنیا کے سامنے اضحو کہ بھی نہ بن عمیں۔

فقهاء کی خدمات کا اعتراف: اس تمهید کے بعد پرویز صاحب جب اصل مسئلہ کی طرف رجوع فرماتے ہیں۔ یا بھریہ بین ۔ تو آپ کی زبان میں فقهاء کے لیے وہ حدت وشدت باتی نہیں رہتی وہ کچھ ڈھیلے پڑ جاتے ہیں۔ یا بھریہ شیڑھا سامسئلہ انہیں ڈھیلا بنا دیتا ہے اور فرماتے ہیں کہ:

"اس سے یہ مراد نہیں کہ ہمارے فقہاء رحمہ اللہ نے دانستہ ایساکیا۔ ہرانسان سے تفقہ بیس غلطی کا امکان ہے۔ اس لیے قصور ان کا بھی نہیں اصل قصور ہے۔ اس دہنیت کا جس کی رو سے یہ عقیدہ بنا لیا گیا کہ اسلاف نے جو کچھ کمہ دیا ہے وہ منزل من اللہ کی طرح تنقید سے بالاتر ہے۔ " (ایساً ص ۱۲۱) اس اقتباس سے دو باتیں واضح ہیں:

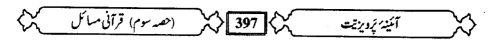
- آ یتیم پوتے کی وراثت کا مسلم احکام میراث کی جامعیت وا کملیت کے باوجود قرآن سے ثابت نہیں ہو تا بلکہ بیہ فقد کامسلم ہے۔
- اب پرویز صاحب کے نزلہ گرنے کا رخ فقہاء کے بجائے اتباع اسلاف کی طرف مڑرہا ہے۔ فقہاء اب
   ان کی نگاہ میں بے قصور نظر آنے لگے ہیں۔

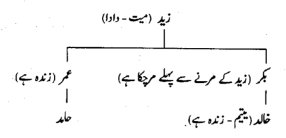
یتیم بوتے سے ہدردی: یتیم بوتے کی دراشت کو ایک شاذ قتم کی مثال سے پیش کیا جاتا ہے۔ یعنی سی مرنے والے (مثلاً نید) کے صرف دو ہی بیٹے تھے۔ (مثلاً بکراور عمر) اب زید کی موت کے وقت بکرتو پہلے ہی مرچکا ہوتا ہے۔ اور اس کا ایک بیٹا ہوتا ہے۔ خالد۔ یہ خالد ابھی بالغ بھی نہیں ہوتا۔ جب کہ زید مرتا ہے۔

<sup>۞</sup> قرآن كى رو سے مال كا حصد ١/١ اور بيٹيول كا حصد- ٢/٣ = ٢/١ - ٥/٦ يه حاصل جمع ايك سے كم ره جاتى ہے۔

<sup>﴿</sup> قُرآن كى روس خاوند كا حصه = ١/١، بهنول كا حصه = ٢/٣ = ٢/٣ = ٢/١ = ١/١ = ١/١ م عاصل جمع بهي ايك سے براہ جاتى ہے۔

<sup>﴿</sup> قَرْآن كى رو سے لؤكيول كا حصد ٢/٣ ، باپ كا ١/١ اور خاوند كا ١/٢ = ٣+٢+٨/١٢ = ١/١١ اب حاصل جمع بهي ايك سے زيادہ ہے۔





(کیونکہ بلوغت کے بعد بتامت ختم ہو جاتی ہے) البتہ زید کا دوسرا بیٹا عمراس کی دفات کے وقت موجود ہوتا ہے۔ یہ ہے مثال جس پر اس بحث کی بنیاد اٹھائی جاتی ہے۔ گویا اسے ایک جذباتی مسلہ بنا کر پیش کیا جاتا ہے۔ طلائکہ زید کے دو کے مجائے تین چار پانچ بیٹے اور اس طرح بیٹیاں بھی ہو سکتی ہیں۔ اور اکثر ایسا ہی ہوتا ہے پھر ان بیٹوں کے پوتے بھی کثیر تعداد میں ہو سکتے ہیں۔ لیکن اس طرح ہدردی کے جذبات کو مشتعل نہیں کیا جا سکتا۔ لنذا ضرورت اس امرکی ہے کہ بیٹیم ایک ہی ہو۔ چنانچہ پرویز صاحب اس کیفیت کو درج ذیل انداز میں پیش فرماتے ہیں۔

" ہمارا فقی قانون وراثت کہتا ہے کہ اس جائیداد میں خالد (جو یتیم ہے) کچھ حصہ نہیں پائے گا۔ جائیداد عمر کو ملے گی (اور اس کی وساطت سے اس کے بیٹے حامد کو) أگر محض عقل عامہ کی رو سے بھی دیکھا جائے۔ تو یہ فیصلہ سراسرنا انصافی پر مبنی دکھائی دے گا۔ خالد یتیم ہے اس کے سرپر باپ کا سایہ نہیں۔ لیکن بین اس کا جرم قرار دیا جاتا ہے۔" (ایصناص۱۱۵)

- يتيم سے جدردى كى شكليں: (ا) اگر داداكو اپنے اكيكے يتيم بوتے سے دى جدردى ہے۔ جو آپ كو ہے۔ تو وہ اس كے حق ميں تيسرا حصه تركه كى وصيت كر سكتا ہے۔ كيونكه وہ وارث نہيں ہے۔
- (۲) اگر دادا نے تو الی وصیت نہیں گی۔ گر چچا عمر جو زندہ ہے۔ وہ اس سے ہمدردی رکھتا ہے۔ تو وہ اس کو اپنی رضا مندی سے ترکہ میں شریک بنا سکتا ہے۔ حتی کہ اسے سارا ترکہ بھی دے سکتا ہے۔
- (۳) آگریه صورت بھی نہ ہو تو دو سرے رشتہ دار بھی اس کی ہدردی کر کیتے ہیں۔ جو موقعہ پر موجود ہوں۔ ارشاد باری ہے۔

<sup>﴿</sup> یہ بریکوں کی درمیانی عبارت محض جذبات کو برائیخة کرنے کے لیے پرویز صاحب نے درج فرمائی ہے۔ حامد کو اپنے باپ کے مرنے پر اس کے باپ عمر کے ترکہ سے ملے گااس سے پہلے اسے داداکی وراثت سے پھھ نہیں طع گا۔ جیسے خالد محروم الارث ہے ویسے ہی حامد محروم الارث ہے کیونکہ عمر جو خالد کا چچ اور حامد کا باپ ہے موجود ہے۔ بلکہ بیتم پوتا اس لحاظ سے فائدہ میں ہے کہ وہ اپنے باپ کا ترکہ وصول پا چکا ہے۔

## كل آئينة رَويزيّت على المعلم ا

"اور جب میراث کی تقسیم کے وقت رشتہ دار اور یتیم اور محتاج آجائیں تو ان کو بھی اس سے چھ دے

﴿ وَإِذَا حَضَرَ ٱلْقِسْمَةَ أُولُوا ٱلْقُرْبَى وَٱلْمَنْكَى وَٱلْمَسَكِينُ فَأَرْزُقُوهُم مِنْهُ ﴿ (النساء ١/٨)

اس آیت میں قرابت داریتیم' اور مساکین کو کچھ نہ کچھ حصہ دینے کو کما گیا ہے۔ اور یہ بیتیم پوتا' بیتیم بھی (اگر) ہے اور قرابت دار بھی۔ گویا بیتیم پوتا اس حصہ کا دو ہرا حق دار ہوا۔

ہمیں یہ تسلیم ہے کہ جو مثال جذباتی انداز میں پیش کی جاتی ہے۔ اس کی رو سے تیسرا حصہ بذریعہ وصیت بیتیم کو ملے گا۔ باقی کا (اگر دادا کے اس ایک زندہ بیٹے کے سوا باتی سب رشتہ دار مرگئے ہیں) وارث چیا ہوگا۔ اور بیتیم سے دوگنا حصہ پائے گا۔ لیکن اگر اس شاذ مثال کی بجائے عام حالات پر محمول کیا جائے۔ تو بیتیم پوتا بذریعہ وصیت حصہ پانے سے بسا او قات فائدہ میں رہتا ہے۔ مثلاً اگر چیا دو یا دو سے زیادہ ہوں۔ یا پھو پھیاں بھی ہوں۔ یا اس کی دادی بھی زندہ موجود ہو۔ وغیرہ وغیرہ۔ ایسی صورتوں میں یہ بیتیم پوتا "حق" کے بجائے بذریعہ وصیت زیادہ حصہ پائے گا۔ اور فائدہ میں رہے گا۔

اور اگرینیم پوتے کے ساتھ نہ دادا کو ہمدردی تھی۔ نہ چچا کو ہے اور نہ ہی دو سرے رشتہ داروں کو ہو تو پھر محض آپ کی زبانی ہمدردی اس کا کیا سنوار سکتی ہے؟

ان تصریحات سے معلوم ہوتا ہے۔ کہ موجودہ قانون وراثت میں یتیم پوتے سے ہدردی کے وافر اسباب موجود ہیں۔ اور ان حضرات نے خواہ مخواہ آسان سرپر اٹھا رکھا ہے۔

### قائمقامی کااصول؟

گرید حضرات بیتم سے محض ہدردی کے قائل نہیں۔ یہ تو موجودہ قانون کو غلط ثابت کرنے کے در ہے اور اس کی غلطیوں کی نشان وہی کر کے بطور حق بیتم کا حصہ ثابت کرنا چاہتے ہیں۔

اصول قانون وراثت: وراثت كی تقییم میں اصل الاصول الاقرب فلاقرب كا اصول ہے كه مرفے والے سے قریب كا رشتہ دار موجود ہو تو وہ دور كے رشتہ دار كو محروم كر دیتا ہے۔ اقرب رشتہ دار وہ ہوتے ہيں جن كے درميان كوئى واسطہ نہ ہو مثلاً مثال بالا ميں عمرا پنے مرفے والے باپ كا اقرب ہے۔ كوئكہ درميان ميں كوئى واسطہ نہيں ہے۔ ليكن (خالد) اس مرفے والے دادا زيد كا بوتا عمركى موجودگى ميں اقرب نہيں ہے۔ كيونكہ درميان ميں اس خالد كا باپ بكرواسطہ ہے۔ جو فوت ہو چكا ہے اى اصول كے تحت اگر داداكى وفات كے وقت اس كے دونوں بيٹے بكراور عمر فوت ہو چكے ہوتے۔ تو خالد اور حالد دونوں بوتے داداكى وفات كے وقت اس كے دونوں بيٹے بكراور عمر فوت ہو چكے ہوتے۔ تو خالد اور حالد دونوں بوتے الكے جيے اقرب بن جاتے اور اقرب بن كر حصہ ياتے۔

اب اس مسلد کا دوسرا پہلویہ ہے کہ اگر خالد مرتا ہے تو اس کا باب بربھی مرچکا ہے۔ مگر اس کا دادا زید

كَنْ بُورِينَة كَا اللهِ المُلْمُ المِلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المِلْمُلِي المِلْمُلِي المُلْمُلِي المُلْمُلِي المُلْمُلِي المُلْمُلِي المُل

زندہ ہے۔ تو زید خالد کا اقرب بن جائے گا۔ اور پوتے خالد کی میراث سے حصہ پائے گا۔

قانون وراثت ير يرويز صاحب كااعتراض: پرويز صاحب فرمات بين:

"اب آی اس طرف که ہمارے فقماء اس کیلے (یعنی بیٹیم پوتے کو محروم الارث بنانے کیلئے) کیا دلائل پیش کرتے ہیں۔ اس باب میں دو دلیلیں اہم ہیں۔ پہلی یہ کہ وہ کتے ہیں کہ "بو مخص مرنے والے کیاتھ کی دو سرے مخص کے واسطہ سے رشتہ رکھتا ہے۔ (یعنی اقرب نہیں) وہ مخص اس (اقرب) کی موجودگی میں حصہ نہیں پا سکا" یعنی خالد (بیٹیم پوتے) کا رشتہ اپنے دادا زید کیساتھ اپنے والد بکرکے واسطہ سے ہے۔ براہ راست نہیں (یعنی خالد زید کا قرب نہیں رہا۔ ٹھیک ہے لیکن ہم کتے ہیں کہ بکرتو مرد کا ہے۔ اور اسکے دادا (زید) کے درمیان کوئی واسطہ نہیں ہے۔ اور اسکے دادا (زید) کے درمیان کوئی واسطہ نہیں ہے۔ اسکا بچا (عمر) درمیان میں واسطہ نہیں بن سکا۔ اسکئے کہ خالد کا اپنے دادا سے رشتہ اپنے بچا عمر کے واسطے سے نہیں ہے۔ اپ باپ کے واسطہ سے نہیں بن سکا۔ اسکے کہ خالد کا اپنے دادا سے رشتہ اپنے بچا عمر کے واسطے سے نہیں ہے۔ اپ باپ کے واسطہ سے تھا اور یہ واسطہ اب درمیان سے نکل چکا ہے۔" (ایصاً)

قائم مقامی کا نظریہ: دیکھا آپ نے پرویز صاحب نے فقہاء کے اقرب والے اصول کو جو نص قرآنی پر مبنی ہے، مس طرح قائم مقامی کی طرف موڑ دیا ہے۔ جس کا قرآن سے دور کا بھی تعلق نہیں ہے۔ اور اس نظرے نام میں مجموعی بنا میں

ہے کا حرل کا ماں کا صورت درج ذیل ہیں۔ نظریہ کے غلط ہونے کی مزید وجوہ درج ذیل ہیں۔ (۱) میت کے ترکہ کے وارث صرف وہ رشتہ دار ہو کیتے ہیں جو میت کی وفات کے وقت زندہ ہوں۔

درج بالا مثال میں میت (زید) کے دو بیٹوں بکراور عمر میں سے بگر مرچکا ہے۔ لنذا اس کا حق وراثت ختم ہو

چکا ہے۔ پھر جب حق وراثت ہی ختم ہو چکا ہے تو قائم مقامی کس بات کی؟ ۲۔ بایں ہمہ اگر اس مرنے والے بیٹے بحر کو قانونی طور پر زندہ تشکیم کرکے اور اس کے بیٹے خالد کو اس

کا قائم مقام تصور کر کے اسے ترکہ سے حق دے دیا جائے تو اس حق قائم مقامی کو تسلیم کرنے سے اور بھی بہت ہے مسائل اٹھ کھڑے ہوتے ہیں۔ مثلاً ایک آدمی اس طالت میں مرتا ہے کہ اس کی بیوی پہلے بی فوت ہو چکی ہے۔ اب اس نظریہ قائم مقامی کی روسے اس فوت شدہ بیوی کے اقربین قائم مقام ہونے کی وجہ سے جائز طور پر ترکہ سے حصہ طلب کرنے کا حق رکھتے ہیں۔ پھراس کے برعکس بھی یمی صورت پیش آئتی ہے۔ یعنی ایک ایسی عورت مرتی ہے۔ جس کا خاوند پہلے ہی مرچکا ہے۔ تو اب اس پہلے سے فوت

وجہ سے جائز طور پر ترکہ سے حصہ طلب کرنے کا حق رکھتے ہیں۔ پھراس کے برعکس بھی کی صورت پیش آئی ہے۔ یعنی ایک ایکی عورت مرتی ہے۔ جس کا خاوند پہلے ہی مرچکا ہے۔ تو اب اس پہلے سے فوت شدہ خاوند کے اقربین عورت کے ترکہ سے قائم مقامی کے نظریہ کی روسے حصہ طلب کرنے کا حق رکھتے ہیں۔ پھر یمی صورت بمن بھائیوں کے معاملہ میں بھی پیدا ہو سکتی ہے۔ اگر اس نظریہ قائم مقامی کو تشکیم کر ایا جائے تو پھر آ خراس کو صرف میتم پوتے ہی تک محدود رکھنے کی وجہ جواز کیا ہے؟

نقهاء اسپنے اجتماد کی رو سے نہیں بلکہ قرآنی آیات کی رو سے کہتے ہیں جیسا کہ ارشاد باری ہے: ﴿ للوجال نصیب مما ترک الوالدان والا قربون و للنساء نصیب مما ترک الوالدان والا قربون ○ ﴾

آمکینه ٔ برِّویزیّت

غلطی فقهاء کی یا طلوع اسلام کی؟: پھراس کے بعد پرویز صاحب فرماتے ہیں کہ۔

(صد سوم) قرآنی مسائل

"اب اس مقام پر بید معلوم کرنا دلچینی سے خالی نہیں ہوگا کہ ہمارے فقہاء خود اپنے وضع کردہ اصول پر بھی قائم نہیں رہتے۔ وہ خالد کو اپنے دادا (زید) کی وراثت سے تو محروم کرتے ہیں۔ لیکن اگر زید کی زندگی میں خالد مرجائے تو اس کی جائیداد زید کو دیتے ہیں۔ یعنی دادا تو میتیم پوتے کا براہ راست رشتہ دار ہو تا ہے لیکن وی یو تا اپنے دادا کا براہ راست رشتہ دار نہیں ہو تا۔"

اب دیکھے طلوع اسلام کے قدم کی ہی وہ بنیادی غلطی یا فقہ اسلای سے عدم واقفیت ہے۔ جس نے اس کا رخ قائم مقای کے نظریہ کی طرف موڑا ہے۔ اس نظریہ قائم مقای کے موجد جناب عافظ اسلم صاحب ہیں۔ پوتے کا وارث دادا (جب باپ مرچکا ہو) اس وجہ سے نہیں ہوتا کہ وہ فوت شدہ باپ کا قائم مقام ہے۔ بلکہ اس وجہ سے ہوتا ہے کہ اب دادا ہی اقرب رہ گیا ہے۔ اس کے بغیر دو سراکوئی بن ہی نہیں سکا۔ کین دادے کا وارث بیتم پوتا اس لیے نہیں ہو سکا۔ کہ دادے کا اقرب اس کا دو سرا بیٹا عمر موجود ہے۔ لیکن دادے کا وارث میں غیرا قرب یا بعید کا رشتہ دار (جسے بیتم پوتا و خالد جس میں ایک واسط بھی آجاتا اور اقرب کی موجودگی میں غیرا قرب یا بعید کا رشتہ دار (جسے بیتم پوتا و خالد جس میں ایک واسط بھی آجاتا ہو) محروم ہو جائے گا۔ بال اگر عمر کی بھی وفات ہو چکی ہوتی۔ تو دادا کی میراث سے خالد اور حالد دونوں ہاکہ جیساحصہ پاتے۔ اس لیے کہ اب قرابت کے لحاظ سے دونوں برابر ہیں۔

فقهاء کی مزید غلطیان: حافظ اسلم صاحب کے بعد ان کے تتبع میں جناب پرویز صاحب نظریہ قائم مقای پر روشنی ڈالتے ہوئے فرماتے ہیں کہ:

"وراثت کے قانون میں ایک چیز کو بھشہ مد نظر رکھنا چاہئے۔ اور وہ ہے قائم مقای۔ باپ کی وفات سے اس کا بیٹا قائم مقام ہو جاتا ہے۔ برکی وفات سے خالد نے اس کی جگہ لے لی ہے۔ وراثت کا سارا وارومدار قائم مقام ہو جاتا ہے۔ ورمیانی واسطہ اٹھ جانے سے بعید کا رشتہ دار درمیانی واسطہ کا قائم مقام اور اس طرح میت سے اقرب ہو جاتا ہے۔ اور قرآن کے محم کے مطابق مرنے والا (مورث) جن لوگوں کا اقرب ہوگا وہ لوگ وراثت پائیں گے فقماء نے اقرب کا استعال ور ٹا (زندہ رشتہ داروں) کے لیگوں کا اقرب ہوگا وہ لوگ وراثت پائیں گرفتہ قرآن کے بیان کردہ اصولوں کے مطابق ہم کو صرف بید متعین کرنا تھا۔ کہ میت کس کس کا اقرب ہوتا ہے۔ اس کے سوا اور کسی قاعدے کے بنانے کی ضرورت ہی نہ تھی۔ فقہ نے لفظ اقرب کی نسبت بھی غلطی کی اور پھر جو قواعد اس پر متفرع بنانے کی ضرورت ہی نہ تھی۔ فقہ نے لفظ اقرب کی نسبت بھی غلطی کی اور پھر جو قواعد اس پر متفرع کے ان پر عمل کرنانا ممکن ہوگیا۔ جس کی وجہ سے کس خود اپنے بنائے ہوئے اصولوں کے بھی غلاف بیان نکھ اور کسی قرآن کے بھی غلاف نے ان پر عمل کرنانا ممکن ہوگیا۔

اب دیکھنے کہ اقتباس بالامیں پرویز صاحب:

اسلامی وراثت کا سارا دارومدار قائم مقای پر قرار دے رہے ہیں۔ اس نظریہ کی کوئی دلیل قرآن

## ﴿ لَمُنْهُ رُورِينَت ﴾ ﴿ 401 ﴿ (هد موم) قرآني مسائل ﴾

سے پیش نہیں فرماتے اور اس نظریہ کے باطل ہونے کی کچھ وجوہ ہم پہلے بیان کر چکے ہیں۔ باتی مزید وجوہ ابھی بیان کرس گے۔

© آپ فرماتے ہیں کہ فقہاء نے اقرب کا مطلب کھے اور (یعنی غلط) سمجھا ہے جب کہ قرآن کی رو سے اقرب کا مطلب کچھ اور ہے۔ فقہاء یہ ویکھتے ہیں کہ مرنے والے کا اقرب کون کون ہے " جب کہ قرآن کہتا ہے کہ دیکھتا یہ چاہئے "مرنے والاکس کس کا اقرب تھا؟" اب آپ خود ہی ملاحظہ فرما لیجے کہ ان دونوں جملوں میں الفاظ کے فرق کے علاوہ کوئی معنی یا مفہوم کا فرق بھی نکل سکتا ہے؟

ایک مقام پر آپ فرماتے ہیں کہ "یہ فرق بڑا نازک ہے" (م۔ ح ص۱۱۹) پھراس ناذک فرق کو آپ نے ایک مقام کی آپ نے ایک مقام کا تصور پیش کر کے آپ نے ایک مثال سے سمجھانے کی کوشش کی ہے۔ جس میں اقرب کی جگہ قائم مقامی کا تصور پیش فرما دیا اور وہ یہتم پوتے کا حصہ ثابت کر دکھایا ہے۔ یعنی جو بات محل نزاع تھی۔ اس کو دلیل کے طور پر پیش فرما دیا اور وہ مثال ہے ہے۔

سعید.... کریم کا دادا زندہ ہے۔ کریم.... اس کی دفات ہوتی ہے حصر سے محمد میں فرور میں بھا میں شید سے محمد میان دیں۔

ر حیم....کریم کا والد فوت ہو چکا ہے رشید....کریم کا بیٹا زندہ ہے

اب آپ فرمایہ رہے ہیں کہ: (i) حب کریم کا اقب رشد نشورے قرآب سعد کرجو اس کارشد سے بعد کارشتہ دار ہے اسے کون

(i) جب كريم كا اقرب رشيد زنده ب تو آپ سعيد كو جو اس كا رشيد سے بعيد كا رشته دار ب اسے كيوں وارث بتاتے ہيں۔ اور اگر آپ ايساكرتے ہيں تو پھر۔

(ii) کمپلی مثال میں عمر کی موجودگی میں جو قریب کا رشتہ دار ہے۔ خالد (میٹیم پوتے کو) جو عمر کی موجودگی میں دور کارشتہ دار اسے کیول وراثت سے محروم کرتے ہیں؟

بالفاظ دیگر ان دونوں سوالوں کو مختفر کیا جائے تو یہ دراصل ایک ہی سوال رہ جاتا ہے کہ اگر دادا باپ کی وفات کی وجہ سے دادے کا حصہ کیوں نہیں پا وفات کی وجہ سے دادے کا حصہ کیوں نہیں پا سکتا؟ یہ ہے وہ وجہ یا دلیل جس کی بناء پر آپ یتیم کو حصہ دلوانے پر مُصِر ہیں۔ اور اس غرض کے لیے آپ کو نظریہ قائم مقامی وضع کرنا پڑا۔ پھر اس من گھڑت نظریہ قائم مقامی کو اسلامی قانون وراثت کا اصل الاصول قرار دے دیا۔

باپ کی جگہ دادا کے حصہ یانے کی وجہ: اب آپ کے سوال کا جواب یہ ہے کہ دادا باپ کے فوت ہونے کے باوجود یوتے کی میراث سے اس لیے حصہ یا تا ہے کہ:

(الف) اگرچہ والدین بیٹے کے اقرب ہوتے ہیں پھر بھی اللہ تعالیٰ نے ان کا بالخصوص ذکر فرمایا ہے۔ اس کی وجہ سے ہے کہ انسان اور اس طرح دو سرے جاندار سب کا طبعی نقاضا یا فطرت ہی ہے کہ اس کی سب ہمدر دیاں اپنی نسل یعنی اولاد اور اولاد کی اولاد کی طرف منتقل ہوتی ہیں۔ والدین بھی اگرچہ اقربون میں شامل ہیں تاہم قرآن نے ان کا ذکر بالخصوص کر دیا ہے لہذا دادا کا حصہ باپ کی وفات کے باوجود بھی ہر قرار كل كل المَيْمَ يُرويزيَّت ماكل كل المعلم (حصه سوم) قرآني مسائل كل

رے گا۔

(ب) آبائی جانب کی طرف سے اقرب ہیشہ ایک ہی ہو سکتا ہے۔ باب بھی ایک وہ مرگیا ہے۔ تو دادا بھی ایک وہ مرگیا ہے۔ تو دادا بھی ایک دہ بھی مرگیا ہے۔ اور درمیانی داسطہ کے غیر موجودگی کے بادجود بھی ایک وہ بھی مرگیا ہے تو پادخود میں وہ اقرب ہی رہے گا (اور اگر بعید سمجھا جائے تو بھی اس کا حصہ ردکا نہیں جا سکتا۔ کیونکہ خدا نے بالخصوص اس کا ذکر کر دیا ہے) جب کہ ابنائی جانب کی طرف اقربون کی تعداد بہت زیادہ بھی ہو سکتے ہیں۔ اقربون کے درجات بھی مختلف ہو سکتے ہیں۔

نظریہ قائم مقامی کے مزید مفاسد: اب اگر طلوع اسلام کے نظریہ قائم مقای کو درست سمجھا جائے اور یہ بھی تسلیم کر لیا جائے کہ اس کا تعلق صرف نسبی رشتہ داروں سے ہونا چاہیئے اور یہ بھی تسلیم کر لیا جائے کہ اس کا تعلق صرف ابنائی جانب میں ہونا چاہیئے (یعنی حق زوجیت اور حق اخوت میں نہ ہونا چاہیئے) جیسا کہ میت ہوتے کو حصہ دلانے کی خاطر یہ حضرات ہمیں منوانا چاہیئے ہیں۔ تو پھر اس میں اور کئی قتم کی الجھنیں پیدا ہو جاتی ہیں۔ مثلا زید 'بکر' عمرو غیرہ والی مثال میں یہ فرض کر لیجے کہ زید (داوا) میت ہے۔ جس کا ترکہ تقسیم ہوگا۔ اس کے دونوں بیٹے بکراور عمر زید کی زندگی ہی میں وفات پاگے۔ اب بکر کا تو ایک ہی بیٹا خالد (زید کا بوت) زندہ ہے۔ مگر عمر کے پانچ بیٹے (زید کے بوتے) زندہ ہیں۔ اب اگر قائم مقام ایک ہے اور عمر کے پانچوں مبیٹے مل کر عمر کے قائم مقام ایک ہے اور عمر کے پانچوں بیٹے مل کر عمر کے قائم مقام ہوئے۔ لہذا آدھا ترکہ تو اکیلے خالد (بکر کے بیٹے) کو مل جائے گا۔ لین عمر کے بیٹے مل کر عمر کے قائم مقام ہوئے۔ لہذا آدھا ترکہ تو اکیلے خالد (بکر کے بیٹے) کو مل جائے گا۔ لین عمر کے بیٹے مل کر عمر کے قائم مقام ہوئے۔ لہذا آدھا ترکہ تو اکیلے خالد (بکر کے بیٹے) کو می جائے گا۔ لین عمر کے بیٹے میں کر تا بیٹے ملک کر آدھا ترکہ پائے کی اور عمر کے پانچوں بیٹوں میں تقسیم ہو گا۔ یعنی بکر کا بیٹا خالد تو ایک بیٹوں بیٹ سے بیاس بیٹ میٹ کر کا بیٹا خالد تو ایک بیٹوں بیٹ سے بیاس بیٹ کر کا بیٹا خالد تو ایک بیٹوں بیٹ سے بیاس کی ہیٹ تقسیم قرآن کر بیٹے مطابق تقسیم قرآن کر بیٹے کان کردہ اقربون کی تعلیم کے صربخا خلاف ہے۔ لندا قائم مقائی کے نظریہ کے مطابق تقسیم قرآن کر بیٹے کیان کردہ اقربون کی تعلیم کے صربخا خلاف ہے۔

پھراس قائم مقامی کے نظریہ میں ایک اور بنیادی غلطی یہ ہے کہ اس میں مرے ہوئے رشتہ داروں کو زندہ تصور کرکے قائم مقامی کا حق قائم کیا جاتا ہے۔ اور یہ بات سرے سے قرآن کی تعلیم کے برعکس ہے۔ غور فرمایئے اس اصول کے مطابق تو کسی میت کے ایسے تمام فوت شدہ بیٹوں کا بھی یہ حق قائم کرنا ضروری ہے۔ جو لا ولد اور بغیر شادی کے ہی مرگئے ہوں۔ ان کے قائم مقام جو حضرات بھی ہوں وہ ترکہ میں بحثیت قائم مقام ہونے ان کے حصہ کے حق کا مطالبہ کر سکتے ہیں۔

آئينة پَرويزيَّت 💢 🚺 🕻 (هسه سوم) قرآني مسائل

گئے" اب خود ہی ملاحظہ فرما لیجیے کہ غلطیوں میں کون پڑ گیا ہے؟ یا کس کی بات قرآن کے خلاف ہے؟ فقهاء کی یا جناب پرویز صاحب کی؟

آخری بات جو پرویز صاحب نے فرمائی وہ یہ ہے کہ "اقرب کا اصول استعال کرنے سے فقمی قانون وراثت پر عمل کرنا ناممکن ہوگیا ہے" یہ ناممکن العل کیسے ہوگیا (جس پر آج تک اسلامی ممالک میں عمل درآمد ہو تا چلا آرہا ہے۔ اور اس سے کسی نے اختلاف بھی نہیں کیا ناممکن العل تو وہ قائم مقامی کا اصول ہے۔ جو بیتیم پوتے کو حصہ بخشنے کے بعد اپنے ساتھ اس قدر زیادہ مفاسد لاتا ہے۔ جن پر عمل کرنا کسی صورت ممکن نہیں۔



کے الکیفہ پُرویزیقت کے 404 کے (صد سوم) قرآنی مسائل کے

## 🛈 تلاوتِ قرآن پاکِ

تلاوتِ قرآن پر طلوع اسلام کے اعتراضات: پردیز صاحب محض تلاوت قرآن پاک کو ایک بے ہودہ عمل تصور کرتے ہیں۔ قرآنی فیصلے ص ۱۰۹ پر فرماتے ہیں:

"قرآن ایک کتاب ہے جس میں یہ لکھا ہے کہ اس کے بتائے طریقوں کے مطابق زندگی بسر کرنی چاہئے۔ کیے اس کے الفاظ دہرا دینے سے یہ مقصد حاصل ہو جائے گا؟ نیز قرآن اپنے مضامین پر بار بار غور و فکر کی دعوت دیتا ہے کیا قرآن کا یہ مقصود بلا سوچ سمجھے پڑھنے سے حاصل ہو سکتا ہے؟ آپ کسی مصنف سے یہ کیے کہ میں تمہاری کتاب کے ایک لفظ کو بھی نہیں سمجھتا۔ لیکن اس کے باوجود ہر روز اسے پڑھتا ہوں حتی کہ وہ زبان بھی مجھے نہیں آتی جس میں تم نے یہ کتاب کسی ہے۔ اس کے باوجود اس کے الفاظ کو دہراتا رہتا ہوں۔ آپ خود ہی سوچئے کہ وہ مصنف آپ کو کیا جواب دے گا؟ یہ عقیدہ در حقیقت مسلمانوں کو قرآن سے الگ رکھنے کے لیے تراشاگیا تھا جو مجمی مازش کا نتیجہ ہے اور یہ عقیدہ کیسر غیر قرآنی ہے۔ جو در حقیقت عمد سمجی یادگار ہے۔ جب یہ سمجھا جاتا تھا کہ الفاظ (معانی نہیں) اپنے اندر تاثیر رکھتے ہیں۔ یہ قرآنی اعمال تعویذ 'نقوش' وظائف' اوراد' سب الفاظ (معانی نہیں) اپنے اندر تاثیر رکھتے ہیں۔ یہ قرآنی اعمال تعویذ 'نقوش' وظائف' اوراد' سب تھیدہ کی مستعار شکلیں ہیں۔ "

پھریمی خیالات مقام حدیث کے ص ۲۲۱ پر دہرائے گئے ہیں اور اس کے بعد قرآنی سورتوں یا آیات کی تلاوت کی فضیلت کے متعلق چند احادیث درج کر کے الی احادیث کے موضوع ہونے کا آثر دیا گیا ہے۔
نیزیمی افکار اسباب زوالِ امت کے صفحہ ۵۹ پر بھی دہرائے گئے ہیں۔ اور دلیل میں یہ آیت بھی پیش کی گئ

''وہ زبان سے وہ کچھ کہتے ہیں جو ان کے دل میں نہیں ہو تا۔''(اسباب زوالِ امت ص۵۹)

﴿ يَقُولُونَ بِأَفَوْهِهِم مَّا لَيْسَ فِي قُلُوبِهِمْ ﴾ (آل عمران٣/١٦٧)

### اعتراضات کے جوابات: اب دیکھئے کہ:

﴿ الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى وَمَالُقَيْنَ ہے متعلق ہے اور وَ الله عَلَى الله ع

كَنْ اللَّهُ رَبُويِرَيَّت كِلَّ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّ

اقرار کرتے ہیں ان کے دل اس سے منکر ہوتے ہیں۔ لیکن بلا سوچ سمجھے تلاوت کرنے کا معالمہ اس سے کیسر مختلف ہے کہ ایسے مخص کے دل میں کچھ ہوتا ہی نہیں یا اگر پچھ ہوتا ہے تو بیہ کہ قرآن کی تلاوت ایک اچھا عمل ہے۔ "اسے تلاوت پر کوئی مجبور تو نہیں کرتا۔

© تلاوت کا معنی محض "پڑھنا" نہیں بلکہ یہ لفظ سوچ سمجھ کر پڑھنے اور پھراس کی اتباع کے لیے آتا ہے۔ (مفروات) للذا تلاوت قرآن یا تلاوت قرآن کے فضائل سے متعلقہ روایات پر اعتراض ہی بے کار ہے۔ قرآن میں تلاوت قرآن پر بہت زور دیا گیا ہے۔ رسول اللہ کی سب سے پہلی ذمہ داری سے تھی کہ "آپ امت پر اللہ کی آیات تلاوت کرتے تھے۔ اللہ تعالی کا بھی کہی تھم تھا کہ:

﴿ اَتَٰلُ مَا اَوْحِیَ إِلَيْكَ مِنَ ٱلْكِنَابِ ﴾ آپ پر جو كتاب اثاری گئے ہاہے پڑھا كرو۔ (العنكبوت ٢٩/ ٤٥)

پھر مسلمان مردوں اور عورتوں کو بیہ بھی تھم تھا کہ وہ ان تلاوت شدہ آیات کو زبانی یاد کر لیا کریں۔
 اللہ تعالی ازواج مطہرات سے فرماتے ہیں:

﴿ وَأَذْ كُرُبَ مَا يُتَلَىٰ فِي بُيُوتِكُنَّ مِنْ "اور تهمارے گھرول میں جو الله كى آیات اور حكمت الله على آیات اور حكمت الله الله الله على آیات اور حكمت الله علی الله الله الله الله علی الله

اور یہ تو ظاہر ہے کہ آیات کو یاد رکھنے اور حفظ کرنے کے لیے ان آیات کو بار بار پڑھٹا اور دور کرنا پڑتا ہے۔ اور ہر ہر بار تلاوت کرنے کا مقصد غور و تدبر ہی نہیں ہو تا۔ رسول اللہ طاقی صحابہ کو قرآنی آیات سکھلاتے بھی تھے۔ پڑھاتے بھی تھے یاد بھی کرواتے تھے۔ پھران سے سنتے بھی تھے 'انہیں سناتے بھی تھے۔ پٹر محابہ کو قرآن حفظ اور ضبط ہو تا تھا۔ حفظ کرتے وقت جو تکرار اعادہ یا دور کیا جاتا ہے۔ اس وقت مقصود غور و تدبر نہیں ہو تا بلکہ حفظ کرنا ہی ہو تا ہے۔ اب حفظ کرنے کے لیے آیات کی جو بار بار تلاوت کی جاتی ہے۔ جو آگرچہ بلا سوپے سمجھے ہوتی ہے۔ تاہم یہ ایک بہت بڑی دینی ضرورت پورا کرتی ہے۔ یعنی قرآن سینوں میں محفوظ ہو جاتا ہے۔ لہذا یہ ایک مستحن فعل ہوا۔ خواہ یہ حفظ کرتے وقت طوطے کی طرح رئائی بڑے۔

نبوت کے ابتدائی ایام میں ہی سورہ مزال نازل ہوئی تو اللہ تعالی نے رسول اللہ کو خطاب کر کے فرمایا:

﴿ وَرَبِيِّكِ ٱلْقَرْمَانَ مَرْبِيلًا ﴿ المرزمل ٢٧٨ ٤) " "اور قرآن كو خوب حسن ترتيب سے بر هاكرو-" المزمل كے معنى كسى چيز كا حسن تناسب كے ساتھ مرتب اور منظم ہونا ہے (مفردات) بھراس ميں كسى عبارت كو ٹھر ٹھركر پڑھنا۔ حسن ادائيگى الفاظ اور خوش آوازى يا خوش الحانى سب شامل ہو جاتے ہیں۔ اگر بم قرآن كو محض ایك قانون اور ضابطہ حیات كى كتاب ہى تصور كریں تو بھر قانون كى كتاب پڑھنے كے ليے

| الكنية رُويزيّت المنية رُويزيّت الله المحال | \$ J' | (حصه سوم) قرآنی مسأ | <b>☆ 406 ☆</b> | آمکینه کرویزیت | >>> |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|---------------------|----------------|----------------|-----|
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|---------------------|----------------|----------------|-----|

ایسی ہدایات کی کیا ضرورت ہے؟ قانون کی کتاب میں غور و تدبر کرنے کے لیے الفاظ کو بلند آواز سے پڑھنے کی بھی ضرورت نہیں ہوتی۔ چہ جائیکہ اسے ترتیل سے بڑھا جائے۔

© قرآن میں کچھ آئیس محکمات ہیں۔ جن کا مطلب بآسانی سمجھ میں آسکت ہے۔ اور کچھ متثابات ہیں۔ جن کی تاویل یا تو اللہ ہی جانتا ہے۔ یا بھر راسخون فی العلم۔ عام لوگ جن کی اکثریت ہوتی ہے۔ وہ اس کے مفہوم ومعانی اور صحح تاویل و تعبیر تک پہنچ ہی نہیں سکتے اور الیی آیات کے مفہوم ومعانی کے پیچھے پڑھے والوں کو اللہ تعالی نے فتنہ پرور قرار دیا ہے۔ پھر قرآن میں حروف مقطعات سب کے سب اسی قبیل سے تعلق رکھتے ہیں۔ اب اگر قرآن پاک کی تلاوت کا مقصد صرف اس کو سمجھنا اور اس پر عمل کرنا ہی ہو تو ایس تمام متثابہ آیات کی تلاوت بقول پرویز صاحب بے کار ہے۔ بلکہ ایسی آیات کی قرآن میں ضرورت بھی کیا تھی۔ جس کا سمجھنا اور ان پر عمل کرنا عوام الناس کے بس کی بات ہی نہیں۔ یہ تمام باتیں اس چیز کی واضح دلیل ہیں۔ کہ قرآن پاک کی شمجھنے اور عمل کرنے کے علاوہ صرف تلاوت بھی انتمائی ضرورت ہے۔

قرآن کے الفاظ کی اعجازی حیثیت اور تاثیر: اب رہی قرآن کے الفاظ کی اعجازی حیثیت یعنی کیا قرآن کے الفاظ کی تاثیر کے بھی کے الفاظ میں کوئی تاثیر ہے با نہیں؟ تو اس بات کا جواب سے ہے کہ ہم قرآن کے الفاظ کی تاثیر کے بھی قائل ہیں۔ (جے پرویز صاحب عمد سحرے نسلک فرما رہے ہیں) اور اس کی وجوہ درج ذیل ہیں:

- (۱) قرآن کمی انسان کاکلام نہیں۔ بلکہ اس کے الفاظ بندش اور فصاحت وبلاغت کا یہ عالم ہے۔ کہ قرآن کے بار بار چیلنج کے باوجود بھی کفار ومشرکین مکہ اس جیبی ایک سورت یا چند آیات بھی بناکر پیش نہ کر سکے۔ لندا اسے عام انسانی تصانیف کے مثل قرار دینا بڑی جسارت ہے۔ جیسا کہ پرویز صاحب نے کسمجھ پڑھنے کی مثال دی ہے۔
- (۲) کفار ومشرکین کمد میں سے اکثر فصحائے عرب سے اور شاعر بھی موجود سے۔ جو قرآن کی آیات کو سنتے اور سجھتے سے ان کی زبان بھی عربی تھی۔ وہ دل سے قرآن کے مخالف بھی سے۔ پھر بھی قرآن کے الفاظ کی اعجازی حیثیت ان کو مسحور کر دیتی تھی۔ آخر یہ کیا بات تھی کہ وہ رات کو پسروں چوری چھپے قرآن سناکرتے سے ؟کیا یہ الفاظ کی ہی تاثیر نہ تھی ؟
- (۳) الفاظ کی اس اعجازی حیثیت کا پرویز صاحب خود بھی ایک دو سرے مقام پر زیر عنوان ''مشاعرے'' بدیں الفاظ اقرار کرتے ہیں۔

"آپ کسی شاعرے کئے کہ جو کھ آپ نے نظم میں لکھا ہے۔ اسے نثر میں بڑھ کر سنایے اور اس کے بعد دیکھئے کہ اس کے جذبات کا کیا عالم ہو تا ہے۔ غور سیجیے کتنا بڑا ہے یہ سحرجس کی رو سے محض الفاظ کے ادھرادھرر کھ دینے سے آپ کے تاثرات بدل جاتے ہیں۔" (قرآنی فیصلے ص٣٠٥)

پھراگر کسی عام شاعر کے الفاظ کی بندش میں بیہ تاثیر ہو سکتی ہے تو کیا قرآن کے الفاظ کی بندش میں اتنی بھی تاثیر میں؟ یہ تاثیر منیں؟ بیہ الگ بات ہے کہ قرآن شاعرانہ بیبودگیوں سے یکسرپاک ہے۔ تاہم اس کی اس اعجازی

﴿ الْمَيْمَا رَبُورِيتِ ﴿ 407 ﴿ (هد موم) قرآني ممائل ﴾

حیثیت سے انکار کیوں کر ممکن ہے؟ پھراس لفظی تاثیر کا تعلق صرف شعر سے بھی نہیں بلکہ نثر میں بھی الی تاثیر ممکن ہے۔ جسے ہم ادب یا ادبی زبان یا ادبی پارے بھی کمہ سکتے ہیں۔ اردوئے معلیٰ الی اردو کو کما جاتا ہے جس کا ادبی لحاظ سے یابہ بلند ہو۔

(۴) رجز (جنگی گیت) کا اثر اونٹ وغیرہ پر ہونا مشاہدہ سے ثابت ہے۔ حالانکہ اونٹ نہ وہ زبان جانتا ہے نہ اس کا مطلب سمجھتا ہے تاہم اثر پذیر ضرور ہو جاتا ہے۔ اب دیکھنا یہ چاہئے کہ اونٹ میں بھی کوئی عجی سازش توکام نہیں کر رہی۔

ایک لطیفہ یاد آگیا۔ کوئی صاحب قرآن کے الفاظ کی تاثیر کے قائل نہ تھے اور اسی موضوع پر اپنے ایک دوست ہے بحث فرما رہے تھے۔ اس دوست نے جواب میں صرف اتا ہی کہہ دیا کہ تم تو نرے گدھے ہو اس بات پر وہ صاحب سنخ پا ہو گئے اور غصہ کی وجہ سے چرہ تمتما اٹھا اور اپنے دوست کو بدتمیزی کے القابات سے نواز نے لگے۔ دوست نے بوے آرام سے کما۔ دیھو بھی اگر الفاظ میں کچھ تاثیر نہیں ہوتی تو آپ اس قدر برہم کیوں ہو گئے ہو۔ آخر آپ فی الواقع گدھے بن تو نہیں گئے۔ یہ جواب س کر وہ صاحب کچھ کھیانے ہو گئے؟ اور غصہ بھی فرو ہوگیا۔

بلا سوچے سمجھے تلاوت: بلا سوچے سمجھے تلاوت اللہ کرنا اگر چہ کوئی بامقصد عمل نہیں کہلا سکتا۔ تاہم اس سے بھی تین فائدے حاصل ہوتے ہیں۔

ا۔ تلاوت کرنے والا جب تک تلاوت میں مشغول رہے گا۔ دوسری خرافات سے محفوظ رہے گا۔

۲۔ جو شخص اس "بلاسوپے سمجھے تلاوت" کو اپنا معمول بنائے گا۔ کسی نہ کسی دن ضرور وہ اس کا مفہوم سمجھنے کی بھی کوشش کرے گا۔

س۔ کلام اللی کی تلاوت آگر ترتیل سے کی جائے تو کا نئات کی دوسری اشیاء بھی اس سے اثر قبول کرتی اور ساتھ ہم آہنگ ہو جاتی ہے۔ داؤد علائل جب زبور کی آیات تلاوت فرماتے تو بہاڑ اور پرندے بھی آ کی

عما تھا ہم انہا ہو جان ہے۔ واوو میرسا بب ربور کی ایک ساوٹ کرنگ و پیار ارز پر کیات ہو۔ ان تسبیحات میں شامل ہو جاتے تھے۔ اس حقیقت کو قرآن کریم نے تین مقامات پر بیان فرمایا ہے۔

﴿ وَسَخَنَوْنَا مَعَ دَاهُودَ ٱلْحِبَالَ يُسَيِّحْنَ "داؤد اللَّهِ الله ساتھ جم نے پہاڑوں اور پر ندوں کو وَالطَّيْرَ ﴾ (الأنبياء ٢١/٧١)

ہم نے اس (داؤد) کے ساتھ بہاڑوں کو منخر کر دیا تھا کہ صبح وشام تنبیع کرتے تھے اور پرندوں کو بھی (منخر کر دیا تھا) جو اکٹھے ہو جاتے تھے۔ یہ سب داؤد کی

ر دیا ہے۔ طرف رجوع کرتے تھے۔

﴿ إِنَّا سَخَرَنَا الْجِبَالَ مَعَهُم يُسَيِّحْنَ بِالْعَشِيِّ وَالْلِإِشْرَاقِ شِيَّ وَالطَّيْرَ تَعَشُورَةً كُلُّ لَّهُمُ أَوَّابُ شِيَّ﴾ (ص١٨/٣٨)

٠ مزيد تفصيل آع "حصول جنت" كي عنوان كي تحت و يكهيد.

(صه سوم) قرآنی سائل کی الله الله کی الله کار الله آئینهٔ بَرُویزیّت ﴿ ﴿ وَلَقَدْءَ اللَّهَا دَاوُدَ مِنَّا فَضَلًّا يَحِبَالُ أَوِّي

اور ہم نے داؤد کو اپنی طرف سے برتری بخش تھی (اور ہم نے تھم دیا) کہ اے پہاڑواور پر ندو! (جب داؤد زبور کی تلاوت کریں تو تم بھی ان کے ساتھ) ہم آ ہنگی کرو۔

مَعَهُ وَٱلطَّيْرَ ﴾ (سبأ٣٤/١٠)

ان آیات میں جبال جمادات سے اور طیر حیوانات سے تعلق رکھتے ہیں۔ گویا یہ سب چیزیں آیات اللی کی تلاوت سے اثر پذیر ہوتی ہیں۔ حالانکہ وہ ان کے معنی کو نہ سمجھ سکتی ہیں نہ غور و تدبر کر سکتی ہیں۔ ان تمام تصریحات سے بیہ ثابت ہو تا ہے کہ آگر چہ قرآن کریم کی تلاوت کا اصل مقصد اس کو سمجھنا پھر اس پر عمل کرنا ہے (اور ہم نے خاص اس موضوع پر ایک پمفلٹ قرآن نافنی کے اسباب اور اس کا حل بھی شائع کیا ہے) تاہم ہم اس بات کے بھی قائل ہیں کہ قرآن کے الفاظ میں بھی اعجاز ہے 'جو اپنے اندر تاثیر بھی رکھتا ہے۔

باتی ربا مسلم قرآنی عملیات منقوش و تعویذات اور اوراد و وظائف وغیره کا تو ان باتول کا ثبوت قرآن وحدیث کمیں سے بھی نہیں ملتا۔ للذا بیہ افعال بدعیہ اور شرکیہ ہیں اور الی باتوں کا اگر پرویز صاحب عهد سحرے تعلق قائم فرمانا جاہیں تو ایسا کر سکتے ہیں۔

🗘 پرویزی تاویلات. آپ نے مفہوم القرآن میں پنجبال کا مفہوم بیان فرمایا ہے "اے سرکش سروارو! گویا اللہ میاں کو سرکش سرداروں کے لیے جبال کے علاوہ کوئی لفظ نہیں ملتا تھا۔ اور سورہ ص (۱۹۔۳۸) میں جبال کا مفہوم بہاؤی قبائل بیان فرمایا ہے اور الطیر کا مفہوم بیان فرمایا ہے قبیلہ طیر۔ ای طرح اگر قبیلہ جبال بھی کہہ دیتے تو کیا حرج تھا چراق بی کا مفہوم بیان فرمایا کہ داؤد کے ساتھ تم بھی نمایت سرگری سے قانون خداوندی کی اطاعت کرو" (لغات القرآن جا ص ٢٨٣) حالاتك خود پرويز صاحب اى لغات مين ادب كا معنى بالاراده رجوع كرنا لكه حجك بين یعنی اے پیاڑو اور پر ندو! داؤد کی طرف بالارادہ رجوع کرو۔ اب داؤد کے بجائے قانون خداوندی اور رجوع کرو کے بجائے نمایت سرگری سے اطاعت کا مفہوم بیان کرنا اس مفکر قرآن ہی کا کارنامہ ہو سکتا ہے -

احکام تیرے حق ہیں مگراپ مفسر تاویل سے قرآن کو بنا دیتے ہیں پازند



### نكاح نابالغال

### نکاح کی عمر: برویز صاحب فرماتے ہیں کہ:

﴿ فَإِن كَانَ ٱلَّذِي عَلَيْهِ ٱلْحَقُّ سَفِيهًا أَوْ

وَلِيُّهُ مِأَلْعَكُ لِنَّ ﴿ (البقرة ٢/ ٢٨٢)

"قرآن نے نکاح کو ایک معاہدہ قرار دیا ہے۔ جو فریقین کی مرضی سے طے یا تا ہے۔ دنیا کے ہر قانون میں معاہدہ کے لیے بالغ ہونا شرط ہے اور قرآن نے بلوغت کو سن نکاح سے تعبیر کیا ہے۔ قرآن میں ہے کہ جب کوئی بیچے بیٹم رہ جائیں تو تم ان کے اموال وجائیداد کی حفاظت کرتے رہو۔ ﴿ حَتَّتَى إِذَا بَلَغُوا الذِّكَاحَ ﴾ (٧-٣) يهال تك كه وه نكاح كي عمركو پہنچ جائيں۔ اس وقت ان كے اموال وجائيداد ان کے سپرد کردو۔ (بشرطیکہ وہ فاتر العقل نہ ہوں) یمال سے حقیقت بلاشک وشبہ سامنے آگئی کہ قرآن کی رو سے نکاح کی عمر بلوغت کی عمرہے۔ بلوغت سے پہلے نکاح ہو ہی نہیں سکتا۔ (قرآنی فیصلے ص ۱۳۳۱)

اقتباس بالا میں پرویز صاحب نے معاہدہ نکاح کے لیے دو شرائط بتائی ہیں (۱) بلوغت (۲) فریقین کی مرضی- اس اقتباس میں آپ نے صرف پہلی شق کی تفییربیان فرمائی ہے۔

اب دیکھئے کسی معاہدہ کے لیے جیسی شرط بالغ ہونا ہے والی ہی شرط عاقل ہونا بھی ہے۔ آپ نے پہلی شرط کو تو خوب واضح فرمایا اور دو سری شرط کا ضمنا بریکٹوں میں ذکر کر دیا۔ اب سوال بیہ ہے کہ اگر کسی نابالغ یا نادان کے معاہدہ کی صورت پیش آجائے تو کیا اس کا بھی کوئی حل قرآن نے پیش فرمایا ہے؟ اس سوال کا جواب اثبات میں ہے۔ سورہ بقرہ میں جمال لین دین کے معاہدات کی کتابت کا تھم دیا گیا وہال الی اضطراری صورت کا یہ حل بھی اللہ تعالی نے بتا دیا ہے اور وہ یہ ہے کہ:

" پھر اگر قرض کینے والا بے عقل ہو یا کمزور ہو یا صَعِيفًا أَوْ لَا يَسْتَطِيعُ أَن يُعِلَ هُوَ فَلَيْمَلِل مَصْمون تكحوان كا قابليت ند ركامًا مو تو اس كاول انصاف کے ساتھ املا کروا دے۔"

اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے تین صورتوں میں ولی کو معاہدہ کے فریق کا مختار بنا دیا ہے (۱) نادان ہو (۲) کرور ہو (۳) املا کروانے کی اہلیت نہ رکھتا ہو۔ اور یہ تینوں باتیں نابالغ میں پائی جاتی ہیں۔ چہ جائیکہ صرف ایک بات پر بھی ولی کو حق اختیار مل جاتا ہے۔ اب اگر نابالغ بچہ کی طرف سے لین دین کے معاملات میں اس كاولى مختار موسكتا ہے۔ تو معاہدہ نكاح ميں كيوں نہيں موسكتا؟

﴿ اللَّهُ رَبُّ ويزيَّت اللَّهُ ﴿ (صدروم) قرآني ما كل ﴿ اللَّهِ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّ

حفرت عائشه رجي أهلاكا فكاح: اس سلسله مين حفزت عائشه كا نكاح بهي زير بحث آگيا. تو اس كاجواب دية ہوئے پرویز صاحب فرماتے ہیں کہ حضرت عائشہ بھی کا نکاح بعمر چھ سال مکہ میں ہوا تھا۔ اور سورہ نساء کے یہ احکام مدینہ میں نازل ہوئے۔ للذا اگر بعمر 7 سال حضرت عائشہ کا نکاح تشکیم کربھی لیا جائے تو زیادہ سے زیادہ میں کما جا سکتا ہے کہ اس وقت اس باب میں قرآن کے احکام نازل نہیں ہوئے تھے۔ ان احکام کے نزول کے بعد کوئی ایسا واقعہ پیش نہیں کیا جا سکتا۔ اس کی مثال ایس ہی سمجمی جائے گی۔ جیسے رسول اللہ ملی کیا نے اپنی تین صاحبزادیوں' حضرت زینب' حضرت ام کلثوم اور حضرت رقیہ تفایل کی شاریاں اپنے خاندان کے جن لڑکوں سے کی تھیں وہ سب مشرک تھے اور قرآن میں ہے کہ مومن عورت کی شادی مشرک مرد سے جائز نہیں۔ لیکن بیہ شادیاں اس زمانہ میں ہوئیں تھیں جب قرآن کا بیہ تھم نازل نہیں ہوا تھاکہ مشرک سے شادی جائز نہیں۔" (قرآنی فصلے ص١٣٥)

اقتباس بالامیں یرویز صاحب نے جو مثال پیش فرمائی ہے وہ درست نہیں۔ وجہ یہ ہے مشرک سے نکاح کے حرام ہونے کا تھم نص قطعی سے ثابت ہے۔ ارشاد باری ہے: (البقرة ١٢١)

﴿ وَلَا نَسْكِمُوا ٱلْمُشْرِكَاتِ حَتَّى يُوْمِنَّ وَلَأَمَةً " اور مشرك عورتول سے نكاح نه كرنا جب تك وه مُّوَّهِكَ أُخَيْرٌ مِن مُشْرِكَةٍ وَلَوْ أَعْجَبَتَكُمُ وَلَا ايمان نه لائين واور (مومن عورتول كو) مشركول ك تُنكِحُوا ٱلمُشْرِكِينَ حَقَّ يُوْمِنُوا ﴾ تكاحين نه ويناجب تك كه وه ايمان نه لا كس ."

یہ آیت اس لیے اپنے مضمون ومفہوم میں صاف ہے کہ یمال ذکر ہی نکاح کا ہو رہا ہے لیکن جو آیت پرویز صاحب پیش فرما رہے ہیں۔ وہاں اصل ذکر تو تیموں کے اموال کی حفاظت کا ہے۔ نہ کہ نکاح کا۔ البتہ ضمناً اس سے يد بتيجه اخذ كيا جا سكتا ہے۔ كه بيج جب بالغ مو جائيں تو ان كا نكاح كر دينا چاہئے۔ يا جب وہ نکاح کی ضرورت محسوس کریں تو اس وقت وہ بالغ ہوتے ہیں۔

اب ہم قرآن سے ایس واضح آیت پیش کرتے ہیں جس سے ثابت ہو جاتا ہے کہ بلوغت سے پہلے نکاح کیا جا سکتا ہے۔ ارشاد باری ہے۔

''اور تمهاری (مطلقه) عورتیں جو حیض سے ناامید ہو چکی ہوں اگر تم کو (ان کی عدت کے بارے میں) شبہ ہے۔ توان کی عدت تین مینے ہے اور ان کی بھی جن

﴿ وَٱلَّتِي بَلِيسْنَ مِنَ ٱلْمَحِيضِ مِن نِسَآيِكُمْرَ إِنِ ٱزَيَّنَتُمَّ فَعِلَّتُهُنَّ ثَلَثَةً أَشْهُرٍ وَٱلَّتِي لَرَ . يَجِضُنَّ ﴾ (الطلاق ٦٥/٤) کوابھی حیض آنا شروع ہی نہیں ہوا۔ "

اب دیکھئے سورہ طلاق کی اس آیت میں دو قتم کی مطلقہ عوروں کی عدت تین ماہ بتائی گئی ہے۔ ایک ایس بورهی عورتیں جنہیں حیض آنا بند ہو چکا ہو۔ اور دو سری ایس نابالغ بچیاں جنہیں ابھی حیض آنا شروع ہی نہ ہوا ہو۔ اور یہ تو ظاہر ہے کہ طلاق کا مرحلہ نکاح کے بعد ہی آسکتا ہے پھر جب بلوغت سے پہلے طلاق ہو سکتی ہے تو نکاح کیوں نہیں ہو سکتا۔

کے آئینہ کروبزیت کے اللہ (صدسوم) قرآنی مسائل کے اللہ کی رضامندی جمی میں کہ شریعت کی روسے نکاح کے لیے عورت کی رضامندی بھی

فریقین کی رضامندی: ہم یہ سمجھتے ہیں کہ شریعت کی رو سے نکاح کے لیے عورت کی رضامندی بھی انتائی ضروری ہے۔ لیکن عورت کی رضامندی حاصل کرنے کا واضح تھم احادیث میں موجود ہے۔ قرآن میں نہیں۔ اب قبلہ پرویز صاحب کو احادیث سے جس قتم کی چڑ ہے وہ سب جانتے ہیں۔ لنذا درمیان میں حدیث کا واسطہ وہ کیے گوارا کر سکتے تھے (لنذا قرآن کریم ہی کی ایک آیت سے یہ مفہوم کثید کرنا چاہا ہے فرماتے ہیں)۔

﴿ لَا يَحِيلُ لَكُمْ أَن تَرِنُوا النِّسَاءَ كَرَهُمُّ ﴾ يه قطعاً جائز نبيل كه تم عورتول كے زبروسى مالك بن (النساء ١٩/٤)

اب دیکھے اس آیت میں پرویز صاحب نے بَو تُوْا کا ترجمہ مالک بناکر لیا ہے۔ جو غلط ہے۔ صحح ترجمہ یہ ہوگا کہ تم زبردستی عورتوں کے دارث نہ بن بیٹھو۔ اور اس کا مطلب یہ ہے کہ شوہر کے مرنے کے بعد اس کے خاندان والے اس کی بیوہ کو میت کی میراث نہ سمجھ بیٹھیں اور زبردستی اس کے والی وارث بن جائیں۔ جس عورت کا شوہر مرگیا۔ اب وہ آزاد ہے۔ عدت گزارنے کے بعد جمال چاہے جا سمتی ہے اور جس سے چاہے نکاح کر سمتی ہے۔ اس آیت سے جو بات مستبط ہوتی ہے وہ یہ ہے کہ بیوہ یا مطلقہ عورت اب شغ شوہر کے انتخاب میں آزاد ہے۔ رہا کنواری لڑکیوں کا حق انتخاب تو وہ اس آیت سے قطعاً ثابت نہیں ہوتا۔ اِلّا یہ کہ تَو فُوا کا ترجمہ ہی "مالک بننا "کرلیا جائے۔

### سار دابل: آپ فرماتے ہیں:

"جب ہندوستان میں سارداہل پیش ہوا جس کی روسے نکاح نابالغال ناجائز قرار دیئے جانے کی تجویز تھی تو اس بل کی مخالفت میں سناتی ہندوؤں کی ہمنوائی میں مسلمان بھی نہایت شدومہ سے شریک تھے۔ اور اس انداز سے شریک کہ گویا ہے بل ان کے دین کے کسی بنیادی رکن کو منہدم کر رہا تھا۔ ہمارے اربابِ شریعت بھی کسی مسلم پر متفق نہیں ہوئے۔ مختلف فرقے مختلف مسائل میں اپنے مسلک کے پابند رہتے ہیں۔ اور آپس میں معروف جدل ویرکار لیکن ہے ہماری سوختہ بختی کی انتنا مسلک کے پابند رہتے ہیں۔ اور آپس میں معروف جدل ویرکار لیکن ہے ہماری سوختہ بختی کی انتنا مسلک کے پابند رہتے ہیں۔ اور آپس مسلمانوں کے تمام فرقے متحد اللسان شے اور اس باب میں جو وفد مقلم وائسرائے کے پاس بہنچا تھا۔ اس میں قریب قریب ہر فرقے کے نمائندے موجود تھے۔ یہ تمام اربابِ شریعت ایک عیسائی حکمران کے حضور ہے کئے جا رہے تھے کہ اس ہندو کے بل کو پاس نہ کیا جائے۔ جو نابالغوں کا نکاح ناجائز قرار دے رہا ہے۔ ان کا وفد ہے کئے جا رہا تھا اور آسان ان کی حرکت پر رو رہا تھا۔ اور دنیا ہنتی تھی۔ "(قرآنی فیصلے ص ۱۳۹۱)

آپ کے اقتباس سے درج ذیل نتائج سامنے آتے ہیں:

سلمانوں کے مخلف الخیال فرقے آگرچہ اختلافی مسائل میں جدل وپکار میں مصروف رہتے ہیں۔
 اہم بعض ایسے مسائل بھی سامنے آجاتے ہیں۔ جو استے اہم اور اصولی قتم کے ہوتے ہیں۔ کہ ان میں

﴿ النَّهُ الرُّويزيَّت ﴾ ﴿ 412 ﴿ (هسه سوم) قرآني مسائل ﴾

سب متحد الخیال ہو جاتے ہیں۔ نیزیہ کہ نکاح نابالغال کے جواز کامسئلہ بھی اس اہمیت کا حامل ہے۔

پر سب فرقے بھی وہی قرآن پڑھتے ہیں۔ جو پرویز صاحب پڑھتے ہیں اختلاف اگر ہے تو صرف بیر
 کہ وہ پرویز صاحب کی "قرآنی بصیرت کو" غلط سجھتے ہیں۔

© پرویز صاحب کا یہ خیال غلط ہے کہ وہ کسی مسئلہ پر متفق نہیں ہوئے وہ بے شار مسائل میں متفق ہیں۔ مثلاً یہ کہ دن میں نمازیں پانچ ہیں۔ ان کی رکعات کی تعداد' ترتیب نماز' یا روزہ کے احکام' نیج و شرک کے احکام' معاملات' غرضیکہ لاتعداد ایسے مسائل ہیں جن میں یہ سب فرقے یک زبان ہو جاتے ہیں۔ عالیہ ادوار میں یہ سب فرقے نکاح نابالغال کے جواز پر' پاکستان بننے پر ختم نبوت کے مسئلہ پر قرارداد مقاصد پر تحریک نظام مصطفیٰ پر متفق و متحد ہوئے تھے۔ اور یہ سب مسئلے مسلمانوں کے اجتماعی متفق علیہ مسائل تھے۔ تحریک نظام مصطفیٰ پر متفق و متحد ہوئے تھے۔ اور یہ سب مسئلے مسلمانوں کے اجتماعی متفق علیہ مسائل تھے۔ بھر یہ سب فرقے مرزا غلام احمد قادیانی سرسید احمد خال اور جناب محترم پرویز پر کفر کے فتوئی پر بھی متفق ہو گئے تھے۔ ان میں سے آخری فتوؤں کو تو پرویز صاحب درست نہیں سمجھ سکتے اور نہ ہی نکاح نابالغاں کو باتی قالبا آپ کے خیال کے مطابق بھی ان کے فیصلے درست نہیں سمجھ سکتے اور نہ ہی نکاح نابالغاں کو باتی قالبا آپ کے خیال کے مطابق بھی ان کے فیصلے درست نہیں سمجھ سکتے اور نہ ہی نکاح نابالغاں کو باتی قالبا آپ کے خیال کے مطابق بھی ان کے فیصلے درست نہیں سمجھ سکتے دور نہ ہی نکاح نابالغاں کو باتی قالبا آپ کے خیال کے مطابق بھی ان کے فیصلے درست نہیں سے۔

- آسان کبھی کسی واقعہ پر رویا نہیں کر تانہ ہی زمین روتی ہے۔ ارشاد باری ہے:
- ﴿ فَمَا بَكَتَ عَلَيْهِمُ ٱلسَّمَآءُ وَٱلْأَرْضُ ﴾ "توان پرنه آسان رويانه زمين-"

(الدخان٤٤/ ٢٩)

میہ محض آپ کا شاعرانہ تخیل ہے۔ رو تو آپ خود رہے تھے اور یہ سمجھ لیا کہ آسان رو رہا ہے۔ رہادنیا کے ہننے کاسوال تو جب مسلمان متحد الخیال ہو گئے تھے تو باقی سوائے پرویز صاحب اور کون باقی رہ گیا تھا۔ جو ازراہ متسخران کی ہنسی اڑا تا۔ یہ بھی ممکن ہے کہ دنیا سے پرویز صاحب اہل مغرب مراد لیتے ہوں۔ یا پھروہ تعلیم یافتہ جو مغرب زدہ ہے۔ اور ہمیں یمی خیال درست معلوم ہو تا ہے۔

اصل مسلان اسب اصل مسلد جهال سے یہ بحث شروع ہوئی یہ تھا کہ کسی عورت کا بچپن میں صرف ایک سال کی عمر میں اسکے والد نے اپنی برادری کے کسی بچہ سے جس کی عمر دو سال کی تھی نکاح کر دیا۔ عورت بعب جوان ہوئی تو معلوم ہوا کہ اس رشتہ میں موافقت کی کوئی صورت نظر نہیں آتی اور عورت اپنے شوہر کے ہاں جانے کو قطعاً تیار نہیں۔ اس نے ادھرادھرسے فتوے طلب کیے کسی نے کما تمہارا نکاح مشحکم ہے اور اب فنج نہیں ہو سکتا اور کسی نے کما تمہارا نکاح ہی نہیں ہوا۔ اس عورت نے کی استفسار پرویز صاحب کو بھی لکھ دیا۔ جس کے جواب میں آپ کو اپنی "قرآنی بصیرت"کا اظہار فرمانا پڑا۔ جو ہم پیش کر چکے ہیں۔ اب اگر پرویز صاحب کو سنت رسول ماٹھ کیا ہے چڑ نہ ہوتی اور ہربات کو قرآن سے ثابت کر دکھانے کا سودا نہ سایا ہوتا۔ تو اس مسلم کا حل بہت آسان تھا۔ دور نبوی سٹھ کیا میں حضرت خنساء رہے تھا کا نکاح ان کے والد حزام نے ان کی مرضی کے بغیر کر دیا۔ جب اس نے آپ کے سامنے شکایت کی تو آپ نے ایسا نکاح باب لا بجوز نکاح المکرہ)

آئينهُ رَبُورِينيت 💢 🛂 💢 (صد سوم) قرآنی مسائل

حضرت جعفر کے خاندان کی ایک عورت کو خدشہ تھا کہ اس کا والد اس کے نکاح میں جبر کرے گا۔ اس نے دو انصاریوں عبدالرحمٰن جاریہ اور مجمع بن جاریہ کے پاس بہ مسکلہ حل کرنے کے لیے کسی کو بھیجا انہوں نے بوالیسی جواب دیا۔ "جہیس ڈر کس بات کا ہے۔ رسول الله ماٹیکیم نے ضاء بنت حزام کا نکاح فنح قرار دیا تھا۔ (بخاری کتاب الحیل۔ باب فی النکاح)

ان واقعات کی روشنی میں ہم کمہ سکتے ہیں کہ اس عورت کا بحیین کا نکاح جے وہ پیند نہیں کرتی باطل ہے اور وہ اینا نکاح کرنے میں آزاد ہے۔

#### استفتاء

مضمون بذا سیرد قلم کرنے کے بعد ماہنامہ "محدث" لاہور کی معرفت اس موضوع سے متعلق ایک استفتاء ميرے ياس آيا۔ منتفسر جناب ايس ايم رضا شاہ الدود كيث (٣٣ رضا بلاك۔ علامہ اقبال ٹاؤن لاہور) ہیں۔ اس استفتاء کا جو جواب میں نے لکھا وہ محدث فروری ۸۷ء میں شائع ہوا۔ چونکہ اس جواب میں مزید کئی پہلو زمر بحث آگئے ہیں۔ للذا افادیت کی خاطراس استفتاء اور جواب کو بھی اس مضمون میں شامل کر دیا گیاہے۔ منتفسر موصوف کا خط درج ذیل ہے:

"السلام علیکم۔۔۔۔ آپ کے مؤ قر ماہنامہ محدث (متمبراکتوبر ۴۸۶) میں "نکاح وطلاق وغیرہ کے چند مسائل" کے عنوان کے تحت مولانا سعید مجتبی السعیدی نے ایک سوال کہ "بلوغت سے قبل جو نکاح کیا جائے 'کیا یہ نکاح شرعی طور پر جائز ہوگایا نہیں؟" کے جواب میں فرمایا ہے کہ "صغرسیٰ میں بلوغت سے قبل جو نکاح کیا جائے' شرعاً واقع ہو جاتا ہے۔ بشر طیکہ لڑکی بلوغت کے بعد اس نکاح پر رضامندی کا اظهار کردے۔"

نیز مولانا عبدالرحمان کیلانی نے "بجین کی شادی" کے عنوان کے تحت (شارہ اگسن ۸۹۹) میں فرمایا ہے کہ: "(قرآن ہی سے بحیین کی شادی کا جوازیوں ثابت ہو تا ہے)--- ارشاد باری تعالیٰ ہے:

"اور تهماری مطلقه عورتیں' جو حیض ہے ناامید ہو چکی ہوں اگر متہیں (ان کی عدت کے بارے میں) شک ہو تو ان کی عدت تین مینے ہے اور ان کی بھی جنهیں ابھی حیض شروع ہی نہیں ہوا اور حمل والی

عور روں کی عدت وضع حمل ہے۔"

﴿ وَٱلَّتِنِي بَيِسْنَ مِنَ ٱلْمَحِيضِ مِن نِسَآبِكُمْرِ إِنِ ٱزْنَبْتُدُ فَعِلَّاتُهُنَّ ثَكَنَتُهُ أَشْهُرٍ وَٱلَّتِي لَمْ يَحِضْنُّ وَأُولَئتُ ٱلْأَعْمَالِ أَجَلُّهُنَّ أَن يَضَعْنَ حَمَّلُهُنَّ ﴾ (الطلاق٢٥٤)

"اب دیکھئے آیت بالا میں بوڑھی ، جوان اور بچی سب طرح کی عورتوں کا ذکر ہے۔ بوڑھی اور بچی کی عدت تین ماہ ہے اور جوان (لیعنی بالغ جو قابل اولاد ہو) کی عدت' اگر اسے حمل ہے' تو وضع حمل تک ہے۔ ادر بیہ تو ظاہر ہے کہ عدت کا سوال طلاق کے بعد ہی پیدا ہو سکتا ہے۔ اور طلاق کا نکاح کے بعد گویا نابالغ کا

## ﴿ لَمُنِهُ رَوِينَةً ﴾ ﴿ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ مَا كُلُّ اللَّهُ اللَّ

ا تکاح بھی ازروئے قرآن جائز ہے۔" (محدث اگست ۸۹ ص ۵۳)

قبل ازیں ایک مشہور عالم بھی (ترجمان القرآن ماہ اکتوبر ۶۹۹ء) میں اس موقف کا اظہار کر چکے ہیں کہ ایسی لؤکی جسے ابھی حیض آنا شروع نہ ہوا ہو' اس سے نہ صرف نکاح کر دینا جائز ہے۔ بلکہ شوہر کا اس کے ساتھ خلوت کرنا بھی جائز ہے۔

تواس طمن میں گزارش یہ ہے کہ چونکہ محدث بھی بالا مندرجات سے متفق نظر آتا ہے' لہذا آپ اس پر روشنی ڈالیں کہ قرآن سے یہ استدلال اس کی معنوی تحریف میں نہیں آتا؟ اولاً تو یہ دیکھئے کہ آیت میں لفظ "نساء" کا معنی "بکی" کیا جا سکتا ہے؟ قرآن کریم میں متعدد بار اس لفظ کا استعال آیا ہے کیا خود اللہ رب العزت نے اسے "بکی" کے معنوں میں استعال کیا ہے؟ مولانا کیلانی صاحب نے ترجمہ کیا ہے: "اور ان کی بھی جنہیں ابھی چیش شروع ہی نہیں ہوا۔"

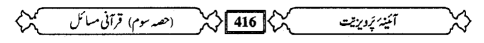
سوال بیہ ہے کہ ﴿ لَمْ يَحِضْنَ ﴾ کا بیہ ترجمہ کس قاعدے کی روسے کیا گیا ہے؟ آپ لفظ "ابھی" سے بیہ ظاہر کرنا چاہتے ہیں کہ اس سے مراد نابالغ ہے۔ حالانکہ "نساء" کے لفظ سے بیہ فاہت ہے کہ بیہ وہ بالغ عور تیں ہیں جن کی عمر تو ایسی ہو کہ انہیں بالعموم حیض آیا کر تا ہے 'لیکن کسی عارضہ کے باعث انہیں حیض نہیں آیا۔ تو اس صورت میں عدت کا شار مینوں سے ہوگا۔ بسرطال اردو میں قرآن کریم کے متعدد ترجموں میں آیت کا ترجمہ کم ومیش انہی الفاظ میں آیا ہے کہ جن عور توں کو کسی عارضہ کے سبب حیض نہ آیا ہو۔

## ﴿ لَمُنْهُ رَبُورِينَةً اللَّهِ اللَّلَّمِي اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّ

وفائے عمد سے واقف ہو۔ عقد نکاح وہ وعدہ ہے؛ جس سے ازدواجی زندگی شروع ہوتی ہے۔ اور فریقین اپنی اپنی دمہ داریوں کے لیے پابند کئے جاتے ہیں۔ عورتوں کو ﴿ وَفَرْنَ فِی بُیْوْتِکُنَ ﴾ کی رو سے گھر لیو دمہ داریوں کو نیمانا ہے، جب کہ مرد بروئے آیت ﴿ الْوِجَالُ فَوَّامُوْنَ عَلَی النِسَاءِ ﴾ عورتوں کی ضروریات زندگی کے کفیل ہیں ''عقد'' ایک وعدہ ہے جو عرف عام میں ایجاب و قبول کے مصداق ہے۔ عورت اپنی تمام نوانی خدمات پیش کرتی ہے اور مرد قبول کرتا ہے۔ اب بتائیے کہ اگر فریقین کی یہ طالت ہے کہ لڑکا نابالغ ہے، نہ اولاد پیدا کرنے کے قابل' نہ روزی کمانے کے لاکن' تو کس سے وعدہ لیا جائے گا کہ یوی کی ضروریات زندگی پوری کرے گا؟ ای طرح اگر لڑکی نابالغ ہے' نہ گھر کاکام کرنے کے قابل ہے نہ اولاد پیدا کرنے اس کی صحیح تربیت اور پرورش کے فرائض سرانجام دے گی؟ عقد نکاح حقیقت پر ہنی ہوتا ہے یہ کوئی ڈرامہ کی صحیح تربیت اور پرورش کے فرائض سرانجام دے گی؟ عقد نکاح حقیقت پر ہنی ہوتا ہے یہ کوئی ڈرامہ نہیں ہے نہ ہی گڑیوں کا کھیل۔ اگر کمی پانچویں جماعت کے لاکے کوگور نمنٹ ہاؤس لے جاکر نج کے عمدے کا طف اس سے اٹھوایا جائے کہ وہ اس فرض کو نمایت دیانتد اری سے ادا کرے گاتو جس طرح وہ عمدے کا طف اس سے اٹھوایا جائے کہ وہ اس فرض کو نمایت دیانتد اری سے ادا کرے گاتو جس طرح وہ کئی ہوتا ہے نہ کی حقد وہ کی خدیں تو نابلغ کا نکاح کا عمد کرایا گیا تو نہ لڑکا شو ہر ہوتا ہے نہ لڑکی ہوں کا عمد کرایا گیا تو نہ لڑکا شو ہر ہوتا ہے نہ لڑکی ہو۔ قرآن کی رو سے جب وہ نکاح کو بہنچ ہی نمیں تو نابلغی کا نکاح ' نکاح ہی نمیں۔

پھر ہمارے فقہاء کہتے ہیں کہ نابالغ لاکی' بالغ ہونے پر آگر نکاح کو رد کر دے تو فتخ ہو جاتا ہے۔ تو پھروہ نکاح کیما تھا؟ اس کی کیا حیثیت تھی؟ قرآن کریم نے مردول کو مخاطب کرتے ہوئے کہا ہے ﴿ بِسَآءُ کُمْ حَوْثُ لَکُمْ ﴾ کہ "تمہاری عور تیں تمہاری کھیتیال ہیں" کھیتی چو نکہ پیداوار کے لیے ہوتی ہے لہذا ثابت ہوا کہ لڑکی جب تک بالغ نہ ہو' کھیتی نہیں کہلا سمق۔ بالغ ہو کر پیداوار کے قابل ہو جائے تو کھیتی ہوگی اور تب اس کے نکاح کا سوال پیدا ہوگا۔ پھرایک اور بات بھی قابل غور ہے' کہ وہ ایسے مرد کے سرد کی جائے گی جو اولاد پیدا کرنے کے قابل ہو یعنی بالغ ہو۔ کھیتی کا لفظ عورت کے لیے لایا گیا ہے جو بالغ اور اولاد پیدا کرنے کے قابل ہو یعنی بالغ ہو۔ کھیتی کا لفظ عورت کے لیے لایا گیا ہے جو بالغ اور اولاد پیدا کرنے کے تابل ہو تی ہوئی بالغ بی نہیں آیا۔ جو پھل ابھی پکا ہی نہیں' اسے آپ تو ٹر کر کھانے کے لیے کسے موزوں سمجھیں گے؟

پھر طبی نقطہ نظر سے بھی نابالغ بکی قابل مجامعت نہیں۔ اس سے خلوت ضرر انگیز ہے اور کئی جسمانی عوارض کا پیش خیمہ ہو سکتی ہے۔ آپ کسی ماہر گائناکالوجسٹ سے استفسار کیجیے' امید ہے آپ محدث کے "ٹائٹل بیک" پر تحریر کردہ اعلانات کی روشنی میں "علوم جدیدہ سے ناوا قفیت اور انکار' انسانی ارتقاء کو سلیم کرنے میں بخل کا درجہ رکھتے ہیں" اپنے اعلیٰ خیالات سے مستفید فرمائیں گے۔ بہتر ہوگا آگر میرا عربضہ بھی ساتھ ہی شائع کر دیں تاکہ قار ئین دونوں نقطہ نظر سے آگاہ ہو سکیں۔ والسلام!



#### جواب

ا. نکاح کی عمر؟: احکام واصول شرعیه میں یہ حکمت ملحوظ رکھی گئے ہے کہ عام حالات میں ان اصول واحکام کا اطلاق عام مسلمانوں پر ہو سکے۔ تاہم انسانوں کی مختلف استعداد اور مختلف صورت احوال کا لحاظ رکھتے ہوئے شریعت مطہرہ نے مستثنیات کا حل بھی پیش فرما دیا ہے۔ ایسے مستثنیات محض جوازیا رخصت

کے درجہ پر ہوتے ہیں' اصولی احکام کے درجہ پر نہیں۔۔۔ یہ مستثنیات کی طرح کے ہو سکتے ہیں۔ مثلاً: (الف) بعض دفعہ یہ مستثنیات حالات سے مشروط ہوتے ہیں۔ جیسے نماز کے لیے اصولی طور پر تو پانی سے وضو کرنے کا تھم ہے۔ لیکن اگر پانی نہ مل سکے یا پانی تو دستیاب ہو' مگر کسی بیاری کی وجہ سے

اس کا استعال نقصان دہ ہو یا کوئی دیگر ایبا قوی مانع موجود ہو جس کی وجہ سے نمازی پانی کے استعال پر قادر نہ ہو تو مٹی سے تیم کر سکتا ہے۔ ایسے حالات میں تیم کرنا رخصت یا جواز ہے۔

(ب) اصل محم یہ ہے کہ ہربالغ مسلمان رمضان کے روزے رکھے۔ اب پیر فرتوت یا ایسا مریض جس کا مرض لاعلاج شکل اختیار کر چکا ہو' کفارہ دے سکتا ہے۔ کفارہ کی ادائیگی رخصت ہے اور جواز کے درجہ پر ہے کوئی اصل یا محم نہیں۔

(ج) حالت اضطرار میں محرمات تک بھی حلال ہو جاتے ہیں۔ اس حالت میں مردار کھالینا رخصت یا اجازت ہی رہے گی۔ اصولی تھم نہیں بن سکتا۔

غرض اس طرح کی بیسیوں مثالیں پیش کی جا سکتی ہیں۔ ہر معاملہ میں ہمیں یہ تمیز کر لینی چاہیے کہ اصولی تھم کیا ہے اور رخصت کیا؟ اور ان دونوں کو آپس میں گذمذ نہیں کرنا چاہیے۔

اب مسئلہ ذریر بحث یہ ہے کہ اصولی طور پر نکاح کی عمر کیا ہے؟ تو اس کے متعلق ہم واشگاف لفظوں میں ہو استکان ہم واشگاف لفظوں میں سے میں سے کہ آیا اس اصول میں کچھ مستثنیات بھی ہیں یا نہیں؟ بالفاظ دیگر سے سوال یوں گا کہ آیا بلوغت سے قبل بجپن میں بھی نکاح جائز ہے یا نہیں؟

مستثنیات کی تلاش و تحقیق کے لیے ہمیں یہ دیکھنا پڑے گاکہ نکاح کے مقاصد کیا ہیں؟ شاہ صاحب موصوف کے نزدیک نکاح کا مقصد صرف حصول اولاد ہے۔ لنذا ان کے سارے دلائل کا محور یمی ہونا چاہئے کہ نکاح کی عمر حقیقاً بلوغت ہی ہے۔ اس سے پہلے چونکہ یہ مقصد پورا نہیں ہو سکتا۔ لنذا قبل از بلوغت نکاح بھی جائز نہیں ہو تا۔

لیکن ہمارے نزدیک نکاح کے مقاصد اور بھی ہیں' صرف حصول اولاد نہیں۔ نکاح کا اصل مقصد۔۔۔ جس کے لیے اسلام نے نکاح کا عظم دیا ہے۔۔ فاشی' بے حیائی اور زنا سے اجتناب' مرد وعورت دونوں کی عفیف زندگی اور اس طرح پاک وصاف اور ستھرے معاشرہ کا قیام ہے۔ اس لیے کتاب وسنت میں والدین

كَ الْمُنْ بَرُورِينَة كَ ١٩٤٨ (صدسوم) قرآني مسائل ك

کو بلوغت کے فوراً بعد نکاح کر دینے کا تھم دیا گیاہے۔ رہی حصول اولاد کی بات ' تو یہ اصل مقصد نہیں بلکہ ایک اہم مقصد کا ثمرہ ہے۔ اور جو انسان کے اینے بس کی بات ہے ہی نہیں۔ یہ عین ممکن ہے کہ ایک بالغ جوڑے کی شادی کر دی جائے اور تازیست ان کے ہاں اولاد نہ ہو۔ تو اس پر یہ نہیں کما جا سکتا کہ یہ نکاح بلا مقصد ہے۔۔۔ اگرچہ ایسے واقعات کی تعداد ۵ فیصد سے زیادہ نہیں تاہم اس سے انکار بھی ممکن نہیں۔

معظمر ہے۔۔۔۔ ارچہ ایسے وافعات کی تعدادت میں قرابت کے تعلق کو برقرار رکھنا اور مودت کو بڑھانا ہے۔
تکاح کا دو سرا مقصد 'قربی رشتہ داروں میں قرابت کے تعلق کو برقرار رکھنا اور مودت کو بڑھانا ہے۔
تیسرا مقصد دینی اخوت کا قیام اور اس میں اضافہ ہے۔ غرضیکہ نکاح ایک ایسی چیز ہے جس کے ذریعہ کئ
طرح کے دینی 'سیاسی 'معاشی اور معاشرتی فوا کد عاصل ہوتے ہیں۔ اور بعض دفعہ ایسے مقاصد حصول اولاد
سے بھی زیادہ اہمیت اختیار کر جاتے ہیں۔ آپ ذرا حضرت رسول اکرم سٹھیل کی زندگی پر نظر ڈالئے کہ آپ
سے بھی زیادہ اہمیت اختیار کر جاتے ہیں۔ آپ ذرا حضرت رسول اکرم سٹھیل کی زندگی پر نظر ڈالئے کہ آپ
ماٹھیل نے کتنے نکاح کئے؟ کس عمر میں کیے؟ کس عمر کی عور توں سے کیے اور کس کس مقصد کے تحت کیے؟
تو یہ حقیقت از خود منکشف ہو جائے گی کہ نکاح کا مقصد محض جنسی خواہشات کی سخیل یا حصول اولاد ہی
نہیں ہو تا بلکہ اس سے بلند تر مقاصد بھی ہو سکتے ہیں۔

اب جب که نکاح کے مقاصد ہی میں تنوع پیدا ہو گیا تو ضروری ہے که نکاح کی عمر' بلوغت' میں بھی احتفاء موجود ہو۔ اسی لیے ہم کہتے ہیں کہ اگرچہ اصولی طور پر نکاح کی عمر بلوغت ہے تاہم میہ ہر عمر میں جائز ہے اور جائز ہونا بھی چاہئے۔ اس لحاظ سے اگر ایک طرف نابالغ بگی کا نکاح نابالغ لڑکے' جوان اور بو ڑھے سے جائز ہے تو دو سری طرف ایک لڑکے کا نکاح اپنے سے بہت بڑی عمر کی عورت' مطلقہ بلکہ دو تین بار کی مطلقہ عورت سے بھی جائز ہے۔

۲۔ معنوی تحریف: شاہ صاحب فرماتے ہیں کہ جب "بی " کے لیے قرآن میں "نساء" کا لفظ کمیں بھی استعال نہیں ہوا تو بھر جس آیت زیر بحث (النساء:۲۵) میں "نساء" کے لفظ سے خطاب ہے' اس میں بچیوں کو کیوں شامل کر کے نابلغ لڑکی کے ذکاح کا جواز ثابت کیا جاتا ہے؟ اور اگر کوئی شخص "نساء" میں خواہ مخواہ بچیوں کو شامل کر کے بچی کے نکاح کو درست سجھتا ہے تو اسے قرآن کی معنوی تحریف کے علاوہ اور کیا کہا جا سکتا ہے؟

ن سورہ نباء کی پہلی آیت میں ہے کہ اللہ نے سب انسانوں کو ایک جان سے پیداکیا (آدم النظیم) پھراس سے اس کا جو ڑا پیداکیا پھراس جو ڑے ہے بہت سے مرد اور عور تیں پھیلائے ﴿ وَبَثَ مِنْهُمَا دِجَالاً كَنْنِدًا وَّ نِسَاءً ﴾ " رِجَالاً " اور " نِسَاءً " کے القاظ قابل توجہ ہیں۔ اگر شاہ صاحب کے نزدیک "نباء" میں "بیک" کو شامل کرنا جائز نہیں توکیا نابالغ بچے پیمیاں " رِجَالاً " اور " نِسَاءً " میں شامل نہ ہو کر اولاد آدم وحوا نہیں؟ واضح رہے ہی آئیت نکاح کے موقع پر پڑھی جاتی ہے۔

﴿ اللَّهُ اللَّاللَّهُ

اس ضمن میں ہم صرف اس قدر عرض کریں گے کہ جس طرح عورتوں اور مردوں کے مشترکہ مجمع یا گروہ کے لیے خطاب کے وقت جمع فذکر کے صینے اور ضائر ہی استعال کیے جاتے ہیں' اور یہ خصوصیت صرف عربی زبان کی ہی نہیں' بلکہ ہر ملک میں اور ہر زبان میں یمی دستور ہے' بالکل اسی طرح اگر کسی ایسے اجتماع یاگروہ کو خطاب کیا جائے جس میں پچیاں' جوان اور بوڑھی ہر طرح کی عورتیں موجود ہوں تو ان کے لیے ''نساء'' کا لفظ ہی استعال ہوگا۔ آیت زیر بحث میں چونکہ ہر طرح کی عورتوں کی عدت کا ذکر ہے' للذا یسال لفظ ''نساء'' آیا اور یمی آنا چاہئے تھا۔ ہم شاہ صاحب سے پوچھتے ہیں کہ اگر انہیں ایسے مجمع کو خطاب کرنا پڑے جس میں بچیاں' جوان اور بوڑھیاں سب اس نسبت سے ہی موجود ہوں جس نسبت سے معاشرہ میں موجود ہیں' تو وہ ایسے مجمع سے خطاب کے لیے کونیا لفظ استعال کرس گے؟

معنوی تحریف کے سلسلہ میں شاہ صاحب کا دو سرا اعتراض یہ ہے کہ ﴿ لَمْ یَعِضْنَ ﴾ کا ترجمہ "جنیں ابھی حیض شروع ہی نہیں ہوا ہم رائمرے کس قاعدہ کی رو سے ہے؟ اس سوال کا جواب یہ ہے کہ جب مضارع پر ﴿ لَمْ ﴾ داخل ہو تو دو طرح کے معنوی تغیر کا سبب بنتا ہے۔ ایک تو مضارع کو ماضی میں بدل دیتا ہے دو سرے منفی میں تبدیل کر دیتا ہے۔ اس لحاظ سے جو ترجمہ ہم نے پیش کیا تھا وہ درست ہے۔ اور ہم اپنی تائید میں درج ذیل شواہد بھی پیش کرتے ہیں۔

ترجمه نمبرا: شاه رفيع الدين صاحب- "اور وه جونهيس حائض موكيس."

ترجمه نمبر۲: فقح الحميد- "اور جن کو ابھی حیض نہیں آنے لگا۔"

ترجمه نمبر ۳: \_ تفهيم القرآن- "اوريمي حكم ان كام جنهيس البهي حيض نه آيا هو."

ترجمه نمبر ، كنز الايمان- (احمد رضا خال صاحب) "اور ان كي جنهيس ابهي حيض نه آيا"

ہمارے خیال میں ہمارے ترجمہ کی تائید میں اتنے شواہد کافی ہیں۔ تاہم عندالطلب ان میں کافی حد تک اضافہ بھی کیا جاسکتا ہے۔ اب جناب شاہ صاحب فرماتے ہیں کہ:

"اس سے مراد وہ عورتیں ہیں جن کی عمر تو ایسی ہو کہ انہیں بالعموم حیض آیا کرتا ہے۔ لیکن کسی عارضہ کے باعث انہیں حیض نہیں آتا کو اس صورت میں عدت کا شار مہینوں سے ہوگا۔ بسرحال اردومیں قرآن مجید کے متواتر ترجموں میں اس آیت کا ترجمہ کم وبیش انہی الفاظ میں آیا ہے کہ جن عورتوں کو کسی عارضہ کے سبب حیض نہ آیا ہو۔"

شاہ صاحب کے اس ترجمہ پر ہمیں دو اعتراض ہیں۔ پہلا یہ کہ ان کے موقف کے مطابق نکاح کی عمر بلوغت ہے۔ اور بلوغت کی عمر کی علامت لڑکے کے لیے احتلام اور لڑکی کے لیے حیض کا آنا ہے۔ اب اگر کسی لڑکی کو تادیر حیض ہی نہیں آتا۔ خواہ یہ کسی عارضہ کے باعث ہی ہو تو اس کا مطلب یہ ہوا کہ نہ وہ بالغہ کملا عتی ہے اور نہ ہی اس کا نکاح ہو سکتا ہے۔ للذا اس کی طلاق یا عدت کا سوال ہی پیدا نہیں ہو تا؟ لیکن چونکہ اللہ تعالی نے ایس عورتوں کی بھی عدت کا ذکر کر دیا ہے (چلئے شاہ صاحب ہی کے بقول کہ لیکن چونکہ اللہ تعالی نے ایس عورتوں کی بھی عدت کا ذکر کر دیا ہے (چلئے شاہ صاحب ہی کے بقول کہ

"انسیں سمی عارضہ کے باعث حیض نہیں آیا" تو کیا ان کا نکاح ناجائز ہوگا؟ حالائکہ قرآن مجید نے آگر ان کی عدت کا ذکر کیا ہے تو یہ عدت طلاق کے بعد اور طلاق نکاح کے بعد ہی واقع ہوتی ہے) للذا معلوم ہوا کہ حیض آئے بغیریا حیض آئے سے پہلے بھی عورت کا نکاح ہو سکتا ہے۔

یں اے بیری یا اعتراض ہے سے پ ک ورف ما میں بر سما ہے۔ اور جمارا دوسرا اعتراض ہے ہے کہ شاہ صاحب نے فرمایا ہے کہ ان کے متعین کردہ معانی متعدد اردو تراجم میں موجود ہیں۔ لیکن ان "متعدد اردو تراجم" میں سے حوالہ کی ایک کا بھی نہیں دہا اللہ اسے ب دلیل بات ہوئی۔ شاہ صاحب کے اس بیان میں حقیقت صرف اس قدر ہے کہ حیض نہ آنے کی چار مختلف صورتوں میں سے ایک صورت ہے بھی ب اور وہ چالا صور تیں ہے ہیں۔

- (۱) سمسنی کی وجہ سے حیض نہ آنا۔
- (٢) سمى عارضه كى وجه سے كافى عمرتك حيض نه آنا-
  - (۳) ساری عمری حیض نه آنا-
  - (٣) بردهايي كي وجه سے حيض كابند مو جانا-

ان چار صورتوں میں آخری صورت کا تو قرآن نے الگ سے ذکر کر دیا ہے۔ باتی تینوں صورتیں کم فی یکھوٹن کے حکم میں شامل ہیں۔ لیعن ان تینوں قسم کی عورتوں کا نکاح بھی ہو سکتا ہے۔ اور طلاق بھی اور ان کی عدت تین ماہ ہی ہوگی۔ اس تفیری عموم کے باوجود چو نکہ قرآن کے الفاظ کا ترجمہ وہی ہے جو ہم نے پش کیا ہے۔ للذا ان تین صورتوں میں سے بھی ترجیجی صورت وہی پہلی متصور ہوگی جس کی روسے نابالغ بھی کے بول کا نکاح جائز قرار پاتا ہے۔

س۔ عقد نکاح اور بلوغب آپ فرماتے ہیں کہ عقد نکاح میں ایجاب وقبول شرط لازم ہے' اور سے ایجاب قبول اس صورت میں ممکن ہے جب کہ فریقین میں سے ہرایک بالغ ہو۔ نیز فرمایا کہ:

"عقد نکاح حقیقت پر مبنی ہوتا ہے۔ یہ کوئی ڈرامہ یا گر یوں کا کھیل تو نہیں ہوگا۔ آگر کسی پانچویں جماعت کے لڑکے کو گورنمنٹ ہاؤس لے جاکر جج کے عمدے کا حلف اٹھوایا جائے کہ وہ اس فرض کو نمایت دیانتداری سے اداکرے گاتو جس طرح وہ لڑکا جج نہیں ہوتا 'اسی طرح آگر کسی نابالغ لڑک یا لڑکی سے نکاح کا عمد کرایا گیاتو نہ لڑکا شو جر ہوتا ہے نہ لڑکی ہوگ ۔ قرآن کی رو سے جب وہ نکاح کی عمر کو پہنچے ہی نہیں تو نابالغی کا نکاح نکاح ہی نہیں ؟"

اس اقتباس کے آخری جملے کا جواب تو ہم دے چکے ہیں۔ اب آپ کی پیش کردہ مثال کی طرف آیئے' تو سے مثال قیاس مع الفارق ہے اور کئی وجوہ کی بناء پر غلط-مثلاً:

ان عن ال المعارل من المدار الموده المدارة الم

جو جوج کے عمدہ پر فاحر ہوں۔ ین چہاں کی عادیاں ہوتا ہوں جب من مبت ایک معربی سے ایک فعر ہوتا ہوتا ہوتا ہوتا ہوتا میں سے ایک فیصد ہی شادیاں ہوتی ہیں جو کامیاب نہیں رہتیں' تو بے جانبہ ہوگا۔ دورِ نبوی پر نظرڈالیے۔

ان دنوں بھپن کی شادی کا رواج عام تھا۔ لیکن سارے دور نبوی میں عدالت نبوی سٹھیے میں صرف ایک مقدمہ ایسا آیا جس پر لڑکی نے بلوغت کے بعد اپنے ولی کے نکاح پر نارضامندی کا اظہار کیا تو آپ سٹھی ان مقدمہ ایسا آیا جس پر لڑکی نے بلوغت کے بعد اپنے ولی کے نکاح پر نارضامندی کا اظہار کیا تو آپ سٹھی اپنے اس عورت کو (نکاح کے باتی رکھنے یا فنچ کرنے کا) افتیار دے دیا۔ اس پر اس نے یہ کما کہ «میں اپنے باپ کے کئے ہوئے نکاح کو باقی رکھتی ہوں۔ اس سوال سے میرا مقصود صرف یہ تھا کہ عورتوں کو علم ہو جائے نکاح کے معالمہ میں (ان کی مرضی کے بغیران کے) آباء کو کوئی حق نہیں۔ "(سنن ابن ماجہ مع مقاح الحاجہ: عمد اللہ میں (ان کی مرضی کے بغیران کے) آباء کو کوئی حق نہیں۔" (سنن ابن ماجہ مع مقاح الحاجہ: عمد اللہ میں (ان کی مرضی کے بغیران کے) آباء کو کوئی حق نہیں۔"

گ عملی لحاظ سے یہ مثال اس لیے غلط ہے کہ بچپن کی شادی کی صورت میں ایجاب یا قبول 'لڑکی یا لڑکا خود نہیں کرتے نہ بی ان سے کروایا جاتا ہے۔ بلکہ ان کے والدین یا ولی کیا کرتے ہیں۔ حلف وفاواری کا عمل صرف اصالیٰ بی و قوع پذیر ہو سکتا ہے۔ جب کہ ایجاب و قبول کی ذمہ داریاں ولایٹا بھی تسلیم کرلی جاتی ہیں۔ ایسا بھی نہیں ہوا کہ ایک نابالغ بچی کا نکاح ہو رہا ہو' تو اس سے نکاح پر رضامندی کے لیے صاد کرایا جائے جائے (ایجاب) یا نابالغ بچے سے حق مراور نان ونفقہ کی ذمہ داریوں کا اقرار بھی اسی نابالغ سے کروایا جائے (قبول) بلکہ لڑکے کا والد' جو ایسی ذمہ داری قبول کرتا ہے' تو وہ اس کو پوری ذمہ داری کے ساتھ نباہتا بھی ہے۔ تاآنکہ لڑکا بالغ اور بر سر روزگار ہو کر اپنی ذمہ داری خود سنبھالنے کے قابل ہو جاتا' اور پھر اسے سنبھال بھی لیتا ہے۔ یمی صورت حال لڑکی کے والدیا ولی کی بھی ہوتی ہے۔

اب دیکھنے کی بات صرف یہ رہ جاتی ہے کہ عقود ومعلمدات میں ولایت کو قرآن کریم نے تسلیم کیا ہے یا نہیں؟ تو اس کا جواب ہمیں قرآن مجید سے اثبات میں ماتا ہے۔ شاہ صاحب تو معلمدہ کے لیے صرف بلوغت کو شرط قرار دیتے ہیں۔ حالانکہ معلمہہ کے لیے بالغ ہونے کے علاوہ عاقل ہونا بھی لازی شرط ہے۔ اب یا تو ایسے نابالغ اور نادان افراد کو ایسے تمام حقوق سے محروم کر دیجیے، جن کی حفاظت معلمدات وعقود کے ذریعہ ہی ممکن ہے۔ یا پھر معلمدات میں ولایت کو تسلیم کر لیجے۔ لین دین کے معلمدات میں جمال کتابت کا تھم ویا گیا ہے۔ وہال ایسی صور تول کا حل بھی اللہ تعالی نے بتا دیا ہے۔ ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ فَإِن كَانَ الَّذِى عَلَيْهِ الْحَقُّ سَفِيهًا أَوَ " پَهُر اَرُ قَرْضَ لِينَ واللهِ عَقَلَ هُو يَا ضَعِف هُو يا ضَعِف هُو يا ضَعِف هُو يا ضَعِف هُو يَا صَعِف اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ

اس آیت میں اللہ تعالی نے تین صورتوں میں ولی کو معاہدہ کے فریق کا مختار بنا دیا ہے۔

🗓 نادان ہو۔

افعیف ہو (یاد رہے کہ قرآن میں "ضعیف" کالفظ "چھوٹے نیچ" کیلئے بھی آیا ہے 'جیسے فرمایا: ﴿ وَلَهُ ذُرِيَّةٌ ضُعَفَآءٌ ﴾ یعنی "اس کے چھوٹے چھوٹے بیچ ہوں۔" اور:

3 الملا كروانے كى اہليت نه ركھتا ہو

آئینهٔ پُرویزیت 💝 421 💸 (حصد سوم) قرآنی مسائل

اور نابالغ میں یہ نتنوں باتیں بیک وقت یائی جاتی ہیں۔ چہ جائیکہ بروئے قرآن صرف ایک پر بھی ولی کو حق ولایت تفویض کیا جا سکتا ہے۔ اب اگر نابالغ کی طرف سے لین دین کے معاملات میں اس کا ولی مختار ہو سکتا ہے۔ تو معاہدہ نکاح میں کیوں نہیں ہو سکتا۔ نادان' نابالغ اور املاء نہ کرا کینے والے کو بیہ حق حاصل ہے کہ وہ معاہدات وعقود اور دیگر ایسے اہم معاملات میں ولی مقرر کرے' اور ولی کی بیہ ذمہ داری ہے کہ وہ اس کے مفادات کی بوری بوری حفاظت کرے۔ گویا ان تین صورتوں میں سے صرف ایک صورت موجود ہونے کی بنا پر بھی ولی مقرر کرنے کا حق قرآن مجید نے دیا ہے ' تو نابالغ' جس میں یہ تنیوں صورتیں بیک وقت پائی جاتی ہیں ایعنی نا پخت عقل مم سنی اور املاء نه کر اسکنا او اسے معاہدہ نکاح میں ولی مقرر کرنے کا بد حق کیوں حاصل نہیں ہو سکتا؟ چنانچہ ولی اس کے ہمہ پہلو مفادات کا گران ہو تا ہے۔ پھر نابالغ ہونے کی بنا ير نكاح ناجائز كيون موا؟

معابدات وعقود کے سلسلے میں شاہ صاحب نے ایک دلیل بد بھی دی ہے کہ:

"الركر كركى نابالغ ب نه كھر كاكام كاج كرنے كے قابل ب نه اولاد پيدا كرنے كے قابل توكس سے عقد

تو یہ دلیل اس لیے انتہائی کمزور ہے کہ اگر ایک بالغ عورت گھر کا کام کاج کرنے یا اولاد پیدا کرنے کے قابل نه ہو تو کیا اس کا نکاح بھی ناجائز وباطل ہو جائے گا؟"

### ہم۔ بحیین کے نکاح کی حیثیت:

شاہ صاحب نے بحیین کے نکاح کے ابطال پر یہ ولیل پیش فرمائی ہے کہ:

"مارے فقهاء کہتے ہیں کہ نابالغ لڑی بالغ ہونے پر اگر نکاح کو رد کر دے تو وہ نسخ ہو جاتا ہے۔ <sup>©</sup> تو

بھروہ نکاح کیساتھا؟ اس کی حیثیت کیا تھی؟''

اس اعتراض کا جواب دراصل شاہ صاحب کی اپنی عبارت ہی میں موجود ہے۔ اگر بجین کا نکاح منعقد ہی نسیں ہو تا تو لڑکی رو کس چیز کو کرتی ہے؟ پھر اگر نکاح ہوا ہی نسیں تو ضح کیا چیز ہوتی ہے؟ رو اور فنخ دونوں الفاظ اس بات کی دلیل ہیں کہ فقہاء یہ کہتے ہیں کہ بجین کا نکاح بالکل درست طور پر اور ٹھیک ٹھاک منعقد ہو جاتا ہے۔ پھر بیہ رد کرنا بھی ایبا نہیں ہے کہ لڑکی جوان ہوئی تو اس نے زبان سے کہہ دیا کہ '' مجھے ہیہ نکاح پند شیں یا میں اس نکاح کو رو کرتی ہوں" تو فورا آپ سے آپ نکاح فنخ ہو جاتا ہے۔ بلکہ اس کے لیے عورت کو باقاعدہ عدالتی چارہ جوئی کرنا پڑتی ہے۔ اور عدالت ہی اس بات کی مجاز ہوتی ہے کہ وہ الیا نکاح فسخ قرار دے۔

<sup>🗘</sup> یہ بات تو دراصل رسول الله ملی آیا نے فرمائی تھی معلوم نہیں کہ شاہ صاحب نے رسول الله ملی یا سنت رسول سال کی الم سے بات کرنے سے پر بیز میں کیا مصلحت سمجی ہے۔

جين كر نكاح كر الطلارير شاه صاحب موصوف نه اكر دليل بيجي بيش في الأرس قر قان ما كل الم

بچپن کے نکاح کے ابطال پر شاہ صاحب موصوف نے ایک دلیل یہ بھی پیش فرمائی ہے کہ قرآن میں ہے ﴿ نِسَآء کُمْ خَرْثُ لَکُمْ ﴾ اس سے بھی آپ یہ فابت کرنا چاہتے ہیں کہ جب تک لڑکی بالغ نہ ہو وہ کھیتی بن ہی نہیں سکتے۔ جو پھل ابھی پکا ہی نہیں اسے آپ تو ڈکر کھانے کیلئے کیسے موزوں سمجھیں گے؟

یمال بھی شاہ صاحب نے ایک دفعہ پھر اپنا موقف دہرایا ہے 'جس کے تحت وہ سمجھتے ہیں کہ نکاح کا مقاصد حصولِ اولاد کے سوا اور پچھ نہیں۔ جب کہ ہم بدلائل یہ فابت کر چکے ہیں کہ نکاح کے مقاصد حصولِ اولاد کے علاوہ اور بھی بہت سے ہیں اور ہو سکتے ہیں۔ لنذا مقاصد کے تنوع کی بنا پر شریعت نے اس اصول میں لچک اور وسعت رکھی ہے۔

### ۵۔ کمسنی کے نکاح کے جواز پر قرآن مجید سے دوسری دلیل:

آگر چہ دور نبوی میں بچپن کے نکاح کا رواج عام تھا' تاہم رخصتی اسی وقت ہوتی تھی جب عورت بالغ ہو جاتی تھی۔ پھر بعض دفعہ یوں بھی ہوتا کہ رخصتی یا بالفاظ دیگر مجامعت سے قبل ہی طلاق کی بھی نوبت آجاتی۔ ایسی ہی صورت سے متعلق اللہ تعالی کا ارشاد ہے کہ:

﴿ وَإِن طَلَّقَتُمُوهُنَّ مِن فَبَلِ أَن تَمَسُّوهُنَّ وَقَدْ "اور أَرْتُم ا بِي ايي بيبول كو طلاق دو'جن سے تم فَرَضَّتُمْ لَمُنَّ فَرِيضَةَ فَيْصَفُ مَا فَرَضَتُمْ ﴾ نے صحبت نہ كی ہو اور حق مرمقرر كر چكے ہو تو مقرره (البقرة ٢/ ٢٣٧)

اب سوچئے کہ آگر جوان مرد اور جوان عورت کا نکاح اور ساتھ ہی ساتھ رخصتی بھی کر دی جائے تو کیا ایک صورت پیش آسکتی ہے کہ شب زفاف کی مجامعت سے پہلے ہی طلاق واقع ہو جائے؟ لیکن اس کے باوجود مجامعت سے پیشر طلاق کا وقوع پذیر ہونا ایک ایک حقیقت ہے، جسے قرآن نے بطور حقیقت تسلیم کر کے ایک صورت میں حق ممر کی اوائیگی کے متعلق فیصلہ بھی دے دیا ہے ایک طلاق کی صورت ہمارے خیال میں اس کے سوا اور پچھ نہیں ہو سکتی کہ نکاح تو بچپن میں ہو چکا ہو لیکن رخصتی کو بلوغت تک کے لیے میں اس کے سوا اور پچھ نہیں ہو سکتی کہ نکاح تو بچپن میں ہو چکا ہو لیکن رخصتی کو بلوغت تک کے لیے روک دیا گیا ہو۔ اس وقفہ کے دوران خاندانی رقابتوں یا دو سرے تازعات کی بناء پر لائے کو طلاق دیے نور کیا ہوائی ہور کیا جائے یا وہ از خود اسی وجہ سے یا نالبندیدگی کی بناء پر طلاق دے دے۔ گویا ہمارے نزدیک قرآن کا مجامعت سے پہلے طلاق کی حقیقت کو تسلیم کر لینا ہی بچپن کے نکاح کے جواز کی دو سری دلیل ہے۔ اور اگر شاہ صاحب کسی کہ بالغ مرد وعورت کے نکاح میں بھی ایسی صورت پیش آسکتی ہے کہ مجامعت سے قبل طلاق واقع ہو جائے تو بھی صورت نابالغ بچی کے نکاح میں بھی ایسی صورت پیش آسکتی ہے کہ مجامعت سے صورت کو مانع نہیں!

۲- مجامعت قبل از بلوغت: ہم ایک دفعہ پھر شاہ صاحب کے یہ الفاظ سامنے لاتے ہیں کہ "جو پھل ابھی پکائی نہیں' اسے آپ توڑ کر کھانے کے لیے کیسے موزوں سمجھیں گے؟" اس کے جواب میں ہم یہ

وضاحت کر چکے ہیں کہ رواج ہے تھا کہ بچپن میں نکاح تو کر دیا جاتا تھا۔ لیکن رخصتی عموماً بلوغت کے بعد ہی ہوا کرتی تھی۔ ہمارے ہاں عربوں کے ایسے نکاح کا مقام منگنی نے لے لیا اور رخصتی کا مقام شادی (نکاح + رخصتی) نے گویا جس طرح ہمارے ہاں بعض دفعہ منگنیاں ٹوٹ جاتی ہیں۔ ان کے ہاں طلاق کے ذریعہ ایسے قصے ختم کئے جاتے تھے۔ اندریں صورت حال نابالغ بچی سے مجامعت کا سوال کم ہی پیدا ہوتا ہے۔ اس بات کی وضاحت بھی لاحاصل ہے کہ نابالغ بچی سے مجامعت اس کی صحت پر بری طرح سے اثر انداز ہوتی ہے۔ ہمیں کی گائناکالوجسٹ سے پوچھنے کی ضرورت تو تب ہی ہو بھتی ہے جب کسی کو اس کے نقصانات سے ہمیں کی گائناکالوجسٹ سے بوچھنے کی ضرورت تو تب ہی ہو بھتی ہے جب کسی کو اس کے نقصانات سے انکار یا اختلاف ہو۔ ان سب باتوں کے باوجود آگر بھی ایسا انقاق ہو جائے کہ کوئی شو ہر اپنی کسن زوجہ سے مجامعت کر بیٹھے تو اس کے اس فعل کو زیادہ سے زیادہ ناپندیدہ ہی کہا جا سکتا ہے' اسے گنگار نہیں کہ سے جب کیونکہ اس کی بیوی کا نقصان اس کا اپنا ہی نقصان ہے۔ بیوی کی صحت خراب ہوگی تو اس کے علائ محالجہ کے اخراجات بھی اسے ہی برداشت کرنا پڑیں گے اور تیارداری کی ڈیوٹی بھی سرانجام دینا ہوگی۔ گویا نقصان دونوں کا ہوگا آگر چہ اس کی نوعیت الگ الگ ہوگی۔

پھر بعض دفعہ یوں بھی ہوتا ہے کہ عورت ہوتی تو بالغ یا جوان ہے مگر صحت کی خرابی یا کمزوری کی وجہ اس سے مجامعت کرنا اس کی بیاری میں اضافہ کا باعث ہوتا ہے۔ اب اگر یہ بیار بیوی' سوکن کو برداشت کرنے سے بھی بہتر سمجھے کہ شو ہراس سے مجامعت کرے یا مرد' عورت سے وفاداری' یا محاثی تنگی برداشت کرنے سے بھی بہتر سمجھے کہ شو ہراس سے مجامعت کرے یا مرد' عورت سے وفاداری' یا محاثی تنگی مئلہ دراصل ایسالا بیخل بن جاتا ہے کہ میاں بیوی باہمی رضامندی یا مشاورت سے بی اس کا کوئی حل سوچ سکتے ہیں اور وہی حل سب سے بہتر ہوتا ہے۔ اگر بیار بیوی' اور اس طرح کمن بیوی' اپنے شوہر کو مجامعت کی اجازت دیتی یا اس پر رضامند ہو جاتی ہے تو اس پر دو سروں کو اعتراض کرنے کا کوئی حق نہیں۔ پھر بیعی مشاہدہ کی بات ہے کہ ایسے خاوند اپنی یویوں کی پوری بھر ددی سے علاج کرانے کے علاوہ ان پر اپنی مجان بھی چھڑ سے ہیں۔ گویا اگر عورت شوہر کی محبت کی خاطرا بنی صحت کی قربانی دیتی ہے تو مرد بھی ایسی وفا شعار بیوی کے مماملت ۔۔۔ جیسے بھی ہوں۔ کو وہ خود شعار بیوی کے مماملت سے بھی ہوں۔ کو وہ خود بی باہمی رضامندی اور مشاورت سے بہتر طور پر حل کر سکتے ہیں۔ اور ایسا بی حل بہتر ہوتا ہے ' اگر چہ وہ دو سرے لوگوں کو کسی ایک فریق کے حق میں ضرر انگیز معلوم ہوتا ہے۔ بہرحال جی مطرح مجامعت قبل از بوغت نقصان وہ فابت ہو علی کے خی میں ضرر انگیز معلوم ہوتا ہے۔ بہرحال جس طرح مجامعت قبل از بوغت نقصان وہ فابت ہو علی کے نگار بونے کی دلیل نہیں بن عتی۔

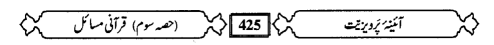
2- کمسنی کے نکاح کی مخالفت کی اصل وجہ: ہم پہلے بتا بھے ہیں کہ نکاح کے تھم اور ترغیب کا سب
سے اہم مقصد فحاشی وبے حیائی سے پاک ایک پاکیزہ معاشرہ کا قیام ہے۔ اس لیے قرآن کریم نے تمام بے
شوہر عورتوں خواہ وہ کنواری ہوں یا مطلقہ ہوں یا ہوہ ہوں کے نکاح کا تھم دیا ہے۔ اس طرح ہربے زن

﴿ اللَّهُ لَاللَّهُ اللَّهُ ال

مرد کے لیے بھی نکاح کرنے اور معاشرہ کو ایسے نکاح کا اہتمام کرنے کا تھم دیا ہے۔ اس لحاظ سے اگر ہم کمنی کے نکاح پر غور کریں تو یہ حصول مقصد کے سلسلہ میں ضرر رساں ہونے کی بہ نسبت مفید ہی نظر آتا ہے۔ اسی لیے شرعی نقطہ نظر سے کمنی کا نکاح جائز قرار پاتا ہے۔

ہے۔ ای سے سری تعظ سرسے سی کا تھاں جا تو اور اس سے پہلے کمسنی کے نکاح کو ناجائز قرار دیتے ہیں ان کا مقصد معاشرہ کا عفاف ہر گز نہیں ہے۔ بلکہ وہ دراصل یو رئی تہذیب سے متاثر ہو کر الیا پر چار کرتے ہیں۔ انگلتان کے مشہور معیشت وان "ہاتھس" نے ملک کی خوشحالی کے لیے آبادی کی روک تھام کو لازی قرار دیا تھا۔ اس سلملہ کی ایک کڑی ہے بھی تھی کہ مردوں اور عورتوں کی شادیاں دیر سے کی جائیں' تاکہ نیچ کم پیدا ہوں۔ اس نظریہ سے متاثر ہو کر ہمارے پڑھے لکھے گھرانوں میں پیچیس پیچیس' جائیں' تاکہ نیچ کم پیدا ہوں۔ اس نظریہ سے متاثرہ ہو کر ہمارے پڑھے لکھے گھرانوں میں پیچیس پیچیس ہی تمیں سال تک شادی نہیں ہوتی۔ عالانکہ اس سے معاشرہ میں کافی خرابیاں پیدا ہونے کا خدشہ ہوتا ہو کے بایں ہمہ بیہ لوگ بلوغت کی عمر کے بعد بھی وس بارہ سال شادی نہ ہونے پر اس لیے خاموش رہتے ہیں کہ یہ تاخیر ان کے نظریہ ''چھوٹا کنبہ خوشحال گھرانہ'' کے لیے مفید ثابت ہوتی ہے۔ اور اس لیے یہ جیپن کی شادی کی مخالفت بھی کرتے ہیں۔ اور سارا قرآن کا لیتے ہیں۔ ورنہ آگر یہ لوگ قرآن مجید سے مخلص ہوتے تو پھر جو لوگ بلوغت کے بعد بھی تادیر شادی نہیں کرتے' ان کے خلاف بھی ضرور آواز مخلص ہوتے تو پھر جو لوگ بلوغت کے بعد بھی تادیر شادی نہیں کرتے' ان کے خلاف بھی ضرور آواز اگلے گئے کہ قرآن مجید صاف شھرے اور پاکیزہ معاشرے کے قیام کا تھم تو دیتا ہے' ''چھوٹا کنبہ خوشحال گھرانہ'' کا پر چار نہیں کرتے' ان کے خلاف بھی ضرور آواز گھرانہ'' کا پر چار نہیں کرتے۔





## 🕕 تعدّر ازرواج

اس مسئلہ کو پرویز صاحب نے قرآنی فیصلے ص۱۳۷ اور طاہرہ کے نام خطوط ص۱۱۳ پر چھیڑا ہے۔ ہم "طاہرہ کے نام خطوط" والی عبارت کو اس بحث کی بنیاد بناتے ہیں کیونکہ اس میں نسبتا الجھاؤ کم ہے۔ آپ فرماتے ہیں۔

عام حالات میں ایک بیوی کی اجازت: "قرآن عام حالات میں صرف ایک بیوی کی اجازت دیتا ہے' اگر یوی سے نباہ کی کوئی صورت باقی نہ رہے تو مرد طلاق کے بعد دوسری شادی کر سکتا ہے۔ اس کی موجودگی میں شمیں۔ سورہ نساء میں ہے:

"أكرتم ايك بيوى كى جكه دوسرى بيوى سے نكاح كرنا چاہو تو پہلی بیوی کامربورا بورا اداکر دد ادر پھراس کی

﴿ وَإِنَّ أَرَدَتُهُمُ ٱسْتِبْدَالَ زَوْجٍ مَّكَاكِ زُوْجٍ وَءَاتَيْتُمْ إِحْدَىٰهُنَّ﴾ (النساء٤/٢٠) چگە دو سرى لاؤ **.** "

"اس سے بالکل واضح ہے کہ ایک بیوی کی جگہ ہی دوسری بیوی آسکتی ہے۔ اس کی موجودگی میں نہیں۔" (طاہرہ کے نام خطوط ص ۱۳۱۸)

اب دیکھتے اس مندرجہ آیت میں جناب برویز صاحب اِخْدٰهُنَّ کا ترجمہ گول کر گئے ہیں۔ هُنَّ <sup>© ض</sup>میر جمع مونث ہے۔ جو تین یا تین سے زیادہ عورتوں کے لیے استعال ہوتی ہے۔ اور مندرجہ بالا آیت کا ترجمہ یوں بنتا ہے کہ جو تمہارے پاس تین یا تین ہے زائد ہویاں زائد ہیں ان میں سے اگر تم کسی ایک کو بدلنا چاہو تو اس کو اس کا حق مهرادا کر چکے ہو۔ اگر چہ وہ ایک خزانہ ہو۔ اس میں سے پچھ بھی واپس نہ لو۔ "گویا جس آیت سے پرویز صاحب صرف ایک بوی کے جواز کا استدلال فرمارہے ہیں۔ وہی آیت تین یا تین سے زاکد بولوں کے جواز پر نص قطعی ہے۔ اور زائد کی حد قرآن نے دوسرے مقام پر چار تک مقرر کر

اس بات كاخدشه جناب پرويز صاحب كو بھي لاحق ہوا چنانچيه قرآني فيلے ص ١٣٧ پر تحرير فرماتے ہيں كه:

واضح رہے کہ پرویز صاحب قرآنی فیصلے میں بھی یہ آیت ورج کرنے کے بعد اِخدٰهُنَّ میں هُنَّ کا ترجمہ چھوڑ محتے ہیں۔

# ﴿ لَمُنْهُ بِرُويِرَيِّت ﴾ ﴿ 426 ﴿ (صد موم) قرآني ما كل ﴾

"اس آیت کے متعلق کما جا سکتا ہے کہ اس میں صرف ایک بیوی کی جگہ دوسری بیوی کرنے کا ذکر ہے۔ اس لیے ہو سکتا ہے کہ ایک شخص کی چار بیویاں ہوں اور وہ ان کی جگہ بدل بدل کرنئ عورتوں سے شادی کرنا چاہے تو اسکے متعلق عظم ہے کہ ایک کو طلاق دے کراس کی جگہ دوسری عورت لے آؤ۔ لیکن جب اس آیت کو فَوَاحِدَةً والی آیت کی روشنی میں پڑھا جائے تو اس سے بی معرفی ہوتا ہے کہ عام طلات میں ایک بیوی کی موجودگی میں دوسری بیوی کی اجازت نہیں۔ (قرآنی فیلے ص ۱۳۸)

اب دیکھئے فَوَاحدةً والی آیت کو آپ نے گلزے کرکے اور مقدم ومو خرکر کے ص ۱۳۷ پر درج فرمایا ہے۔ ہم اس پوری آیت کو درج کر دیتے ہیں تاکہ کم از کم فواحدةً والی رمز کا فیصلہ ہو جائے۔ آیت اس طرح ہے:

﴿ وَإِنْ خِفْتُمْ أَلَا نُقْسِطُوا فِي الْيَنَهَىٰ فَأَنكِحُوا مَا طَابَ لَكُمْ مِنَ النِسَلَةِ مَثْنَىٰ وَثُلَثَ وَرُبَعْ فَإِنْ خِفْتُمْ أَلَا نَمْدِلُوا فَوَحِدَةً أَوْ مَا مَلَكَتَ أَيْمَنْتُكُمُّ ذَلِكَ أَدْنَىٰ أَلَا تَمُولُوا ﴿ النساء٤/٣)

"اور اگر تهمیں اس بات کا خوف ہو کہ قیموں کے بارے میں انصاف نہ کر سکو گے تو عور توں سے جنہیں تم پہند کرو۔ دو دو' تین تین' چار چار تک عور توں سے نکاح کر لو۔ اور اگر اس بات کا اندیشہ ہو کہ ان میں انصاف نہ کر سکو گے تو پھرا یک ہی کافی ہے یا لونڈیاں' اس طرح تو قع ہے کہ تم بے انصافی (یا عیالداری) سے زیج جاؤ گے۔"

اب دیکھے اس آیت میں دو' دو' تین تین' چار چار کی اجازت تو عام ہے اور ایک کی اجازت مشروط ہے اسانی سے۔ اب آگر إحد هُنَّ كو اس آیت کے ساتھ الماكر ہی پڑھنا ہے تو فَوَاحدَةً كے بجائے ثلث ورلع كے ساتھ الماكر ہى مائھ الماكر كيوں نہ پڑھا جائے؟ كيونكہ هُنَّ كو الله اور رابع سے ہى المانا مناسب ہے۔

جناب پرویز صاحب نے بھی مندرجہ پوری آیت طاہرہ کے نام خطوط ص۱۳۵ پر درج فرمائی لیکن ترجمہ کے بجائے اس کی تشریح یا مفہوم بتایا ہے۔ فرماتے ہیں کہ:

"اس آیت کے چار گلڑے ہیں۔ پہلا گلڑا ﴿ وَإِنْ خِفْتُمْ أَلاَّ تُفْسِطُوْا فِی الْیَتَمٰی ﴾ ہے۔ اس کے معنی یہ ہیں کہ اگر ایسے حالات پیدا ہو جائیں۔ جن میں تمہیں اس بات کا اندیشہ ہو کہ تم یتیم بچوں اور بے شوہر کی عورتوں کا منصفانہ حل نہیں ہر سکو گے۔ مطلب صاف ہے کہ اگر کسی ہنگای حالت۔ مثلاً جنگ کے بعد جب جوان مرد بڑی تعداد میں ضائع ہو چکے ہوں۔ ایسی صورت پیدا ہو جائے کہ معاشرہ میں یتیم پی اور لاوارث جوان عورتیں غیرشوہروں کے رہ جائیں۔ اس کا کیا علاح کیا جائے؟ اس ہنگای صورت سے عہدہ برآ ہونے کے لیے اس کی اجازت دی جاتی ہے کہ تعدد ازدواج یعنی ایس ہنگای صورت کے عدد ازدواج یعنی ایک بیوی کے قانون میں عارضی طور پر کیک پیدا کرلی جائے۔ " طاہرہ کے نام خطوط ص١١٥)

آئينة رَّه ويزينت 🔀 🛠 (حصد سوم) قرآنی مسائل ہنگامی حالات کی قید کمال سے آئی؟: اب دیکھئے اس چھوٹے سے قرآنی فقرے کی اتنی لمبی چوڑی

تشریح جو آپ نے فرمائی ہے۔ اس میں تمام خط کشیدہ عبارت آپ کے ذہن کی پیداوار ہے۔ یہ منگای حالات کی شرط کمال سے نمیک بڑی۔ پھر ہنگامی حالات کا صاف مطلب جنگ کے بعد کا زمانہ ہے۔ اب دیکھتے اس بگای حالات اور جنگ سے مراد زیادہ سے زیادہ جنگ احد ہی لی جا سکتی ہے۔ جس میں صرف ۵۰ مسلمان شهيد ہوئے تھے۔ اس جنگ ميں۔

(الف)سات سومسلمان شریک جنگ تھے۔

(ب) تین سو منافقین کو عبداللہ بن الی واپس لے آیا تھا۔ تاہم ان کا شار مسلمانوں میں ہوتا تھا۔ اور ان سے نکاح پر پابندی نہ تھی۔

(ج) یہ ایک ہزار کی تعداد وہ ہے جو جنگ کے لیے نکل کھڑی ہوئی تھی۔ ورنہ مسلمان نوجوانوں کی تعداد بسرحال اس سے زیادہ تھی۔

اب اگر اس دور میں مسلمانوں کی جملہ تعداد ڈیڑھ ہزار بھی فرض کرلی جائے پھران میں سے ستر صحابہ شہید ہو جائیں تو اس سے استے زبردست بنگای حالات پیدا ہو سکتے ہیں کہ مسلمانوں کو چار چار بوبوں تک سے نکاح کرنے کی ضرورت پیش آجائے اور بارگاہ خداوندی سے اس کی اجازت بھی دی جائے؟

عام قانون : یرویز صاحب بار بار یہ فقرہ دہراتے چلے جاتے ہیں کہ "عام قانون میں ہے کہ صرف ایک ہوی کی اجازت ہے" حالانکہ قرآن اہے مشروط قانون بتاتا ہے۔ کہ اگر تم کو ان میں بے انصافی کا اندیشہ ہو تو پھرایک کافی ہے۔ ورنہ عام قانون دو دو' تین تین' چار چار کا ہی ہے اور اس کی وجہ یہ ہے کہ تمبل از اسلام عربوں میں دستور یہ تھا کہ وہ دس دس تک ہوبوں سے نکاح کر لیتے تھے۔ ہمیں احادیث اور تاریخ کی اجازت فرماتے۔ اور باقی کو طلاق دینے کا تھم فرماتے۔ اور اس وقت کسی قشم کے ہنگامی حالات بھی نہ ہوتے تھے۔ قابل غور بات تو یہ ہے کہ تعدد ازدواج معاشرہ کا ایسا بنیادی مسئلہ ہے کہ آگر "اسلام کا عام قانون ایک بوی سے نکاح کا" ہی ہو تا۔ تو اس تعدد ازدواج کے عام رواج کو ختم کرنے کے لیے غیر مشروط نص قطعی کی ضرورت تھی۔ لیکن قرآن میں ہمیں کوئی ایس آیت نہیں ملتی۔ اس کے بجائے رسول اللہ کی یویوں کا ذکر کئی مقامات پر ملتا ہے۔ اگر بیہ "ایک بیوی والا عام قانون" انتاہی اہم تھا۔ تو قرآنی آیت نہ سسی۔ ر سول الله کو تو کم از کم ایک بیوی رکھ کر ہاتی سب کو فارغ کر دینا چاہیئے تھا۔ کیونکہ منشاء اللی کو سب ہے۔ زیادہ سمجھنے والے اور جاننے والے تھے۔ پھر آپ تمام امت کے لیے اسوہ حسنہ بھی تھے۔

(ii) کچر پرویز صاحب اس آیت کے دو سمرے گلڑے ﴿ فَانْکِحُوْا مَا طَابَ لَکُمْ مِّنَ النِّسَآ ءِ مَثْنَى وَ قُلْتُ وَرُبُعَ ﴾ کے معنی بیان فرماتے ہیں کہ ''ان میں سے ان عورتوں سے جو تمہیں پیند ہوں نکاح کرلو۔ اس طرح انہیں (اور بیواؤں کی صورت میں ان کے ساتھ ان کے بچوں کو بھی) خاندان کے اندر جذب کرلو

﴿ لَكُنَّ يُرُورِنينَتُ ﴿ عُلِيهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الل

یکی ان سے منصفانہ سلوک ہے۔ یہ مسلم اگر دو دو ہویاں کرنے سے حل ہو جائے تو دو دو کرلو۔ تین تین سے ہو تو تین تین اور چار چار سے ہو تو چار چار' ..... یہ تو رہا اجتماعی فیصلہ۔" (طاہرہ کے نام خطوط ص١٣١٧)

اب پرویز صاحب کا خیال ہے۔ کہ قرآن کی رو سے عام قاعدہ صرف ایک ہوی سے نکاح کا ہے۔ للذا معلوم ہوا کہ ستر مسلمانوں کے شہید ہونے سے ستر عور تیں ہوہ ہو گئی ہوں گی اب ان میں ان کی بیٹم اولاد یعنی جوان عور تیں ملاکر اس تعداد کو چارگنا کر دیجیے۔ یعنی تقریباً ۴۰۰ عور توں کا مسلم تھا۔ اور چو نکہ یہ فیصلہ اجتماعی تھا۔ للذا مسلمانوں میں سے صرف ۴۰۰ آدمیوں کو مزید ایک ہوی کر لینے پر مسلم حل ہو سکتا تھا۔ اور یہ کام ہو بھی عکومتی سطح پر رہا تھا۔ پھر تین تین اور چار چار عور توں کے کیا معنی؟

اور بیہ اجماعی فیصلہ والی بات اس لحاظ ہے بھی قابل غور ہے کہ آیت کے الفاظ میں ماطاب لکم یعنی مسلمان انفرادی طور پر جس جس عورت کو پند کریں۔ اس سے نکاح کرلیں اور آپ اسے اجماعی فیصلہ قرار دے رہے ہیں۔ ہو سکتا ہے اس کا بیہ مطلب ہو کہ پند تو مسلمان انفرادی طور پر کرلیں مگر نکاح کے لیے پرویز صاحب کی "قرآنی بصیرت" کی طرف رجوع فرمانا ضروری ہو۔

کیا تیموں کی کثرت شرط لازم ہے؟: پرویز صاحب دوسری تیسری یا چوتھی ہوی کے لیے تیموں کی کثرت کو شرط لازم قرار دیتے ہیں۔ پھر تیموں کی کثرت کی وجہ ہنگامی حالات اور ہنگامی حالات کی وجہ جنگ قرار دیتے ہیں۔ یہ وجوہ تو خیران کی اپنی خود ساختہ ہیں۔ قرآن نے تیموں کی کثرت کی شرط بھی عائد نہیں کی۔ بلکہ ان میں انصاف نہ کرنے کے خوف کی شرط عائد کی ہے۔ اور ہمارے خیال میں یہ شرط بھی لازم نہیں۔ بلکہ شرط غیرلازم ہے۔ اس کی مثال یوں سمجھتے جیسے قرآن میں ہے۔

﴿ وَلَا تُكْرِهُواْ فَلَيْكِتُمْ عَلَى الْبِغَلَهِ إِنْ أَدَدَنَ "أَرَدَنَ "أَرَّ تَمارى لوندْيال بإكدامن ربنا چابين توتم انهيل تَحَصُّنا﴾ (النور ٢٤/٣٣) بدكارى يرمجورنه كرو-"

اب دیکھئے اس آیت قرآنی میں بھی پاک دامن رہنے کی شرط عائد کی گئی ہے۔ گراس کا یہ مطلب نہیں کہ اگر وہ پاکدامن نہ رہنا چاہیں تو تم کو انہیں بدکاری پر مجبور کرنے کی اجازت ہے۔ تو جس طرح اس آیت میں تَحَصُّنا کی شرط غیرلازم ہے اسی طرح پیموں اور انساف کی شرط کی فضیلت ضرور ہے۔ گر بطور شرط یہ شرط غیرلازم ہے۔ اسی طرح کی انساف کی شرط اللہ تعالی نے دو' تین' چار عورتوں کے بارے میں شرط یہ شرط غیرلازم ہے۔ اسی طرح کی انساف کی شرط اللہ تعالی نے دو' تین' چار عورتوں کے درمیان بھی لگائی پھر اس میں خود تخفیف بھی فرما دی اور فرمایا کہ ''آگر تم چاہو بھی کہ ان یوبوں کے درمیان انساف کرد تو نہ کر سکو گے۔ البتہ اننا ضرور کرو کہ کسی ایک کی طرف ہی پوری طرح نہ جسک جاؤ۔ اور دوسری کو لئکا ہوا چھوڑ دو۔ '' (۱۲۹:۳) پس اللہ کا پیموں کے بارے میں یا یوبوں کے بارے میں انساف کا جس قدر مطالبہ ہے وہ اس نے خود واضح فرما دیا۔ جس سے معلوم ہوتا ہے کہ آگر کسی انسان کی نیت میں کھوٹ نہ ہو اور وہ اللہ سے ڈر تا بھی ہو تو اس کو ایک سے زیادہ نکاح کر لینے میں کوئی مضا کقہ نہیں۔

﴿ لَمُنْ بُورِينَةِ ٢٤٩ ﴿ (حصه سوم) قرآني مما كل ﴾

نہیں۔ لہذا وہ سوال نامہ ہم بعینہ یہاں درج کر رہے ہیں۔

© قرآن کریم میں بیہ اصول کہ ''مرد کو صرف ایک بیوی کی اجازت ہے '' کہیں بھی نہ کور نہیں۔ اسلام سے پہلے عرب میں تعدد ازدواج کاعام رواج تھا۔ گراس کے برخلاف تھم نہیں دیا گیا تو اس کا بیہ مطلب مواکی اسلام اس ماری کی دیا ہے۔

ہوا کہ اسلام اس رواج کو توڑنا نہیں چاہتا تھا؟ تعدد ازدواج معاشرت کا بنیادی مسلہ ہے اور یہ بات حمران کن ہے کہ کتاب مقدس اس بنیادی مسلہ کے متعلق خاموشی اختیار کرے۔ یا کم از کم کوئی قطعی تھم نہ

دے۔ جب کہ معاشرت کے معمولی مسائل پر ناطق احکام موجود ہیں۔ سیار کی معاشرت کے معمولی مسائل پر ناطق احکام موجود ہیں۔

© رسول اکرم ملٹھیلم کی ازدواج ایک تاریخی امرہے۔ کیاعائشہ بھٹھا کے بعد تمام ازدواج مطرات کے نکاح اس وقتی ضرورت (یعنی جنگ کی وجہ سے تیموں کی کثرت کا حل) کو مد نظرر کھ کر کیے گئے تھے؟ جس کا ذکر سورہ نساء آیت نمبر ۳ میں ہے۔ اگر نہیں تو اسوہ رسول کی پیروی امتِ مسلمہ کیوں نہ کرے؟

② کیاتمام صحابہ کے تعدد ازدواج میں یمی شرط مضمر تھی؟ اور کیا یہ بات ثابت کی جا سکتی ہے؟

رسول اکرم ملی پیلیم کے نواسہ امام حسن بڑاٹھ کے متعلق ایک دفعہ بڑھا تھا کہ ان کی بیویوں کی تعداد سینکڑوں <sup>(۱)</sup> تک جا بیٹی بلکہ ان کی کنیت "بست طلاق دینے والا" مشہور تھی۔ اگر یہ درست ہے تو ان کے طرز عمل کی بنیاد کس پر تھی؟

شامی حالات مثلاً جنگ وغیرہ جن میں بیٹم لڑکیوں کی تعداد میں اضافہ ہوگا۔ ان میں بیواؤں' باپ دالی لڑکیوں اور غیرشادی شدہ عورتوں کی تعداد بھی ایزادی ہوگی۔ اس احتثاء کو صرف بیٹیموں تک ہی محدود کیوں رکھا گیا اور باتی اقسام کے متعلق کیا تھم ہوگا۔ وغیرہ' (قرآنی فیصلے ص۵۳-۱۳۷)

﴿ یہ ''سینکڑوں تک'' والی بات بھی مبالغہ ہے۔ بعض تاریخوں میں ۹۰ تک کی تعداد مذکور ہے اور اس میں خود حضرت حسن کا اتنا دخل نہیں جتنا عورتوں کا تھا۔ وجہ یہ تھی کہ آپ کی شکل بہت حد تک رسول اللہ ہے ملتی جلتی تھی۔ پھر آپ نواہے بھی تھے۔ تو عورتیں انہی وجوہات کی بناء پر اپنا نفس آپ پر خود پیش کرتی تھیں۔ اوھرچو ککہ استبدال زوج پر سوائے طلاق کے جے اس معاشرہ میں اتنا معیوب بھی نہ سمجھا جاتا تھا۔ کوئی پابندی نہ تھی۔ للذا ممکن ہے یہ درست ہو اور یہ معاملہ اس قدر بڑھ گیا تھا کہ حضرت علی بڑا تو کو اعلان کرنا پڑا کہ لوگو! حسن پر کوئی عورت اپنے نفس کو بہہ نہ کرے۔

الله نے مقرر کر دی ہے۔

مَنْ يَهُ يُرُويِنِينَ مِي اللَّهِ ﴿ (حصد سوم) قرآني مسائل مِي ﴿ (حصد سوم) قرآني مسائل مِي ﴿ اللَّهُ اللَّ

جواب میں روایات پر برہمی: اب ان سوالات کے جواب میں پہلے تو پرویز صاحب نے اپی ای "قرآنی بھیرت" کو دہرایا ہے جس کا جواب ہم عرض کر چکے ہیں۔ باقی تمام تر سوالات جن کا تعلق رسول اللہ کی سیرت اور صحابہ کے کر دار سے متعلق تھا۔ ان کے لیے آپ کے پاس ایک گھڑا گھڑایا جواب پہلے ہی موجود ہے۔ اور وہ یہ ہے کہ تاریخ (یعنی ذخیرہ حدیث) ظنی ہے جس طرح مسلمانوں کا ایک فرقہ جب دلائل کے آگے بے بس ہو جاتا ہے۔ تو مخاطب کو "وہائی" کہ کر گلو خلاصی کرالیتا ہے۔ یمی حال محترم پرویز صاحب کا ہے جب یہ دیکھتے ہیں۔ احادیث نقامیر "تاریخ تعامل امت سب کچھ ہی آپ کی قرآنی بصیرت کے خلاف ہے۔ تو جھٹ "تاریخ ظنی ہے اور ظن دین نہیں بن سکا"کا نعرہ لگا دیتے ہیں۔ پھر پھے چند غیر متعلق سے ۔ تو جھٹ "تاریخ ظنی ہے اور کل کے جات ہیں کہ واقعات احادیث سے ورج کر کے دل کی بھڑاس نکالتے اور قاری کے ذہن کو الجھا کر یہ سمجھ لیتے ہیں کہ واقعات احادیث سب بچھ ہی ظنی ہے تو آپ کی "قرآنی بصیرت" کا ظنی ہونا کیے ناممکن ہے؟ فالیس آتا۔ اگر تاریخ وحدیث فالیس تا۔ اگر تاریخ وحدیث فالیس تا کہ اس میں جو کے بھی خیال نہیں آتا۔ اگر تاریخ وحدیث فالیس تا کہ کئی ہونا کیے ناممکن ہے؟

آپ کے ۱۲ صفحات پر مشمل جواب کے جس حصہ میں پھے سنجیدگی سے جواب دیا گیا ہے وہ ہے۔

"نبی اکرم مٹائیل یا صحابہ کبار کی ایک سے زائد بیویاں یا تو اس محکم سے پہلے موجود ہوں گی اور یا پھر

لامحالہ ای شرط سے مشروط 'سورہ نساء کی آیت زیر بحث کے متعلق عام طور پر بھی کما جاتا ہے۔ کہ اس کا

زمانہ نزول یا فتح کمہ کے قریب کا ہے یا سن ۵ ھے چونکہ اس محکم میں تعدد ازدواج کی صد بندی کی گئی ہے اور
حضور مٹائیل کا آخری نکاح حضرت صفیہ فٹا کا کے ساتھ فتح نیبر کے وقت سن کے ھیں ہوا تھا۔ اس لیے اس

سے بھی نتیجہ نکالا جا سکتا ہے کہ اس محکم کا زمانہ نزول فتح کمہ کے بعد کا ہے۔ اگر تاریخ کی روایات اس کے

ظلف ہیں تو ان روایات کو قرآن سے تطبق دینا ہوگی اور اگر ان میں تطبق کی صورت نہ ہوگی تو انہیں غلط

تصور کرنا ہوگا۔ قرآن کے ایسے کھلے محکم کی موجودگی میں تاریخ کی ان روایات سے (کہ رسول اللہ یا صحابہ

کبار کی متعدد بیویاں تھیں) یہ دلیل لانا کہ تعدد ازدواج غیر مشروط جائز ہے۔ قرآن کو تاریخ کے تابع

کرناہے۔ طالانکہ اصولاً تاریخ (طن) کو قرآن (یقین) کے تابع رہنا چاہئے۔" (قرآنی فیصلے ص۱۵۵) اب دیکھئے کہ:

© تعدد ازدواج کے سلسلہ میں پرویز صاحب کی بیان کردہ حدود وقیود اور شرائط صرف اور صرف جنگ احد کے فورا بعد بی پائی جاتی ہیں۔ اور کسی جنگ میں مسلمانوں کا نہ اتنا جانی نقصان ہوا نہ بی تیموں کی تعداد میں کثرت واقع ہوئی۔

جنگ احد من ۳ ه میں ہوئی تھی لنذا اس زیر بحث آیت کا زمانہ نزول من ۳ ه ہے۔

تنزیل کے لحاظ ہے اس سورہ کا نمبر ۹۲ ہے۔ یعنی مدنی صورتوں میں سے چھٹی سورت اس لحاظ ہے
 بھی آیت ندکورہ کا زمانہ نزول من ۳ ھ میں ہی بنتا ہے۔

پرویز صاحب کا بی بیان که "عام طور پر کما جاتا ہے کہ اس کا زمانہ نزول فتح کمہ کے قریب کا ہے۔

الكنية رُويزيّت المكال المحاسم (حصد موم) قرآني مسائل المحاسم المكانية ويرتيّت المكانية المكان

"فطعاً غلط اور سفید جھوٹ ہے۔ کسی نے بھی ایسا نہیں کہا۔ اور جو کچھ کہا جاتا ہے وہ یہ ہے کہ اس سورہ کا کچھ حصہ سن سا ھ میں کچھ سن سا ھ میں اور کچھ ۵ ھ میں نازل ہوا تھا۔ تاہم آبیت زیر بحث یقینی طور پر سن سا ھ میں نازل ہوئی۔ لینی جنگ احد کے فورا بعد۔ اس کا زمانہ نزول آگرچہ یمی ہے۔ تاہم اس کا حکم عام ہے۔ وہ جنگ یا ہنگامی حالت یا بتیموں کی کثرت سے وابستہ نہیں۔

© رسول اکرم سلی ایم کا آخری نکاح حضرت صفید نگافتا سے نہیں بلکہ حضرت میموند نگافتا سے ہوا تھا۔
حضرت صفید بگافتا سے نکاح جمادی الاخر سن کھ میں ہوا۔ اور حضرت میمونہ سے ذیقعدہ سن کے ھیں۔ اس
آخری نکاح کے وقت حضرت میمونہ سمیت رسول اللہ ملی ایم کے گھر میں بیک وقت نویویاں موجود تھیں۔
اور یہ چار یولیوں سے زاکد کی اجازت آپ کے لیے (بموجب سورہ احزاب آیت نمبر ۵۰) خاص تھی۔ اور
یہ سورہ احزاب اوا خرس ۲ ھیں نازل ہوئی۔

اب دیکھئے یہ تمام تصریحات "عام قانون ایک بیوی" کے بجائے تعدد ا ذدواج کا جواز مہیا کرتی ہیں۔ اب پرویز صاحب سے یہ تو ہو نہ سکا کہ مستشرقین کے اعتراضات کا کوئی مسکت جواب دے سکیں الٹا روایات پر برس پڑے اور فرمایا تاریخ اور روایات کو قرآن کے تابع کرنا چاہئے۔ حالانکہ یہ سب کچھ قرآن کے تابع تو ہیں ہے۔ اب قرآن اور تاریخ وروایات کی جیسی تطبیق ہے 'البتہ آپ کی "قرآنی بصیرت" کے تابع نہیں ہے۔ آپ قرآن اور تاریخ وروایات کی جیسی تطبیق چاہتے ہیں۔ وہ یو نمی ہو سکتی ہے کہ ہم یہ تسلیم کر لیس کہ جنگ احد سن ۳ ھ کے بجائے س ۸ ھ میں ہوئی تھی۔

پرویز صاحب کی یہ "قرآنی بصیرت" دراصل اس مغربی تخیل کی پیداوار ہے جس میں ایک سے زاکد یوبوں سے نکاح کو فدموم فعل سمجھا جاتا ہے۔ بات بالکل صاف تھی کہ اسلام نے تھم تو ایک بیوی سے نکاح کا دیا ہے۔ البتہ اجازت چار بیوبوں تک ہے۔ تعدد ازدواج کی اجازت ہے تھم نہیں۔ کہ ہرکوئی تعدد ازدواج پر عمل کرنا شروع کر دے۔ قرآن ہرایک کے لیے اور ہر زمان ومکان کے لیے تا قیامت وستور حیات ہے۔ لہذا کسی بھی ملک اور دور کے لوگ اپ اپ اپ می ورواج یا ضرورت کے مطابق اس رخصت حیات ہے۔ لہذا کسی بھی ملک اور دور کے لوگ اپ اپ این می کرے تو بے شار پریشان کن مسائل کے فائدہ اٹھا اسکتے ہیں۔ مثل ہمارے ملک پاکتان میں آج کل عورت کی الگ ملکیت کا نصور نہیں۔ مرد آگر گھر والا ہے تو عورت گھر والا ہے تو عورت گھر والا ہے تو عورت گھر والی ہے۔ اس ملک میں آگر کوئی دو بیویاں بھی کرے تو بے شار پریشان کن مسائل اٹھ کھڑے ہوتے ہیں۔ لہذا یماں کی 40 فیصد آبادی ایس ہو صرف ایک بیوی کو درست سمجھتی ہے اور ایک ہی نکاح پر قناعت کرتی ہے یہ الزام کوئی ہمنے میں دے سکنا کہ 40 فی صد مسلمانوں نے تعدد ایک ہی نکاح پر قناعت کرتی ہے یہ الزام کوئی ہمنے میں میں جن کے ہاں دو دو یا تین تمن ازدواج کی اجازت سے فائدہ کیوں نہیں اٹھایا۔ اور باقی 40 فی صد ایسے ہیں جن کے ہاں دو دو یا تین تمن بیویاں ہیں جو انہوں نے اپنی اپنی ضروریات یا طالت کے تحت کی ہیں۔ تو ان کو بھی مورد الزام نہیں شھرایا جاساتی۔

اس کے برعکس عرب میں آج بھی عورت کی الگ ملیت کا نصور موجود ہے۔ لہذا وہاں دو' تین بلکہ چار

كَمْ الْمُنْهُ بُرُويِزِينَ عَلَى ﴿ (صد سوم) قرآني مسائل ﴿ الْمُعْهُ بُرُويِزِينَ عَلَى اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّ

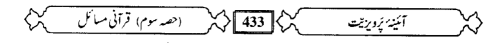
یویاں کرنے پر بھی بیویوں کی باہمی رقابت کے مسائل بہت کم پیدا ہوتے ہیں۔ لندا وہاں کی آدھی آبادی اس اجازت سے فائدہ اٹھا رہی ہے۔ اسی لیے ان کے ہاں تعدد ازدواج معاشرہ کی نگاہوں میں بھی مذموم نہیں ہے۔ لندا اگر وہ ایساکرتے ہیں تو یہ شرعی نقطہ نگاہ سے بالکل درست ہے۔

ایک سے زیادہ بیویوں کو فدموم فعل سجھنے کے اس مغربی تخیل کی بنیادیں دو ہیں:

- ا فحاشی 'برکاری اور داشتائیں رکھنے کی عام اجازت اور جنسی آوارگی' جے ندموم کی بجائے مستحن نعل سمجھاجاتا ہے۔
- ادیت پرسی 'معیار زندگی کی بلندی اور اولاد کی تعلیم و تربیت اور بوستے ہوئے اخراجات کی ذمہ
   داریاں پورا کرنے سے فرار۔ للذا ایسا معاشرہ تو ایک بیوی بھی بمشکل ہی برداشت کرتا ہے۔ بلکہ بمتر یمی سمجھتا ہے کہ بیوی ایک بھی نہ ہو.......

اور سفاح ہی سے کام چلتا رہے۔ لیکن اسلام سب سے زیادہ زور ہی مرد وعورت کی عفت پر دیتا ہے۔
اور ہر طرح کی فحاثی کو ندموم فعل قرار دیتا ہے۔ اس لیے اس نے اقتفاّت وحالات زمانہ کے مطابق چار
ہویوں تک کی اجازت دی ہے۔ اب بتائیے کہ اس مغربی تخیل اور اسلامی تخیل میں مطابقت کی کوئی
صورت پیدا کی جا سکتی ہے۔ جس کے بیچھے جناب محترم پرویز صاحب پڑے ہوئے ہیں اور چاہتے ہیں کہ
ایٹ مغرب سے مستعار کیے ہوئے زہن کو قرآنی بصیرت کی آڑ میں مسلمانوں پر مسلط کر دیں۔





### 🕆 غلام اور لونڈیاں

لونڈیوں کا مسئلہ بھی دراصل تعدد ازدواج کا تتمہ ہے۔ چنانچہ وہی سورہ نساء کی آیت نمبر ۳ جو تعدد ازدواج کے جواز پر دلالت کرتی ہے۔ اس آیت کا آخری حصہ یوں ہے۔

"اگر تنہیں اندیشہ ہو کہ ان بیویوں میں انصاف نہ کر سکو گے تو ایک ہی بیوی کافی ہے یا جو تنہاری لونڈیاں

ښ-"

یہ حقیقت اپی جگہ درست ہے کہ اسلام سے پیشر عرب کے علاوہ دیگر ممالک میں بھی غلام اور اوندیوں کی عام تجارت ہوتی تھی اور اسلام نے اسے بتدریج کم کرنے کے لیے اقدامات کیے ہیں۔ اور اصادیث میں آزاد آدمی کو غلام بنانے اور اس کی خرید وفروخت پر سخت وعید بیان کی گئی ہے۔ آپ کا ارشاد ہے کہ ''جو مخص کسی آزاد آدمی کو غلام بنائے اس کے شخلاف قیامت کو میں خود استغاثہ کروں گا'' گر جمال تک جنگی قیدیوں کے غلام یا لونڈی بنانے کا تعلق ہے۔ اس کے جرم یا حرام ہونے کے متعلق ہمیں کوئی نص قطعی نہیں مل سکی۔ بلکہ اس کی تائید میں کئی آیات مل جاتی ہیں۔ اب جناب پرویز صاحب جنگی قیدیوں کو لونڈی غلام بنانے سے متعلق سورہ محمد ساتھ کیا کہ درج ذیل آیت پیش فرمایا کرتے ہیں:

"اُن پر غلبہ حاصل ہونے کے بعد) انہیں یا تو بطور احسان چھوڑ دویا فدیہ لے کر چھوڑ دو۔" (قرآنی فصلے

﴿ فَإِمَّا مَنَّا بَعْدُ وَإِمَّا فِدَآةً﴾ (محمد٤/٤)

﴿ فَإِنْ خِفْتُمْ أَلَّا نَعْدِلُواْ فَوَحِدَةً أَوْ مَا مَلَكَتْ

أَيْمَنْنُكُمْ ﴾ (النساء٢/٣)

ص ۱۸۸)

منًا اور فداءً کی مختلف صورتیں: اب دیکھتے منًا کے معنی احسان کرنا ہے نہ کہ ''بطور احسان چھوڑ دینا'' آگرچہ احسان کی ایک شکل یہ بھی ہے کہ بطور احسان چھوڑ دیا جائے۔ لیکن قرآن کے لفظ منا کو ای معنی میں محدود کر دینا آخر کیوں کر درست سمجھا جا سکتا ہے؟

<sup>🕁</sup> بخارى بحواله مشكوة كتاب البيوع. باب الاجارة وفصل اول-

# ﴿ لَمُن يُورِينَتُ ﴾ ﴿ 434 ﴿ (هد سوم) قرآني معائل ﴾

اب ہم بنائیں گے کہ منا اور فداء کی کیا کیا صور تیں ہو سکتی ہیں۔ جن پر رسول اللہ نے عمل کر کے رکھایا۔

### مَنْ کی تین صورتیں:

① قید کی طالت میں ان سے اچھا بر تاؤ کیا جائے۔ جئیسا کہ ارشاد باری ہے:

﴿ وَيُطْعِمُونَ ٱلطَّعَامَ عَلَىٰ حُبِّهِ مِسْكِينًا وَيَتِيمًا اور باوجود يكه خود انهيں كھانے كى خواہش اور حاجت و وَيُطْعِمُونَ ٱلطَّعَامَ عَلَىٰ حُبِّهِ مِسْكِينًا وَيَتِيمًا اور جَالَى قَدِيوِل اور جَالَى قيديول اور جَالَى جَالَى قيديول اور جَالَى جَالَى جَالَى قيديول اور جَالَى جَالَى جَالَى جَالَى جَالِي اللَّهُ عَلَى جَالْمُ اللَّهُ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَى جَالِي اللَّهُ عَلَى جَالِلْ اللَّهُ عَلَيْنِ عَالْمُ عَلَيْنِ عَلَيْنِ

ڪھانا ڪھلاتے ہيں۔

قید کی بھی دو صور تیں ہیں ایک ہے کہ حکومت کا قیدی ہو۔ دوسرے ہے کہ حکومت نے ان قیدیوں کو افراد میں تقشیم کر دیا ہو۔ دونوں صور توں میں ان سے بہتر اور فیاضانہ سلوک کی تاکید کی گئی ہے۔ حکومت کی قید کی مثال ہے ہے کہ بمامہ کے سردار اٹامہ بن اٹال گر فقار ہو کر آئے۔ تو آپ نے اسے مجد نبوی میں نظر بند رکھا۔ آپ کے حکم سے اسے عمدہ کھانا اور دودھ مہیا کیا جاتا رہا۔ تین دن کے بعد آپ نے اسے رہا کر دیا۔ تو وہ آپ کے حسن سلوک ہی کی بنا پر ایمان لے آیا۔ اور انفرادی قید کی مثال ہے ہے کہ جنگ بدر کے قیدیوں کو رسول اللہ ساڑھ نے مختلف صحابہ کے گھروں میں بانٹ دیا اور ساتھ ہی ہدایت فرمائی کہ استون صوا باللہ ساڑھ نے منان قیدیوں کے ساتھ اچھا سلوک کرنا۔ انبی قیدیوں میں سے ایک قیدی ابو عزیز کا بیان ہے کہ جمھے جس انصاری کے گھر میں رکھا گیا تھا وہ خود تو تھجوریں کھاتے تھے لیکن جمھے صبح شام روٹی کھلاتے تھے۔

اسلام نے جو حسن سلوک کی تاکید کی تھی اس کا بیہ اثر تھا کہ نام کے علاوہ غلام اور آزاد میں پچھ فرق نہ رہ گیا۔ غلاموں کا فقیہ اور محدث ہونا تاریخ سے ثابت ہے۔ زید بن حارثہ کو آپ نے متبئی بنایا پھراپی پچو پھی زاد بسن سے ان کا نکاح کر دیا۔ زید بن حارثہ اور ان کے بیٹے اسامہ بن زید دونوں کو سپہ سالار لشکر بنایا جن کے تحت صحابہ کبار جنگ میں شریک ہوئے۔ حضرت عمر بڑا تھ ' حضرت بلال ٹڑا تھ ' کو جو حبثی غلام شخے۔ سیدنا بلال کہ کر پکارتے تھے۔ حضرت عمر بڑا تھ نے اپنی وفات کے وقت ابو حذیقہ کے آزاد کردہ غلام سالم بڑا تھ کے متعلق فرمایا کہ آگر وہ زندہ ہوتے تو میں انہیں خلیفہ نامزد کر دیتا اور رسول اللہ نے بیہ بھی فرمایا تھا کہ اگر وہ زندہ ہوتے تو میں انہیں خلیفہ نامزد کر دیتا اور رسول اللہ نے بیہ بھی فرمایا تھا کہ ''آگر تم پر نکٹا غلام بھی امیر بنا دیا جائے تو جب تک وہ تنہیں اللہ کے احکام کے مطابق چلا تا ہے۔ اس کی بات سنو اور اطاعت کرو۔'' (مسلم کتاب الامارة)

<sup>﴿</sup> اسير (جمع - اساري) كالفظ جنگي قيدي كے ليے آتا ہے۔ دوسرے قيديوں كو جنہيں عدالت كسى جرم كى پاداش ميں قيد كى سزا ديتى ہے۔ جب تك حوالات ميں ہوں تو محبوس اور اگر جيل خاند ميں ہوں تو مجون كہتے ہيں۔

آئينة رَبُورِينيْت 💢 😘 (حصه سوم) قرآني مسائل

چنانچہ تاریخ میں ایسے بے شار مسلمان بادشاہ گزرے ہیں جو غلام تھے۔ محمود غزنوی مشہور فاتح بھی آزاد کردہ غلام تھا۔ ہندوستان اور مصرمیں غلاموں کے خاندان نے صدیوں تک حکومت کی۔ اب کونسا وہ اعزاز باقی رہ جاتا ہے۔ جو آزاد کے ساتھ مخصوص ہو اور غلام اس سے بہرہ ہو۔

 جزیہ کی شرط پر انہیں ذِی بنالیا جائے: فتح خیبر من کھ) کے بعد اہل خیبر کے ساتھ یمی سلوک کیا گیا۔ دور فاروتی میں سواد عراق کے معاملہ میں اکثر اسی صورت پر عمل ہوتا رہا ہے۔ اس طریقہ پر بالعموم ایس صورت میں عمل کیا گیا ہے۔ جب کہ قیدی اس علاقہ کے باشندے ہوں جو مفتوح ہو کر سلطنت اسلامی میں شامل ہو چکا ہو۔

 انسیں بلا معاوضہ محض ازراہ احسان رہا کر دیا جائے یہ صورت رسول الله طاقیا نے فتح مکہ کے بعد افتیار فرمائی۔ بلکہ آپ نے اپنے کسی جانی وسمن کو بھی قیدی بنانے کا تھم نہیں دیا اور پہلے ہی اعلان

"جاؤتم سب آزاد مو." (تاریخ طبری ج اباب فتح مکه) «إِذَهَبُواْ أَنْتُمُ الطُّلَقَاءُ»

اور جن قیدیوں کو قید کرنے کے بعد ازراہ احسان چھوڑا گیا ان کی تفصیل درج ذیل ہے:

2 تيري 🗓 سربه نخله رجب سے م 19 قىدى شعبان ہے ہے 🛭 غزوه بنو مصطلق 10 قیری ربيع الاخرية ه 3 سربه جموم 9 قدي صفر کے ھ 4 سربه عيص 5 سربه عسمی 100 تيري جمادی الاول سمیرھ 6,000 تيدي شوال ۸مه 6 غزوه حنين 63 تيري محرم مصيره 🗷 سريه عينيه (تعداد معلوم نهیس) 

آزاد کرنے کے علاوہ قیدیوں کو کیڑے بھی عطا فرمائے۔ آپ نے دخیرِ حاتم کو با اکرام رخصت فرمایا اور اس کی وجہ ہے ساری قوم کو چھوڑ دیا۔

کل میزان

6203 تىرى

### **ندبیہ** کی تین صورتیں:

🛭 سربیہ بنو طبے

 الی معاوضہ لے کر انہیں چھوڑ ویا جائے: یہ صورت جنگ بدر رمضان سن ۲ ھے بعد اختیار کی گئی۔ ہر قیدی کے عوض اس کی حیثیت کے مطابق ایک ہزار درہم سے چار ہزار درہم تک رقم معاوضہ مقرر کی گئی۔ چونکہ اس طرح مالی فدیہ لے کر قیدیوں کو رہا کرنے پر اللہ تعالی کی طرف سے

# المَيْنَا يُرُوينِيْت المَيْنَا يُروينِيْت المَيْنَا يُروينِيْت المَيْنَا يُروينِيْت المَيْنَا عَلَى المُعَلِي

عمّاب نازل ہوا تھا۔ (کیونکہ اللہ تعالیٰ کی منشابیہ تھی کہ انہیں یہ تیج کر دیا جائے) للذا مسلمانوں نے اس طریقہ کو اچھانہیں سمجھا۔ اگرچہ اس کا بھی جواز موجود ہے۔

- کوئی خاص خدمت نے کر چھوڑا جائے: اس صورت کا اطلاق بھی جنگ بدر کے بعد ہوا جو قیدی
   رقم ادا نہ کر سکتے تھے اور پڑھے لکھے بھی تھے۔ ان کے ذمہ یہ خدمت لگائی گئی کہ ان میں سے ہرایک
   دس دس مسلمانوں کو پڑھنا لکھنا سکھا دے تو وہ آزاد ہو جائیں گے۔
- (3) جنگی قیدیوں کا تبادلہ کر لیا جائے: دور نبوی میں قیدیوں کا تبادلہ کی بری تعداد میں نمیں ہوا۔ تاہم اس کی بھی مثالیں موجود ہیں۔ مسلم' ابوداؤد اور ترندی نے روایت کی ہے کہ رسول اکرم نے دو مسلمانوں کے بدلہ میں ایک دفعہ مشرکین کے ایک آدمی کو رہا کر دیا۔ ایک اور موقع پر آپ نے ایک گرفتار شدہ لڑی اہل مکہ کو دے کر دو مسلمان رہا کرائے۔

مجاہدین میں قیدیوں کی تقسیم: غزوہ بنو قریظہ ذی الحجہ ۵ ججری میں یہودی قیدیوں میں سے بعض کو قتل اور بعض کو قبل اور بعض کو قیدی بنایا گیا۔ اور ان کو مسلمانوں میں تقسیم کیا گیا۔ ان اسیران جنگ یہودیوں کے لیے قتل کی سزا۔ یہ سزا دراصل محض اسیران جنگ کی وجہ سے نہ تھی بلکہ ان کے جرائم اور بھی تھے۔ مثلاً مسلسل عمد شکنی نداری اور مسلمانوں کے خلاف سازشیں بھی کرتے رہتے تھے۔ یہود نے جنگی قیدیوں کے فیصلہ کے لیے قبیلہ اوس (جو یہود کے حلیف تھے) کے سردار سعد بن عبادہ بڑاتی کو بطور ثالث منتخب کر لیا۔ جو رسول اگرم سائیل نے بھی تشایم کرلیا۔ انہوں نے یہ فیصلہ دیا کہ:

- (i) جو لوگ لڑنے کے قابل ہیں۔ قتل کر دیئے جائیں۔
  - (ii) عورتیں بیج اور معذور قید کر لیے جائیں۔
  - (iii) مال واسباب كو اموال غنيمت قرار ديا جائے.

یہ فیصلہ چونکہ تورات کے بھی مطابق تھا۔ للذا یہود نے بھی اس فیصلہ کو بخوشی تسلیم کر لیا۔ چنانچہ اس فیصلہ کے مطابق ۴۰۰ آدمیوں کو مۃ تیخ کیا گیا۔ اور ۳۰۰ اسیران جنگ' جن میں عورتیں بھی شامل تھیں'کو لونڈی غلام بنایا گیا اور مسلمانوں میں تقسیم کیا گیا۔

برویز صاحب کا اصل اعتراض: یه تو تھیں مئا اور فداء کی مخلف صور تیں۔ جن پر آپ سال کے خود بھی مئل کر کے دکھایا اور بعد میں مسلمان حکومتوں میں بھی ان پر عمل ہوتا رہا۔ اب پرویز صاحب کا اعتراض یہ ہے کہ ملک کیمین کی جو آیات قرآن میں مذکور ہیں۔ یہ سب مندرجہ بالا آیت کے نزول سے پہلے کے واقعات سے تعلق رکھتی ہیں۔ اس بات کی شخقیق کے لیے ضروری ہے کہ پہلے آیت مندرجہ کا زمانہ نزول معلوم کیا جائے اور وہ پوری آیت یوں ہے۔

﴿ فَإِذَا لَقِيتُمُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ فَضَرَّبَ ٱلرِّقَابِ حَتَّى إِذَا لَيَهِم جب تم كافرول كے مقابلہ پر آؤتو ان كى رونيں

آئينَهُ رَبُورِيتِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلْمَ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَّ عَلّى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَ

ا از دو حتی کہ جب ان کو خوب قتل کر چکو تو جو زندہ کیڑے جائیں ان کو مضبوطی سے قید کر لو۔ پیمراس کے بعد ان سے یا تو احسان کرویا فدید لے کر چھوڑ دو اللہ اگر چاہتاتو وہ خود ہی کافروں سے بدلہ لے سکتا تھا۔ لیکن وہ تو تمہارے آپس کے مقابلہ سے تمہاری آزائش چاہتا ہے۔ اور جو لوگ اللہ کی راہ میں مارے گئے ان کے اعمال کو وہ ہر گرضائع نہیں کرے گا۔

أُخْنَتُمُوهُمْ فَشُدُّوا الْوَثَاقَ فَإِمَّا مَنَّا بَعْدُ وَإِمَّا فِدَاءً حَقَىٰ نَضَعَ الْمُرَّبُ أَوْزَارَهُا ۚ ذَٰلِكَ ۚ وَلَوْ يَشَاءُ اللَّهُ لَانْنَصَرَ مِنْهُمْ وَلِكِن لِيَبْلُوْا بَعْضَحَّمُ مِبَعْضٍ وَالَّذِينَ قُيلُوْا فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَلَن يُضِلَّ أَعْمَلُهُمْ ﴿ إِنَّ ﴾ (محمد٤/٤)

اب دیکھئے اسلام کے ضابطہ جنگ کے متعلق الی روایات ابتدائی ہی ہو سکتی ہیں۔ مولانا مودودی کا بیہ خیال ہے کہ بیہ سورہ اس وقت نازل ہوئی جب کہ مسلمانوں کو جنگ کی اجازت تو مل چکی تھی۔ لیکن ابھی جنگ بدر بھی وقوع پذیر نہیں ہوئی تھی۔ اور نیز بیہ کہ رسول اللہ ساٹی پیام نے اساری بدر کے فدید کا فیصلہ سورہ محمد کی اسی آیت کے تحت کیا تھا مگر ہمارے خیال میں بیہ رائے درست نہیں اور اس کی وجوہ درت ذیل ہیں۔

© اگر بدر کے قیدیوں کے متعلق فیصلہ اس آیت کے تحت ہوا اور یہ آیت نازل ہو چکی تھی۔ تو پھر مشورہ کی ضرورت کیوں پیش آئی؟ نیزیہ کہ اگر اس آیت کے مطابق ہی آپ نے قیدیوں کو فدیہ لے کر چھوڑنے کا فیصلہ کیا تھا تو پھراللہ تعالیٰ کی طرف سے عماب کیوں نازل ہوا؟

© جنگ بدر کے قیدیوں کا ذکر سورہ انفال میں ہوا ہے۔ جس کا ترتیب نزول کے لحاظ سے نمبر ۸۸ ہے۔ جب کہ سورہ محمد کا ترتیب نزول کے لحاظ سے نمبر ۹۵ ہے۔ للذا آیت مندرجہ کا نزول اساریٰ بدر سے بہت بعد کا ہے۔ اس کا زمانہ نزول من ۴ ھایا من ۵ ھ ہی ہو سکتا ہے۔

اعتراض كا جائزہ: اب جب اس آیت كے زمانہ نزول كى تعیین ہو گئ تو ہمیں ہے ديكھنا ہے كہ كیا قرآن میں ایكی آیات بھى ملتی ہیں۔ جن كا تعلق اسارى جنگ سے تعلق ركھنے والے ملك كيين سے ہوا اس سوال كاجواب اثبات میں ہے اور چند ايكي آیات درج ذیل ہیں۔

﴿ وَيُطْعِمُونَ ٱلطَّعَامَ عَلَىٰ حُبِّهِ مِسْكِينَا وَيَتِيمًا "اور وہ خود کھانے کی رغبت رکھنے کے باوجود وَالْمِمْونَ ٱلطَّعَامَ عَلَىٰ حُبِّهِ مِسْكِينَا وَيَتِيمًا "اور وہ خود کھانے کی رغبت رکھنے کے باوجود وَالْمِنْ وَالْمُنْ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ مُومْنِينَ کَى اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ مُومْنِينَ کَى اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ مُومْنِينَ کَى اللهِ عَلَىٰ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَى

یہ سورہ مدنی اور ترتیب نزول کے لحاظ ہے اس کا نمبر ۹۸ ہے۔ اس آیت میں اللہ تعالیٰ مومنین کی صفات بیان فرمارہ جیں جن میں ایک صفت یہ بھی ہے کہ وہ جنگی قیدیوں کو اپنی رغبت طعام پر ترجیح دے کر کھانا کھلاتے ہیں۔ جیسا کہ ہم اساریٰ بدر کے سلسلہ میں ایک انساری کا واقعہ بیان کر آئے ہیں۔ اساریٰ بدر تو چھوڑ دیۓ گئے تھے۔ اب یہ اسیر نئے ہی ہو سکتے ہیں۔ اور یہ نئے اسیر جنگ خیبر کے بعد ہی مسلمانوں کے ہاتھ گئے تھے۔ یعنی میں کھ ہیں۔

الكينة كرويزيّت المكنية كرويزيّت المكنية

﴿ يَكَأَيْهُا ٱلنَّيْ إِنَّا آَ صَلَلْنَا لَكَ أَزْوَاجَكَ ٱلَّذِي اللهِ اللهُ اللهُ عَلَيْتُ مَا مَلَكُتْ يَمِينُكَ مِمَّا طلل كردى بين جن كحق مرآب دے چكے بين. افران اللهُ عَلَيْكَ ﴿ وَاللهِ مِنْ اللهِ عَلَيْكَ ﴾ (الاحزاب ۱۳۲/ ٥٠)

مال غنیمت کے طور پر دلوائی ہیں۔
اس آیت سے معلوم ہوتا ہے کہ جنگی قیدیوں میں سے حاصل ہونے والی لونڈیاں جو حکومت کی وساطت سے ملتی ہیں۔ اب اگر یہ لونڈیوں کا جواز اسلام کے چرہ پر اتنا ہی بدنما داغ تھا تو اللہ نے اپنے نبی کو اس کی اجازت کیوں دی جو ساری امت کے لیے اسوہ ہیں؟ آپ نے س کے حاس معرت صفیہ کو آزاد کرکے اس سے نکاح کیا۔

﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لِلسَّتَعَذِنكُمُ ٱلَّذِينَ الله ايمان والوا تمهارك غلام اور لوند يول كو بهى ملَكَتَ أَيْمَنُكُمْ ﴾ (النور ٢٤/٥٥) ملَكَتَ أَيْمَنُكُمْ ﴾ (النور ٢٤/٥٥)

یہ آیت کا ککڑا سورہ نور سے ہے جس کا زمانہ نزول اوا خرین ۲ ھے ہے (لیعنی غزوہ بنی مصطلق واقعہ اِ فک کے بعد) اور ترتیب نزول کے لحاظ سے اس کا نمبر ۱۰۲ہے۔

اب آگر پرویز صاحب ہے کہیں کہ ملک یمین کا تعلق جنگی قیدیوں سے نہیں بلکہ وہ لونڈیاں غلام ہیں جو پہلے سے ہی چلے آرہے سے تو یہ بات بھی درست نہیں کیونکہ ایک طرف تو ہمیں قرآن کے مطالعہ سے یہ معلوم ہو تا ہے کہ اسلام نے ابتداء سے لونڈی غلام رکھنے کی حوصلہ شکنی کی ہے اور کئی طرح کے اقدامات سے اس سلسلہ کو ختم کرنا چاہا ہے۔ اب ہجرت سے پہلے کے ساا سال اور ہجرت کے بعد کے ۲ سال یعنی ۱۹ سال میں بھی یہ سلسلہ ختم نہ ہو تو جیرت کی بات ہے۔ اس کی یمی صورت نظر آتی ہے کہ جب جنگی قیدی ہمی شامل ہوتے رہے ہوں۔

رخصت کی جکمت: اب سوال میہ ہے کہ اگر اسلام کی نگاہ میں لونڈی غلاموں کا وجود ایک ندموم فعل ہے تو اسے حکماً بند کیوں نہ کر دیا گیا۔ تو میرے خیال میں اس کی درج ذیل وجوہ ہو سکتی ہیں۔

© رخصت بیشہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے صدقہ اور رحمت ہوتی ہے۔ رسول اللہ رحمۃ اللعالمین سے اور وہ اس طرح لونڈی غلام بنانا پند نہیں کرتے تھے۔ لیکن اس کے باوجود جنگ خیبر میں ایسا موقع بن ہی گیا۔ تو پھر یہ کیسے کما جاسکتا ہے کہ آئندہ تا قیامت مسلمانوں کو کوئی اب واقعہ پیش آہی نہیں سکتا۔ لہذا اللہ تعالیٰ کی طرف سے اس رخصت کو مطعون کرنے کی بجائے اس کا انعام ہی سجھنا جاہیے۔

اب اگر اس رخصت سے مسلمان ناجائز فائدہ حاصل کرنا چاہتا ہے۔ یا کوئی اسلام دستمن اس رخصت کو غلط جامہ پہنا کرلوگوں کو اسلام سے متنفر کرنا چاہتا ہے تو اس میں اسلام کا کیا قصور ہے۔

غلام اور لونڈیوں سے فائدہ حاصل کرنا بھی ایک رخصت ہے۔ تھم نہیں اب آگر آج کے دور میں

كل آئينة رُويزيّت كل 🛠 (هدسوم) قرآني مسائل 💢

اس کی ضرورت ہی پیش نہیں آتی تو اس رخصت سے زندگی بھر فائدہ نہ اٹھانے سے دین میں کونسی کی آجائے گی۔

© ان دنوں محکمہ جیل یا جیل کے لیے بڑے احاطے اور اس کا انظام تو تھا نہیں۔ لہذا مسلمانوں میں تقسیم کرنے کے بغیر کوئی دو سرا چارہ بھی نہ تھا۔ اور جب مسلمانوں میں تقسیم کیا گیا تو پھر فحاثی کا ایک نیا باب کھلنے کا امکان تھا۔ اس امکان سے روکنے کی خاطران سے تہتع کی بھی اجازت دی گئی۔ پھراس تہتع پر بھی طرح طرح کی یابندیاں شعاکہ کر دی گئیں۔

گر آج کے دور میں اس طرح کی تقتیم کی ضرورت نہیں رہی۔ آج حکومتوں کے پاس ایسے کیمپول کے انتظامات موجود ہوتا ہے۔ ایسے کیمپول میں اگر مرد وزن کو آزادانہ اختلاط کی روک تھام کا بندوبست کر دیا جائے تو پھر مسلمانوں میں تقتیم کی ضرورت ہی پیش نہیں آسکتی۔ اور ایسے قیدیوں کو اس وقت تک ان کیمپول میں رکھا جائے گا جب تک باہمی تبادلہ کی شکل یا کوئی اور باعزت حل نہ نکل آئے۔

جہاد قیامت تک کے لیے فرض ہے اور جنگ میں ہر طرح کے حالات متوقع ہوتے ہیں۔ اور صاف بات تو یہ ہے کہ اسلام فحاثی کو کسی قیمت پر برداشت نہیں کرتا۔ اس فحاثی کے سدباب کے لیے لونڈیوں سے تمتع کی رخصت دی گئی ہے۔ اور اس پر کلیٹا پابندی عائد کرنا اللہ تعالیٰ کو منظور ہی نہ تھا۔



اسلام فاتح فوجیوں کو قیدی عورتوں کی عصمت دری کی بالکل اجازت نہیں دیتا۔ جیسا کہ عام دنیا کا دستور ہے کہ فاتح فوجیوں کو مقبوضہ علاقوں کی عورتوں یا قیدی عورتوں سے تمتع کی کھلی چھٹی دی جاتی ہے۔ اسلامی نقطہ نظر سے فاتح فوج کا ایسا فعل بھی بلاشبہ زنا میں داخل ہے۔ ہاں اگر اسلامی حکومت کی وساطت سے قیدی عور تیں فاتح فوج میں تقسیم کی جائیں تو اس کا نام ملک بمین ہے اور یمی نکاح کی دو سری شکل بن جاتی ہے۔ اس میں حق مربھی نہیں ہوتا۔ اور مالک اپنی اپنی ملک بمین سے تمتع بھی کر سکتا ہے۔ ہاں اگر حاملہ ہو تو جب تک حمل وضع نہ ہو نہیں ہوتا۔ اور مالک اپنی المی ملک بمین سے تعداز خود اس سے صحبت نہیں کر سکتا۔ پھر اگر وہ لونڈی مالک سے صاحب اولاد ہو جائے تو مالک کی وفات کے بعد از خود آزاد ہو جاتے ہو مالک کی وفات کے بعد از خود آزاد ہو جاتے ہے۔ اور اگر کوئی اسے فوراً آزاد کر کے اس سے نکاح کر لے تو یہ باعث اجرو ثواب ہے۔



### ارجم اور حدّ رجم

زنا کی سزا کے متعلق سب سے پہلے درج ذیل تھم نازل ہوا تھا:

﴿ وَالَّذِي يَأْتِينِ الْفَنْحِشَةَ مِن "تَم مِن ہے جو عور تیں بدکاری کریں ان پر چار فِسَا آئِیتِ اُلْفَنْحِشَةَ مِن اَرْبَعَةً مِن اَرْبَعَةً مِن اَرْبَعَةً مِن اَرْبَعَةً مِن اَرْبَعَةً مَا اَلْمَا اِلْمَا الْمَا الْمِلْمَا الْمَالُولُ الْمَالِمُ الْمَالُولُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمِلْمُ الْمَالْمُ الْمَالِمُ الْمَالْمُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمِلْمُ الْمَالِمُ الْمِلْمُ الْمِلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمِ الْمَالِمُ الْمُلْمِلُولُ الْمُلْمِ الْمُلْمُ الْمُل

یہ آیات سورہ نساء کی ہیں اور یہ سورہ جنگ احد کے بعد سے لے کر من ۳ ھے کے اوا خر تک مختلف اوقات میں نازل ہوتی رہی ہے۔ ترتیب نزول کے لحاظ سے اس کا نمبر ۹۲ ہے۔ مندرجہ بالا آیت سے درج ذیل نتائج اخذ ہوتے ہیں۔

- مرد وعورت دونوں کے لیے ابتدائی سزا ان کو ایذا پنچانا تھا۔ جس میں لعنت ملامت اور مار بیٹ سب
   پچھ شامل ہے۔ البتہ عورتوں کے لیے یہ اضافی سزا تھی کہ تازیست انہیں اپنے گھر میں نظر بند رکھا
   جائے۔ (جیسا کہ پردہ کے احکام کا بھی پیشتر حصہ عورتوں پر لاگو ہو تا ہے)
- ایس سزا کا تھم عارضی اور تا تھم ثانی ہے۔ جس کی دلیل آیت کے الفاظ ﴿ اَویَجعَلُ اللّٰهُ لَهُنَّ سَبِیلاً ﴾ ہیں۔
  - ③ یه سزا حکومت سے نمیں بلکه معاشرہ سے تعلق رکھتی تھی۔
- سن ۲ ھ میں واقعہ اِفک پیش آیا جس کے نتیجہ میں سن ۲ ھ کے اوا خرمیں سورہ نور نازل ہوئی اس میں
   زنا کی سزا مقرر کر دی گئی۔ ارشاد باری ہے:
- ﴿ ٱلزَّانِيَةُ وَٱلزَّافِ فَأَجَلِدُواْ كُلِّ وَنِجِدٍ مِّنْهُمَا مِأْنَةَ '''زانی مرد ہو یا عورت ان میں سے ہر ایک کو سو جَلْدُّةٍ ﴾ (النور۲۶/۲)

مَراس آیت میں جو زنا کی سزا مقرر کی گئی ہے وہ صرف کنوارے زانی' مرد ہویا عورت کے لیے ہے۔ اور اس کی دلیل اس سے اگلی آیت ہے۔ جو یوں ہے:

كَ الْمُنْهُ رُورِينَة كَ الْمُعْلِمُ اللَّهِ الللَّمِي اللللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الل

"زانی نکاح نه کرے گر زانیه یا مشرکه عورت کے ساتھ اور زانیہ نه نکاح کرے گر زانی یا مشرک مرد کے ساتھ اور مومنوں پر یہ چیز(یعنی زانی یا مشرک سے نکاح) حرام کر دیا گیاہے۔"

﴿ ٱلزَّانِى لَا يَنكِحُ إِلَّا زَانِيَةً أَوْ مُشْرِكَةً وَٱلزَّانِيَةُ لَا يَنكِحُهَا ۚ إِلَّا زَانٍ أَوْ مُشْرِكُ ۚ وَحُرِّمَ ذَالِكَ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ (إِنَّهُ (النور٢/٤)

سورہ نور میں مذکورہ سزا صرف کنواروں کے لیے ہے: اب دیکھئے اس آیت میں۔

① جن زانیوں کی سزا کا ذکر ہے۔ ان کے ساتھ نکاح کی بھی ممانعت ہے اور بیہ اسی صورت میں ممکن ہے کہ وہ مرد اور عورت غیر شادی شدہ ہوں۔

زانی مرد سے نکاح کاحق صرف زانیہ عورت کو دیا گیا ہے۔ اب آگر وہ پہلے ہی شادی شدہ ہو تو زنا کے بعد اس کا مستحق کوئی زانی ہی ہو سکتا ہے نہ کہ اس کا پہلا خاوند جس کا کوئی قصور بھی نہیں۔ اس طرح بید سزا زانی کے حق میں تو مفید رہے گی مگر پر ہیز گار خاوند کے حق میں خانہ بربادی کا باعث ہے گی اور بیات مشیت اللی کے خلاف ہے۔

مارے اس دعویٰ کی تائید قرآن کریم کی درج ذیل آیت سے بھی ہوتی ہے:

اورتم میں سے جولوگ مومن آزاد عورتوں سے نکاح کرنے کی استطاعت نہ رکھتے ہوں تو وہ تمہاری مومن لونڈیاں مومن لونڈیوں سے نکاح کرلیں.... پھراگر وہ لونڈیاں نکاح کے بعد بھی بدچلنی کی مرتکب ہوں تو ان پر اس

سزاکی بہ نبت آدھی سزا ہے جو آزاد عورتوں کو دی

ٱلْمُحْصَىنَتِ ٱلْمُؤْمِنَاتِ فَمِن مَا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُم مِن فَا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُم مِن فَلَيَاتِكُمُ ٱلْمُؤْمِنَاتِ الْمُناسِم الله مَلَكُتُ

﴿ وَمَن لَّمْ يَسْتَطِعْ مِنكُمْ طَوْلًا أَن يَنكِحَ

فَاذَا أُحْصِنَّ فَإِنْ أَتَيْنَ بِفَاحِشَةٍ فَعَلَيْهِنَّ نِصْفُ مَا عَلَى ٱلْمُحْصَنَّتِ مِنَ ٱلْعَذَابِ ﴾ (النساء٤/٢٥)

لونڈی کی سزائے زنا: اب دیکھئے اس آیت میں پہلی بار جو لفظ مُخصَنت ہے اس کا معنی تو آزاد غیر شادی شدہ عورت کے سواکوئی دو سرا ہو ہی نہیں سکتا۔ جس سے نکاح کی ہدایت کی جا رہی ہے۔ اور دو سری بار جو اسی آیت میں مُخصَنت کا ذکر آیا ہے تو اس کا معنی بھی لامحالہ "آزاد غیر شادی شدہ عورت ہی "لینا پڑے گا۔ اور آزاد غیر شادی شدہ زائیہ کی سزا سو درے ہے۔ تو اس لحاظ سے منکوحہ لونڈی جو زنا کرے اس کی سزا غیر شادی شدہ آزاد عورت سے نصف یعنی ۵۰ کو ڈے ہے۔

نصف رجم: یه آیت جمال اس بات کی دلیل مهیا کرتی ہے کہ سورہ نور میں بیان شدہ سزا صرف کنوارے مرد وعورت کی ہی ہو عتی ہے۔ وہاں یہ آیت پرویز صاحب کے ایک اعتراض کا جواب بھی مهیا کر دیتی ہے۔ مکرین حدیث کا اعتراض یہ ہے کہ شادی شدہ عورت کی سزا آپ کے خیال کے مطابق رجم ہے اور شادی شدہ لونڈی کی سزا قرآن کے مطابق شادی شدہ عورت کی سزا کا نصف ہے۔ اور یہ نصف رجم بنتی ہے۔ اور

﴿ لَمُنِهُ رُورِينَةً ﴾ ﴿ (صدسوم) قرآني مسائل ﴿ كَالْحَالِ اللَّهُ اللَّهُ مُعَالِلٌ ﴾ ﴿ اللَّهُ اللَّلْ اللَّهُ اللّلْمُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا لَلَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ ال

نصف رجم چونکہ ممکن نہیں فلمذا حدیث میں وارد شدہ سزا درست نہیں ہو سکتی۔ درست بات رہے کہ عورت اور مرد چاہے کنوارے ہوں یا شادی شدہ' بلا امتیاز سب کی سزا سو کو ڑے ہے۔

اس اعتراض کا جواب سے ہے کہ اگرچہ لغوی لحاظ سے مُخْصَنْت کی کا ترجمہ شادی شدہ آزاد عورت بھی ہو سکتا ہے۔ لیکن آیت مذکورہ بالا میں چو نکہ پہلی بار کالفظ مُخْصَنْت کا ترجمہ "محض آزاد کواری" ہی ہو سکتا ہے۔ لہذا اس میں سزا بھی اس کی تجویز ہوئی ہے اور شادی شدہ لونڈی کی سزا بھی اسی "آزاد کواری" کی سزا کا نصف ہے۔ اب منگرین حدیث فریب سے دیتے ہیں کہ مُخْصَنْت کا ترجمہ "آزاد بیاہی عورت"کرکے اس پر مندرجہ بالا اعتراض وارد کر دیتے ہیں۔

صدرجم: اب یہ تو واضح بات ہے کہ شادی شدہ مرد وعورت کا زنا کرنا کنوارے جوڑے کے زنا کرنے سے شدید تر جرم ہے۔ زنا کی بھی گئی قتمیں ہیں ایک یہ کہ کنوارا لڑکا اور لڑکی زنا کرس۔ اس قتم کے زنا کو سابقہ تمذیبوں میں معیوب ضرور سمجھا جاتا رہا لیکن قابل دست اندازی سرکار جرم نہیں سمجھا جاتا تھا۔ سابقہ شریعتوں میں بھی ایسے زنا کی سزا نسبتا کم ہی تجویز کی گئی تھی۔ دو سری قتم یہ ہے کہ کوئی کنوارا کسی شادی شدہ عورت سے زنا کرے یا اس کے برعکس اسے (Audultry) کتے ہیں اور تیسری قتم یہ ہے کہ فریقین شادی شدہ موں۔ یہ اقسام سابقہ تمذیبوں اور علی ہذا القیاس شریعتوں میں بھی ایسے جرائم سمجھے فریقین شادی شدہ موں۔ یہ اقسام سابقہ تمذیبوں اور علی ہذا القیاس شریعتوں میں بھی ایسے جرائم سمجھے جاتے رہے ہیں۔ جن میں حکومت مداخلت بھی کر سکتی ہے اور فریقین میں سے ہر کسی کو یہ حق بھی حاصل جاتے رہے ہیں۔ جن میں حکومت مداخلت بھی کر سکتی ہے اور فریقین میں سے ہر کسی کو یہ حق بھی حاصل قاکہ وہ ایبادعوی عدالت میں لے جائے۔

اسلام نے سب سے پہلے تو فحاشی کے ذرائع کا سدباب کیا۔ سورہ احزاب جو سورہ نور سے تقریباً ایک سال پہلے نازل ہوئی تھی۔ میں مسلمان عورتوں کو حکماً کما گیا کہ وہ محرم رشتہ داروں کے سوائے دو سروں کے سامنے زیب وزینت ظاہر نہیں کر سکتیں۔ ان کا اصلی مقام گھر ہے للذا وہ دور جابلیت کی طرح گھر سے باہرا پی ذیب وزینت کا اظہار بھی نہیں کر سکتیں۔ اور اگر ضرور تا جانا پڑے تو بڑی چادر اوڑھ کر ہی جا سکتی بیں۔ وغیرہ وغیرہ پھر اس سورہ نور میں۔ جس میں زنا کی سزا کا ذکر ہے مزید ایسے بہت سے احکامات دیئے گئے۔ جو فحاشی کے سدباب کا ذریعہ تھے۔ قرآن نے سابقہ تہذیبوں یا شریعتوں کے دستور کو چھوڑ کر کئوارے جو فحاشی کے دنا کو ہی جرم کی اصل بنیاد قرار دے کر اس کی سزا سو درے مقرر کی اور ساتھ ہی کنوارے جو ٹرے میں جو لوگ مجرد ہیں خواہ وہ عور تیں ہوں یا مرد' غلام ہو یا لونڈی مسلمانوں کو یہ تھم بھی دیا گیا کہ معاشرہ میں جو لوگ مجرد ہیں خواہ وہ عور تیں ہوں یا مرد' غلام ہو یا لونڈی سب کے نکاح کر دیئے جائیں نکاح کے سلمہ میں ان کو تمام ممکنہ سہولتیں دی گئیں۔ اس کے باوجود بھی جو سب کے نکاح کر دیئے جائیں نکاح کے سلمہ میں ان کو تمام ممکنہ سہولتیں دی گئیں۔ اس کے باوجود بھی جو

<sup>﴿</sup> لونڈی کا آزاد ہونا بھی احصان (یا زنا سے بچاؤ) کا ذریعہ ہے اور نکاح بھی۔ آزاد عورت تو ایک لحاظ سے پہلے ہی محص آزاد ہوتا بھی احصان کا دو سرا درجہ بھی حاصل کر لیتی ہے تاہم لغوی لحاظ سے ہم محص آزاد اور کنواری عورت کو بھی محص کمد سکتے ہیں اور شادی شدہ عورت کو بھی خواہ وہ لونڈی ہویا آزاد۔

كر آئينه رُويزيت 💢 443 🖟 (هد سوم) قرآني سائل 💢

لوگ مرکی رقم یا بیوی کے نان ونفقہ کی بھی طاقت نہیں رکھتے تھے انہیں پاک دامن رہنے کی ہدایات دی محکیں۔ ارشاد باری ہے:

﴿ وَأَنكِحُوا ٱلْأَيْمَىٰ مِنكُمْ وَٱلصَّلِيحِينَ مِنْ عِبَادِكُمْ وَإِمَآيِكُمْ إِن يَكُونُواْ فُقَرَآءَ يُغْنِهِمُ ٱللَّهُ مِن فَضَّلِهِ مُ وَاللَّهُ وَاسِعٌ عَكِيمٌ ﴿ إِنَّ وَلَيْسَتَعْفِفِ

ٱلَّذِينَ لَا يَجِدُونَ نِكَاحًا حَتَّى يُغْنِيَهُمُ ٱللَّهُ مِن

فَضَّلِهِ يَا﴾ (النور ۲۶/ ۲۳–۳۳)

"تم میں جو لوگ بے زوج ہیں اور تمہارے لونڈی غلاموں میں سے جو صالح ہیں ان سب کے نکاح کردو أكر وہ غريب بيں تو الله ان كو اينے فضل سے غنى كر دے گا اور اللہ بری وسعت والا اور بست جاننے والا

ہے۔ اور جو لوگ نکاح رشتہ یا بیوی کامہراور نان و نفقہ

نه پائين انبيس بھي پاكدامن رمنا چاہيئ تاآنكه الله

اینے فضل سے انہیں غنی کر دے۔ "

اب میہ تو واضح ہے کہ ان احکامات اور حدود وقیود کے بعد بھی زناکا زیادہ خطرہ نوجوان اور بے زوج قتم کے لوگوں لین کنوارے مردوں اور کنواری عورتوں سے ہی ہو سکتا تھا۔ کیونکہ ان کے پاس شہوت کی محیل کاکوئی ذریعہ سیس ہو تا۔ لندا قرآن نے ایسے ہی لوگوں کے زنا کے جرم کو اصل بنیاد قرار دیا ہے۔ رہاشادی شدہ مرد وعورت کا زناتو یہ دو لحاظ سے اصل جرم سے شدید تر ہو یا ہے ایک یہ کہ ایسے اشخاص معاہدہ نکاح کی عمد شکنی کرتے ہیں۔ دو سرے ایک جائز ذرایعہ سکیل خواہش موجود ہونے کے باوجود اس جرم کا

ار تکاب کرتے ہیں۔ للذا ایسے لوگوں کی سزا بھی شدید تر ہونی چاہیے۔ اللہ تعالیٰ نے ایسے لوگوں کی سزا وہی رہنے دی جو شریعت موسوی میں موجود تھی اور جس کی طرف قرآن میں واضح اشارات بھی ملتے ہیں۔ مثلاً ارشاد باری ہے: "اے اہل کتاب تمهارے پاس جارا رسول آگیا جو تم

﴿ يَتَأَهُّلَ ٱلْكِتَابِ قَدْ جَآءَكُمْ رَسُولُنَا يُبَيِّثُ لَكُمُّ كَيْنِكُ يِّنَا

كُنتُمْ تُخْفُونَ مِنَ ٱلْكِتَابِ وَيَعَفُواْ عَن كَثِيرٌ ِ قَدْ جَاءَكُم

مِّنَ ٱللَّهِ نُورٌ وَكِتَنَّ مُّهِينٍ ﴾

یر الی بہت سی باتیں ظاہر کر دیتا ہے جنہیں تم کتاب سے چھیاتے ہو اور بہت سی باتوں سے در گزر بھی کر دیتا ہے۔ بے شک تمہارے پاس اللہ کی طرف سے

روشني اورحق نماكتاب آگئي. " (الماندة ٥/ ١٥)

اس آیت سے معلوم ہو تا ہے کہ اہل کتاب کے بال تین طرح کے احکام تھے۔ 1 ایک وہ جن پر یہود کا عمل تھا۔ قرآن نے ایسے احکام سے تعرض نہیں کیا۔

 ادوسرے وہ احکام جنہیں وہ چھپاتے تھے۔ خواہ اس طرح وہ انہیں کتاب سے مم کر دیتے اور خواہ اس طرح کا کہ ان کا اظہار نہیں کرتے تھے۔ اس قتم کے احکام سے قرآن نے تعرض کیا اور ایسے احکام

(الف) ایسے احکام جنہیں وہ چھیاتے تھے اور آپ ملٹی کیا نے انہیں ظاہر کر دیا اور یہ بھی بہت سے تھے۔

## المَيْمَ رَويزيّت المَاكل ﴿ (حصه سوم) قرآني مسائل ﴿ المَاكِ المَاكِلُ الْمُعْلَى الْمُعْلِقِينَ الْمُعْلِقِينَ المَاكل المُعْلِقِينَ المَاكل المُعْلِقِينَ المُعْلِقِينِ المُعْلِقِينَ المُعْلِقِينِ المُعْلِقِينِ المُعْلِقِينَ المُعْلِقِينَ المُعْلِقِينَ المُعْلِقِينَ المُعْلِقِينَ المُعْلِقِينِ الْعِلْمِينِ المُعْلِقِينِ الْعِينِي الْعِيمِينِ الْعِلْمِينِ الْعِلْمِينِ الْعِلْمِينِ الْعِلْمِينِ الْعِينِ الْ

(ب) ایسے احکام جنہیں وہ چھپاتے تھے اور آپ نے ان سے درگزر فرمایا اور ایسے بھی بہت سے احکام تھم

پھر ظاہر کرنے کے لحاظ سے بھی دو صور تیں تھیں ایک یہ کہ ایسے احکام کا اظہار قرآن کریم کے ذریعہ کر دیا۔ اور دو سرے یہ کہ رسول اللہ نے ان کا اظہار زبانی طور پر کر دیا اور وہ قرآن کریم میں مذکور نہیں۔ حد رجم ای قبیل سے ہے۔ جس کی تفصیل بخاری میں یوں مذکور ہے۔

یمودی زانی جوڑے کا رجم: "عبداللہ بن عمر مناشہ کہتے ہیں کہ نبی اگرم کے پاس ایک یمودی اور ایک یمودن لائے گئے جنہوں نے بدکاری کی تھی۔ آپ نے یمودیوں سے پوچھا۔ تم اپنی کتاب میں اس کی کیا سزا پاتے ہو؟" انہوں نے کہا کہ "ہمارے عالم تو اس کی سزا منہ کالا کرنا اور دم کی طرف منہ کر کے گدھے پر سوار کر کے پھرانا بتاتے ہیں" یہ سن کر عبداللہ بن سلام نے کہا یا رسول اللہ طرفیا! ان سے تورات منگوائے۔ "جب تورات آگئی تو ایک یمودی نے رجم کی آیت پر ہاتھ رکھ دیا اور اس سے پہلے اور بعد کی آیت پر ہاتھ رکھ دیا اور اس سے پہلے اور بعد کی آیت پر ہاتھ رکھ دیا اور اس سے پہلے اور بعد کی آیت اس کے ہاتھ اٹھایا تو رجم کی آیت اس کے ہاتھ سلے سے نگلی۔ آخر آپ نے ان دونوں کو سکسار کرنے کا تھم دیا۔ عبداللہ بن عمر ہاتھ آیت اس کے ہاتھ سلے سے نگلی۔ آخر آپ نے ان دونوں کو سکسار کرنے کا تھم دیا۔ عبداللہ بن عمر ہاتھ کیا تھا۔ "
کتے ہیں کہ یہ دونوں بلاط کے پاس رجم کیے گئے اور میں نے دیکھا کہ یمودی یمودن پر جھک گیا تھا۔ "
(بخاری اتب المحارمین باب الرجم فی ابلاط)

اليمود على مسلم كتاب الحدود على حد الزنا ﴿ الله داؤد الكرب الحدود على اليسوديين

💢 آئينة رَبِي ويزيّت 💢 😘 🖟 (هصد سوم) قرآني مسائل 🦟

گ؟ " فریقین نے اقرار کیا۔ ای وقت جریل امین یہ تھم لے کر نازل ہوئے کہ ان کی سزارجم ہے۔ آپ نے فیصلہ سایا تو انہوں نے تسلیم کرنے سے انکار کر دیا۔ جبرال النبیار نے عرض کی یا رسول الله الناہیم! آپ ان کے عالموں کو بلائیں اور بالخصوص صوریا کے بیٹے کو۔ پھران کا حلیہ بھی آپ نے بیان کر دیا۔ آپ مٹی کیل نے یمود سے کما اچھا ابن صوریا کو جانتے ہو وہ کہنے لگے ہاں۔ اس سے بڑھ کر بڑا عالم روئے زمین پر نہیں جب وہ آگیا تو آپ نے اسے کہا میں تہہیں اس خدا کی قتم دے کر پوچھتا ہوں جس نے حضرت مویٰ پر تورات نازل فرمائی۔ تورات میں اس جرم کی سزاکیا ہے؟ اس نے کما آپ نے بہت بھاری قتم دی ہے مجھے ڈر ہے کہ اگر میں نے غلط بیانی سے کام لیا تو یہ مجھے جلا ڈالے گی۔ واقعہ یہ ہے کہ تورات میں اس جرم کی سزا رجم ہی ہے۔ گر جب ہمارے اشراف میں زناکی کثرت ہوئی تو کچھ عرصہ تک تو یہ رہاکہ اشراف کو چھوڑ دیتے اور کمزوروں پر حد جاری کرتے۔ پھر ہم نے کطے کر لیا کہ رجم کی بجائے الی سزا مقرر کی جائے جو شریف و و خمیع سب پر جاری کی جا سکے۔ اور وہ تھی منہ کالا کرنا' جوتے لگانا گدھے پر اس طرح سوار کرنا کہ منہ رم کی طرف ہو" آپ نے ان دونوں پر رجم کا حکم جاری کیا۔ اور فرمایا:

«اَللَّهُمَّ إِنِّي أَوَّلُ مَنْ أَحْيَا أَمْرُكَ إِذَا "ياالله! مين يبلا شخص بون جس نے تيرے ايسے حكم أمَاتُه "ا» کو زندہ کیا ہے یہودیوں نے ختم کر ڈالا تھا۔ "

چنانچیہ آپ ملٹھاتیا کے حکم سے ان دونول پر حد جاری کی گئی اور سورہ مائدہ کی آیت نمبرا م تا ۵۰ یہود کے اس قصہ رجم کے متعلق نازل ہوئیں"

اب دیکھتے بخاری میں عبداللہ بن سلام کا ذکر ہے مسلم کی ایک روایت میں عبداللہ بن سلام اور دوسری میں دو علماء کا ذکر ہے۔ اور ابوداؤد میں عبداللہ بن سلام کے علاوہ ابن صوریا کا بھی ذکر ہے جس سے معلوم ہو تا ہے آپ نے دو علماء کی شادتیں لینے کے بعد اور ان پر اتمام ججت کر کے ان کے رجم کا فيصله كباتقابه

اب متعلقه آیات میں سے صرف کہلی آیت نمبرا اس کا درج ذیل حصه ملاحظه فرمایے جس میں اس واقعہ رجم کاپس منظر بنایا گیا ہے۔

اور یہودیوں میں سے کچھ ایسے ہیں جو جھوٹ کے لیے جاسوسی کرتے پھرتے ہیں اور ان لوگوں کو بہکانے کے لیے جاسوسی کرتے ہیں جو تہمارے پاس نہیں آئے وہ تورات کی آیات کو ان کے مقامات ہے آگے پیچھے کر ڈالتے ہیں۔ اور کہتے ہیں کہ اگر تم کو ایبا حکم ملے تو

﴿ وَمِنَ ٱلَّذِينَ هَادُواْ سَمَّنْعُونَ لِلْكَذِبِ سَكَنْعُونَ لِقَوْمٍ ءَاخَرِينَ لَمَّه يَأْتُوكَ يُحَرِّفُونَ ٱلْكَلِمَ مِنْ بَعْدِ مَوَاضِعِـ لَيْءً يَقُولُونَ إِنَّ أُوتِيتُمْ هَلْذَا فَخُذُوهُ وَإِن لَّمْ تُوْتُوهُ فَأَحَدُرُوا ﴾ (المائدة٥/ ٤١)

اسے قبول کرنااور ایبانہ ملے تواس سے احتراز کرنا۔ رجم کی سزا فی الواقع قرآن میں تصریحاً مذکور نہیں۔ تاہم تورات میں تصریحاً مذکور تھی۔ جے یہودی

كل المَيْدَ بَرُويِزِيْت كما كل كل (صد سوم) قرآني ما كل كل المُعَدِّ بَرُويِزِيْت كما كل كل المُعَدِّ المُعْدِي المُعَدِّ المُعَدِّ المُعَدِّ المُعَدِّ المُعَدِّ المُعِدِّ المُعَدِّ المُعِمِّ المُعَدِّ المُعَدِّ المُعَدِّ المُعَدِّ المُعَدِّ المُعْدِي المُعِدِّ المُعْدِي المُعْمِي المُ

اوگوں نے او مجل کر دیا تھا۔ آپ نے اس منزل من الله سزا پر عمل فرمایا۔ اس کے مطابق یمودی جو ڑے کا فیصلہ کیا۔ اور اس کے مطابق مسلمان شادی شدہ زانیوں کو بھی سزا دی۔ اور ایسے واقعات ایک دو نہیں۔ چار پانچ ہیں۔ جن میں حضور ملتی کیا نے رجم کی سزا دی۔ اور صحاح ستہ میں یہ واقعات مختلف طرق سے اتن

زیادہ تعداد میں مذکور ہیں۔ کہ ایس احادیث حدیقاتر کو پینچی ہیں جن سے انکار ممکن نہیں"

کیا حدید رجم قرآن کے خلاف ہے؟: منگرین حدیث کی طرف سے اکثریہ اعتراض اٹھایا جاتا ہے۔ کہ یہ سزا قرآن کے خلاف ہے۔ طاف ہیں۔ زنا کے جرم کی نسبت سے معاشرہ میں ان کی

چار قشمیں ہیں۔ جو درج ذیل ہیں۔ ① اصل بنیاد کنوارے مرد اور کنواری عورت کے زنا کو قرار دیا گیاہے اور اس کی سزا سو کو ڑے مقرر کی

گئی ہے۔ جیسا کہ ہم بہ دلائل قرآنیہ یہ بات ثابت کر کچے ہیں۔ علام یا لونڈی کا زنا جب کہ شادی شدہ ہوں۔ ان کی سزا قرآن نے اصل سزا سے نصف مقرر کی ہے۔ ایسے غلام یا لونڈی جو شادی شدہ نہ ہوں اور زنا کے مرتکب ہوں۔ تو ان کے لیے حد نہیں بلکہ تعزیر

یہ ہے۔ ہے جو قاضی کی صوابدید پر منحصرہے۔ اور بیہ قرآن میں مذکور نہیں۔ میاں بیوی سے کوئی ایک دوسرے بر زنا کے جرم کا مدعی ہو تو بید لعان ہے۔ اس میں بدنی سزا کچھ بھی

میاں بیوی سے لوی ایک دو سرے پر رتا ہے برم 6 مدی ہو تو یہ تعان ہے۔ اس یں بدی سرا چھ س
 ہیں۔ البتہ اپنی صداقت میں چار گواہوں کی بجائے چار قشمیں اٹھانا پڑتی ہیں۔ اور پانچویں بار جھوٹے
 رُ لعنت ڈالنا ہوتی ہے۔ اس عمل کے بعد ان میں دائمی طلاق واقع ہو جاتی ہے۔

شادی شدہ مرد وعورت کی سزا قرآن میں نہیں۔ تورات میں فدکور ہے۔ آپ نے اسے من وعن قبول
 کر کے اس پر عمل کیا۔

لکین آپ کے اس عمل پر اللہ تعالیٰ کی طرف سے چونکہ کسی قتم کا مواخذہ یا گرفت نہیں ہوئی للذا یہ شریعت اور کتاب اللہ کا حصہ ہے حالانکہ .... بعض بالکل چھوٹی چھوٹی باتوں پر جو کہ منشائے اللی کے خلاف ہو کیں۔ آپ پر مواخذہ ہوا' مثلا ایک نابینا سے اعراض پر' منافقین کو جنگ سے رخصت دینے پر' یا بدر کے قیدیوں کو فدیہ کے عوض چھوڑ دینے پر وغیرہ۔ اگر آپ کا بیہ عمل قرآن یا کتاب اللہ کے خلاف تھا تو اس پر اللہ تعالیٰ کی طرف سے مواخذہ کیوں نہ ہوا؟

عرب میں کچھ دستور ایسے بھی تھے جنہیں اسلام نے جوں کا توں اپنالیا اور وہ شربعت کا حصہ بن گئے۔
جیسے انسانی جان کی قیمت کا سو اونٹ ہونا یا ایسا مقتول جس کے قاتل یا قاتلوں کا پتہ نہ چل سکے۔ کے سلسلے
میں قسامت سے عرب کے دستور تھے۔ قرآن میں ان دونوں امور کے متعلق کچھ تذکرہ نہیں۔ اس کے باوجود
آپ نے ان کے مطابق فیصلے کیے جن پر قرآن نے کوئی گرفت نہیں کی۔ للذا یہ شربیعت قرار پائی۔ اور
انہیں خلاف قرآن نہیں کہا جا سکتا تو آخر رجم کو' جو تورات میں فذکور ہونے کی وجہ سے منزل من اللہ بھی
ہے کیسے قرآن کے خلاف قرار دیا جا سکتا ہے؟

آمکینه کرویزیت

(هديوم) قرآني مسائل 💢

حد رجم سے انکار کی اصل وجہ: حد رجم سے انکار سب سے پہلے اولین مکرین حدیث یعنی معزلہ نے کیا تھا۔ ان کے انکار کی وجہ محض انکار حدیث کے سلسلہ میں ان کی عصبیت تھی۔ گر آج کے دور میں ایک اور وجہ بھی اس میں شامل ہو گئی ہے۔ اور وہ یہ ہے کہ مغرب ایسی سزاؤں کو وحشیانہ سزائیں سجھتا ہے۔ للذا آج کا منکر حدیث ایسی سزاؤں کو کم سے کم ترکر کے دکھانے کی کو شش کرتا ہے۔ خواہ اسے اس سلسلہ میں اپنے بنیادی نظریات سے ہاتھ کیوں نہ دھوتا پڑے۔ اس کی مثال یہ سجھتے کہ قرآن میں چور مرد اور چور میں اپنے بنیادی نظریات سے ہاتھ کیوں نہ دھوتا پڑے۔ اس کی مثال یہ سجھتے کہ قرآن میں چور مرد اور چور عورت کی سزا ہاتھ کا ثنا ہے اور لغوی لحاظ سے اس کا اطلاق (الف) اس چور پر بھی ہو سکتا ہے جو ایک بیسہ کی بھی چیز چرائے اور (ب) اس کی سزا کند ھے سے کاتھ کاشنے پر بھی ہو سکتی ہے۔ (ج) اس کا اطلاق دونوں ہمی چیز چرائے اور (ب) اس کی سزا کند ھے سے کاتھ کاشنے پر بھی ہو سکتی ہے۔ (ج) اس کا اطلاق دونوں ہمی جو توں قبول کر لیتے ہیں۔ طلوع اسلام اکتوبر س ۱۹۹۹ء میں پرویز صاحب نے لکھا تھا کہ "قرآن نے جو من قبول کر لیتے ہیں۔ طلوع اسلام اکتوبر س ۱۹۹۹ء میں پرویز صاحب نے لکھا تھا کہ "قرآن نے جو من قبول کر لیتے ہیں۔ طلوع اسلام اکتوبر س ۱۹۹۹ء میں پرویز صاحب نے لکھا تھا کہ "قرآن نے جو من تیں بیائی ہیں۔ وہ زیادہ سے نہ مزائیں ہیں۔ صود شرعی نافذ کرنے والے احوال و ظروف اور جرم کی نوعیت کے بیش نظران سے کم سزائیں ہیں۔ حدود شرعی نافذ کرنے والے احوال و ظروف اور جرم ک

اب سوال میہ ہے کہ قرآن نے جو سزائیں مقرر کر دی ہیں۔ اگر قاضی ان سزاؤں میں احوال وظروف کے مطابق کی بیشی کر سکتا ہے۔ تو میہ حد کیا ہوئی؟ حالا نکہ خدا تعالی انہیں حدود اللہ کتا ہے قاضی یہ تو کر سکتا ہے کہ اثبات جرم میں شبعات اور موافعات کا لحاظ رکھے لیکن اثبات جرم کے بعد اسے ہر گزید اختیار نہیں کہ ان مقررہ سزاؤں میں کمی یا بیشی کر سکے۔ قاضی احوال وظروف کے مطابق تعزیر میں کمی بیشی کر سکتا ہے۔ حدود میں کمی وبیشی کرنے کا وہ مجاز نہیں اگر شبعات و موافعات آڑے آتے ہیں تو قاضی یہ کر سکتا ہے کہ حدکو موقوف کر دے لیکن اس میں کمی بیشی نہیں کر سکتا۔

پرویز صاحب کے اس نظریہ سے متعلق کسی نے سوال لکھ بھیجا کہ کیا یہ آپ ہی کا اجتماد ہے۔ یا اس سے پہلے کمیں اس کی مثال بھی ملتی ہے؟" تو اس کا جواب دیتے ہوئے پرویز صاحب فرماتے ہیں کہ:

حدِ سارق: "جی نہیں۔ یہ ہمارا ہی اجتماد نہیں تاریخ میں اس کی مثالیں ملتی ہیں۔ مثلاً چوری کی سزا قطع یہ ہے۔ یہ زیادہ سے زیادہ سزا ہے جو قرآن نے متعین کی ہے۔ کس قدر چوری اور کن حالات میں چوری کے جرم میں مجرم اس سزا کا مستحق ہوگا اور کن حالات میں اس سے کم سزا کا سزاوار ہوگا۔ اس کے متعلق فقہ اور روایات دونوں میں تفصیلی مباحث موجود ہیں۔ روایات (مسلم اور بخاری) میں ہے کہ دینار سے کم کی چوری میں اس کا ہاتھ نہیں کاٹا جائے گا۔ فقہ میں اس کو نصاب کتے ہیں۔ بعض کے نزدیک نصاب ایک رینار ہے اور ابعض کے نزدیک رائع (ایک چوتھائی) دینار یہ تو رہا مقدار کا سوال۔ اب لیجے احوال و ظروف کو شدی رو سے چور کو اس وقت تک قطع ید کی سزا نہیں دی جائے گی جب اس نے کسی محفوظ جگہ سے نہ چرایا ہو۔ "(قرآنی فیصلے ص ۱۲۱)

آئینهٔ پُرویزیت 💢 448 🚫 (حصه سوم) قرآنی سائل

پھراس کے بعد مال محفوظ کی تعریف میں "سارق کے کہتے ہیں" کے ذیلی عنوان کے تحت نسائی کی ایک روایت ایک اور روایت محفوظ کی تعریف میں "سارق کے کہتے ہیں" کے ذیلی عنوان کے تحت بیش فرما رہے ہیں۔ اور بقیجہ یہ پیش فرما رہے ہیں کہ بہاڑوں پر آوارہ چرنے پھرنے والے جانوروں میں سے اگر کوئی جانور کے جائے تو وہ چور نہیں ہوتا۔ بھوکا شخص باغ سے پھل توڑ کر کھا لے تو وہ بھی چور نہیں ہوتا۔ قحط کے زمانے میں چوری کرنے والا بھی چور نہیں ہوتا۔ لنذا ان پر قطع یدکی حد جاری نہیں ہوگا۔ البتہ قاضی جرم کی نوعیت کے مطابق اسے سزا دے سکتا ہے۔ (قرآنی فیصلے ص١٦٦)

ان اقتباسات سے مندرجہ ذیل نتائج سامنے آتے ہیں:

اور ہوتتِ ضرورت آپ احادیث تو ایک طرف تاریخ کو بھی بطور استشاد و جمت پیش فرما سے ہیں اور اس پر اپنے نظریہ کی بنیاد قائم فرما سکتے ہیں۔ یہ نصاب سرقہ 'یہ مال محفوظ کس قدر چوری اور کن حالات میں چوری یہ سب کچھ آپ کو گوارا ہے۔ حالاتکہ ان میں سے کسی بات کا بھی ذکر قرآن میں نہیں ہے۔ بلکہ قرآن کریم کے مطلق احکام کو خواہ مخواہ مقید بنا رہی ہیں۔

② یہ جو کچھ آپ نے بیان فرمایا یہ سب شہمات اور موانعات ہیں۔ یعنی ایسے چوروں پر چوری کا اطلاق اور جرم کا اثبات نہیں ہو تا۔ لنذا ان پر سے حد ساقط ہو جاتی ہے۔ اور اگر چور اور اس کی چوری خابت ہو جائے تو اس صورت میں اس پر حد جاری ہوگی اور وہ پوری ہوگی اس میں کی بیشی نہیں ہو سکتی۔ اور جب چوریا اس کی چوری خابت ہی نہ ہو تو حد کیسی؟ پھر تو قاضی نوعیت جرم کے مطابق اسے تعزیر ہی دے سکتا ہے چاہئے تو یہ تھا کہ کوئی ایسی مثال پیش فرماتے جس میں چور اور اس کی چوری خابت ہو جانے کے بعد سمی نے خدا کی مقرر کردہ حد میں کمی کی ہو۔ لیکن اتن کمی چوڑی تفصیل کے باوجود آپ ایسی دلیل پیش نہیں کر سکے۔

© چونکہ نسائی کی حدیث ایک اور روایت حضرت عمر کا قول اور امام ابن حزم کا قول یا فقهاء کے اقوال اس قطع ید جیسی وحشیانہ سزا ہے رہائی کی صور تیں پیش کر رہے ہیں۔ اس لیے اس وقت ان کی ہر ہربات قابل قبول اور گوارا ہے۔ لیکن اگر جرم کی شدت کی نوعیت کے پیش نظر خود اللہ کا رسول بھی سزا میں شدت یا کوئی دوسری سزا تجویز کرے تو یہ حضرات دہائی دینا شروع کر دیتے ہیں۔ کہ یہ سزا قرآن کے ظاف ہے۔ قبط کے زمانہ میں چور کو چھوڑ دینا حتی کہ اسے لوٹ مارکی اجازت دیناکیا یہ باتیں صریحاً قرآن کے خلاف نہیں؟ ان کے متعلق دہائی دینا تو در کنار آپ اسے برضا ور غبت قبول فرما لیتے ہیں۔ ساء ما کی خلاف نہیں؟ ان کے متعلق دہائی دینا تو در کنار آپ اسے برضا ور غبت قبول فرما لیتے ہیں۔ ساء ما

آیة رجم؟ آیت منسوخ علم باقی: آیت رجم کا ثبوت حفرت عمر کے آخری ایام کے اس خطبہ میں ملتا ب۔ جو آپ نے مسجد نبوی میں جمعہ کے دن مسلمانوں کے ایک کثیر مجمع کے سامنے دیا تھا۔ اور اس واقعہ خطب کو تقریباً سب محدثین نے اپنی اپنی کتابوں میں ذکر کیا ہے۔ اس خطبہ میں قابلِ اعتراض بات حضرت عمر

﴿ النَّهُ رُويزيَّت ﴾ ﴿ 449 ﴿ (صه موم) قرآني مما كل ﴾

رظائفہ کے بیہ الفاظ ہیں۔

"اس کتاب الله میں رجم کے عکم کی بھی آیت تھی۔ جے ہم نے پڑھا یاد کیا اور اس پر عمل بھی کیا۔ حضور ملٹھی کے ذمانہ میں رجم ہوا اور ہم نے بھی آپ کے بعد رجم کیا۔ مجھے ڈر ہے کہ کچھ زمانہ گزرنے کے بعد کوئی یہ کنے گئے کہ ہم رجم کو کتاب اللہ میں نہیں پاتے۔ ایبا نہ ہو کہ وہ خدا کے اس فریضہ کو جے اللہ نے اپنی کتاب میں اتارا۔ چھوڑ کر مرجائیں کتاب اللہ میں رجم کا عکم 'مطلق حق ہے اس پر جو زنا کرے اور شادی شدہ ہو۔ خواہ وہ مرد ہو یا عورت جب کہ اس کے زنا پر کوئی شری جوت یا حمل موجود ہو۔ اس پر اعتراض یہ ہے کہ اگر یہ آیت موجود تھی تو گئی کماں؟ (قرآنی فیصلے ص۱۸۲)

اس اعتراض کا جواب سے ہے کہ وہ منسوخ ہوگئی۔ بید ناتخ ومنسوخ کی بحث چو نکہ الگ تفصیل کی مختاج ہے۔ لندا ہم نے اس بحث کو کسی وو سرے مناسب مقام پر درج کر دیا ہے مختصراً بید کہ جب اللہ تعالی خود فرماتے ہیں کہ۔

﴿ سَنُقُرِينُكَ فَلَا تَنْسَىٰ آنِ إِلَّا مَا شَافَهُ أَلَهُ ﴾ "ہم تہيں پڑھائيں كے جوتم فراموش نہ كروك مگر (الأعلى ٧-١/٨٧)

تو پھر آخر ان لوگوں کو کیوں اعتراض ہے؟

اب رہی یہ بات کہ اگر آیت منسوخ اللاوت ہے تو اس کا عظم کیسے باتی رہ گیا تو اس کا جواب یہ ہے کہ اس عظم کو باتی رکھنے کا ذریعہ یہ منسوخ اللاوت آئی آیت نہیں بلکہ وہ متواتر احادیث ہیں۔ جن میں فہ کور ہے کہ تین صورتوں کے علاوہ کسی کو جان سے مار ڈالنا حرام ہے اور وہ صورتیں یہ ہیں (۱) شادی شدہ ' ذانی یا ذائیہ کو سنگسار کر کے مار ڈالنا (۲) بطور قصاص یعن قتل ناحق کے بدلے میں قتل اور (۳) قتل مرتد۔ اور ان تمام صورتوں میں قتل کرنا حکومت کا کام ہے۔ عوام کا نہیں۔

یا پھراس عظم رجم کے باقی رکھنے کا ذریعہ وہ واقعات زنا ہیں جن میں آپ نے رجم کی سزا دی۔

ایک شبہ کا ازالہ: بعض حضرات ایسے بھی ہیں جو خود تو .... سنت کو جبت تسلیم کرتے ہیں۔ لیکن منکرین مدیث کے پروپیگنڈے سے متاثر ہو کریہ سوچنے لگتے ہیں کہ ممکن ہے جن جن مواقع پر رسول اللہ نے

<sup>﴿</sup> حضرت عمر بناتُهُ كا قول حبنا كتاب الله منكرين حديث كو بهت بيند ہے وہ د كيھ ليس حضرت عمر كى مراد كتاب الله سے كيا ہوتى تھى۔

<sup>﴿</sup> جَس روایت میں اس منسوخ اللاوت کے الفاظ بیان کیے گئے ہیں لیعنی الشیخ والشیخة اذا زنیا فارجمو هما بیر روایت سند کے لحاظ سے منقطع ہے۔ اس کو سعید بن المسیب حضرت عمر سے بیان کرتے ہیں۔ طالانکہ ان کا حضرت عمر ساتھ کیا سے ساع ثابت نہیں۔ للذا بیر روایت ضعیف اور ناقابل احتجاج ہے۔ (تفہیم اسلام مرمد)

#### 

رجم کی حد جاری فرمائی۔ یہ واقعات سورہ نور کی آیت کے نزول سے پہلے کے ہوں۔ لیکن یہ خیال بھی غلط ہے۔ سورہ نور سن ۲ ھ میں نازل ہوئی تھی اور ہمیں چند ایسے واقعات بھی ملتے ہیں جن میں یہ داخلی شمادت موجود ہے۔ کہ رجم کے یہ واقعات مابعد کے ہیں۔ مثلاً:

ا غامدیہ عورت کا رجم ہوا۔ حضرت خالد بن ولید نے اسے پھر مارا۔ جس سے خون کے چند چھینے حضرت خالد کو سخت حضرت خالد کو سخت حضرت خالد کو سخت خالد کو سخت شخصہ کے۔ اس پر حضور اکرم سائی کیا نے حضرت خالد صلح حدیدیہ کے بعد اور فتح کمہ س ۸ھ کے درمیانی عرصہ میں اسلام لائے سخے۔ صلح حدیدیہ سے والبی پر سورہ فتح نازل ہوئی جس کا تر تیب نزول کے لحاظ سے نمبرااا ہے۔ جب کہ سورہ نور کا نمبر ۲۰۱۲ ہے۔ للذا غامدیہ عورت والا واقعہ سورہ نور کے نزول سے بہت بعد کا ہے۔

© عسیف یا مزدور لؤکے کے مقدمہ کی پیثی کے دفت ابو ہریرہ خود وہاں موجود تھے۔ اور وہ خود اس روایت کے راوی بھی ہیں۔ اور فرماتے ہیں کہ کٹنا عندالنبی صلی الله علیه وسلم" (بخاری۔ کتاب الحدود۔ باب اعتراف بالزنا) اور اس واقعہ میں اس مزدور کی مالکہ کو رجم کیا گیا۔ اور حضرت ابو ہریرہ جنگ خیبر (س کھ) کے موقعہ پر آپ کے پاس حاضر ہو کر ایمان لائے اور سورہ نور اس سے پہلے نازل ہو چکی تھی۔

یہودی اور یہودیہ کے رجم کے وقت حضرت عبداللہ بن الی الحارث وہال موجود تھے وہ خود کتے ہیں۔ گئٹ فی مَنْ رجمها جب کہ آپ اپنے دادا کے ساتھ فتح مکہ کے بعد اسلام لائے۔ (فتح البادی باب: احکام اهل الذمة 'ج: ۱۲ 'ص: ۱۳۲۳)

پھر یہ بات بھی قابل غور ہے کہاگر رجم کے واقعات سورہ نور کے نزول سے پہلے کے ہوتے تو اس کا سب سے زیادہ علم صحابہ رفکانی کو ہونا چاہئے تھا۔ لیکن آپ کی زندگی کے آخری ادوار میں اور خلفائے راشدین کے زمانہ میں اس حد رجم پر عمل در آمد ہوتا رہا۔ حضرت عمر بڑاٹھ نے خطبہ دیا تو بھی مجمع میں سے کسی نے حضرت عمر بڑاٹھ کے بیان پر اعتراض نہ کیا۔ حالانکہ اس وقت صحابہ کرام کی تعداد بکثرت موجود تھی۔ پھراس وقت سے لے کر آج تک یہ مسئلہ متفق علیہ چلا آرہا ہے۔ جس کا سوائے مشکرین حدیث کے کسی نے انکار نہیں کیا اور آج وحشیانہ سزا کے مغربی تخیل سے مرعوب ہو کر طلوع اسلام ایک طرف تو اس مسئلہ کو پھیچھڑوں تک کا زور لگا کر اچھال رہا ہے۔ اور دوسری طرف قرآن میں فہکور شری حدود کو اس مسئلہ کو پھیچھڑوں تک کا زور لگا کر اچھال رہا ہے۔ اور دوسری طرف قرآن میں فہکور شری سرائیس رعایت کی مل شائے وہ شری سزائیس قرار دے رہا ہے۔ اور جمال کمیں سے بھی کوئی بات ان میں رعایت کی مل جائے وہ تسلیم کرنے پر فوراً آمادہ ہو جاتا ہے۔