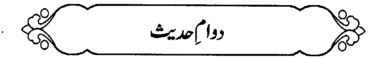
حصه چهارم 🌔



فهرست ابواب

(ال كل حديث (وحى اور اس كى اقسام) وضع حدیث اور وضّاعین (2) حدیث کو دین شمجھنے کے نقصانات

(1) روايت حديث 🖓 کتابت و تدوین حدیث 🕑 اصولِ حديث 💮 تنقير حديث

\$ \$ \$

آئينة رَورينيت 🕺 453 🔇 (حصه چهارم) دوا إحديث (باب: اقل

روايت حديث

ردایت حدیث کے عنوان کے تحت حافظ اسلم صاحب فرماتے ہیں:

عمد نبوی ستی پیرا میں روایت: روایت کا آغاز عمد نبوی میں ہی ہو چکا تھا۔ صحابہ کرام رش تلفظ جن او قات میں صحبت مبارک میں موجود نہیں رہتے تھے۔ ان او قات کے احوال وا قوال نبوی سلی پیرا کو دو سرے صحابہ رض تکھی میں صحبت مبارک میں موجود نہیں رہتے تھے۔ ان او قات کے احوال وا قوال نبوی سلی پیرا کو دو سرے صحابہ رض تحب جو حاضر رہتے تھے۔ سنتے تھے۔ حضرت عمر شلی تیز نے اس غرض کے لیے اپنے ایک پڑوی انصاری نو بری تلفظ سے جو حاضر رہتے تھے۔ سنتے تھے۔ حضرت عمر شلی تو ن اس غرض کے لیے اپنے ایک پڑوی انصاری نو بری تلفظ سے جو حاضر رہتے تھے۔ سنتے تھے۔ حضرت عمر شلی تو اس غرض کے لیے اپنے ایک پڑوی انصاری نو بروان سے باری مقرر کر رکھی تھی۔ اور بید حضرات سنتے اس سے تصح جس پر انہیں اعتماد ہو تا تھا کیونکہ اس عمد میں منافقین بھی موجود تھی۔ علاوہ بریں رسول اللہ مشتی کے اپنے تکلید کی تھی کہ محصر کے دور این مور کر کر کھی تھی۔ اور بید حضرات سنتے اس سے تصح جس پر انہیں اعتماد ہو تا تھا کیونکہ اس عمد میں منافقین بھی موجود تھے۔ علاوہ بریں رسول اللہ مشتی کی اللہ میں اعتماد ہو تا تھا کیونکہ حد یو دور ایس مقدون کے معرفی موجود تھے۔ علیم میں دول اللہ میں دوایت کر میں میں دور ہو تھی ہو تا تھا کیونکہ حد یو دور ہو تھی۔ علیم میں موجود تھی۔ علاوہ بریں رسول اللہ مشتی ہو تھی بہ تو دور کہ تو تا کہ جھ دے زیادہ حد یہ روایت کرنے ہے بچو (این ماجہ) اس لیے عمد رسالت میں روایتی بہت تھو ڈی تھیں اور وہ بھی اخباری حیثیت رکھی تھیں۔ ''(م- ح ص 20)

سویا یہ ہے پورے عمد نبوی سرتین میں روایات کی کل کا نتات' جو حافظ صاحب موصوف نے بیان فرما دی۔ کثرتِ روایات سے امتناع کے متعلق آپ کو صرف ابن ماجہ سے ایک حدیث ملی جس کو بعض علماء صحاح ستہ میں شار ہی نہیں کرتے۔ بھر یہ حدیث بھی آپ نے پوری درج نہیں فرمائی۔ کثرتِ حدیث سے بچنے کی جو دجہ مذکور تھی وہ حصہ چھوڑ گئے۔ پوری حدیث یوں ہے ابو قنادہ کہتے ہیں میں نے رسول اللہ ساتی ہے سا۔

 «إِيَّاكُمْ وَكَثْرُةُ الْحَدِيْثِ عَنِّيْ فَمَنْ قَالَ ''كَثرت حديث ، بچواور جوكوتى مير متعلق كوتى عَلَيَّ مَا لَمْ أَقُلْ فَلْيَتَبُوًا مَقَعْدُهُ مِنَ النَّارِ» بات كے توات چاہتے تج اور حق بات كے اور جس عَلَيَّ مَا لَمْ أَقُلْ فَلْيَتَبُوًا مَقَعْدُهُ مِنَ النَّارِ» بات كے توات چاہتے تج اور حق بات كے اور جس (ابن ماجه باب التغليظ فى تعمد الكذب) كمى جوتوات چاہتے كہ اپنا شمكانا جنم ميں بنا لے .''

امتناع کثرتِ روانیت کے اسباب: 1 گو اصل حدیث سے صرف اتنا ہی معلوم ہو تا ہے کہ روایت حدیث میں حزم واحتیاط کو ملحوظ رکھا جائے کثرت روایت میں چو نکہ حزم واحتیاط کا دامن ہاتھ سے چھوٹ

جن جو ہم یمال بیان کیے دیتے ہیں۔ ہیں جو ہم یمال بیان کیے دیتے ہیں۔

۵ دو سری وجہ کی جانب حافظ صاحب نے خود ہی اشارہ کر دیا ہے کہ مدینہ میں منافقین بھی موجود تھے۔ کثرت روایات کی صورت میں ان کو بھی غلط روایات مشہور کرنے کا موقع میسر آسکتا تھا۔

(اور بالخصوص اخبار احاد ) کثرت روایت سے اس صورت میں بھی پر میز لازم ہے۔ جب یہ روایات اور بالخصوص اخبار احاد است میں اختراف اور اخترار کا باعث بننے لگیں اور یہ اختراف وانتشار تو ایسی خرابی اور اتنا جرم ہے کہ ایسی صورت میں قرآن کی آیات پر بھی بحث کرنے سے رسول اللہ متر پیلے نے منع فرما دیا۔ اور فرمایا: ایسی صورت میں قرآن کی آیات پر بھی بحث کرنے سے رسول اللہ متر پیلے نے منع فرما دیا۔ اور فرمایا: «افر وال الله متر پیلے قرآن کی آیات پر بھی بحث کرنے سے رسول الله متر پیلے نے منع فرما دیا۔ اور فرمایا: «رم ہے کہ ایسی صورت میں قرآن کی آیات پر بھی بحث کرنے سے رسول الله متر پیلے نے منع فرما دیا۔ اور فرمایا: «افر وال الله متر پیلے اور کہ میں اتفاق اور دل دان الله وزوال من من الفر الله متر پر مو کہ تم میں اتفاق اور دل افر وزوال الله متر پر مو کہ تم میں اتفاق اور دل افر وزوال الله متر بند ہو کہ میں اتفاق اور دل افر وزوال الله متر پر مو کہ تم میں اتفاق اور دل افر وزوال الله متر پر مو کہ تم میں اتفاق اور دل افر وزوال الله میں از میں میں اندالف کرنے لگو فرو الله میں از میں از میں از میں اور ایس میں اندالف کرنے لگو اللہ میں از میں اور ایس میں اندالف کرنے لگو ال میں از میں از میں اندالف کر نے لگو فرو اللہ میں از اللہ میں از میں از میں از میں اور اللہ میں اندالف کر نے لگو فرو اللہ میں از الله میں اندالف کر نے لگو اللہ میں از اللہ میں اندالف کر نے لگو اللہ میں از اللہ میں از الله میں از الله الفران)

گویا جس طرح متشابهات کی بناء پر جھگڑا کرنے سے روک دیا گیا ہے اس طرح بعض اخبار احاد پر جھگڑا کرنے سے حضرت ابو بکر ریا تھر نے روک دیا تھا۔ البتہ یہ فرق ضرور ہے کہ متشابهات کی فوری سمجھ نہ آنے کے باوجود بھی ان پر ایمان لانا ضروری ہے کہ یہ اللہ کی طرف سے ہے لیکن اخبار احاد پر اختلاف کی صورت میں ان میں توقف بہتر ہے نیر جامع بیان العلم کی وہ روایت جو حضرت ابو بکر ریا تھو کے متعلق الیم صورت میں امتاع روایت سے متعلق ہے خود ابن عبدالبر کے نزدیک بھی محل نظر ہے جس کی تفصیل ہم مناسب موقع پر بیان کریں گے۔

روایت حدیث کے تاکیدی احکام: مندرجہ بالانتیوں اسباب میں اصل سبب دراصل وہی ہے۔ جے خود رسول اللہ ملق کی نے بیان فرمایا یعنی حزم واحتیاط سے حدیث کو قبول کرنا اور روایت کرنا ہمایت ضروری ہے۔ حافظ صاحب نے اپنے مطلب کی روایت جو این ماجہ میں تھی وہ تو بیان فرما دی۔ گر جن احادیث میں حدیث کو حفظ کرنے'یاد رکھنے پھر ان کو دو سروں تک پنچانے کے تاکیدی احکام آپ نے خود دیتے تھے وہ سب چھوڑ گئے۔ مثلاً:

عبدالقیس کا دفد آپ کے پاس مدینہ آیا اور اس کی استدعا پر آپ نے ان کو (احادیث پر مشتمل)
 نمایت اہم ہاتیں ہتائیں پھر رخصت کرتے وقت فرمایا:

«اِحْفَظُوْ وَاخْبِرُوْ مَنْ وَرَآَءَكُمْ» (بخاري، "اس كوياد كرلواور اي يَحْجِ رَبْخ والول كو اس كى كتاب العلم، باب من اجاب الفتيا) فَجْرَكَر دو-"

یہاں دراء کم سے مراد محض غیر حاضر لوگ نہیں جو ان کے پیچھے تھے بلکہ آنے والی نسلیں بھی مراد ہے جیسا کہ بعد میں آنے والی احادیث سے داضح ہو جائے گا۔

۵ پھر یہ معاملہ صرف وفد عبدالقیس تک محدود نہ تھا۔ بن ۹ھ میں اتنے وفود آئے کہ اس سال کا نام

جمع آمنین پَویزیت جی عام الوفود پڑ گیا تھا۔ ان سب کو آپ کتاب وسنت کی تعلیم دیتے اور جاتی دفعہ ایسے ہی الفاظ میں تاکید فرماتے۔ مالک بن الحویرث جب سفارت لے کر گئے تو مدینہ میں میں دن قیام کیا۔ آپ ان وفود کے قیام کے لیے ایس جگہ تجویز فرماتے تھے جمال سے وہ زیادہ سے زیادہ آپ کی عملی زندگی کا مشاہدہ کر سکیں اس وفد نے بھی ضروری تعلیم عاصل کی اور جب جانے لگے تو آپ نے فرمایا: ارصَلُّوا کَمَا رَأَيْتُمُونِيْ أُصَلِّيْ (بعادی، "نمازالیے پڑھو جیسے مجھے پڑھے دیکھاہے۔ " کتاب اخبار الاحاد)

③ آپ نے ججۃ الوداع میں منی کے مقام پر اونٹنی پر سوار ہو کر ایک طویل خطبہ دیا۔ سامعین کی تعداد سوالا کھ کے لگ بھگ تھی۔ اس خطبہ کے اختتام پر آپ نے فرمایا۔

«لَيُبَلِّغُ الشَّاهِدَ الْغَائِبَ فَإِنَّ الشَّاهِدَ عَنِّيْ "جو يمال حاضر بودان كو خبر كرد بو غائب ب اَنْ يُبَلِّغُ مَنْ هُوَ اَوْعى لَهُ مِنْهُ (بخاري، كونكه جو حاضر ب شايد دو اي شخص كو خبرد بو كتاب العلم، باب قول الني رب مبلغ) بير روايت بخارى مي كي مقامات پر فدكور ب جس ميں اس خطبه كو جس كا بيشتر حصه احكام پر مشتل ب آپ ن سب كو آگ پنچائى كاحكم اور ترغيب دى ب.

حفظ حديث : (1) حجة الوداع ك موقع پر آپ ملتي مسلمانوں كو خطاب كرتے ہوتے فرمايا: (وَنَظَّرَ اللهُ عَبْدًا سَمِعَ مَقَالَتِيْ فَوَعَاهَا ثُمَّ "الله تعالى إس بندے كو ترو تازہ ركھ جس نے ميرى الدَّاهَا وَبَلَّغَهَا» (ترمذي ٢/ ١٢٤، باب ذم باتوں كو سنا پھرانسيں يادر كھا پھراس كو آگ پنچايا۔ " الاكثار من الرواية)

(3) نیز اس موقعہ پر آپ نے یہ بھی فرمایا ابن عباس ٹی تظ رادی ہیں: (تَسْمَعُوْنَ وَيُسْمَعُ مِنْكُمْ وَيَسْمَعُ مِمَنْ ""تم من رہے ہو اور تم سے سنا جائے گا۔ پھر جس يَسْمَعُ مِنْكُمْ» (حواله أيضا)
اس ارشاد میں آپ نے تین نسلوں تک روایت کے سلسلہ کاذکر فرمایا۔ یعنی تم (صحابہ) سے نامین 'پھر

تابعین سے تبع تابعین سنیں گے۔ للذا تنہیں پوری احتیاط اور ضبط کے ساتھ بیہ فریضہ انجام دینا ہے۔

تعليم روايت : (() مسجد نبوى ميں ايك چبوترہ بنايا گيا تھا۔ جس ميں ايسے صحابہ دن رات قيام پذير سے۔ جو تمام علائق سے بناز ہو كر محض آپ سے شريعت كا علم سيكھنے كى خاطر وقف ہو كر رہ گئے تھے۔ آپ جب اطراف واكناف ميں مبلغ يا معلم سيجتے تو انہيں ميں سے سيجتے سے اور بعض دفعہ مختلف صوبوں كے ليے گور نر اور قاضى بھى انہى لوگوں سے منتخب كيے جاتے ہے۔ حضرت ابو ہريرہ تلاظرد بھى انہيں فاقہ مست لوگوں ميں سے ستھ وہ خود روايت كرتے ہيں كہ "ميں نے صفہ والوں ميں سے ستر آدى ايسے ديکھے جن ك



آئينهُ پَرُويزيت 🔧 457 🔧 (حصه چهارم) دوا محديث غلطیاں نکالنے کی صراحت موجود ہے۔ جیسا کہ جناب مناظراحس گیلانی نے اپنی کتاب تدوین حدیث میں اس پر سیر حاصل بحث کی ہے۔ الحود حافظ اسلم صاحب نے لکھا ہے کہ حضرت علی مناثقہ نے آپ کے اقوال واحوال سننے کے لیے ابن انصاری پڑوی کے ساتھ باری مقرر کر رکھی تھی۔ یہ واقعہ بھی بخاری کتاب العلم میں ندکور ہے۔ یہاں سوال یہ پیدا ہو تا ہے کہ اگر ان اقوال واحوال کی حیثیت محض اخباری تھی۔ اور ان کا دین سے چنداں تعلق نہ تھا تو کیا کوئی آدمی انا ایثار کر سکتا ہے کہ اخباری باتوں کے لیے اپنا ذریعہ معاش ہرباری کے دن چهو ژوب (بخاری کتاب العلم ؛ باب هل يجعل للنساء ....) ۵ عورتوں کا ایک وفد رسول اللہ سڑیتیم کی خدمت میں حاضر ہوا اور کہا کہ مرد علم سیکھنے میں ہم پر سبقت لے گئے۔ لندا ہمارے لیے کوئی خاص وقت مقرر فرما دیجیے چنانچہ آپ نے ان کے لیے ایک دن مقرر فرما دیا۔ اور پہلے دن جو علم سکھایا وہ علم حدیث ہی سے تعلق رکھتا تھا۔ (بحاری' کتاب العلم' باب ھل يجعل للنساء) مندرجہ بالا تصریحات سے داضح ہو جاتا ہے کہ امتراع ردایت سے متعلق روایات کم بھی ہیں اور درجہ کے لحاظ سے کمزور بھی جب کہ روایت بیان کرنے کی احادیث زیادہ بھی ہیں اور درجہ کے لحاظ سے قومی تر روایات سے جی بہلانا: عمد نبوی میں روایات پر تبصرہ کرتے ہوئے حافظ اسلم صاحب فرماتے ہیں۔ ''رسول الله سلی کی وفات کے بعد صحابہ چو نکہ اپنی محبوب ترین شخصیت سے محروم ہو گئے تھے۔ اس لیے فرصت کے اوقات میں دو چار جب مل کر بیصتے تو آپ کے زمانے کے تذکرے در میان میں لا کر آپ اللي ماد تازه كرت . " (م-ح- ص 24) گویا حافظ صاحب کے خیال کے مطابق یہ محض ایک دل سلانے کی بات تھی جس طرح کمی خاندان کے لوگ اپنے سمی فوت شدہ بزرگ کی تبھی تبھاریاد تازہ کر لیتے ہیں۔ یا جس طرح بو ژھے لوگ رات کو سونے کے وقت اپنے بچوں کو بروں کے حالات سناتے اور دوسری کہانیاں سناتے ہیں تاکہ بنچے سو جائیں۔ کچھ ایسی ہی حیثیت ان روایات کی بھی تھی۔ اب سوال یہ ہے کہ ایسے تذکرے تو دفت گزرنے کے ساتھ ساتھ بھولتے بھی جاتے ہیں۔ کیونکہ وقت ایسے جدائی کے زخموں کا بہترین مندمل ہو تا ہے تو اس لحاظ سے کچھ مدت گزرنے کے بعد بیہ سلسلہ از خود ختم ہو جانا چاہئے تھا۔ تگریماں معاملہ اس سے بالکل برعکس نظر آتاب پھر ہیے بھی سوچنے کی بات ہے کہ اصحاب صفہ نے رسول اللہ ملٹی کیم کے اقوال وافعال سننے کو یکھنے اور سکھنے کے لیے اپنی زند گیاں وقف کر دی تھیں۔ حضرت عمر دنا ٹھ نے اپنی معاشی تک درو کا نصف حصہ اس

خاطر قربان کر دیا تھا حضرت جابر بن عبداللد نظافتھ نے حضرت عبداللد بن انیس نظافتہ سے صرف ایک حدیث

# أمكينة يَرويزيت ٢٠ 458 (حصه چهارم) دوا محديث

سیکھنے کے لیے ایک ماہ کا سفر کیا۔ <sup>(C)</sup> حضرت عتبہ بن عارث ٹاٹٹر صرف ایک مسئلہ پوچھنے کے لیے (جس کا ذکر قرآن میں نہیں) دور دراز کا سفر کر کے مدینہ میں آپ ملٹیڈیم کے پاس حاضر ہوئے تھے۔ <sup>(C)</sup> جن باتوں کو سیکھنے کے لیے عورتوں کا ایک دفد آپ ملٹیڈیم کے پاس حاضر ہوا۔ کہ ہفتہ میں کم از کم ایک دن ہمارے لیے مختص کر دیا جائے۔ ادر آپ ملٹیڈیم نے ان عورتوں کی درخواست قبول کر لی <sup>(C)</sup> ہو تو کیا ان سب دافتات کا ان حضرات کی عملی زندگی سے چندال تعلق نہ تھا؟ ادر حضور ملٹیڈیم کی دفات کے فور آبعد ان باتوں کی قدرد قیمت بس اتنی ہی رہ گئی تھی کہ کبھی کبھار آپس میں فرصت کے او قات میں بیٹھ کر ایا م گزشتہ کی یاد تازہ کر کے جی سلالیا کریں؟ فَادَلَهُ مُنْ اللَّهُ اَنَّی یُوْفَکُوْنَ O

اور اس سے بھی زیادہ سوچنے کی بات میہ ہے کہ وہ اولین در س گاہ جو صفہ کے نام سے مشہور ہے۔ اور یصے حضور اکرم میں بلیز نے خود قائم کیا تھا۔ کیا آپ کی وفات کے فور آبعد وہ اجر گئی تھی۔ ای طرح وہ دو سرے مقامات جہاں آپ نے انہیں اصحاب صفہ میں سے تربیت یافتہ صحابہ کو معلم اور مبلغ بنا کر بھیجا تھا۔ سب اجر گئے تھے؟ آگر ہم ان حقائق پر خواہ انہیں تاریخی ہی قرار دیا جائے۔ غور کریں تو معلوم ہو تا ہے کہ قبلہ حافظ صاحب کا بیہ تبصرہ یا تو تاریخ سے لاعلمی کا شوت ہے یا پھرید ترین قسم کا جھوٹ۔ اس اولین در سگاہ قبلہ حافظ صاحب کا بیہ تبصرہ یا تو تاریخ سے لاعلمی کا شوت ہے یا پھرید ترین قسم کا جھوٹ۔ اس اولین در سگاہ مضہ کے صدر مدرس حضور اکرم میں بلی کی وفات کے بعد حضرت ابو ہریرہ دیں قتم کا جھوٹ۔ اس اولین در سگاہ صفہ کے صدر مدرس حضور اکرم میں بلی کی وفات کے بعد حضرت ابو ہریرہ دیں قتم کا جھوٹ۔ اس اولین در سگاہ مواہ کے معاد کہ دول کو سب سے زیادہ احادیث یاد تھیں۔ آگرچہ بیہ احادیث انفرادی طور پر دو سرے محابہ کو بھی معلوم تھیں۔ تاہم جب کسی مسئلہ کی تحقیق کی ضرورت پیش آتی تو آپ کی طرف رجوع کرتے بقول امام بخاری حضرت ابو ہریہ دین تیں سے مکہ کی تعداد آٹھ سو ہے۔ جن میں صحابہ بھی شامل ہیں اور تاہیں بھی اور اس سر آپ سے علم حدیث ہی پڑھتے رہے۔

علاوہ ازیں دور صحابہ میں مکہ معظمہ' کوفہ' بھرہ' حمص' دمشق' مصر' یمن' یمامہ اور بحرین میں الی در سگاہیں قائم ہو چکی تقییں۔ جن میں جلیل القدر صحابہ تعلیم دینے پر مامور تھے' مکہ معظمہ میں حضرت ابن عباس دین تحد ' کوفہ میں عبداللہ بن مسعود دین تحد ' بھرہ میں عمران بن حصین دین تحد ' دمشق میں حضرت ابو الدرداء دین تحد حص میں حضرت معاذ زین دوغیرہ سے فریضہ سرانجام دیتے رہے اور ان کے شاکر دوں کی تعداد ہزاروں تک پنچی تو کیا ہے سب فرصت اور بھی کبھار آپ کی یاد ' کرنے کے اشغال ہیں؟

۱۹۹۸ یخاری نے اس حدیث کا دو مقامات پر کتاب العلم اور کتاب التوحیر میں ذکر کیا ہے۔
 بخاری کتاب العلم باب الرحلة فی المسئلة النازلة
 بخاری کتاب العلم باب هل يجعل للنساء .....)



## خلفائے راشدین اور روایتِ حدیث

ان حقائق کی روشنی میں ایک دفعہ پھر حافظ صاحب کے تبصرے کو سامنے لایے ''صحابہ فرصت کے اد قات میں دو چار جب مل کر بیٹھتے تو آپ کے زمانہ کے تذکرے در میان میں لا کر آپ کی یاد تازہ کرتے'' پھر فرماتے ہیں۔

حضرت الوبكر وناتي اور المتراع روايت: " " " مكر ان بيانات ميں اختلاف موت لگا۔ اس وجہ سے حضرت الوبكر تناثر نے روايت كى يك قلم ممانعت كر دى اور لوگوں كو جمع كر بے فرمايا۔ " تم جب آج اختلاف كرتے مو تو آئندہ نسليں اور بھى اختلاف كريں گى۔ للذا رسول الله ستي اس كوئى روايت نه كرو۔ اور أكر كوئى يو يہ و كمه دو كه ہمارے اور تممارے درميان قرآن ہے۔ جو اس نے جائز كيا ہے اس كو جائز اور جو اس نے ناجائز كيا ہے۔ اس كو ناجائز سمجھو" كرباوجود اس ممانعت كے بھى روايت كاسلىله جارى رہا۔ كيونكه اس كو جرم قرار نہيں ديا كيا تھا۔ (م- حص ١٦)

ا کیا ایسے بیانات جن کی حیثیت فرصت کے او قات مل بیٹھ کریاد تازہ کرنے کی ہو ایسے اختلاف کی بنیاد بن سکتے ہیں۔ جس کے لیے وقت کے حاکم اعلیٰ کو مداخلت کی ضرورت پیش آجائے؟

اگر حضرت ابو بکر رنانٹر نے روایات بیان کرنے کی ''یک قلم ممانعت'' کر دی تھی۔ تو روایات کا سلسلہ جاری کیسے رہا؟ کیا صحابہ کی جماعت جنہوں نے حضرت ابو بکر ریانٹر کی سمع واطاعت پر کی تھی۔ ایسی ہی نافرمان ہو گئی تھی کہ آپ کی ''یک قلم ممانعت'' کے باوجود بھی وہ روایات کا سلسلہ قائم رکھنے پر مصررہی؟

آ آ ٹریس آپ نے روایات کا سلسلہ کے بند نہ ہونے کی وجہ یہ بیان فرمانی کہ "آپ نے اسے جرم قرار شیں دیا تھا" جس کا مطلب یہ ہوا کہ صحابہ کی جماعت صرف ڈنڈے کے زور سے ہی آپ کی بات مان سکتی تھی ۔ آپ کے تاکیدی تھم کی بھی اشیں چندال پرواہ نہ تھی اور یہ صحابہ کے کردار پر بہت بڑا اتهام ہے۔

آلم اگرچہ مندرجہ بالا وجوہ کی بناء پر یہ فیصلہ کرنا مشکل نہیں کہ مندرجہ بالا روایت جسے آپ نے تذکرة الحفاظ للذہبی کے حوالہ سے پیش کیا ہے۔ محل نظر ہے تاہم اس پر مصنف کتاب ہذا ذہبی کا اپنا تبعرہ بھی ملاحظہ فرما کیجے۔ وہ یہ روایت درج کرنے کے بعد لکھتے ہیں کہ یہ ابن ابی ملیکہ کی روایت مرسل ہے یعنی اس کی سند کے آخر میں انقطاع ہے۔ لہٰذا یہ حدیث قابل احتجاج نہیں۔

حافظ صاحب بیہ روایت اس خلیفہ کے متعلق بیان کر رہے ہیں جس کی خلافت کا فیصلہ ایک حدیث "الائمة من قریش" کی بنیاد پر طے ہوا۔ اور لطف کی بات ہیہ ہے کہ حدیث بھی اس نے خود پیش کی۔ علاوہ

آئيندُ پُرُويزيت 🖌 460 🔨 (حصه چهارم) دوا إحديث ازیں دادی کی میراث کا فیصلہ آپ نے حدیث ہی کی بناء پر کیا اور بہ حدیث حافظ اسلم صاحب بھی درست تشليم كرتے ہيں۔

حضرت عمر مناشخة اور امتناع روايات

پھر فرماتے ہیں: "خلیفہ دوم حضرت عمر تلاظو بھی اپنے زمانے میں روایات کو روکتے رہے۔ قرطہ تلاظو بن کعب کیتے ہیں کہ ہم ایک جماعت کے ساتھ عراق کو روانہ ہوتے۔ حضرت عمر بلاظو مقام صرار تک ہم کو رخصت کرنے کے لیے ساتھ آئے۔ وہاں پہنچ کر فرمایا "تم جانتے ہو' میں کیوں یماں آیا ہوں؟" ہم نے کہا۔ "ہماری مشایعت اور تکریم کی غرض سے " فرمایا "ہما۔ اور اس لیے بھی کہ تم سے کہوں کہ تم وہاں جا رہے ہو جہاں لوگوں کی تلاوت قرآن کی آواز شہد کی عصوب کی آواز کی طرح کو خبتی رہتی ہے۔ لہذا ان کو حدیثوں میں چھنسا کر قرآن سے نہ روکنا اور روایتیں نہ سنانا" قرطہ کہتے ہیں۔ اس دن کے بعد سے پھر میں نے کہمی حدیث بیان نہیں کی۔ " (مقام حدیث من دایا " خان کے اس دانا ت

حضرت عمر اور قرطہ بن کعب تک تلقظ : 1 یہ روایت جامع بیان العلم کے جس باب سے لی گئی ہے اس باب کا عنوان ہے باب ذکر من ذم الاکتار من الحدیث دون النفھم له والتفقه فیه "جس کا مطلب ہے ان لوگول کا بیان جنہوں نے حدیث کو سمجھنے اور اس میں غور کرنے کے بغیر زیادہ حدیثیں بیان کرنے کی فدمت کی " اس عنوان سے از خود معلوم ہو جاتا ہے کہ اس میں ایک احادیث ہیں۔ جن میں کثرت روایات کی فدمت بیان کی گئی ہے۔ نہ کہ مطلق روایت کی اور وہ بھی ایک صورت میں جب کہ بلا سوچ سمجھے روایت بیان کی جائے۔

اس باب کے ابتدائی میں اس واقعہ سے متعلق تین روایات درج کی گئی ہیں۔ (الف) پہلی روایت کے الفاظ میں ((فلا تصدو ہم بالحدیث)) یعنی ان کو حدیث کے سبب (قرآن سے) نہ

- کی بن کورلیک نے معلومیں (رصو مسلومیم بلا حدیث)، من ای و طریف کے مجب (عراق کے) نہ روکنا۔ اس روایت میں حافظ صاحب نے جو ترجمہ فرمایا ہے کہ "انہیں حدیثوں میں پھنسا کر قرآن سے نہ روکنا" تو یہ "پھنسانے" کا لفظ کسی عربی لفظ کا ترجمہ نہیں۔ بلکہ محض حافظ صاحب کی حدیث سے بغض کی کیفیت ظاہر کر رہا ہے۔
- (ب) دو مری روایت میں ہے: ((واقلوا الروایة)) لینی حضرت عمر من لی نے رخصت کرتے وقت قرطہ ہے کہا کہ احادیث کم بیان کرنا۔''

(ج) تيرى روايت من ب: ((فشغلوهم وجودوا بالقرآن واقلوا الرواية)) يعنى قرآن كى طرف خوب

آمنية ترويزيت ٢٠ 461 (حصه چهارم) دوا محديث توجه دینا اور احادیث کم بیان کرنا۔ ہیہ متنوں روایات بیان کرنے کے بعد اس کتاب کے مصنف ابو عمرو ابن عبدالبرنے اپنا تبصرہ پیش کیا ہے۔ کہ ان روایات سے بعض جاہل اہل بدعت نے احادیث سے بے نیادی کا مطلب تکالا ہے۔ حالانکہ ان کی بیہ ہدایت محض اس لیے تھی بیہ لوگ نئے مسلمان ہوئے تھے۔ اور ابھی قرآن کی تعلیم سے نابلد تھے۔ پھر بہت مثالیں اور واقعات پیش کیے ہیں جن سے حضرت عمر رکالتھ کا حدیث سے احتجاج ثابت کیا ہے۔ پھر آخر میں حضرت عمر بناشد کا یہ قول درج کیا ہے کہ: "عنقریب ایک ایسی قوم پیدا ہو گی جو تم سے قرآن کی «سَيَـاْتِـي قَـوْمٌ يُجَـادِلُـوْنَـكُـمْ بِشُبْهَـاتِ متشابہ آیات کے ساتھ جھگڑا کرے گی۔ تم ان پر سنن الْقُرْآنِ فَخُذُوْهُمْ بِالسُّنَنِ فَإِنَّ أَصْحَابُ (احادیث) کے ذریعہ گرفت کرنا۔ کیونکہ اہل سنن ہی السُّنَنِ أَعْلَمُ بِكِتَابِ اللهِ عَزَّوَجَلَّ»(جامع اللد عزوجل ی کتاب کو سب سے زیادہ جامنے والے بيان العلم٢/ ١٢٣) یہ تو حافظ ابن البر کا تبعرہ تھا اور حقیقت یہ ہے کہ روایت ویسے بھی ضعیف ہے۔ شعبی نے اس کو قرظہ ے روایت کیا جب کہ ان دونوں کی ملاقات بھی ثابت نہیں ہوتی۔ پھر یہ بھی خیال رہے کہ یہ وہی حضرت عمر بنا پھر ہیں جنہوں نے روایت سننے اور بیان کرنے کے لیے اپنی معاشی جدوجہد کا نصف حصہ قرمان کر دیا تھا اور جنہوں نے خود بہت سی احادیث متعلقہ شفاعت ' عذابِ قبر' دجال ادر رجم دغیرہ کا بر سرِ منبر خوب خوب يرجار كياتقا. ''فاروق اعظم روایت کے معاملہ میں اس قدر سخت تتھے کہ ابی بن کعب رنائٹر کو جب حدیثیں سناتے دیکھا تو درہ لے کر ان کو مارنے کیلیۓ تیار ہو گئے۔ (م-ح- ص22) روايت : 🕤 حضرت عمراور ابی بن کعب ری الفظ : اب دیکھتے تذکرہ الحفاظ میں - حضرت عمر مذالح کے درہ لے کر حضرت ابی بن کعب کو مارنے کے لیے تیار ہونے کی وجہ کچھ اور ہی بیان کی گئی ہے۔ حدیثیں سنانا نہیں ہے۔ اس روایت کے اصل الفاظ بیہ ہیں: ''ابن عیبینہ کہتے ہیں کہ میں نے عمر بن خطاب مٹانٹو کو «قَالَ ابْنُ عُيَيْنَةَ رَاى عُمَرِ بْنُ الْخَطَّابِ دیکھا ابی بن کعب دنائٹھ ایک جماعت کے ساتھ تھے تو مَعَ أَبَيَّ جَمَاعَةً فِعْلاً بِالْدُرَّةِ قَالَ أَبَيِّ حضرت عمرت الى ك سرير دره بلند كيا- الى بن كعب ٱعْلَمُ مَا تَصْنَعُ يَرْحَمُكَ اللهُ قَالَ عُمَرُ کہنے لگے۔ اللہ آپ پر رحم کرے مجھے بھی تو معلوم ہو أَمَا عَلِمْتَ أَنَّهَا فِتْنَةُ لِلْمَتْبُوعِ مُذِلَّةٌ یہ آپ کیا کر رہے ہیں۔ حضرت عمرنے فرمایا کیا تم لِلتَابِع» (تذكرة الحفاظ ٧/١) جانتے نہیں کہ تمہاری یہ کیفیت متبوع (یعنی تمہارے کیے فتنہ ہے اور تابع پیچھے آنے والوں) کے لیے

462 (حصه چمارم) دوا ) حدیث آئينه پَرويزيّت باعث ذلت ہے۔ " گویا حضرت ابی بن کعب ناشد جس شان امتیازی کے ساتھ اس جماعت کے آگے چل رہے تھے اس پر حضرت عمر زائف کو غصہ آیا۔ اور اپنا درہ ان کے سر پر بلند کیا۔ اب دیکھتے اس روایت میں کہیں ''حدیثیں سنانے "کا اشارہ تک بھی موجود ہے؟ جسے حافظ اسلم نے مارنے کی اصل وجہ بتایا ہے۔ " روایت : 🕤 کی تیسری روایت جو حافظ صاحب نے پیش فرمائی ہے ہے۔ حضرت عمراور حضرت ابو مرروه رفی الفظ : ایک بار ابو سلمه تنافذ نے حضرت ابو مرره تنافذ سے جو کشت ردایت میں مشہور ہیں یو چھا کہ کیا تم اس طرح حضرت عمر بناتھ کے زمانہ میں بھی حدیثیں بیان کیا کرتے یتھے؟ انہوں نے کہا اگر میں ان کے زمانہ میں بیان کر تا تو مجھے پیٹ ڈالتے۔ `` (م-ح ص22 نیز ص ۱۸) اس روایت کے متعلق دو ہاتیں قابل ذکر ہیں: II یہ محض حضرت ابو ہرریہ نٹاٹھ کا خیال ہے۔ واقعہ میں ایس کوئی بات نہیں ہوئی ناہم حضرت عمر کثرت ردایت کے سلسلہ میں شخق کے پیش نظر حضرت ابو ہریرہ نٹائھ کا یہ خیال درست سمجھا جا سکتا ہے۔ 🗵 یہ روایت بھی جامع بیان العلم ہے لی گئی ہے (حوالہ روایت نمبر۲) اور اس پر جو طویل تبصرہ مصنف کتاب ذکور نے کیا اے مختصراً ہم اوپر درج کر چکے ہیں۔ حفرت عمر منظقہ اس امر میں صحابہ کبار کا بھی کحاظ نہیں کرتے تھے۔ چنانچہ بیان کیا گیا روایت : () ہے کہ حضرت عبداللہ بن مسعود' ابو الدرداء اور ابو ذریق ملطن کو ڈانٹا کہ تم سے کیا روایتی رسول الله ملتی بط سے بیان کرتے رہتے ہو؟ پھر ان کو مدینہ میں نظر بند رکھا اور جب تک زندہ رہے کہیں جانے کی اجازت نہیں دی۔ (م-ح ص22 نیز ص 2/) حضرت عمر بنایتنہ کا صحابہ کو نظر بند کرنا : یہ روایت توجیہہ النظر ص۱۸ سے لی گئی ہے لیکن اس روایت پر آب معنف كتاب طاہرين صالح الجزائري كا تبصرہ چھوڑ كتے جو يہ ہے۔ «قَالَ عَلِيَّ هٰذَا مُرْسِل مَشْكُوك وَلا " حضرت على تناشد ن كما ب كه يد حديث مرس يَجُوزُ الإحْتِجَاج ثُمَّ هُوَ فِي نَفْسِهِ ظَاهِرُ اور مطكوك ب اور اس التحاج جائز نهين كرمير روایت فی نفسه براجھوٹ ہے۔ " الْكَذَب»(ايضا ص:١٨) قبلہ حافظ صاحب نے روایت تو درج فرما دی کیکن اس روایت کی صحت کے متعلق تبصرہ درج کرنا مناسب نہ سمجھا۔ حضرت عثان بناتھ کے متعلق آپ نے ایک روایت درج فرمائی جو درج ذمل ہے: حضرت عثمان رظاشم کا روابیت کو رد کرنا : " مخلیفه سوم حضرت عثان کوروایت کی طرف کوئی توجه نهیں تھی۔ اور وہ اس کو مسترد کر دیا کرتے تھے۔ ایک بار حضرت علی تلاظہ کے بیٹے محمد اپنے والد سے ایک پر چہ

لی آئین پُردیزیت 264 (حسہ چمارم) دوا عدیث من 463 لی (حسہ چمارم) دوا محدیث من کی لے کر جس پر حکم ذکوۃ کے متعلق لکھا ہوا تھا۔ ان کے پاس گئے آپ نے فرمایا کہ مجھے اس سے معاف رکھو۔ "(م- ح ص 22)

اب سوال ہی ہے کہ کیا حضرت عثان بنالو کو اس پرچہ کی ضرورت تھی؟ وہ خود حاکم وقت تھے۔ اپن عمال کے ذریعے زکوۃ وصول کرتے تھے۔ اور اس لحاظ سے زکوۃ کے مسائل سے سب سے زیادہ واقف تھے اور جیسا پرچہ احکام حضرت علی رٹالو نے بھیجا تھا۔ وہی پرچہ احکام ان کے پاس پہلے سے موجود تھا۔ پھر آپ کو اس پرچہ کی ضرورت بھی کیا تھی؟ آپ نے اس پرچہ سے استغناء کا اظہار فرمایا ہے ۔ تکذیب تو نہیں کی۔ تاہم حافظ اسلم کا بیان قابل داد ہے کہ دعویٰ تو اتنا ہڑا کر دیا ہے کہ حضرت عثمان رائٹو نے روایت کو کوکی توجہ نہ دی۔ اور دہ اس کو مسترد کر دیا کرتے تھے۔ اور اس کی دلیل اتن بودی اور کمزور ہے جسے استغناء یا زیادہ سے زیادہ احتیاط پر محمول کیا جا سکتا ہے۔

اب حقائق کی طرف آیئے حصرت عثمان کی خلافت کا انعقاد اس شرط پر ہوا تھا کہ آپ کتاب وسنت کے علاوہ سابقہ دونوں خلفاء کی پیروی کریں گے۔ اب سابقہ دونوں خلفاء کی پیروی کی شرط حضرت علی رٹائٹو نے قبول نہ کی تو حضرت عبد الرحمان بن عوف نے حضرت عثمان رٹائٹو کو خلیفہ نامزد کر دیا۔ یعنی کتاب اللہ کے علاوہ سنت رسول ملتی لیل کی پیروی ایسی تھی جس میں کسی کو کلام نہ تھا۔ پھر حضرت عثمان رٹائٹو نے اپنی شہادت کے موقع پر بھی باغیوں کے سامنے چار احادیث سے ہی احتجاج کیا تھا تو کیا ایسے خلیفہ کے متعلق سے گمان بھی کیا جا سکتا ہے کہ وہ حدیثوں کی پرواہ نہ کرتے تھے۔

آئینه کرویز تیت 🕺 🔥 😽 (دهه چهارم) دوا ] حدیث حدیث کا مرتبہ صحابہ میں شرک نظرمیں چنانچہ اکثر صحابہ مُنْ ﷺ سے بہت سی روایتوں کے قبول کرنے میں توقف ثابت ہے جس سے ان لوگوں نے دلیل کچڑی ہے جو حدیثوں کو دنی حجت نہیں مانتے۔ " (ایضاً ص 24) لیکن افسوس ہے کہ آپ نے توجیہہ النظر کی پوری عبارت پیش شیں کی جو اس طرح ہے۔ «وَقَدْ إِسْتَدَلَّ بذَالِكَ مَنْ يَقُوْلُ بعَدْم ان باتول سے ان لوگول نے دلیل پکری ہے جو حدیث الإعْتِمَادِ فِي أَمَرِ الدَّيْنِ وَقَدْ رَدَّ عَلَيْهِمُ كُودِينَ حجت شيس ملت اور جمهور علماء نے ان ك بعد ازاں حافظ صاحب نے پانچ ایس روایت درج فرمائی ہیں جن کا تعلق حدیث کے فہم ہے ہے۔ صحابَہ جب سمی دو سرے صحابی سے کوئی روایت سنتے تو اگر کوئی بات ان کے فہم سے لگا نہ کھاتی تو ازارہ تحقیق اس یر کوئی تبصرہ کر دیتے اور بد بات ایک بڑی خوبی اور شخصین کی جان ہے ۔ مثلاً پہلی ردایت جو آپ نے درج فرمائی وہ یہ ہے کہ جب حضرت عبداللہ بن عمر تکاشقا نے ابو ہریرہ تناشد کی بیہ روایت سنی کہ کھیتی کے ر کھوالے کتے کی بھی اجازت ہے۔ تو اس پر حضرت ابن عمر تک تقال نے بد تبصرہ کیا کہ "بال ابو ہریرہ کے پاس تحقیق ہے'' اس میں کیا قابل اعتراض بات حافظ صاحب کو نظر آئی وہ ہم نہیں سمجھ سکتے۔ اس سے تو الٹا ہیہ ماہت ہو تا ہے کہ چو نکہ حضرت ابو ہریرہ کے پاس تھیتی ہے لہذا آپ کو رسول اللہ ملتی کم کا یہ ارشاد ضرور یاد رہنا چاہئے تھا یا بیہ کہ شبھی تو انہوں نے اس بات کو خوب یاد رکھا ہے۔ حافظ اسلم صاحب کا غالبًا دماغ اس طرف گیا ہے۔ کہ چونکہ ابو ہریرہ مناشر کے پاس کھیتی تھی۔ للذا انہوں نے حدیث میں اُؤ کَلْبِ ذَرْع کا اضافہ اپنے پایس سے کر لیا ہو۔ لیکن بد بات اس لحاظ سے غلط ہے کہ صحابہ کے متعلق نہ تو آج تک اس قشم کا جھوٹ ثا**بت** ہو سکا ہے اور نہ ہی <sup>ک</sup>سی صحابی نے دو سرے صحابی کی عدالت پر کوئی اعتراض کیا ہے۔ اس وجہ ے آئمہ فن نے یہ اصول قائم کیا کہ الصحابة کلھم عدول ان کے متعلق جو کوئی اعتراض یا تبعرہ ہوگا۔ اس کا تعلق یا فہم حدیث سے ہو گایا یادداشت سے لیعنی حفظ وضبط سے پھر اس کحاظ سے بھی حافظ صاحب کا

یہ خیال غلط ہے۔ کیونکہ یہ حدیث ابو ہر رہ رٹا تھڑ کے علاوہ دو سرے صحابہ سے بھی مروی ہے۔ یہ روایات درج کرنے کے بعد حافظ صاحب نے جو نتیجہ پیش فرمایا۔ وہ بنائے فاسد علی الفاسد کے مترادف ہے۔ لکھتے ہیں

''وجوہات مذکورہ کے باعث عمد صحابہ میں روایات کا ذخیرہ بہت قلیل تھا۔ علاوہ بریں وہ عملی زندگی میں منہمک تھے اور اعلائے کلمہ ؓ الحق اور حروب وفتوحات کی مشغولیت سے ان کے لیے یہ موقع بھی کم تھا کہ بیٹھ کر روایتیں کرتے اس لیے یہ بالکل قرین قیاس ہے کہ ان کے ناموں سے جو بے شار روایتیں منسوب

کی گئی ہیں۔ وہ زمانہ مابعد کے رواۃ کا کارنامہ ہوں جب کہ حدیثوں نے فن کی صورت اختیار کرلی اور ہر کی گئی ہیں۔ وہ زمانہ مابعد کے رواۃ کا کارنامہ ہوں جب کہ حدیثوں نے فن کی صورت اختیار کرلی اور ہر روایت کے ساتھ سلسلہ سند کی ضرورت پڑی جو بلا کسی صحابی کے آخضرت سی پیل تک منتبی نہیں ہو سکتا تھا۔" (م-رح ص ٨١) اس اقتباس میں مندرجہ ذیل امور قابل غور ہیں:

<u>دور</u> صحابه میں روایات کی تعداد: روایات ے پر میز (۲) حدیث کو قبول کرنے میں حزم واحتیاط - اور ان دونوں کا عمد صحابه میں پورا پورا خیال رکھا گیا۔ اس خیال کے باوجود روایات کا ذخیرہ اتنا قلیل نہ تھا جتنا حافظ صاحب فرما رہے ہیں۔ آپ خود اندازہ کر لیچے کہ خطبہ حجة الوداع کے وقت مخاطب صحابہ کی تعداد سوا لاکھ تھی۔ جنہیں یہ ترغیب دی گئ تھی کہ وہ میری باتوں کو آگ پنچائیں۔ اب اگر فی کس ایک روایت بھی فرض کر لی جائے تو یہ تعداد سوا لاکھ بنتی ہے۔ جب کہ ابن الجوزی کی تحقیق ہی ہے کہ موجودہ تمام ذخیرہ کتب احادیث میں سے صحیح احادیث کا شار کیا جائے تو ان کی تعداد دس ہزار تک بھی نہیں پنچتی اور یہ انہیں مندرجہ بالا وجوہ کا نتیجہ ہے۔ کا شار کیا جائے تو ہے بی کا شاہ کی خوان کا شہری ہے کہ موجودہ تمام ذخیرہ کت احادیث میں سے صحیح احادیث کا شار کیا جائے تو ان کی تعداد دس ہزار تک بھی نہیں پنچتی اور یہ انہیں مندرجہ بالا وجوہ کا نتیجہ ہے۔ کا شاہ کر کی جائے تو بے کہ صحابہ کی تعداد سوا

اپناکام کر رہے تھے اور معلم ومبلغ اپناکام کر رہے تھے۔ جہاد کی وجہ سے وہ درس گاہیں جن کا ہم پہلے ذکر کر چکے ہیں۔ بند شیں ہو گئی تھیں ان در سگاہوں سے ہر وقت قال اللہ اور قال الرسول کی صدا متواتر بلند ہوتی رہی اور یہ سلسلہ بلا انقطاع آج تک جاری ہے۔

محد ثین کرام پر اتمام: (۱ اور آپ کا قیاس مد ہے کہ تیری صدی میں پچھ لوگ پیدا ہوئے جنہوں نے محد ثین کرام پر اتمام: (۱ اور آپ کا قیاس مدوں کی ضرورت تھی۔ لندا انہوں نے مختلف رواۃ کا نام حدیث کو بطور فن اپنا لیا۔ لیکن اس کے لیے سندوں کی ضرورت تھی۔ لندا انہوں نے مختلف رواۃ کا نام درج کر کے مدیث کو بطور فن اپنا لیا۔ لیکن اس کے لیے سندوں کی ضرورت تھی۔ لندا انہوں نے مختلف رواۃ کا نام درج کر کے مدیش کر میں پکھ لوگ پیدا ہوئے جنہوں نے حدیث کو بطور فن اپنا لیا۔ لیکن اس کے لیے سندوں کی ضرورت تھی۔ لندا انہوں نے مختلف رواۃ کا نام درج کر کے مدیش کر سے سلم رسول اللہ تک پہنچا دیا۔ کیونکہ اس کے لیے درج کر کے مدین بنی تھی۔ بلدا انہوں نے مختلف رواۃ کا نام درج کر کے مدیش میں پکھ لوگ پیدا ہوئے جنہوں مدی کر کے میں سلم رسول اللہ تک پنچا دیا۔ کیونکہ اس کے بغیریات نہیں بنی تھی۔ بلدا انہوں نے مختلف رواۃ کا نام درج کر کے مدیش بلدا ہوں اللہ تک پہنچا دیا۔ کیونکہ اس کے بغیریات نہیں بنی تھی۔ بلفاظ دیگر ہمارے ہل درج کر کے مدیش بلدا ہوں اللہ تک پہنچا دیا۔ کیونکہ اس کے بغیریات نہیں بنی تھی۔ بلفاظ دیگر محدی ہو درج کر کے میں مدین تھی۔ بلدا ہوں کی مدیش کی مدیش کہ تھی۔ بلدا ہوں ہوں ہوں پر مدی کہ مدی کر کے مدیش بنی تھی۔ بلدا ہوں اللہ تک پہنچا دیا۔ کیونکہ اس کے بغیریات نہیں بنی تھی۔ بلدا ہوں ہوں ہوں ہو درج کر مدی کی مدی کے ماہرین فن حدیث کے کن وافتراء کا محموعہ ہے۔ سنہ خنگ ھذا بلہ مکان عظینہ ۔

قیاس کی ضرورت تو تب ہوتی ہے جب حالات سامنے نہ ہوں۔ اور اگر حلات اتنے واضح ہوں کہ خود حافظ اسلم صاحب اس کتاب مقام حدیث میں ان کا اعتراف بھی کر رہے ہوں تو پھر ایسے قیاس مجمول وند موم کی ضرورت بھی کیا ہے۔ اور وہ حالات یہ ہیں کہ صحابہ میں بھی ناقدین یعنی جرح وتعدیل کے ماہر موجود تھے۔ مثلاً حضرت این عباس (۲۸ھ م) عبادہ بن صامت (۳۴ ھ م) اور انس بن مالک تلاثیز (۹۴ ھ م) " اب سوال یہ ہے کہ اگر روایات ہی نمایت قلیل تھیں یا ان کی دینی حیثیت کچھ نہ تھی تو یہ تاقدین

() تفصیل اور حوالہ جات کے لیے دیکھتے باب '' تنقیدِ حدیث''



صحابہ کے بعد--- تابعین کا ذمانہ آیا تو ساتھ ہی سند کا سلسلہ شروع ہو گیا۔ تابعین میں سے بھی جرح وتعدیل کے امام تین حفرات تسلیم کیے جاتے ہیں۔ امام عامر شعبی (۱۹۰۷ ھ م) سعید بن المسیب (۱۹۳ ھ م) اور محمد این سیرین (۱۱۱ ھ م) ان آئمہ نے یہ اصول وضع کیا کہ سند کی تحقیق بھی ایسے ہی ضروری ہے جیسے متن کی یعنی راوی کے اس سلسلہ سند کے رجال کی تاریخ عدالت اور ضبط کے متعلق پورا علم ہو تو تب ہی وہ روایت قبول کی جا سکتی ہے۔ این سیرین کہا کرتے تھے کہ "الاساد من الدین" یعنی اساد بھی دین کا ای طرح حصہ ہیں جیسے متن اور یہ اصول وقت کے ساتھ ساتھ اپنے ارتقائی مراحل طے کرتا ہوا سخت سے

"حدیثیں حضرت عمر بن عبد العزیز (۹۹ھ تا ۱۰ ھ) کے تحکم ہے دو سری صدی ہجری کے آغاز میں لکھی جانے لگیں۔ گو اس وقت بھی لوگ جانچ پڑتال کرتے تھے۔ تگر اصل تنقید حدیث کا ذمانہ تیسری صدی ہے۔ بیشتر آئمہ جرح وتعدیل مثلا احمد بن حنبل' لیجیٰ بن معین' علی بن المدین ' امام بخاری' امام مسلم اور ارباب سنن وغیرہ اسی عہد میں پیدا ہوئے۔ (م ح ص ۱۵۱)

جب صورت حال میہ ہو تو آپ خود ہی فیصلہ کر لیچیے کہ حافظ صاحب کا یہ قیاس یا محدثین پر الزام کس حد تک درست ہے؟

حضرت ابو ہریرہ رنگتر اور ان کی مرویات: اس کے بعد قبلہ حافظ صاحب کی نظر کرم دو سرے منکرین حدیث کی طرح حضرت ابو ہریرہ رنگتر پر پڑتی ہے جن کی مرویات کی تعداد سب صحابہ سے زیادہ ہے۔ چنانچہ فرماتے ہیں۔

"ابن مخلد کا بیان ہے کہ ان (حضرت ابو ہریرہ نظائنہ) کی مرویات کی تعداد ۲۷ سال ہے۔ حالانکہ وہ عام خیبر میں اسلام لائے اور صرف تین سال رسول اللہ ملی پیل کی حضوری کا شرف بایا۔ پھر یہ کیو تکر یقین کیا جائے کہ ان کی روایتیں اس قدر ہو سکتی ہیں۔ جن میں سے بہت سی ایسی ہیں جن پر عقل وعلم کی رو سے گرفت کی گئی ہے' اور کی جا کتی ہے۔ اس لیے ہمارا ضمیر قبول نہیں کر سکتا۔ کہ اس قشم کی روایتیں انہوں نے بیان کی ہوں گی۔ '' (م- ح ص ۸۲)

کیابیہ کثرتِ روایت ناممکن ہے؟ :

لمينهُ بَرُويزيت 🔧 👍 🔨 (حصه چهارم) دوا محاجث

- تعداد دو ہزار تک بھی نہ پنچ گی۔ ﷺ آپ فتح خیبر کے دن اسلام لائے۔ فتح خیبر بقول شبلی نعمانی (سیرۃ النبی ج اص ۳۹۰) آخر سن ۲ ھ یا محرم سن ۷ ھ کا دافقہ ہے۔ اور حضور اکرم سکت کی دفات ۱۲ ربیح الادل سن ااھ کو ہوئی۔ گویا حضرت ابو ہریرہ دین تحرک آپ کی خدمت میں حاضری کی مدت سوا چار سال بنتی ہے۔ جسے حافظ صاحب تین سال قرار دے رہے ہیں اور تاریخی حقائق کو مسخ کرنے سے بھی نہیں چو گتے۔
- 3 حضرت ابو ہریرہ وہ ہیں جو اصحاب صفہ کے رکن رکین تھے۔ اور تمام دنیوی علا کق سے بے تعلق ہو کر ہروفت آپ کی خدمت میں حاضر رہے تاکہ علوم دین زیادہ سے زیادہ سکھ سکیں۔
- A حضرت ابو ہریرہ نٹا تھ وہ ہیں جنہوں نے حافظہ کی کمی شکایت کی تو آپ نے خصوصی توجہ اور دعا فرمائی۔
   جس کے بعد آپ کبھی کوئی حدیث نہیں بھولے۔ (بخاری' کتاب العلم)

(1) حضرت ابو ہریرہ بناللہ ہر حدیث کو بسرحال بیان کر دینے کے خیال میں منفرد نہیں تھے۔ ابو ذر کہتے ہیں کہ اگر تم یہاں (اپنی گردن کی طرف اشارہ کرتے ہوئے) تلوار کھ دو اور میں سمجھوں کہ میں صرف ایک ہی حدیث سا سکتا ہوں تو ضرور سنا دوں۔ کیونکہ حضور اگرم ملی لیے نے فرمایا ہے کہ حاضر کو چاہیئے کہ غائب کو میرا کلام پنچا دے (بخاری۔ کتاب العلم باب ۵۲)۔ چنانچہ بہت ہے صحابہ ہے مرتے دم احادیث روایت کرنا ثابت ہے کیونکہ صحابہ کرام کو جہاں ایک طرف ترہ واحتیا ہو اور حضور اور میں مرتے دم احادیث روایت کرنا ثابت ہے کیونکہ صحابہ کرام کو جہاں ایک طرف ترہ واحتیا اور تحشیر روایت سے پر ہیز کا تھم تھا دو سری طرف کیمان علم کی صورت میں وعید کا خوف بھی تھا۔ حضرت عبداللہ بن عمر اور حضرت ابو ہریرہ دونوں راوی ہیں کہ رسول اللہ ملی تو خوائی ہے فرمایا کہ "جس شخص کے پاس علم کی کوئی بات ہو اور دہ اے چھپائے تو قیامت کے دن اے آگ کی لگام چڑھائی جائے گی۔ " (ترزی ج ۲ ص سام)

آئینهٔ پُرویزیت 🔥 468 🔨 (حصه چهارم) دوا کے حدیث

کوئی دلچی نہیں ہوتی۔ اوسطاً تین سال میں قرآن کریم کی ۲۲۲۲ آیات زبانی یاد کر لیتا ہے تو سوا چار سال *کے عرصہ* میں حضرت ابو ہرریہ دیلاتھ کی ۵۳–۵۳ مرویات پر شک کیسے کیا جا سکتا ہے؟ اور جن کے متون کی تعداد صرف دو ہزار کے لگ بھگ ہے؟

عدمِ الطمینان کی اصل وجہ: بچر حافظ صاحب نے فرمایا کہ ''ان روایات میں بعض ایسی ہیں کہ ان پر عقل وعلم کی رو سے گرفت کی گئی ہے اور کی جا تحق ہے۔ اس لیے ہمارا ضمیر قبول نہیں کر سکتا کہ اس قتم کی رواییتی انہوں نے بیان کی ہوں گی''

اب دیکھتے کسی بھی صحابی کی روایات کو قبول کرنے پر آپ کا ضمیر آمادہ ہو سکتا ہے یا نہیں؟ مختلط سے مختلط صحابہ ان حضرات کی نظر میں حضرت ابو بکر دین تھو اور حضرت عمر دین تھو ہیں۔ جنہوں نے خود کم روایت میں بیان کیس اور دو سروں کو بھی تکثیر روایات سے روکتے رہے۔ پھر بھی حضرت ابو بکر دین تھو کی مرویات کی تعداد ۱۵۰ اور عمر زین تھو کی مرویات کی تعداد کا ۲۵ ہے۔ کیا حافظ صاحب ان حضرات کی مرویات مانے کو تیار ہیں؟ اگر ہمارے سے کر مفرماء ان خلفاء کی روایات کو تسلیم کر لیں تو بھی سارا نزاع ختم ہو جاتا ہے۔ اور اگر ان کا جواب نفی میں ہے تو پھر حضرت ابو ہریرہ رین تو بھی دو سرے صحابی کو ہدف طعن بنانے کا کیا تک ہے۔ <u>کثرت روایت کی وجہ حافظ اسلم صاحب کی نظر میں</u> : پھر صحابہ کرام کے بعد کے عمد کا نقشہ پیش

"سلطنت اور مذہب میں تفریق ہو جانے کے باعث دینی قیادت علماء کے ہاتھ میں آگئی تھی اس وجہ سے روایت کا سلسلہ بہ نسبت سابق کے بردھ گیا تھا۔" (م- ح ص ٨٢)

یہ عجیب قشم کی الٹی منطق ہے کہ حکومت جس علم کی سرپر سی چھوڑ دے۔ اس میں اضافہ ہونا شروع ہو جائے۔ آج کل حکومت عصری علوم کی سرپر سی کر رہی ہے اور دینی علوم کی قیادت علماء کے ہاتھ میں رہ گئی ہے۔ تو عصری علوم بردھ رہے ہیں یا دینی؟ ہمیں تو بار بار جرت ہوتی ہے کہ آ ثر حافظ اسلم صاحب کو حقائق سے اتن چڑ کیوں ہے؟ اور دہ یہ ہیں کہ خود امیر معاویہ کاتب وحی تصے اور حضور اکرم سی قیار کی صحبت میں کافی مدت رہے۔ بہت سی احادیث انہیں یاد تھیں۔ خلیفہ عبد الملک ایک ماہر عالم حدیث تھا۔ حضرت علم میں کافی مدت رہے۔ بہت سی احادیث انہیں یاد تھیں۔ خلیفہ عبد الملک ایک ماہر عالم حدیث تھا۔ حضرت علم میں کافی مدت رہے۔ بہت سی احادیث انہیں یاد تھیں۔ خلیفہ عبد الملک ایک ماہر عالم حدیث تھا۔ حضرت علم میں کافی مدت رہے۔ بہت سی احادیث انہیں یاد تھیں۔ خلیفہ عبد الملک ایک ماہر عالم حدیث تھا۔ حضرت علم میں کافی مدت رہے۔ بہت سی احادیث انہیں یاد تھیں۔ خلیفہ عبد الملک ایک ماہر عالم حدیث تھا۔ حضرت علم میں عبد العزیز صرف عالم حدیث ہی نہ تھے' بلکہ امام زہری کے ہم پلہ محدث تھے اور ان کے حکم سے ہارون الرشید نے خود امام مالک کی متجہ میں آکر موطا کا ساع کیا۔ اور موطا کو دستور مملکت بنانے کی استدعا کی۔ جو آپ نے خود وہ مام مالک کی متجہ میں آکر موطا کا ساع کیا۔ اور موطا کو دستور ملکت بنانے کی استدعا ہارون الرشید نے خود امام مالک کی متی آکر موطا کا ساع کیا۔ اور موطا کو دستور مملکت بنانے کی استدعا کی۔ جو آپ نے خود پند نہ فرمائی..... ہاردن الرشید نے اپنے دونوں بیڈی امین اور مامون کو آپ کا شگر د ہایا۔ یماں میں صرف چند اشارے ہی دے سکتا ہوں۔ ورنہ حافظ صاحب کے اس دعویٰ کے اسلا کا کے لیے ایک کتب درکار ہے۔ ماحصل میہ ہے کہ آگر چہ ان خلفاء نے بھی سیا سی لحاظ سے دیں میں موضوعات کا سمارالیا

آئينة پَرويزيت ٢٠ (حصه چهارم) دوا کم حديث ٢٠ X> ہے تاہم باقی تمام پہلوؤں میں اپنے آپ کو دین کا محافظ ہی سمجھتے رہے اور اس کی تھوڑی بہت تشریح میں نے اپنے مضمون ''وضع حدیث اور دضاعین '' میں کر بھی دی ہے۔ پھر عمد عباسیہ میں کثرت موضوعات پر تبعرہ کرتے ہوئے فرماتے ہیں: «عہد عباسیہ ۲۳۱ھ سے شروع ہوا۔ حدیثوں کی روایت سیلاب کی طرح بڑھ گٹی۔ کیونکہ خلفاء دامراء کی دنیا داری اور دین کی بے پروائی کی وجہ سے طالبان دین تمام تر علمائے حدیث کے گر د سمٹ گئے۔ جس سے ان کی عظمت وشان قائم ہو گئی۔ یہ دیکھ کر ہزاروں دنیاوی جاہ وشہرت کے طالبوں نے بھی حدیث کا پیشہ اختیار کر لیا اور سچی اور جھوٹی ہر قشم کی روایتیں بیان کر کے عوام پر اپنی بزرگ کا سکہ جمانے لگے۔ یمال تک کہ حدیثوں کی تعداد لاکھوں تک پنچ گئی۔" (م- ح ص ٨٢) جہاں تک خلفاء کی سربر ستی اور اس کے نتائج کا تعلق ہے ہم اس الٹی گنگا پر پہلے بحث کر چکے ہیں۔ البتہ ایک بات حافظ صاحب کے منہ سے بھی تیجی نکل ہی گئی اور وہ یہ ہے کہ "طالبان دین تمام تر علائ حدیث کے گرد سمٹ گئے'' اس سے بیہ نتیجہ نکلتا ہے کہ عام مسلمانوں کی اکثریت علم حدیث کو دین کا حصہ سمجھتی تھی اور اسی وجہ سے علائے حدیث کو قابل عزت واحترام سمجھتی تھی۔ وضاعین کون تتھے؟ : اور جن حضرات نے وضع حدیث کے کار خیر میں حصہ کیا وہ چھ قتم کے لوگ تھے جن کی تفصیل بد ہے۔ ۵ زنا دقہ جو عبداللہ بن سبا یہودی کے تنبع متھے۔ انہوں نے ہی حضرت علی کو خدا کہا تھا حضرت علی الللا نے ان کے ستر اشخاص پر مشتمل ایک گروہ کو جلا بھی دیا تھا۔ تاہم جو پچ گئے تھے انہوں نے اپنے عقائد کو مقبول عام بنانے کے لیے بہت سی احادیث وضع کیں۔ (2) ایل تشیع۔ جو جنگ صفین کے بعد حضرت علی تناشد کے ساتھ رہ گئے تھے۔ انہوں نے باطنی شریعت ایجاد کی۔ اہل ہیت کے فضائل مناقب اور صحابہ کرام کے مثالب میں بہت سی حدیثیں وضع کیں۔ از اہد' عابد اور صوفی قشم کے لوگ' ان میں سمچھ حضرات تو ویسے ہی ترغیب وتر ہیب کے لیے روایات گھڑ کر پیش کرنا جائز سمجھتے تھے۔ کچھ قصہ کو قشم کے لوگ تھے جن کا مقصد صرف مجلس پر اثر انداز ہونا تھا خواہ سمی طور سے ہو۔ اور سمجھ صوفی قتم کے لوگ جنہوں نے علم معرفت و طریقت ایجاد کیا۔ پھر احادیث وضع کیں۔ اس کیے محد ثین نے اس طبقہ کے کسی آدمی سے روایت قبول نہیں گی۔ ان کی ہزرگی ادر زہد مسلم کیکن روایت حدیث کے لحاظ سے بہ لوگ انتہائی غیر مختاط تھے۔ ان مندرجہ بالا تین طبقوں نے تو جی بھر کر موضوعات کا چکر چلایا اور مندرجہ ذمل تین قشم کے لوگوں نے موضوعات بنائی ضرور ہیں۔ مگر طبقہ اولی کے مقابلہ میں بت کم۔ امراء وسلاطین ، بنو امیہ اور بنو عباس کی خلافت راشدہ کے بعد ہی تھن گئی تو ان لوگوں نے بھی این برتری قائم کرنے کے لیے موضوع احادیث کا سمارا لیا گر چونکہ ان کا وضع حدیث کا میدان محدود تھا۔

| آئینه پَرویزیت 🖌 470 🔨 (حصه چهارم) دوا محدیث                                                                                                                                                                                       |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| للمذا ایسی احادیث بھی کم ہیں۔                                                                                                                                                                                                      |
| ® خارجی- ان سے بہت کم موضوعات ثابت ہیں۔ وجہ یہ ہے کہ یہ لوگ جھوٹ کو گناہ کبیرہ سمجھتے                                                                                                                                              |
| یتھے۔ اور گناہ کبیرہ کے مرتکب کو کافر۔                                                                                                                                                                                             |
| ® معتزلین- بیرلوگ حدیث کو دینی حجت نہیں مانتے۔ گمرچو نکہ عوام کی اکثریت اسے دینی حجت سمجھتی<br>بتر                                                                                                                                 |
| کھی۔ کندا اپنے عقیدہ کے علی اگر عم انہوں نے بھی وضع حدیث کے کارخیر میں حصہ رسدی وصول کیا۔                                                                                                                                          |
| جاحظ معتزلی نے بہت سی روایات و صُنع کیں۔ علاوہ ازیں درج ذیل و صُنعی حدیث کا معتزلہ نے خوب پر چار                                                                                                                                   |
| کیا۔ جس سے ان کے عقیدہ کی تائید ہوتی تھی۔<br>الاقس بیتا سے در میں ا                                                                                                                                                                |
| «مَا الْنَّكُمْ عَنِّيْ فَاَعْرِضُوْهُ عَلَى كِتَابٍ "بو چھ تہمیں میری طرف سے ہنچا ہے کتاب اللہ<br>پیڈ آن ڈیر میں کر اس اس اللہ میں اللہ میں اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ الل                                                |
| الله ِ فَإِنْ وَافَقَ كِتَابَ اللهِ فَأَنَا قُلْتُهُ وَإِنْ بِي بِيشِ كرواً كراس كے موافق ہو تو میں نے کہی ہوگی<br>زبان نے سبک زبان اللہ ایک میں تکون کر میں ایک ایک ایک میں میں میں میں ایک میں ایک میں ایک میں ایک میں ایک میں ک |
| خَالَفَ كِتَابَ اللهِ فَلَمْ أَقُلْهُ وَإِنَّمَا إِنَّا اور مخالف موتومیں نے اسے نہیں کہا ہوگا۔ اور میں تو<br>مُرَافَتُ حِتَابَ اللہ بَرِيدِ مَدَابَانِ بَرِيلَا مُعَدِّبِ مَدَابَةً مُولاً وَاللَّهُ مَا مُولاً وَاللَّهِ مُ      |
| مُوافِقٌ كِتَابَ اللهِ وَبِهِ هَدَانِيَ اللهُ (جامع كتاب الله كي موافقت كرنے والا ہوں اور اسى بات<br>بيان العلم ١٩١/٢                                                                                                              |
|                                                                                                                                                                                                                                    |
| یہ حدیث اس لیے و صنعی ہے کہ یہ بذات خود کتاب اللہ کے خلاف ہے۔ قرآن میں علی الاطلاق رسول<br>کی اطاعت کا حکم ہے۔ لیکن یہ اسے مشروط بتاتی ہے؟ نیز یہ حدیث نبی سلی کی مستقل تشریعی حیثیت کو<br>خدمہ                                    |
| من من سے کا مساح کی جانب کی جانب سے مروط جان کہ جانب کیر نید خلامیت کی طل کی کی مسل خبر کی تصنیف کو سخت کر میں تحکم کے اس حدیث پر کیا ہے۔<br>ختم کر دیتی ہے۔ جو قرآن سے ثابت ہے اور کی تبصرہ صاحب بیان العلم نے اس حدیث پر کیا ہے۔ |
|                                                                                                                                                                                                                                    |
| حدیث کے متعلق آئمہ کے اقوال                                                                                                                                                                                                        |
| اس کے بعد حافظ صاحب فرماتے ہیں "لیکن آئمہ حدیث میں سے جن کا دن رات کا مشغلہ روایت ۔                                                                                                                                                |
| تھا۔ ایسے لوگ نظلے جن کی طبیعتیں اس سے بیزار ہو تمئیں اور وہ اس کو تقویٰ کے خلاف شبیجھنے لگے۔ حافظ                                                                                                                                 |
| ابن عبدالبر (م ۳۶۳٬۰۰۰) کی کتاب جامع بیان العلم سے چند آئمہ کے اقوال لکھتا ہوں'' (م-ح ص ۸۳) (واضح                                                                                                                                  |
| رہے کہ ہم ان اقوال میں سے صرف وہ باتیں درج کریں گے جو قابل اعتراض ہیں اور جن سے حدیث پر                                                                                                                                            |
| زد پڑتی ہے اور جن اقوال سے حدیث کا قرآن کے مقابلہ میں محض ثانوی درجہ ثابت ہو تا ہے ایسے اقوال<br>                                                                                                                                  |
| کے جواب کی ہم ضرورت نہیں شبخصتے۔ کیونکہ انہیں ہم درست شبخصتے ہیں یہ بھی داضح رہے کہ یہ تمام<br>بتایا ہے مدیر لعلہ سر در ان کہ انہیں نہ کہ انہیں ہم درست شبخصتے ہیں یہ بھی داضح رہے کہ یہ تمام                                      |
| اقوال جامع بيان العلم كے باب '' مَن ذَم الْإِحْثَارِ مِنَ الحديثِ دون تَفْهِنِهم لَهُ وَالتَّفَقُّهِ فِنِه '' يعني ان لوگوں كا<br>مار چندر به زرمان در مدر فهر به تزمیر مدین مدر کرد                                               |
| بیان <sup>جنہ</sup> وں نے احادیث میں قہم اور تفقہ پیدا کیے بغیر کثرت روایت کی مذمت کی ' سے لیے گئے ہیں۔<br>میں                                                                                                                     |
| قرآن پر مکڑیوں کا جالا : ''ضحاک بن مزاحم (م ۵۰اھ) نے فرمایا کہ زمانہ آنے والا ہے جب قرآن ایکا دیا                                                                                                                                  |

قرآن پر مکر یوب کا جالا: "ضحاک بن مزاحم (م ۵۰ اھ) نے فرمایا کہ زمانہ آنے والا ہے جب قرآن النکا دیا جائے گا۔ اور اس کے اوپر مکریاں جالا تنیں گی۔ کوئی کام اس سے نہیں لیا جائے گا اور لوگوں کا عمل حدیث وروایت پر ہوگا۔ (م- ح فل ۸۳)

اب دیکھیئے طلوع اسلام نے اسی کتاب مقام حدیث کے ص ۲۳۹ سے لے کر ص ۲۲۱۴ تک امام حنیفہ کی تدوین فقہ پر بحث کرتے ہوئے یہ تاثر پیش کیا ہے کہ امام موصوف نے تدوین فقہ کے دوران حدیث کو درخور اعتنا نہیں سمجھا اور صرف قرآن کو مد نظر رکھ کر فقہ کو مرتب کیا۔ اگر طلوع اسلام کے اس بیان میں کچھ صدافت ہے تو حافظ اسلم صاحب کی پیش کردہ روایت غلط قرار پاتی ہے اور حقیقت یہ ہے کہ فقہ ک تدوین کا بنیادی اصول ہی یہ ہے کہ اسے کتاب وسنت دونوں کو سامنے رکھ کر مرتب کیا۔

امام داؤد طائی اور روایت حدیث: "امام داؤد طائی نے روایت ترک کر دی تھی ان سے کما گیا کہ آپ حدیث کی تعلیم چھوڑ کر کب تک گھر میں بیٹھے رہیں گے۔ جواب دیا میں پند نہیں کرتا کہ ایسے راتے میں ایک قدم بھی رکھوں جو حق کے خلاف ہے" (مقام حدیث ص ۸۴) اب دیکھتے یوری روایت یوں ہے:

ب یہ پہلی اللدواؤد طائبی کم تَلْزِمُ بَیْنکَ الاَ "داؤد طائل ہے کما گیا "کب تک گھر میں مقیم رہیں تَخْرُجُ؟ قَالَ اُکْرِهُ أَنْ أَحْمِلَ رَحْلِيْ فِي گے کیا تُکلیں کے نہیں " فرمایا "میں ناپند کر تا ہوں کہ غَیْرِ حَقِّ» (جامع ۲/ ۱۲۸)

اب دیکھتے اس روایت میں حدیث کی تعلیم کا کہیں ذکر آیا ہے؟ اور جس روایت میں حدیث کی تعلیم کا ذکر ہے وہ جامع بیان العلم میں پہلے درج ہے اور وہ حدیث حافظ اسلم صاحب نے اس لیے درج نہ فرمائی کہ ''اس میں حق کے خلاف راستہ کی وضاحت ہے'' وہ اگر آپ درج فرما دیتے تو آپ کی قلعی کھل جاتی تھی اور وہ روایت یوں ہے۔

"داؤد طائی سے بوچھا گیا "آپ حدیث بیان نہیں کرتے" کہنے لگے "ایسے کام میں مجھے کیا دلچیں ہو علق ہے کہ میں بچوں کو املا کراؤں اور وہ پھر صرف میری لغزشوں پر نظر رکھیں۔ پھر جب وہ میرے ہاں

«قيل للداؤد طائي أَلَأ تُحَدِّث؟ قَالَ: مَا رَاحَتِيْ فِيْ ذٰلِكَ اَنْ اَكُوْنَ مُسْتَمْلِيًا عَلَى الصِّبْيَانِ فَيَاخُذُوُنَ عَلَى سَقْلِيْ فَاِذَا قَامُوْا

آئينهُ پَرُويزيت 🔥 472 🖉 (حصه چهارم) دوا ڳرهديث مِنْ عَنْدِيْ يَقُوْلُ قَائِلٌ مِنْهُمْ أَخْطَأُ فِي سے حِلے جاتے میں تواکی کہتا ہے کہ اس نے فلاں كَذَا وَيَقُوْلُ الأَخِرُ غَلَطً فِي كَذَا تَرَى جگہ خطا کی دو سرا کہتا ہے کہ اس نے فلال جگہ غلط بات کمی دیکھو آخر میرے پاس وہ کو ننی چیز ہے جو عِنْدِيْ شَيْئًا لَيْسَ عِنْدَ غَيْرِيْ» دو سروں کے پاس نہیں۔" <sup>ص</sup>ویا شاکردوں کا بہ طرز عمل آپ کو سخت ناپند تھا جس کی وجہ سے وہ گھر میں بیٹھ گئے اب حافظ صاحب نے الی ناہندیدہ روش یعنی غیر حق بات کو حدیث بیان کرنے سے متعلق کر کے اپنے حسب پیند اردو میں ردایت بیان فرما دی۔ فضيل بن عياض رطائيد اور روايت حديث : "حضرت فغيل بن عياض عابد الحرمين (م ٨٢هه) ٢ پاس ایک جماعت طالبان حدیث کی کمپنچی۔ انہوں نے ان کو اپنے گھر میں داخل ہونے کی اجازت نہیں دی۔ اور کھڑی سے ان کی طرف سر نکالا۔ لوگوں نے سلام کیا اور کیفیت ہو چھی۔ فرمایا میں اللہ کی طرف سے تو عافیت میں ہوں۔ مگر تمہاری طرف سے مصیبت میں۔ جس شغل میں تم ہو یہ اسلام میں نئی بدعت پیدا ہوئی ہے۔ ﴿ إِنَّا لِلَّهِ وَإِنَّا المَيْهِ وَاجِعُوْنَ ﴾ تم نے كتاب الله كو چھوڑ ركھا ہے۔ اس كو حاصل كرتے تو تممارے دلوں کو شفا نصیب ہوتی۔ لوگوں نے کہا کہ اسے تو ہم پڑھ چکے ہیں۔ فرمایا کہ وہ ایس کتاب ہے جو تمہاری اور تمہاری اولاد کے لیے کافی ہے۔ بھر یہ آیت پڑھی: "لوگو! تمہارے پاس تمہارے رب کی طرف سے ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ قَدْجَاءَ تَكُم مَّوْعِظَةٌ مِّن رَّيَّكُمْ نصیحت اور دلول کو شفا اور مومنوں کے لیے مدایت وَشْفَآً لَّمَّا فِي ٱلصُّدُورِ وَهُدَى وَرَحْمَةُ ﴿ اور رحمت آچکی۔ کمہ دو کہ اللہ کی مریانی اور اس کی لِلْمُؤْمِنِينَ ٢ اللهُ قُلْ بِفَضِلِ ٱللَّهِ وَبَرْحَمَتِهِ، فَبَذَالِكَ فَلَيُفْرَجُوا هُوَ خَيْرٌ مِّمَّا يَجْمَعُونَ ٥ رحت پر تم خوشی مناؤ۔ بیہ اس ہے بہتر ہے جس کو تم جمع كررب مو- " (م-ح ص ١٨-٨٥) (يونس١٠/ ٥٧ـ٨٥) اب ہم پوری روایت درج کرتے ہیں تاکہ اس کے تمام پہلو سامنے آجا میں اور یہ بھی معلوم ہو جائے کہ حافظ صاحب نے اس روایت کو پورا درج کیوں شیں کیا۔ "ابن الی الحواری کیتے ہیں کہ ۵۸ اھ میں ہم ایک جماعت کی صورت میں فضیل بن عیاض کے دروازہ پر پنچ تو آپ نے ہمیں اندر آنے کی اجازت نہیں دی۔ سمی آدی نے کہا کہ یہ صرف قرآن کی تلاوت کی آداز س کر باہر آتے ہیں ہم نے قاری کو قرآن پڑھنے کو کہاتو پڑھنے لگاتو آپ نے کھڑکی سے جھانکا ہم نے کہا۔ السلام علیکم ورحمۃ اللد۔ انہوں نے کہا۔ وعلیکم السلام۔ ہم نے کہا۔ اے ابوعلی (بیہ آپ کی کنیت ہے) آپ کیے ہیں اور کیا حال ہے؟ فرمایا "اللہ کی طرف سے تو خیریت میں ہوں، مگر تمہاری طرف سے تکلیف میں ہوں۔ یہ (حدیث سکھنے کا طریقہ) تم نے اسلام میں نیا بنالیا ہے۔ ﴿ إِنَّا لِلَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ وَاجعُوْن ﴾ ہم اس طرح علم نہیں سیکھتے تھے۔ بلکہ ہم اپنے آپ کو استاد کے حلقہ ادرس میں بیٹھنے کا اہل بھی نہ سمجھتے تھے۔

آئینهٔ بَرُویزیت 🕺 473 🔨 (حصه چهارم) دوا ] حدیث چنانچہ ہم ان طالب علموں کے یہنچے یا پیچھے بیٹھ جاتے اور غور سے سنتے رہتے اور جب کوئی حدیث بیان ہو چکتی تو ہم دو سروں سے اس کا اعادہ کرتے اور اس حدیث کو محفوظ کر کیتے اور تم علم کو جہالت کے ساتھ طلب کرتے ہو اور تم نے کتاب اللہ کو ضائع کر دیا ہے۔ اگر تم کتاب اللہ کو طلب کرتے تو تم اس میں شفا پاتے۔ " ہم نے کہا ہم نے قرآن سیکھ کیا ہے۔ " فرمایا وہ ایس کماب ہے جو شہیں اور تمہاری اولاد کے لئے کانی ہے۔" ہم نے کہا کیسے ابوعلی؟ فرمایا "فران کو ایسے سیھو کہ تم اس کے اعراب کو پیچانو اور اس کے تحکمات کو منتثابهات سے اور ناسخ کو منسوخ سے پیچانو۔ پھر جب تم نے یہ سب کچھ پیچان کیا۔ تو تم فضیل اور ابن عبیبہ کے کلام سے بے نیاز ہو جاؤ گے۔ پھر یہ آیت پڑھی..... (جو اوپر درج ہے) ..... (جامع بیان العلم' رج ۲ ص ۱۲۸ - ۱۲۹) اس روایت میں خط کشیدہ فقرے آپ روایت کرتے وقت چھوڑ گئے۔ جن سے مندرجہ ذیل باتیں سامنے آتی ہی: 1 حضرت ففيل كالمر تهم تعا كمتب نه تعا جمال آب اس جماعت كو داخل كر يكت المذا آب ن ان کو اندر آنے کی اجازت نہیں دی۔ گویا یہ حضرت داؤد طائی کے شاکر دوں سے بھی زیادہ بد تمیز تھے۔ لندا حضرت فضيل انسي كيب برداشت كرت اور كمه ديا كه تمهارى طرف سے تكليف ميں مول-(2) اس طرح علم حدیث کا حصول حضرت فضیل کو سخت ناگوار نتجا۔ لہذا آپ نے اپنی مثال دے کر ان کو علم حاصل کرنے کے آداب سے آگاہ کیا۔ (3) پھرانہیں وہ نصیحت فرمائی جو تمام علائے حق کا فریضہ ہے۔ یعنی قرآن کو پہلے خوب اچھی طرح سمجھ لو اور بیہ تو آپ کو ان کے دیکھنے اور روبیہ سے ہی معلوم ہو گیا تھا کہ وہ قرآن کو بھی ٹھیک طرح نہیں سجصتے۔ لنذا انہیں ہدایت کی کہ ابھی تمہیں حدیث کی طرف متوجہ ہونے کی ضرورت نہیں۔ پہلے قرآن پر غور حاصل کرو۔ اور حافظ صاحب نائخ و منسوخ کا حصہ اس روایت سے اس لیے چھوڑ گئے کہ یہ بات ان کے نظریہ کے خلاف جاتی ہے۔ دیگر آئمہ کے اقوال : اب درج ذیل اقوال کاسیٹ ملاحظہ فرمائے: اقوال سفیان نوری : سفیان نوری (م- ۱۱۱ھ) کہا کرتے تھے کہ اس علم میں کیا خوبی ہے۔ جس میں (خط کشیدہ الفاظ روایت میں مذکور شیں۔ حافظ صاحب کی طرف سے اضافہ ہے۔ مؤلف) ساٹھ سال گزرنے کے بعد اب یمی آرزد ہے کہ کاش برابر سرابر نگل جاتے' نہ عذاب پاتے نہ تواب 🍄 ایک بار فرمایا اگر حديث الچھي چيز ہوتي تو بر هتي نہ جاتي۔ `` (ص ٨٥)

🚯 محمر بناٹھ نے بھی اینی وفات کے وقت کہا تھا۔ کاش میں آخرت کے حساب سے برابر سرابر چھوٹ جاڈں۔''

 ایند ترویزیت
 474
 (حصر چمارم) دوا محدیث

 امام شعبه کا قول :
 امام شعبه کا قول :
 امام شعبه کا قول :

 داویان حدیث کو مخاطب کرے فرمایا ان هذا الْحَدِیْثِ یَصْدُکُمْ عَنْ ذِکْرِ اللَّهِ فَهَلْ ٱنْتُمْ مَنْتَهُوْنَ (٤٢٨)

 سفیان بن عیینہ کے اقوال :
 ۵

 شیتوں کا نوکرا ہوتا اور کے فرمایا ان هذا الْحَدِیْثِ یَصْدُکُمْ عَنْ ذِکْرِ اللَّهِ فَهَلْ ٱنْتُمْ مَنْتَهُوْنَ (٩٢٨)

 مفیان بن عیینہ کے اقوال :
 ۵

 شیتوں کا نوکرا ہوتا اور گر کرچور چور ہو جاتا اور محصاس کے قریداروں سے نجات مل جاتی۔ "(٩٢٨)

 شیتوں کا نوکرا ہوتا اور گر کرچور چور ہو جاتا اور محصاس کے قریداروں سے نجات مل جاتی۔ "(٩٢٨)

 ۵
 سفیان بن عیینہ نے ایک بار فرمایا کہ "جو مجھ سے دشنی رکھ اللّٰد اسے محدث بنا دے۔"

 ۵
 سفیان بن عیبنہ نے ایک بار فرمایا کہ "جو محصاص دشنی رکھ اللّٰد اسے محدث بنا دے۔"

 ۹
 ۵
 سفیان بن عیبنہ نے ایک بار فرمایا کہ "جو محصاص دشنی رکھ اللّٰد اسے محدث بنا دے۔"

 ۵
 سفیان بن عیبنہ نے ایک دن اصحاب حدیث کی ایک جماعت سے کما کہ "اگر ایم کو اور تم کو حضرت

 ۹
 مرابل کر دی کی بینہ ہے ایک دن اصحاب حدیث کی ایک جماعت سے کما کہ "اگر ایم کو اور تم کو حضرت

 ۹
 مرابل دریا جو محرت

 ۹
 ۲
 ۲

 ۵
 می خور جو محرت

 ۹
 ۲
 ۲

 ۵
 ۲
 ۲

 ۹
 ۲
 ۲
 </

امام شعبہ کی طرح یہ (لیعنی سفیان بن عیبینہ) بھی محدثوں کی صورت سے بیزار تھے۔ طالبان حدیث کے ہوتی تو روز بروز کے جوم سے بھاگ کر اپنے گاؤں میل اخضر میں رہنے اور کہا کرتے تھے کہ اگر حدیث خیر ہوتی تو روز بروز کم ہوتی بڑھتی نہ جاتی۔" (م-ح ص٨٩)

اب دیکھتے مندرجہ بلا اقوال تین تابعین' سفیان توری' سفیان بن عیبینہ اور شعبہ بن تجابح کے ہیں یہ متیوں حفرات عراق سے تعلق رکھنے والے اور ہم تعصر ہیں۔ یمی عراق وضعی احادیث کی سب سے بردی منڈی بھی بنا ہوا تھا۔ ایک تو ان حضرت کو ان واضعین سے نبٹنا پڑتا تھا۔ وو سرے کوفہ کے شاگر د پیشہ حفرات بھی غالباً دو سرے علاقوں سے زیادہ بد تمیز تھے اور ان استادوں کا بے ہنگم مطالبات سے کافیہ تنگ کر رکھا تھا۔ جس کی وجہ سے یہ لوگ ان سے چھپتے پھرتے تھے کیونکہ یہ شاگر د پیشہ حضرات کسی وقت بھی انہیں چین سے بیٹھنے نہ دیتے تھے۔ اسی اضطراب کی کیفیت میں آپ سے ایسے کلمات بے سافتہ نگل جاتے سے۔ ورنہ حدیث کے دو سرے بھی 9 دارالحدیث موجود تھے۔ اور ان میں بھی ان کے ہم پلہ محدثین حدیث پڑھاتے تھے۔ لیکن اور کسی امام حدیث نے ایسے الفاظ زبان سے نہیں نگا لے دپنانچہ جامع بیان العلم کے

(قَالَ أَبُوعُمَرَ هٰذَا كَلاَمٌ خَرَجَ عَلَى "ابو عمر (يعنى ابن عبد البر) كت بي كديد كلام ايساب ضَجْدٍ وَفِيْدٍ لأَوْلِى الْعِلْمِ نَظَرٌ» (جامع بيان جو اكتابت اور ب چينى كى بنا پر ان كے مند ت نكل العلم ٢/ ١٢٥) اعتبارت بحى مشكوك ب."

ابن عبدالبرنے سند کے مشکوک ہونے کا ذکر کر دیا۔ اور حقیقت یہ ہے کہ یہ اقوال جو سفیان نوری اور سفیان بن عیبینہ کی طرف منسوب ہیں محض کذب وافتراء ہے۔ سفیان نوری والے قول کی سند میں اسحاق بن ابراہیم بن نعمان مجمول دو سرا راوی محمد بن علی بن مروان بھی مجمول اور تیسرا علی بن جمیل کذاب ہے اور سفیان بن عیبینہ کے قول کی سند میں محمد بن سلیمان بن ابی الشریف اور ذکریا قطان مجمول ہے۔ لہذا سہ دونوں روایات مردود ہیں۔ (تقدیم اسلام ص١٢٦)

# آئینهٔ پُردیزیت 🖓 475 🗸 (حصه چهارم) دوا ] حدیث

بکرین حماد شاعراور خیرو شرکامعیار: اس کے بعد حافظ اسلم صاحب نے بکرین حماد شاعر کے چار اشعار درج فرمائے ہیں۔ جن میں آخری دو کا ترجمہ جو اصل مقصد ظاہر کرتے ہیں۔ حافظ صاحب کے الفاظ میں ہیہ ہے: " میں دیکھتا ہوں کہ اچھی چیزیں دنیا میں کم ہوتی اور تھٹتی جا رہی ہیں۔ لیکن حدیث ہے کہ برابر بردھتی جاتی ہے۔ اگر یہ بھی اچھی چیز ہوتی تو دو سری اچھی چیزوں کی طرح تھٹتی میرا خیال ہے کہ خیر اس سے بعید ہے۔ " (م-ح ص۸۷)

یہ اشعار بھی حافظ صاحب نے جامع بیان العلم ہی سے درج فرمائے اور کیا ہی اچھا ہو تا کہ جن تین شاعروں نے بکر بن حماد شاعر پر گرفت کی ہے اور وہ بھی اس کتاب میں ساتھ ہی درج ہیں۔ حافظ صاحب ان کا ذکر بھی فرما دیتے۔ خیر شاعروں کی باتیں ہمارے لیے قابل جمت بھی نہیں ہم تو ایک موٹی سی بات جانے ہیں کہ اگر یہ کلیہ درست ہے تو طلوع اسلام کے لٹر پیر کے متعلق کیا خیال ہے۔ جو دن بدن بردھ رہا ہے؟ یا موجودہ دور میں ذرائع مواصلات بہت برو ھیڈ جا رہے ہیں تو کیا اسے بھی شریر محمول کیا جائے گا؟ جوانی تک انسان کی قوت بڑھتی جاتی ہے بعد میں کم ہوتی جاتی ہے۔ تو کیا یہ قوتِ شرے یا خیر؟

## جر آئینہ پَویز تے من کر یہ کے گا کہ ہمارے تممارے در میان قرآن ہے۔ اس کے حلال کیے ہوئے کو حلال ادر حرام کیے ہوئے کو حرام سمجھو۔ یاد رکھو کہ مجھے قرآن دیا گیا ہے ادر اس کے ساتھ اس کے مشل ادر بھی بلکہ زیادہ" (بحوالہ مظلوۃ ص ١٨ م ح ص ٨٨) کیا مثلة مَعَة والی حدیث وضعی ہے؟ :

(2) جامع بیان العلم جس کی روایتوں سے حافظ صاحب نے احتجاج کیا ہے۔ میں سے حدیث چار مختلف طریقوں اور سندوں سے ص ۱۹۹ ص ۱۹۰ می ۱۹۰ می ۱۹۰ می ۱۹۰ می ۱۹۰ می ۱۹۰ می ۱۹۰ میں ایک طریقوں اور سندوں سے ص ۱۹۹ ص ۱۹۰ می ۱۹۰ می ۱۹۰ می داور طف کی بات سے ہے کہ ان راویوں میں ایک سفیان جم بین اور سندوں سے ص ۱۹۹ میں ایک مغلوں اور سندوں ہیں ایک میں ایک سفیان جم بین اور سندوں سے ص ۱۹۹ میں اور میں ایک معنان کواہ سفیان جم بین ایک ہیں۔ جنہیں آپ نے آئمہ بھیرت میں شار کیا ہے (دیکھتے ص ۱۹۹ سطر خبر ۲۱) اب سے سفیان خواہ سفیان جواہ سفیان توری ہوں یا سفیان خواہ سفیان توری ہوں یا سفیان بین ایک ہوں یا سفیان بن عبینہ اس سے کوئی فرق نہیں پڑتا۔ کیونکہ سے دونوں آپ کے نزدیک آئمہ بھیرت سے ہیں۔

② حافظ صاحب نے اس حدیث کے لیے مشکوۃ کا حوالہ دیا اب صاحب مشکوۃ نے اس حدیث کو تمین مختلف سندوں اور طریق سے اس حدیث کو تمین مختلف سندوں اور طریق سے روایت کیا ہے اور یہ احادیث مندرجہ ذیل کتب احادیث سے لی گئی ہیں۔ ترمذی ابوداؤد' ابن ماجہ' سند احمہ' بیھق اور دارمی۔

<u>حافظ صاحب کے دلا کل کا جائزہ:</u> جو حدیث چھ کتب احادیث میں مختلف سندوں سے مذکور ہو۔ اس کے صحیح ہونے کا شک تو نہیں رہنا چاہئے تاہم حافظ صاحب نے اس کے وضعی ہونے کے لیے دو نظائر اور ایک دلیل بھی پیش کی ہے للذا ان کا جائزہ لینا بھی ضروری ہے فرماتے ہیں۔

"حلائکہ صدیق اکبر نٹائٹ نے جیسا کہ ہم نقل کر چکے ہیں روایت سے منع کرتے وقت سمی فرمایا تھا۔ کہ اگر کوئی سوال کرے تو اس سے کہہ دو کہ ہمارے اور تمہارے در میان قرآن ہے۔ جو اس نے جائز کیا ہے۔ اس کو ناجائز سمجھو نیز فاروق اعظم فرمایا کرتے تھے کہ حَسْبُنَا کِفَابُ اللَّهِ ہمارے واسطے اللّہ کی کتاب کافی ہے۔ ان کے خلاف سے روایت قرآن کریم کو ناکافی اور غیر مکمل بتاتی ہے جو اس کے جعلی ہونے ک قطعی دلیل ہے۔" (م- ح ص ۸۸)

I ای کتب مقام حدیث کے ص ۲۷ بر آپ نے جو حضرت ابو بکر رنا شی کے متعلق روایت درج کی تو منع روایت درج کی تو منع روایت کا منع روایت کی تو منع روایت کا سبب اختلاف باہمی بتایا ہے۔ بیر روایت آپ اس طرح شروع کرتے ہیں جب تم آج اختلاف کرتے ہو تو آ کندہ تسلیل اور بھی اختلاف کریں گی۔ لہذا رسول اللہ سے کوئی حدیث روایت نہ کرو" لیکن اب حافظ صاحب منع روایت کا سبب بیہ بتا رہے ہیں کہ چو نکہ کتاب اللہ سے کوئی حدیث روایت کو تران کے اب حافظ صاحب منع روایت کا سبب ایک کی تھی جب تم آج اختلاف کرتے ہوں جن می آج اختلاف کرتے ہو تو آ کندہ تک میں اور بھی اختلاف کریں گی۔ لہذا رسول اللہ سے کوئی حدیث روایت نہ کرو" لیکن اب حافظ صاحب منع روایت کا سبب بیہ بتا رہے ہیں کہ چو نکہ کتاب اللہ کمل ہے اور آپ کو قرآن کے علاوہ پکھ نہیں دیا گیا اس لیے حضرت ابو بکرنے منع کیا تھا۔

اس روایت پر مصنف کتاب جامع بیان العلم کا تبعرہ یہ ہے کہ یہ حدیث ابن ابی ملیکہ سے مردی

آئیند بَرَویزیت مسلم 477 💦 (حصه چهارم) دوا یا حدیث ب اور مرسل ب الندا قامل احتجاج نهين. 3 حضرت عمر يناشح حسنها كحمّاب الله فرمايا نهيس كرتے تھے بلكہ صرف ايك مرتبہ فرمايا تھا اور اس ير بحربور تبعره بم يل اي مضمون " حَسْبُنَا كِتَابُ اللهِ " ٢ تحت كر ج من ما ده كتاب الله ت الله ٢ احکام یا بوری منزل من الله شریعت مراد کیتے تھے۔ ٤ حضرت عمر تلاشح نے ایک مرتبہ حسبنا کتاب الله فرمایا تھا تو ایک مرتبہ یہ بھی فرمایا تھا۔ عنقریب ایک ایسی قوم بیدا ہوگی جو تم سے قرآن کی «سَيَاتِي قَوْمٌ يُجَادِلُوْنُكُمْ بشُبْهَاتِ الْقُرْآنِ فَخُذُوْهُمْ بِالسُّنَنِ فَاِنَّ أَصْحَابُ متشابہ آیات سے جھکڑا کرے گی تو تم ان پر سنن کے ذريع گرفت کرو۔ کيونکہ اہل السنن ہي اللہ عزوجل السُّنَنِ أَعْلَمُ بِكِتَابِ اللهِ عَزَّوَجَلَّ»(جامع کی کتاب کو سب سے زیادہ جانے والے ہیں۔ بيان العلم٢/ ١٢٣) کیا حضرت عمر تلافتر کی بید بات بھی منظور ہے؟ اور ایک دفعہ یوں بھی فرمایا تھا کہ: رائے سے احتراز سیجیے اس کیے کہ اصحاب الرائے سنت کے دستمن ہوتے ہیں۔ وہ احادیث کو حفظ کرنے سے قاصر رہتے ہیں۔ عنقریب ایک ایس قوم ظہور پذیر ہوگی۔ جو قرآن کی آیات متشابهات کا سہارا کے کرتم سے جھکڑے گی۔ احادیث کے ذریعے ان پر گرفت کرو۔ اس لیے اصحاب الحدیث قرآن کو زیادہ بهتر جانتے ہیں۔ جس طرح تم قرآن سیکھتے ہو اسی طرح فرائض اور دو سری سنتیں سیکھا کرو۔ `` (تاریخ الحدیث والمحدثون من ٨٠ " نيز جامع بيان العلم "ح. ٢ م. ١٣٣ - ٢٣٥) اللہ مادب نے مثلہ معہ والی حدیث کے جعلی ہونے کی قطعی دلیل سے دی ہے کہ سے کہ سے کتاب اللہ کو ناکانی اور غیر کمل بتاتی ہے" اب بد دیکھتے کہ اس کتاب کے غیر کانی اور ناکمل ہونے کا طلوع اسلام س طرح اعتراف كر رہا ہے۔ مقام حديث ك ص ٢٩ ير درج ہے كه-کیا قرآن مکمل کتاب ہے؟ : "اس تمام عرصه میں توجهات کا مرکز حدیث ہی رہی (<u>یا</u> وہ فقہ جو احادیث کی روشنی میں مرتب کی جاتی رہی) اس لیے کہ قرآن میں احکام بہت تھوڑے تھے۔ اور زندگی کی عملی ضروریات ان سے کمیں زیادہ ان ضروریات کو ان جزئی احکام نے بورا کرنا تھا۔ جنمیں خلافت مرتب كرتى-" (م-ح ص ٢٩) اس اقتباس سے درج ذیل باتوں کا پنہ چکتا ہے۔ (الف) فقہ حدیث کی روشن میں مرتب کی جاتی رہی ہے اور فقہ حنفی بھی اسی طرح مرتب ہوئی۔ امام ابو حنيفه پر طلوع اسلام جو منكر حديث مون كا الزام لگاتا ب ده ب بنياد ب.

🚯 اس حدیث پر پرویز صاحب اور تمنا عمادی کے اعتراضات کا جواب «مجمی سازش» میں دیا جا چکا ہے۔

(ب) "قرآن میں احکام بہت تھوڑے ہیں اور زندگی کی عملی ضروریات کمیں زیادہ" اس بات کو طلوع (ب) "قرآن میں احکام بہت تھوڑے ہیں اور زندگی کی عملی ضروریات کمیں زیادہ" اس بات کو طلوع اسلام بھی بطور اصول تسلیم کرتا ہے۔ (ج) باتی جملہ مسلمان اس خلا کو سنت سے پر کرتے ہیں اور کتاب وسنت مل کر شریعت بنتی ہے۔ اور یہ پوری شریعت خدا کی عطا کردہ سمجھتے ہیں۔ لیکن طلوع اسلام اس خلا کو خلافت یا مرکز ملت کے مشوروں سے پر کر کے شریعت کی بتکمیل خود کرتا ہے۔ یا پھڑا پنے شائع کردہ لنڑ پچر ہے گویا طلوع اسلام کا سے دعویٰ کہ قرآن عکمل کتاب ہے۔ محض زبانی دعویٰ ہے عملی طور پر دہ اپنے دعویٰ کی خود ہی تردید کر دیتا ہے۔

معتزلين اور امام ابن قتيبه رطقتيه

اس کے عبد حافظ اسلم صاحب رقمط از ہیں کہ: "ای قسم کی باہم متعارض روایات کو دیکھ کر جو ہربات اور ہر شعبہ میں ہیں معتزلہ نے محدثین پر سخت حملے کیے کہ تم نے مکذوب روایات سے دین کو فاسد کر ڈالا۔ اور علماء میں اختلاف پیدا کیا جس کی وجہ سے وہ ایک دوسرے کی مخالفت بلکہ تکفیر کرنے لگے۔ یہاں تک کہ امت فرقوں میں بٹ گئ امام ابن فنیبہ نے کتاب مختلف الحدیث لکھ کر ان اعتراضات کے جوابات دینے کی کوشش کی۔ تکران میں سوائے محدثانہ تاویلات اور توجیهات کے اور کیا ہے؟" (ایعنا صمر)

1 اس زمانہ کے مسلمان روایات کو دین کا حصہ سمجھتے تھے۔ ورنہ مکذوب روایات سے دین میں فساد کے اس زمانہ کے مسلمان روایات کو دین کا حصہ سمجھتے تھے۔ ورنہ مکذوب روایات سے دین میں فساد کے کیا معنی۔ اگر روایات خواہ وہ تچی ہوں یا جھوٹی' کی حیثیت دینی تسلیم ہی نہ کی جائے۔ تو پھران سے دین کا کیا مگڑ تا ہے؟
 2 کا کیا مگڑ تا ہے؟ جیسا کہ اخباری اطلاعات سے دین کا کچھ نہیں مگڑ تا۔

ا معتزلہ کی نگاہ میں اصل مجرم محدثین تھے۔ زنادقہ ' خوارج ' شیعہ ' اہل بدعت اور دروغ باف داعظوں کا جنہوں نے معتزلہ سمیت وضع حدیث کا کاروبار کیا۔ ان کے ہاں کوئی قصور نہ تھا۔ محدثین سے تو جہاں تک ہو سکا دین کو ان آلائشوں سے پاک کیا بھران پر سخت حملے کرنے کی وجہ نظر نہیں آتی۔ نہ ہی میہ سمجھ آتی ہے کہ محدثین نے امت کو فرقوں میں کیسے بانٹ دیا۔

کیا۔ اس سے بھی آپ ناراض ہی معلوم ہوتے ہیں۔ پھر معلوم نہیں آپ اتحاد چاہتے ہیں یا افتراق؟ ④ امام ابن قتیبہ کی کماب مختلف الحدیث پر آپ مختصر سا تبصرہ کر کے آگے چل دیئے حالا نکہ امام موصوف نے ایسی تمام حدیثوں کی تطبیق کر کے ان تمام احادیث کا حل پیش کر دیا ہے جن کو معترالہ متعارض

# آئينهُ پَرويزيت ٢٠ (حصه چهارم) دوا مُحديث

قرار دیتے ہیں البتہ ایک اور کام آپ نے ایسا کیا ہے جو حافظ صاحب کو پیند نہ آیا۔ اور وہ بیر کہ امام موصوف نے گھر کا بھیری بن کر لنکا ڈھائی ہے۔ ابن قتیبہ پہلے خود معتزلہ سے متاثر اور ان کے ہاں آیا جایا کرتے تھے۔ پھر جب انہیں معتزلہ کی جسارت اور احادیث صححہ کو بھی رد کرنے کا علم ہوا اور دیکھا کہ وہ قرآن کی تفییر دو سری قرآنی آیات کو تو ژ مرو ژ کر اپنے عقائد باطلہ کے ہم آہنگ بنا لینے کی کو شش کرتے ہیں۔ تو آپ ان سے الگ ہو گئے۔ اس کتاب میں ابن قتیبہ نے معتزلہ کے ہم آہنگ بنا لینے کی کو شش کرتے وزبام کیا ہے۔ سب سے پہلے نظام معتزلی کا ذکر کیا ہے جس نے حضرت ابو بکر خطرت علیٰ حضرت ابن مسعود' حضرت حدیفہ بن یمان اور حضرت ابو ہریرہ زبان پیمایین سب کو اپنی تقید کا ہدف بنایا ہے۔ پش از اعتراضات کا ازالہ کیا ہے۔ اس کتاب میں ابن قتیبہ نے معتزلہ کے پوشیدہ عیوب دنقائص کو طشت محضرت ابن مسعود' حضرت حدیفہ بن یمان اور حضرت ابو ہریرہ زبان پیمایین سب کو اپنی تقید کاہدف بنایا ہے۔ پاران اعتراضات کا ازالہ کیا ہے۔ اس کے بعد مشہور معتزلین ابو ہزیل علاف' عبید اللہ بن حسن اور ہشام بن حکم کا ذکر کر کے ان کی یادہ گوئی اور تناقضات پر تبھرہ کیا ہے۔ بعد ازاں معتزلین کے خطیب جاحظ کا ذکر کیا ہے کہ جمو تا آدمی تھا۔ خود حدیثیں وضع کر تا تھا۔ اور صحیح حدیثوں کا ندان کی بلی بی حضن اور بھی متران کے خطیب جاحظ کا ذکر

بر ترین علمی خیانت: امام ابن فتیبه کی مید کتاب مستشرقین سے لیے بہت کار آمد ثابت ہوئی وہ اس کتاب سے حدیث پر اعتراضات و مطاعن تو بعینہ نقل کر دیتے ہیں۔ مگر ان سے جو جو ابات ابن فتیبہ نے دیتے ہیں یا ان پر جو جرح یا تبصرہ کیا ہے۔ اسے مطلقا نظر انداز کر جاتے ہیں۔ اور اعتراضات بھی اس انداز سے پیش کرتے ہیں۔ گویا یہ صحابہ واہل حدیث کے بارے میں ابن فتیبہ کے ذاتی افکار و آراء ہیں بالکل اس انداز پر آج کل حافظ اسلم صاحب اور دو سرے مظرین حدیث کام کر رہے ہیں۔ انہیں جامع بیان العلم سے ۱۹

- (۱) " کراهیة کتابة العلم و تخلیده فی الصحف " یعنی علم کو لکھنے کی اور اے بمیشہ لکھا رکھنے کی ناپندیدگی۔ "کیونکہ بعض صحابہ حدیث حفظ ہو جانے کے بعد اے مٹا دیتے تھے۔
- (۲) '' ''احتلاف العلماء فی بعض الفروع '' یہ باب ان فروعی اختلاف کو اچھال کر احادیث سے برگشتہ کرنے کے لیے بہترین مواد کا کام دیتا ہے۔
- (۳) " مَنْ ذَمَّ أَلَا كُثَارِ مِنَ الْحَدِيْثِ بغير تفهيم و تفقه " لينى ان لوگول كے اقوال جنہوں نے حديث ميں فہم وتفقہ پيدا كيے بغير تكثير روايت كى ندمت كى ہے۔
- (آ) محمد ابو زهو مصنف تاریخ الحدیث والمحدثین نے اکابر معتزلہ کے بیہ نام ہتاتے ہیں (۱) عمرو بن عبید (م ۱۳۳۳ه) (ابو اللذیل علاف (م ۲۳۵ه) (نظام م ۲۲۱ه) (بشر مرکبی م ۲۱۸ه) (عمرو بن اکبر الجاحظ م ۲۲۵ه) (ثمامه بن اشرس م ۲۲۵ه)

آئینهٔ پُرویزیت 🕺 **480 🌾** (حصه چهارم) دوا **ب** حدیث (٣) " لاَ يُقْبَلُ قَولَ بعض العلماء في بعض إلا ببينة " يعنى ايك عالم كى دوسر عالم ك حق مي جرح بغیر دلیل کے ناقابل قبول ہے۔ اس باب کے عنوان سے صرف نظر کر کے منگرین حدیث صرف وہ اقوال درج کر دیتے ہیں جو کسی عالم نے دو سرے کے خلاف کیے اور اس طرح جرح اور تعدیل کے فن کو بے کار ثابت کرتے ہیں اس کتاب کے باتی 24 ابواب منکرین حدیث کے خیال میں بے کار اور ناقابل التفات من اس طرح توجیہ النظريں تيسري فصل (از صاا ١٩٦) منكرين حديث كے ليے برے كام كى چيز ہے اس كا عوان ٢- " الفصل الثالث في تنبُّت السلفِ في أمر الحَديثِ حشيةً ان يُّدُحَلَ فيهِ مَا لَيْسَ مِنْهُ لِعن حدیث کے معاملہ میں سلف کی تحقیق اس خدشہ کے پیش نظر کہ مبادا حدیث میں وہ شامل نہ ہو جائے جو حقيقتاً اس ميں شامل نہيں۔ " یمی صورت تذکرہ الحفاظ للذہبی کی ہے۔ ان تمام کتابوں سے مصنف کی منشاء کے علی الرغم عبار تیں نفل کر کے اس کاغلط سلط مطلب عوام کے سامنے پیش کر کے انہیں حدیث سے بد نظن اور برگشتہ کرنے کا فریضہ بیہ حضرات سرانجام دے رہے ہیں۔ اس کے بعد حافظ اسلم صاحب کہتے ہیں: ''الغرض ان آئمہ اہل بصیرت (یعنی معتزلین) کے باعث قصر حدیث میں جو زلزلہ آگیا تھا (یعنی موضوع اور متعارض حدیث کی وجہ ہے) اس کا روک دینا محدثین کے لیے کچھ زیادہ د شوار نہ تھا۔ '' (م- ح ص ۸۹) <u>محد ثین کی مشکلات:</u> جب ہم حقائق کی نسوٹی پر حافظ صاحب کے اس دعویٰ کو پر کھتے ہیں تو ہمیں یہ جھوٹ کا ملیندہ نظر آتا ہے۔ یہ محدثین کرام ہی کی جماعت تھی۔ جس نے موضوعات اور بدعلت کے اس سلاب کے سامنے سینہ سپر کیا اور سر دھڑ کی بازی لگا دی۔ شیعہ' زنادقہ' خوارج' معتزلہ صوفی اور زباد کا طبقہ

### آئينهُ پُرديزيت 🕺 😽 (حصه چهارم) دوا ) حديث اب ہم چند ایسے حقائق وداقعات کا ذکر کرتے ہیں۔ جن سے معلوم ہو تا ہے کہ سنت کی حفاظت کے اس تحضن سفرمیں ان محدثین اور علمائے حق نے کیا کچھ صعوبتیں سہہ کر اس فریضہ کو انجام دیا۔ ۵ معتزلہ نے خلق قرآن کا مسئلہ پیدا کیا تو اس کے خلاف بہت سے علماء نے جان کی قربانی دی۔ ادر امام احمد بن حنبل نے مدتول قید وہند اور مار پائی کی صعوبتیں جھیلیں۔ ۵ عبای خلفاء نے اپنی سلطنت کے سیاسی انتخام کے لیے ایک موضوع حدیث کا سہار الیا کہ جو کوئی خلیفہ کی بیعت تو ڑے اس کی بیوی کو طلاق واقع ہو جاتی ہے۔ امام مالک نے اس طرح کی جری طلاق کے خلاف فتوى ديا تو انهيل اس جرم كى پاداش ميں 🏵 شتر پر سوار كر بے تمام شهر ميں پھرايا گيا۔ اس حالت ميں بھی آپ ببانگ دہل کلمہ حق کا اعلان کرتے رہے۔ 🕲 امام شعبی (بحاره تا ۱۹ اه) جو پہلی صدی میں اہل عراق کے مایہ ناز عالم حدیث تھے خلیفہ عبد الملک جو خود بھی ماہر عالم حدیث تھا۔ کے بلانے پر اس کی ملاقات کو گئے۔ راستہ میں تد مرکے مقام پر نماز کا وقت آیا تو مسجد میں چلے گئے یہاں کا خطیب قصہ کو تھا جو مسجد میں مجلس جمائے بیٹھا تھا۔ اور لوگوں سے حدیث بیان کر رہا تھا کہ اللہ نے دو صور پیدا کیے ہیں۔ ایک ب ہوش کرنے اور دو سرا اٹھانے کے لیے۔ اور ان میں دوبار پھونکا جائے گا۔ امام شعبی نے نماز ختم کر کے اس قصہ کو سے کہا۔ اے شیخ اللہ سے ڈر اور غلط حدیث بیان نہ کر۔ امام صاحب کا بیر کہنا تھا کہ اس قصہ کونے امام موصوف کو جوتے سے پیٹنا شروع کر دیا ادر کہا اے فاجر ! میں فلال شخص سے حدیث سناتا ہوں اور تو مجھے جھٹلاتا ہے۔ اس شخ کو دیکھ کر دو سرے لوگ بھی پٹائی میں شریک ہو گئے۔ اور اس وقت تک پٹائی سے نہ رے جب تک کہ امام موصوف سے بیر اقرار نہ لے لیا کہ خدانے دو کیا تمیں صور پیدا کیے ہیں۔ یہ پٹائی محض ایک غلط حدیث سے روکنے کی بنا پر ہوئی۔ پھر جب آپ دمشق پہنچ تو خلیفہ نے علیک سلیک کے بعد کہا کہ اپنے سفر کا کوئی عجیب داقعہ سنائے امام شعبی نے بیہ واقعہ سنایا تو بنتے بنتے لوٹ یوٹ ہو گیا۔ تحذیر الخواص للسوطی صا۵ بحوالہ تاریخ المحدثين ص ١٦٥) يه واقعه حافظ الملم صاحب نے بھی مقام خدتيت کے ص٩٩ پر درج کيا ہے۔

اس طرح کا ایک دافعہ امام این جریر طبر تکھیت پیش آیا۔ بغداد میں ایک قصہ کو مقام محمود کی تغییر میں کمہ رہا تھا کہ قیامت کے دن رسول اللہ' اللہ کے ہم نشین ہوں گے۔ اور اس کے ساتھ عرش پر بیٹھیں گئے۔ امام موصوف نے اس کی مخالفت کی اور اپنے دروازہ پر لکھ دیا کہ ''اللہ کا کوئی ہم نشین نہیں'' عوام کمی کہ رام موصوف نے اس کی مخالفت کی اور اپنے دروازہ پر لکھ دیا کہ ''اللہ کا کوئی ہم نشین نہیں'' عوام گئے۔ امام موصوف نے اس کی مخالفت کی اور اپنے دروازہ پر لکھ دیا کہ ''اللہ کا کوئی ہم نشین نہیں'' عوام گئے۔ امام موصوف نے اس کی مخالفت کی اور اپنے دروازہ پر لکھ دیا کہ ''اللہ کا کوئی ہم نشین نہیں'' عوام گئے۔ امام موصوف کے گھر پہنچے۔ تو آپ نے دروازہ بند کی تعلیم کی کہ راللہ کا کوئی ہم نشین نہیں'' عوام کی۔ ایک قصہ گو اوگوں سے ات متاثر تھے کہ بچرے ہوئے امام موصوف کے گھر پہنچے۔ تو آپ نے دروازہ بند کرلیا۔ ان لوگوں نے اس تی متاثر مقام دروازہ کا منہ ڈھک گیا۔ (موضوف کے گھر پنچے۔ تو آپ دے دروازہ بند کرلیا۔ ان لوگوں نے اس کی محکم کی مول منہ ڈھک گیا۔ (موضوف کے گھر پنچے۔ تو آپ دے دروازہ بند کرلیا۔ ان لوگوں نے اس تی محکم کی دروازہ کا منہ ڈھک گیا۔ (موضوعاتِ کیر نیز مقام حدیث ص ۲۵)

۵ آپ کا اصل فتونی میہ تھا کہ جس طرح جری طلاق کی کچھ حقیقت نہیں اس طرح جری بیعت کی بھی کچھ
حقیقت نہیں۔

آئمینهٔ یَرویزیت

اب بیہ حالت سامنے رکھنے اور حافظ اسلم صاحب کا بیہ بیان سامنے لایتے کہ ''وضع حدیث سے قصر حدیث میں جو زلزلہ آگیا تھا۔ اس کا روک دینا محد ثمین کے لیے کچھ زیادہ دشوار نہ تھا۔ '' اتنا برا جھوٹ! استغفراللہ!

اس کے بعد حافظ صاحب فرماتے میں کہ:

ر تبہ قرآن اور حدیث: "آ فر کار حدیث کا غلبہ یہاں تک پینچ گیا کہ قرآن کریم سے بھی اس کی اہمیت بردھا دی گئی۔ امام اوزاعی نے کہا کہ قرآن اس سے زیادہ حدیثوں کا محتاج ہے۔ جس قدر کہ حدیثیں قرآن

آئینہ بَروریت کی۔ "امام یحیٰ ابن کثیر کا قول ہے" حدیث قرآن پر قاضی ہے اور قرآن حدیث پر قاضی سیس ہے۔" یہ بات جب امام احمد بن حنبل سے کہی گئی تو انہوں نے فرمایا کہ "میں ایسی جسارت تو نہیں کر سکتا۔ بال یہ کہتا ہوں کہ حدیث قرآن کی مفسر ہیں۔" (مقام حدیث ص ۸۹) ان اقوال آئمہ کو مقام حدیث کے ص ۵۱ ص ۵۲ پر بھی مسلمان کے عقیدہ کے رنگ میں پیش کیا گیا ہے۔ اور اس کا عنوان جمایا گیا ہے" حدیث قرآن سے اونچی ہے۔ "اس سلسلہ میں ہماری گزارشات یہ ہیں

 1 عقیدہ کی بنیاد نصوص قطعیہ پر ہوتی ہے ۔ یعنی قرآن کی محکم آیت یا رسول اللہ ملی کی کا داضح ارشاد ادر اس معالمہ میں بعض حضرات تو اتنے سخت ہیں کہ خبراحاد کو بھی عقیدہ کی بنیاد تسلیم کرنے کو تیار نہیں۔ پھران آئمہ کے (جو تیج تابعین سے تعلق رکھتے ہیں) یہ اقوال مسلمانوں کا عقیدہ کیے بن سکتے ہیں؟

(2) اگر کوئی صاحب بحث میں پڑ کر ان اقوال کو درست ثابت بھی کر دیں بھر بھی ان میں جو قرآن اور حدیث کا تقابل پیش کیا گیا ہے اور سی ایک پہلو میں حدیث کی او نچائی پائی جاتی ہے یہ ہمیں گوارا نہیں۔ جدیث کا تقابل پیش کیا گیا ہے اور سی ایک پہلو میں حدیث کی او نچائی پائی جاتی ہے یہ ہمیں گوارا نہیں۔ جیسا کہ امام احمد بن حنبل رطانتی نے اس کی وضاحت بھی کر دی کہ ''میں ایک جسارت نہیں کر سکتا'' بسرحال اس مسلہ میں فیصلہ کن امریہ ہے کہ جب جملہ محد شین کے نزدیک سی حدیث کے متن کی صحت کے متعلق سب سے پہلا اور بنیادی اصول ہی یہ ہے کہ وہ قرآن کے خلاف نہ ہو تو پھر قرآن کی شان بلند ہوئی یا حدیث کی؟ اور جو آئمہ حدیث اپن شکر دوں کو ہیشہ یہ تلقین کرتے رہے ہیں کہ پہلے قرآن کو احیص طرح سمجھو۔ پھر حدیث کی طرف متوجہ ہونا اور اسوہ رسول سے بھی یہ پی پچھ ثابت ہو۔ تو پھر قرآن کی شان بلند ہوئی قرآن سے بلند کیسے قرار دی جا سکتی ہے۔ دین کا اصل الاصول قرآن ہے اور حدیث تو قرآن ہی کہ پلیے قرآن کی شان

484 (حصه چمارم) دوا ) حدیث آئينه پَرويزيت ( باب: دوم ) کتابت و تدوین حدیث حدیث منع کتابت : منکرین سُنّت کو تمام ذخیرہ صحاح ستہ ہے ایک حدیث مسلم میں ایس ملی ہے جس سے امتاع کتابت حدیث ثابت ہو تا ہے اور وہ بہ ہے۔ ''مجھ سے قرآن کے علاوہ اور کوئی چیز نہ لکھو اور جس «لاَ تَكْتَبُوْا عَنِّيْ غَيْرَ الْقُرْآنِ وَمَنْ كَتَبَ نے قرآن کے علادہ کوئی اور چیز لکھی ہو ایے مٹا عَنِّيْ غَيْرَ الْقُرْآنِ فَلَيَمْحُهُ» اس حدیث کے علاوہ (جس کے راوی صرف ابو سعید خدری ہیں) ان حضرات کا تمام تر انحصار جامع بیان العلم تذکرة الحفاظ یا توجید النظروغیره کی روایات پر ہے۔ اب اس کے برعکس کتب صحاح ستہ میں بے شار احادیث ایس ہیں (جو بہت سے صحابہ سے مروی ہیں) جن سے ثابت ہو تا ہے کہ کچھ حدیثیں آپ کے تحکم سے لکھی گئیں' کچھ لوگوں کو آپ نے لکھنے کی اجازت دی۔ کچھ حضرات کو لکھنے کی ترغیب دی۔ لبعض ے ان کی تحریر کردہ احادیث سن کر ان کی تصحیح وتصویب فرمائی وغیرہ وہ ان کو نظر نہیں آتیں۔ ان کی تفصیل آگے چل کر آئے گی۔ اب سوال میہ پیدا ہو تا ہے کہ ان احادیث کا تعارض کیسے دور ہو تو اس کی مندرجہ ذیل صور تیں سامنے آتى بن. امام بخاری اور بعض دو سرے محدثین نے اس منع کتابت والی حدیث کو جو ابو سعید خدری تلاش سے منقول ہے معلول قرار دیا ہے اور کہا ہے کہ حدیث مرفوع نہیں۔ بلکہ ابو سعید خدری رظائھ کا قول ہے (تاریخ الحدیث والحد مین ص ١٣١٢) اس کي امام بخاري نے کي حديث اپن بخاري ميں درج نميں کی۔ جس کا درجہ مسلم سے بلند ہے۔ 🛽 کبھض دو سرے حضرات اس حدیث کو منسوخ قرار دیتے ہیں۔ ان کی دلیل حدیث قرطاس ہے۔ جو آپ کے بالکل آخری ایام کا واقعہ ہے۔ گویا یہ تھم عارضی تھا۔ جو دو سری اجازت یا تھم والی صحیح تر احادیث کے ذریعے ختم ہو گیا تھا۔

| آئینهٔ پُرویزیت 🔧 485 🔨 (حصه چهارم) دوا کے حدیث                                                                                                                                                                    |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 3 چونکہ اس حدیث میں منع کتابت کی علت ندکور نہیں لندا جن حضرات نے اس حدیث کو درست                                                                                                                                   |
| تشکیم کیاہے وہ اس کے مندرجہ ذیل تین وجوہ بیان کرتے ہیں                                                                                                                                                             |
| امتراع کتابت حدیث کے اسباب:                                                                                                                                                                                        |
| صحابہ کرام رشتہ قرآن کے الفاظ کے ساتھ ہی رسول اللہ متقدیم کے تشریحی اقوال بھی لکھ لیا کرتے                                                                                                                         |
| یتھے۔ در آں حالیکہ ابھی صحابہ کو پورا نازل شدہ قرآن بھی یاد نہ ہو تا تھا۔                                                                                                                                          |
| ۵ ان دنول قرآن بھی ہڈیوں' تھیکروں' پھروں کی سلیٹوں اور باریک چھالوں جیسے متفرق اجزاء پر لکھا جاتا<br>میں میں میں میں میں میں میں میں میں میں                                                                       |
| تھا۔ اور اس خدشہ کے پیش نظر کہ کہیں احادیث پر مشتمل ایسی ہی تحریر صحف قرآنی کے ساتھ گڈیڈ                                                                                                                           |
| نہ ہو جائیں۔ قرآن کے علادہ کوئی دو سری چیز لکھنے سے منع کر دیا گیا اور جب بیہ خد شہ ختم ہو گیا تو                                                                                                                  |
| اجازت دے دی گئی۔                                                                                                                                                                                                   |
| 3 لوگ احادیث میں منہ کہ ہو کر کتاب اللہ کو پس پشت نہ ڈال دیں۔                                                                                                                                                      |
| اب چونکہ تمام کتب احادیث سے سی ایک حدیث حافظ اسلم کو مل سکی للذا اس پر خود حاشیے جڑھائے<br>                                                                                                                        |
| ہیں۔ چنانچہ مقام حدیث کے ص ۸۹ پر فرماتے ہیں کہ۔<br>۱۰ محمہ مسلمہ مسلمہ مسلمہ میں شہر میں دیر ہو میں سر ۱۵ سر سر میں ا                                                                                              |
| ''یہ روایت صحیح مسلم میں ہے۔ اس وجہ سے محدثین اس کو موضوع تو نہیں کہہ سکے <sup>©</sup> گمرچو نکہ<br>                                                                                                               |
| اس سے ان کی ساری بنیاد منہدم ہوتی تھی۔ اس لیے اس کی توجیہ بیہ کی کہ مقصد اس ممانعت سے<br>مذہب بی ترقیب میں ساتہ کر کہ مدم جو مقل ماہ میں مار کی توجیہ ہیہ کی کہ مقصد اس ممانعت سے                                  |
| ایہ تھا کہ قرآن مجید کے ساتھ کوئی دوسری چیز مخلوط نہ ہو جائے ۔ جب اِلتباس کا خوف نہ ہو تو کتابت<br>ایک میں ایک ایک ایک ایک ایک کر مزد کتا ہے ایک منہ کہ ایک میں میں میں میں میں ایک ایک ایک میں ایک میں ایک میں می |
| جائز ہے۔ اس طرح رسول اللہ کے منع کتا <b>بت</b> کے واضح اور صریح تھم کو مٹادیا گیا۔ حالانکہ آپ نے<br>اس کی کہ ماہ بار یہ فہ اکہ تھر بہ ایک تہ ہے کہ مالاتہ مرازہ یہ نہ اکہ تھی تھے جنہ یلامان کہ                    |
| اس کی کوئی علت بیان نہ فرمائی تھی اور بلا کسی قید کے مطلقاً ممانعت فرمائی تھی۔ اگر حضور ملٹی کے اکر م<br>بر مذہب 17 یہ قدیمہ اس                                                                                    |
| کا بیہ مقصد ہو تا کہ قرآن دحدیث مخلوط نہ ہونے <sup>(م)</sup> پائیں تو فرما <del>سکتے</del> تھے کہ دونوں کو الگ الگ<br>لکہ اس لیہ مرتبعہ کہ تبہ صحیہ نبیہ یہ بندہ جہ جب دہ                                          |
| لکھو۔ اس لیے محد ثین کی توجیہ صحیح نہیں ہے۔ `` (م-ح ص٩٠)<br>''گویا حافظ صاحب کو اصل اعتراض ہیہ ہے کہ جب رسول اللہ نے مِنع کتابت کا حکم دیا تھا۔ اس وقت سے                                                          |
| کیوں نہ کہہ دیا کہ حدیث کو الگ لکھو۔ بعد میں کیوں کہا کہ فلاں بات لکھو' فلاں حکم نامہ یا خط تحریر کرو                                                                                                              |
| يون نه مهردي نه طريف تو المك شود بمدين يون به نه علن بك شو علن م مامه يا خط تريز نرد<br>وغيره وغيره- چنانچه آگ لکھتے ہيں:                                                                                          |
| ر یرط دیرط چہ چہ ہے تب سے ہیں:<br>"بلکہ اصل وجہ اس کی وہ ہے جو صحابہ کرام نے سمجھی لیعنی میہ کہ گزشتہ قومیں اپنے انہیاء کی روایات                                                                                  |
| کلکون که در کال دوج و خانبه کرا که در داند که مناطق که دور کار جنوبی در این اعتقاد علم که                                                                                                                          |
| لکھنے کی بدولت گراہ ہو تیں۔ انبیاء کرام اور خاص کر تمرور انبیاء کی حدیثوں کا لکھنا عقل و علم کی رو                                                                                                                 |
| ۲ تاہم امام بخاری نے اس حدیث کو معطل سمجھ کر اپنی کتاب بخاری میں درج نہیں کیا۔                                                                                                                                     |
|                                                                                                                                                                                                                    |

3 تاہم امام بخاری نے اس حدیث کو معطل سمجھ کر اپنی کتاب بخاری میں درج نہیں کیا۔
3 ابو داؤد میں یہ صراحت بھی موجود ہے کہ قرآن کو خاص کر کے لکھو۔ گراس کا ذکر حافظ صاحب کے لیے غیر مفید تھا۔ لہذا چھوڑ گئے۔

آئید بڑویزیت سے نمایت پیندیدہ اور مفید کام ہو سکتا تھا۔ گرید نف یقی مسئلہ ہے کہ ایسی عظیم الشان ہستیوں کے اقوال جمع دیدون کرنے کے بعد قویم اس کو اصل دین قرار دے لیتی ہیں اور کتاب اللی کو پس پشت ذال دیتی ہیں۔ یمی راز تھا جس کی بناء پر حضور نے کتابت روایت سے منع فرمایا تھا۔ (م- حص ۹۰) منع کتابت کی علت؟ : مندرجہ بالا اقتباس سے بیہ تو واضح ہو گیا کہ رسول اللہ کی احادیث کا لکھنا عقل وعلم کی رو سے ایک پندیدہ کام ہے اور حافظ صاحب کا یہ خیال غلط ہے کہ مصل احادیث کلھنے کی وجہ سے اقوام سابقہ گراہ ہو کیں بلکہ ان کا اصل جرم یہ تھا کہ ایسی احادیث لکھ کر ان کو ہی اصل دین قرار دے لیا۔ اور کتاب اللی کو پس پشت ذال دیا تھا۔

اس طرح منع کتابت کی میہ چو تھی توجیہ جو لبعض صحابہ کے ذہن میں پیدا ہو چلی تھی یعنی انہوں نے رضا وغضب کے اقوال وافعال کی اتباع کے متعلق تفریق کا تصور قائم کر لیا تھا۔ وہ ہمیشہ کے لیے ختم ہو گیا۔ اندریں صورت حال صحابہ میں تین طرح کے طبقے پیدا ہو گئے تھے۔

① وہ جو منع کتابت کا قاکل رہا۔ اس طبقہ میں منع کتابت کے اصل رادی ابو سعید خدری اور زید بن ثابت اور عبداللہ بن مسعود رفتاً شامل ہیں۔ اس طبقہ کی قلت تعداد سے ضمناً ہیہ بھی معلوم ہو تا ہے کہ منع کتابت کی حدیث کی اشاعت عمومی طور پر نہیں ہوئی تھی (حضرت عبداللہ بن مسعود رفاتھ بعد میں کتابت

آئینهٔ پَرویزیت 🔧 487 (حصه چهارم) دوا <u>م</u>حدیث

حدیث کے قائل ہو گئے تھے)۔ ② وہ طبقہ ہو کتابت پر حفظ کو ترجیح دیتا تھا۔ تاہم ہواز کتابت کا قائل تھا یہ حضرات احادیث کو لکھ لیا کرتے تھے۔ پھریاد ہونے کے بعد منادیتے تھے این شماب کہتے ہیں۔ «فَمَنْ كَتَبَ مِنْهُمْ الشَّيْءَ فَأَلَّمَا كَانَ " أَگر کوئی لکھتا تھاتو یاد کرنے کے لیے لکھتا تھا پھر جب یَکْتُبُ کُ لَیَحْفِظَ کُ فَاذَا حَفِظَ کُ مَحَاہُ» یاد ہو جاتاتو اے منادیتا۔ " (جامع ۲۰۱۱)

③ وہ طبقہ جو منع حدیث کے عظم کو عارضی سمجھتا تھا۔ کیونکہ وہ رسول اللہ سے بشار ایس احادیث جانتے ہے۔ جن سے کتابت کا جواز'استحباب یا حکم ثابت ہو تاہے۔ اور اس طبقہ کی تعداد سب سے زیادہ بتھی۔ تھے۔ جن سے کتابت کا جواز'استحباب یا حکم ثابت ہو تاہے۔ اور اس طبقہ کی تعداد سب سے زیادہ بتھی۔ کتابت حدیث کی اجازت یا حکم: اب ہم مختصراً ان احادیث کا ذکر کرتے ہیں جو آپ کے تعظم یا اجازت سے لکھی گئیں۔ اور جن کا اعتراف ادارہ طلوع اسلام نے بھی کیا ہے۔ چو نکہ وہ ان احادیث کے حوالے چھوڑ گتے ہیں۔ وہ ہم خود درج کر دیں گے۔ طلوع اسلام نے بھی کیا ہے۔ چو نکہ وہ ان احادیث کے حوالے ہوتی ہے کہ ان احادیث کی صحت کا درجہ آنکھوں سے او تجل رہے اور انہیں بھی جامع بیان العلم اور اس جیسی دو سری روایات کی طرح سمجھا جائے۔ حافظ صاحب آگے چل کر فرماتے ہیں کہ:

"محد شین نے جواز کتابت کے لیے بعض روایتوں سے بھی استدلال کیا ہے مثلاً ابو ہریرہ تلاظ کی روایت میں ہے کہ میں جو کچھ آنخضرت سے سنتا تھا لکھ لیا کر تا تھا۔ نیز عبد الله بن عمرو بن عاص کے متعلق بھی اللا کا بیان ہے کہ وہ لکھا کرتے تھے۔ اسی طرح ایک روایت میں ہے کہ حضور ملتی کے خطبہ یمن کے ایک شخص ابو شاہ نے لکھوانے کی درخواست کی تو حضور ملتی کی لیے کہ موا دیا گھر سے چزیں مستشنیات میں شار ہوں گی۔ "(م۔ ح صا۹)

اس اقتباس میں حافظ صاحب نے تین روایتوں کا ذکر فرمایا ہے۔ حالانکہ یہ روایات تین نہیں بلکہ دو ہیں۔ یہ حضرات جب روایت بالمعنی میں غلطیوں کے امکان کا ذکر فرماتے ہیں تو افراط و تفریط میں پڑ کر زمین آسمان کے قلاب ملا دیتے ہیں۔ اور اپنا یہ حال ہے کہ باوجود اس بات کے کہ تدوین حدیث کے بعد روایت بالمعنی <sup>(1)</sup> کا جواز بھی ختم ہو چکا ہے۔ روایت بالمعنی میں اس قدر غیر مختلط ہیں کہ ایک حدیث کو دو روایت بناکر پیش کر دیا۔ تفصیل اس اجمال کی یہ ہے کہ ابو جریرہ رنگٹو کتے ہیں کہ صحابہ میں جمھ سے زیادہ حدیث مرف عبد اللہ بن عمرو رنگٹو کو یاد تھیں اور اس کی وجہ سہ تھی کہ میں احدیث نما اور وہ لکھ لیا کرتے تھے (بخاری۔ کتاب العلم ' باب حفظ العلم) اور دو سری حدیث جو ابو شاہ کے متعلق ہے۔ وہ بخاری۔ کتاب العلم باب کتابت العلم میں ہے۔

🚯 بیہ بحث روایت بالمعنی کے تحت دیکھتے ۔

آمنینه پَرویزیت 🕺 488 🌾 (حصه چهارم) ددا م حدیث اب اس كتاب مقام حديث ك ص اكو سامن لاية جمال بيد درج ب كه: طلوع اسلام کا اعتراف کتا**بت** : ''روایات سے اس بات کا پتہ چکتا ہے کہ قرآن کریم کے علاوہ کچھ اور متفرق چزیں حضور ملڑیام کے ارشاد کے مطابق قلم بند ہوئی تھیں۔ مثلاً وہ تحریری معاہدات اجکام اور فرامین دغیرہ جو آنخصرت لیکھیل نے قبائل یا اپنے عمال کے نام بھیج۔ لیکن اس باب میں جو کچھ آج تک معلوم ہو سکادہ فقط اتنا ہے کہ حضور ملتی کم وفات کے وقت صرف حسب ذیل تحریری سرمایہ موجود تھا۔ پندرہ سو صحابہ کے نام (ایک رجسڑ میں) 🗘 1 مکتوبات گرامی جو حضور ملتی کیل نے سلاطین دامراء کے نام لکھے۔ <sup>(3)</sup> 2 3 چند تجریری احکام د فرامین اور معاہدات د غیرہ <sup>(1)</sup> 🖲 سم سمجھ حدیثیں جو حضرت عبداللہ بن عمرو 🏵 بن عاص یا حضرت علی 🎱 یا حضرت انس فُوَاتَهُم 🏵 نے اپنے طور پر قلم بند کیں۔ ان احادیث سے نہ تو کہیں سے بیہ ثابت ہو تا ہے۔ کہ حضور میں جانے ان کی تصدیق فرمائی تھی۔ اور نہ ہی وہ بعد میں اپنی اصل شکل میں موجود ہیں۔ لہٰذا رسول اللہ نے جو کچھ امت کو دیا تھا وہ قرآن تھا احادیث کا کوئی مجموعہ رسول اللہ نے امت کو نہیں دیا۔ خود بخاری شریف میں بھی یہ حدیث موجود ہے کہ حضرت ابن عباس في الله الله الله في كريم في (امت ك لي) كيا چھوڑا ہے۔ تو آب نے كها (دما تَوَكَ اِلاَ مَا بَيْنَ الدَّفَتَيْنِ)) یعنی حضور نے قرآن کریم کے علاوہ اور کچھ نہیں چھوڑا۔ (بخاری جلد سوم 'کتاب فضائل القرآن ص ١٨٣) " (م-ح ص ١٠) اقتباس بالا کا تفناد : طلوع اسلام کے اس اقتباس سے آپ کیا شمجھے؟ اس اقتباس کے پہلے حصہ سے توبیہ معلوم ہو تا ہے کہ حضور ملک کی دفات کے وقت قرآن کے علاوہ احادیث کا بھی کچھ نہ کچھ تر کریں سرمایہ موجود تھا۔ لیکن آخری حصہ سے معلوم ہو تا ہے کہ قرآن کے علاوہ کچھ بھی موجود نہ تھا۔ اور بیہ تو داضح ہے کہ بیر دونوں ہاتیں درست نہیں ہو سکتیں۔ جس کا صاف مطلب سیر ہے کہ پر دیز صاحب دو سرے حصہ کی حدیث کامفہوم غلط پیش فرما رہے ہیں۔ حفرت ابن عباس فی فظ ف دراصل بد جواب دے کر ان رافضیوں کا رد کیا تھا جو کہتے تھے کہ قرآن کی بهت سی آیات میں فضائل اہلِ بیت اور حضرت علی ریکٹھ کی امامت بیان ہوئی تھی اور وہ آیات خلفائے

بخارى كتاب الجهاد والسير ' باب كتابة الامام للناس-٢ مخلف كتب محاخ 🕄 منداحر

قرآن چھو ڑا تھادہ پورے کا پورا ان دفتیوں میں آ گیاہے اس کا کچھ بھی حصہ ضائع نہیں ہوا۔

دور نبوی ملتید میں کتابت حدیث : () پندرہ سو صحابہ کے نام ایک رجسر میں درج کرنے سے متعلق حدیث بغاری کتاب الجہاد والسیر ' باب کتابہ العلم للناس میں فذکور ہے۔ اب دیکھتے کہ ان پندرہ سو ناموں کے لیے جتنی ضخامت درکار ہوگی۔ اس کا اندازہ آپ خود لگا کیجے۔ بالخصوص جب کہ ان دنوں نام ادر ولدیت کے علاوہ کنیت بھی ضروری سمجھی جاتی تھی۔

الصادقة تحا اور ايك تركب جو حضرت عبد الله بن عمرو بن العاص رظر في للصى تحمى اس كانام الصحيفة الصادقة تحا اور ايك بزار احاديث پر مشتمل تحا. (اسد الغابه لابن الاثير'ج: ٣' ص: ٢٢٢' بحواله صحيفه جام بن منبه'ص: ٢٢ مطبوعه فيصل آباد)

اننی حضرت عبداللد تلافو بن عمرو کی ایک اور روایت سے معلوم ہوتا ہے کہ کتابت حدیث میں آپ منفرد نہیں تھے۔ بلکہ آپ کے ساتھ اور بھی صحابہ اس کتابت علم میں شریک تھے تھی مجلس میں حضرت عبداللہ بن عمرو منافو سے پوچھا گیا کہ پہلے قسطنطنیہ فتح ہو گایا رومیہ؟ اس سوال پر آپ نے ایک پرانا صندوق منگوا کر اس میں سے ایک کتاب نکال کر اس پر ایک نظر ڈالی پھر کہا ایک دن ہم رسول اللہ طلاقیم کے پاس بیٹھے ہوئے تھے اور جو کچھ آپ فرماتے ہم لکھتے جا رہے تھے۔ اس اثناء میں آپ سے پوچھا گیا کو نسا شر پہلے فتح ہو گا قسطنطنیہ یا رومیہ؟ اس پر آپ نے فرمایا پہلے ہر قل کا شر قسطنطنیہ فتح ہو گا۔ (صحفہ ہمام بن منبہ مں 201)

® حضرت عبداللہ بن عمرد رنالتھ کی طرح حضرت علی رنالتھ کے پاس بھی احادیث کا ایک مجموعہ تھا۔ جس میں دیت' قصاص' زکوۃ وصد قات کے احکام درج تھے (بخاری۔ کتاب العلم' باب کتابہ العلم) جے شاید انہرل نے طلوع اسلام کے اس دعویٰ ''عام تحکم سی تھا کہ قرآن کے سوا کچھ نہ لکھا جائے '' کے علم الرغم

«إستتَعِنْ بِيَمِيْنِكَ» (ترمذي، أبواب العدم ٢/ ٩٥) " "التي دائيس باتھ سے مددلو (يعنى لکھ ليا کرو)۔ " ® وہی عبداللہ بن عمرو بن العاص جنهوں نے صحيفہ صادقہ لکھا تھا کتے ہیں کہ رسول اللہ سرتی ہمیں لکھنے کے لیے کہا کرتے تھے۔ ان کے اپنے الفاظ بیہ ہیں: «عَنْ عَبْدِاللهِ بْنِ عَمْرٍ و قَالَ قَيَدُوْا الْعِلْمَ "عبداللہ بن عمرو کتے ہیں کہ رسول اللہ نے فرمایا علم قُلْتُ وَمَا تَقْيِيْدُهُ قَالَ الْكِتَاب» (جامع بیان کو قید کرلیا کرو۔ میں نے پوچھاات قید کیے کی ا

العلما / ٧٢) فرمايا "كلصف "

کتابت شدہ احادیث کی تصحیح و تصویب: طلوع اسلام کا یہ دعویٰ بھی ہے کہ اگر آپ سلی لا نے کچھ صحابہ کو حدیثیں لکھنے کی اجازت دی تقلی تو یہ سب کچھ نجی طور پر ہوا۔ آپ نے کسی کی تحریر شدہ حدیثوں کی تصحیح و تصویب نہیں فرمائی تقلی دی تقلی تو یہ سب کچھ نجی طور پر ہوا۔ آپ نے کسی کی تحریر شدہ حدیثوں کی تصحیح و تصویب نہیں فرمائی تقلی دی تقلی تو یہ سب کچھ نجی طور پر ہوا۔ آپ نے کسی کی تحریر شدہ حدیثوں کی تصحیح و تصویب نہیں فرمائی تقلی دی تقلی تو یہ سب کچھ نجی طور پر ہوا۔ آپ نے کسی کی تحریر شدہ حدیثوں کی تصحیح و تصویب نہیں فرمائی تقلی دی تقلی تو یہ سب کچھ نجی طور پر ہوا۔ آپ نے کسی کی تحریر شدہ حدیثوں کی تصویب نہیں فرمائی تقلی دی و دعویٰ بھی غلط ہے کیونکہ بعض صحاب اپنی لکھی ہوئی احادیث حضور اگر م ملی تھی پر پیش کر کے ان کی تصحیح و تصویب بھی فرما لیا کرتے تھے۔ انہیں میں سے ایک حضرت ان بن بن مالک نظافتہ ہیں جن کے احدیث کی تصویب نہیں کر کے ان کی تصحیح و تصویب بھی نے اگر میں محدی تھی محدیثوں ان کی تصحیح و تصویب نہیں کر کے ان کی تصحیح و تصویب نہیں کر کے ان کی تصویب نہیں میں ہے ایک حضرت ان بن مالک نظافتہ ہیں جن کے احدیث کھی تھی او م الک نظافتہ ہوں میں محدی میں ہے ایک دھرت ان بن من مالک نظافتہ ہیں جن کے احدیث کھی کا اعتراف طلوع اسلام نے بھی کیا ہے۔ آپ رسول اللہ ملی تھی ہے خادم خاص من محدی میں رہے او م خاص محکی من جن بلال نظافتہ کی حصر تو ہوں کہ حض محدی میں رہے او م مالک نظافتہ کی دندگی کا ہر ہر معلوں تھے۔ ان منظر تو یہ کہ جب ہم حضرت ان میں نظافتہ ہے اصرار کرتے تو وہ

اس کے بعد حافظ صاحب نے صرف ایسی روایات درج فرمائی ہیں جو منع کتابت سے متعلق ہیں۔ ان کا بھی جائزہ لینا ضروری ہے۔ اس ''عام تھم ''کو درج کرنے کے بعد لکھتے ہیں کہ:

حضرت زید بن ثابت رظاشت اور منع کتابت : "چنانچه ابوداؤد کتاب العلم میں ب که ایک بار حفرت زید بن ثابت رظاشت کتاب وحی امیر معاوید رظاشت کی پاس گئے امیر موصوف نے ان سے ایک حدیث پوچھی۔ حضرت زید نے بیان کیا تو انہوں نے ایک شخص کو لکھنے کا تھم دیا حضرت زید نے اس کو لے کر مناویا اور کما کہ رسول اللہ نے تھم دیا ہے کہ آپ کی حدیثیں نہ لکھی جائیں۔ (م-رح صا<sup>9</sup>)

یہ تھا وہ منع حدیث کا حکم جس کا امیر معاویہ کاتب وجی کو بھی پتہ نہ تھا۔ اور وہ کافی مدت رسول اللہ کی صحبت میں رہے تھے۔ انہوں نے اس حدیث کو لکھنے کا حکم بھی دے دیا۔ رہا حضرت زید بن ثابت کا معاملہ تو ہم پہلے عرض کر چکے ہیں کہ معدودے چند صحابہ منع کتابت حدیث کے قائل تھے۔ تا آنکہ استحباب کتابت حدیث پر صحابہ کا اجماع ہو گیا۔ تفصیل کے لیے دیکھتے جامع بیان العلم ج اباب استحباب کتابت العلم) نیز فتح الباری ج اص ۱۳۶۱)

## آئينه پُرويزيت ٢٠ 492 (حصه چهارم) دوا کے حدیث

حضرت الوبكر رو تلاشح كا مجموعه حديث: "تذكره الحفاظ ميں امام ذہبی نے لکھا ہے کہ حضرت الوبكر نے ايک مجموعہ پانچ سو حديثوں كالکھ رکھا تھا ایک رات اس کے متعلق نمایت متردد اور مضطرب تھے۔ آخر صبح کے وقت اس كو لے كر آگ ميں جلا ديا۔ ظاہر ہے کہ اس سے صبح مجموعہ اور كونسا ہو سكتا تھا۔ مگر صديق اكبر رضافت نے اس كا ركھنا بھی تقوى کے منافی خيال کيا کہ شايد کوئی غلط روايت اس ميں شامل ہو گئی ہو۔" (م۔ رضافت

اب جمال تک لکھنے کا تعلق ہے معلوم ہوتا ہے کہ آپ منع کتابت حدیث کے عام تھم سے یا تو ناداقف تھے یا اس کے قائل نہ تھے۔ درنہ آپ سامتق صخص رسول اللہ کے اس عام تھم کی تھم عددلی کیو نکر کر سکتا تھا؟ پھر چند احادیث کا معاملہ بھی نہیں۔ پانچ سو احادیث قلمبند کرنے میں جتنی مدت آپ نے صرف کی ہوگی اس کا اندازہ خود ہی لگا کیچے۔

اور اس روایت کے صحیح نہ ہونے کی نقلی دلیل یہ ہے کہ اس کی سند میں ایک رادی علی بن صالح مجہول الحال ہے ( تقریب) دو سرا رادی محمد بن موٹ غیر ثقہ ہے (لسان المیزان) اور تیسرا رادی موٹ بن عبداللہ ہے۔ جس کے متعلق امام بخاری کہتے ہیں۔ فیہ نظر ان وجوہ کی بتاء پر یہ واقعہ ہی سرے سے غلط ہے۔ اس کے بعد حافظ صاحب فرماتے ہیں کہ:

حضرت عمر تنافق اور استخارہ: '' دعروہ بن زبیر دنالتہ کہتے ہیں کہ حضرت عمر بنالتہ نے ایک بار خواہش کی کہ (اسوہ رسول سی پیلا) کو لکھوا کیں۔ صحابہ سے مشورہ بھی لیا پھروہ ایک مہینہ تک اللہ تعالیٰ سے دعا اور استخارہ کرتے رہے ۔ بلاآخر اس ارادہ سے باز رہے اور کہا کہ پہلی قومیں سی وجہ سے ہلاک ہو تمیں کہ انہوں نے اپنے پیغبروں کی حدیثیں لکھیں پھران ہی پر جھک پڑیں اور اللہ کی کتاب کو چھوڑ دیا۔ (م- ح ص ۹۲)

احادیث کی جمع وندوین سے باز رہنے کی ایک وجہ تو حافظ صاحب نے خود ہی ہتا دی اور دو سری وجہ یہ ہے کہ اس وقت تک قرآن کی ندوین واشاعت نہ ہوئی تھی۔ لہٰذا انہوں نے بحیثیت خلیفہ اس میں مصلحت سمجمی اب اس اقتباس سے صنمتاً جو نتائج لطلتے ہیں وہ بھی سامنے لایتے۔ مثلاً:

O حضرت عمر رفالتُو منع كتابت والى حديث كے على الرغم كتابت حديث كے قائل تھے۔ تنہمى تو انہوں 
 نے بيہ تجويز پیش كى تھى نيز درج ذيل روايت سے بھى بيہ بات واضح ہوتى ہے۔

«عَنْ عَبْدِ الْمَلِكِ بْنِ سُفْيَانَ عَنْ عَمَّهِ أَنَّهُ " "عبدالملك بن سفيان الينے پچا سے روايت كرتے سَمِعَ عُمَرَ بْن الْخَطَّابِ يَقُوْلُ قَيَّدُوا بِن كه انهوں نے عمر بن الخطاب كويہ كہتے ہوئے سا الْعِلْمَ بِالْكِتَابِ» (جامع بيان العلم ١/ ٢٢) كه حديث كولكو كر محفوظ كرليا كرو۔ " لهذا ان كا استفسار صرف بيه تفاكه البحق حديث كى جمع و تدوين ہونى چاہتے يا نهيں؟

اب کی تمام شور کی نے حدیث کی جمع و تدوین کے حق میں فیصلہ دے دیا جس کا واضح مطلب ہیہ



جانے کے بعد اس کو مٹا ڈالے کیونکہ گزشتہ اقوام اسی وجہ سے تباہ ہو کمیں کہ انہوں نے اپنے علماء کی روایات کی پیروی کی اور اللہ کی کتاب کو چھوڑ دیا۔ (مقام حدیث ص ۹۲) اس اقتلاس میں جہ نتھ بیٹش کہ اگرا ہے وہ قد ملاشہ درسہ میں سرکیکن سوال ہیں ہے کہ خود حضرت علی

اس اقتباس میں جو نتیجہ پیش کیا گیا ہے۔ وہ تو بلاشبہ درست ہے لیکن سوال میہ ہے کہ خود حضرت علی رناٹھ نے جو صحیفہ صادقہ عمد نبوی سے ہی لکھ رکھا تھا۔ جس میں دیت ' قصاص ذکوۃ وصد قات وحرم کے بے شمار مسائل شے۔ کیا اسے آپ نے پہلے خود مٹا دیا تھا۔ جو دو سروں کو ایسی تلقین فرما رہے تھے؟ روایات سے تو ہمیں سمی معلوم ہو تا ہے کہ سے صحیفہ زندگی کے آخری کھات تک آپ کے پاس رہا۔ بعد ازاں آپ کے بیٹے محمد بن حنفیہ کی تحویل میں چلا گیا تھا۔ علادہ ازیں اس روایت کے وضعی ہونے کی نقلی دلیل سے ہے

آئينهُ پَرويزيت ٢٠ 🕹 494 🔨 (حصه چهارم) دوا کے حدیث کہ اس کی سند میں جاہر جعفی کذاب ہے۔ حضرت علی رفادهمه اور احادیث کی اشاعت : اور دو سری بات ہے ہے کہ جب آپ کے عہد میں جنگ صفین کے بعد سبائی زنادقہ اور خوارج نے احادیث وضع کرنا شروع کیں تو اس کا ایک حل اپ نے سے بھی سوچا تھا کہ صحیح حدیث کی عام نشرو اشاعت کی جائے۔ اس مسلہ کے پیش نظروہ صحیفہ جسے آپ ہیشہ تلوار کی نیام میں محفوظ رکھتے تھے۔ لوگوں کو دکھایا اور بر سر منبر اعلان کیا کہ کوئی ہے جو ایک درہم کے کاغذ خرید لائے۔ تو میں اسے ان اوراق پر علم لکھ دوں۔ چنانچہ حارث اعور ایک درہم کے کاغذ خرید کر لایا۔ جس پر آپ نے بت می احادیث لکھ دیں () نیز مصفح عامری کہتے ہیں کہ آپ لوگوں کو پکار کر کہتے تھے کہ ہم اہل بيت بي كتاب الله اور رسول الله مترايم كى سنتول كو زياده جان وال بي - للذا بم ے علم سيكمو " تو كيا ان حالات میں یہ توقع کی جا سکتی ہے کہ یہ روایت درست ہوگی؟ ابو سعید خدری بنا تحد اور حفظ حدیث : دو سرا دافعه جو حافظ صاحب نے درج فرمایا دہ یہ ہے: ''ابو نفرہ مناشر نے ابو سعید خدری سے بوچھا کہ جو حدیثیں ہم آپ کی زبان سے سنتے ہیں لکھ لیا كريس فرمايا به تم ان كو مصحف بنانا جابة جو- " (م-ح ص ٩٣) حضرت ابو سعید خدری بناتھ کا یہ جواب درست ہے کیونکہ آپ ہی مسلم کی منع کتابت والی حدیث کے منفرد راوی ہیں۔ اور اس منع کتابت کے قائل رہے۔ آپ ہیشہ یہ کہا کرتے تھے کہ جیسے ہم نے زبانی احادیث یاد کی ہیں۔ تم بھی ایسے ہی یاد کرو۔ چنانچہ اس روایت کے بعد بھی آپ نے نہیں الفاظ بیان فرمائے جو حافظ صاحب نے درج نہیں فرمائے۔ «وَلَكِنْ نُحْدُوْا عَنَّا كَمَا أَخَذْنَا عَنْ «لیکن ہم سے احادیث ای طرح حاصل کرو جس رَسُوْلِ اللهِ ﷺ»(جامع بيان العلم١/ ٢٤) طرح ہم نے رسول اللہ سے حاصل کی ہیں۔"

اس روایت میں ہمیں کوئی قابل اعتراض جات نظر نہیں آئی۔ شاید طلوع اسلام اس پر کچھ روشنی ڈال سکے۔ حصرت زید بن ثابت تناظر نے حزم واحتیاط کے پہلو کی طرف توجہ دلائی تو یہ ایک بڑی خوبی کی بات ہے ادر انہیں کیا ہرایک کو ایسانی کرنا چاہئے۔

- 🗘 طبقات ابن سعدج ۲ ص ۱۱۱ بحواله تدوین حدیث برمان جون سن ۵۱ ص ۳۲۲
  - (1) طبقات ۲ م ۲۷ بحواله تدوین حدیث بربان متمبر ۵۱ م ۱۳۳۰)

#### جر آئیز ترویزیت (حسر چارم) دوا ) حدیث ایک نوشته لایا گیا-جس میں حدیثیں تعین انہوں نے اس کو جلا دیا اور کہا کہ میں اللہ کا واسطہ دلاتا ہوں کہ جس شخص کو کسی جس میں حدیثیں تعین انہوں نے اس کو جلا دیا اور کہا کہ میں اللہ کا واسطہ دلاتا ہوں کہ جس شخص کو کسی جس میں حدیثیں تعین آئی کہ انہوں نے اس کو جلا دیا اور کہا کہ میں اللہ کا واسطہ دلاتا ہوں کہ جس شخص کو کسی کے پاس روایت کی تحریر کی موجودگی کا علم ہو وہ ضرور آکر مجھ کو بتا دے۔ تاکہ میں وہاں پہنچوں تم سے پہلے اہل کتاب اسی باعث ہلاک ہو چھ جی کہ انہوں نے اس قشم کے نوشتوں کے پیچھے اللہ کی کتاب کو چھوڑ دیا۔ " (م-ح ص ۹۳)

اس روایت میں ''حدیثیں'' سے مراد احادیث علمانھم لیعنی علما کے اقوال ہیں نہ کہ احادیث رسول کیونکہ حضرت عبداللہ بن مسعود رینا تھ احادیث رسول کو کتاب اللہ میں شامل سیجھتے تھے۔ جس کی تفصیل کسی دو سرے مقام پر پیش کی گئی ہے۔ علاوہ ازیں وہ خود بھی احادیث رسول لکھا کرتے تھے۔ جسیا کہ درج ذمل روایت سے ثابت ہو تا ہے۔

ر معن قال : أخرج إلى عَبْدالرَّحْمَنِ " معن كتے ہيں كه عبد الرحمٰن بن عبد الله بن مسعود بن عَبْد الله بن مَسْعُود كِتابًا وَحَلَفَ لِنْ نے ميرے سامنے ايك كتاب پيش كى اور قتم الله كُلُّهُ أَنَّهُ خَطَّ أَبِيْهِ بِيلِهِ» (جامع بيان العلم ١/ ٢٢، كه اے ميرے باپ (عبد الله بن مسعود) نے اپن باب الرخصة في جواز كتابة العلم)

حضرت این عباس رفاقتر اور کتابت حدیث: " د حضرت عبدالله بن عباس رفاقتر بھی کتابت حدیث سے منع فرماتے تھے اور کہتے تھے کہ گزشتہ قوموں کی ہلاکت ای وجہ سے ہوئی ہے۔ " (م- ح ص ۹۳) اب ان عبدالله بن عبدالله بن عباس کے متعلق ای کتاب کے الحظے باب سے بیہ روایت بھی گلاحظہ فرما یے۔ هن عبدالله بن عباس کے متعلق ای کتاب کے الحظے باب سے بیہ روایت بھی گلاحظہ فرما یے۔ ه عَنْ يَحْسِىٰ بْنِ حَشِيْ قَالَ قَالَ ابْنِ عَبَّاسٍ " ي حَيْ بَن كثير كتے ہيں كہ ابن عباس كتے تھے كہ علم ه عَنْ يَحْسِىٰ بْنِ حَشِيْ قَالَ قَالَ ابْنِ عَبَّاسٍ (حدیث) کو قلم بند كر کے محفوظ كراو۔ " قَبَدُوا الْعِلْمَ بِالْكِتَاب » (ایضا) قال منع منع كتابت کے قائل تھے تو بعد ميں استحباب كتاب كے قائل ہو گئے تھے۔

® پھر فرماتے ہیں کہ عمد صحابہ کے بعد آئمہ تابعین بھی مثلاً علقمہ' مسروق' قاسم' شعبی' منصور' مغیرہ اور اعمش وغیرہ کتابت حدیث کو جائز نہیں سبھتے تھے۔'' (م-ح ص٩٣)

اگر بیہ سات تابعین کتابت حدیث کو جائز نہیں سمجھتے تھے۔ تو وہ بیسیوں آئمہ تابعین جو کتابت حدیث کو جائز ہی نہیں بلکہ مستحب سمجھتے تھے۔ ان کے نام بھی گنوا دیتے جن کا ذکر اسی کتاب کے انگلے باب میں موجود ہے۔ تو کوئی حرج کی بات نہ تھی۔ پھران میں سے کچھ ایسے بھی ہیں۔ جو اس شخص کو عالم ہی نہیں سمجھتے جس کے پاس احادیث تحریری شکل میں موجود نہ ہوں۔

أَمَيْنُهُ بَرُويزيت 496 📢 (حصه چهارم) دوا بأحديث امام اوزاعی رطقت اور حفظ حدیث : ٢ چر فرمایا "امام اوزاع کما کرتے تھے کہ حدیثوں کا علم جب تک زبانی تھا' شریف علم تھا مگر جب سے لکھا جانے لگا اس کانور جاتا رہا اور نا اہلوں کے ہاتھوں میں پڑ گیا۔ " (م-رج ص ۱۹۹) اب دیکھتے امام اوزاعی حدیث کو قلم بند کرنے والوں کو نا اہل قرار دے رہے ہیں۔ اور طلوع اسلام امام اوزاعی کے اس قول کو درست سمجھتا ہے۔ دو سری طرف طلوع اسلام کا دعویٰ ہے کہ حدیث کی کتابت ہی تیسری صدی میں ہوئی تھی اب بیہ تو طلوع اسلام ہی خوب جانتا ہے کہ ان میں سے کونسا دعویٰ درست ہے؟ ان کے پہلے دعویٰ کے مطابق حدیث کو قلمبند کرنا ناابلی ہی سہی میہ تو ثابت ہو جاتا ہے کہ حدیث اس دور میں بھی قلمبند ہوتی رہی ہے۔ نیز امام اوزاعی حدیث کے علم کو حفظ وساع کے ذریعے منتقل ہونے کو افضل اور شریف علم قرار دے رہے ہیں۔ کیا ہمارے ان کرم فرماؤں کو اس سے اتفاق ہے اور اگر بیہ صورت بھی نہ ہو تو ہم سید سمجھنے سے قاصر میں کہ امام اوزاعی کا یہ قول درج کر کے آپ چاہتے کیا ہیں؟ تدوين حديث پھر فرمایا " سمی وجہ تھی کہ تابعین کبار کے عہد تک حدیثیں غیر مدون تھیں اور سوائے قرآن مجید کے امت کے باتھوں میں کوئی دو سری کتاب نہ تھی۔ " (حوالہ ایونا) تروین حدیث کا پہلا دور : اب ہم ہتائیں گے کہ تابعین کبار کا عہد تو دور کی بات ہے۔ صحابہ کبار کے عمد (جو سن االط تک منتنی ہو تا ہے) میں بلکہ پہلی صدی کے آخر تک احادیث کی کیا کچھ کتابیں امت کے ہاتھوں میں تھیں۔ تاکہ حافظ اسلم کا بیہ جھوٹ تاریخی حقائق کی روشنی میں پوری طرح کھل کر سامنے آجائے صحابہ کرام فی آطنا کے تحریری مجموع : 🕖 صحيفه صادقه : مرتبه عبدالله بن عمرو بن عاص 🏵 (م ٩٩هه) به صحيفه أيك هزار حديث ير مشمّل تقا 🗘 اور اب میہ مند احمد میں بہ تمام و کمال مل سکتا ہے۔ اس صحیفہ کو دیکھ کر ان کے پڑیوتے عمرو بن شعیب حدیثیں روایت کیا کرتے تھے۔ اور اکابر محدثین مثلاً امام بخاری' مالک' احمد بن حنبل' اسحاق بن راہویہ يرتضيني وغير بم ان كى مرويات پر اعتماد كرت منص ( تاريخ الحديث والمحدثين ص ٢٠١٠) (2) بخاری، کتاب العلم، باب کتابة العلم 🚯 اسد الغابة ج ۳ ص ۲۳۳

ل (حصه چهارم) دوا <u>م</u>حدیث کم (عصه چهارم) دوا <u>م</u>حدیث کم آئينه رَرويزيّت هیچفه عمر بنانفه بن الخطاب: جب حضرت عمر بن عبد العزیز نے احادیث کی جمع و تدوین کا تھم دیا تو حضرت عمر بنا تحد ک بید کتاب ان کے خاندان سے ملی۔ اس کتاب میں صد قات وزکوۃ کے احکامات درج تھے۔ امام مالک فرماتے ہیں کہ میں نے حضرت عمر رنائٹر کی سیر کتاب پڑھی تھی (موطا امام مالک ص ١٠٩) صحیفہ عثان بناشد : اس صحیفہ میں بھی زکوۃ کے جملہ احکام درج متھے۔ یہ وہی صحیفہ ہے جس کے متعلق حافظ اسلم صاحب فرماتے ہیں کہ حضرت علی مناحد کے اپنے بیٹے محمد بن حنفیہ کے ہاتھ ایک پرچہ بھیجا جس میں زکوۃ کے احکام درج شخص تو آپ نے بیہ کہہ دیا کہ ہمیں اس سے معاف رکھو۔ حافظ اسلم صاحب اس سے حضرت عثان رنالتھ کی حدیث سے بے اعتمائی ثابت کرتے ہیں جب کہ حقیقت بید ہے کہ اس سے حضرت عثان کی کتابت حدیث ثابت ہوتی ہے۔ یہ واقعہ بخاری کتاب الجہاد میں مذکور ہے۔ 🕥 صحیفہ حضرت علی مذاہد : امام بخاری کی تصریح سے معلوم ہو تا ہے کہ یہ مجموعہ کافی صحیم تھا۔ 🗘 اس میں زکوہ' صد قات' دیت' قصاص' حرمت مدینہ' خطبہ جعة الوداع اور اسلامی دستور کے نکات درج تھے۔ یہ آپ کے بیٹے محمد بن حنفیہ کے پاس تھا۔ () پھر امام جعفر کے پاس آیا۔ اس کی نقل آپ نے حارث کو لکھ کر دی تھی (تدوین حدیث برہان دبلی جون سن ۵۱ ص ۲۳۷) هیفه حضرت انس بنایت بن مالک : وه صحیفه بس آپ نے رسول الله کو سنا کر اس کی تصویب بھی فرمائی 🕐 خطبہ فنچ مکہ : جسے آپ نے ابو شاہ 🏵 یمنی کی درخواست پر اپنا مفصل خطبہ قلم بند کرنے کا تھم دیا۔ بیر خطبہ حقوق انسانی کی اہم تفصیلات پر مشتمل ہے۔ ی مسند ابو ہر یہ مناشد: اس کے نسخ عہد محابہ ہی میں لکھے گئے تھے۔ اس کی ایک نقل حفزت عمر بن عبدالعزیز کے والد عبدالعزیز بن مروان گورنر مصر (م-۸۶ھ) کے پاس بھی تھی۔ حضرت عمر بن عبدالعزیز (ما•اھ) نے کثیر بن مرہ کو لکھا تھا کہ صحابہ کرام مِنْهَظْمُ سے جو حدیثیں تمہارے پاس موجود ہیں وہ ہمیں لکھ کر بھیج۔ مگر ابو ہر رہ کی مرویات بھینے کی ضرورت نہیں کیونکہ وہ ہمارے پاس پہلے ہی کلھی ہوئی موجود ہیں۔ 🏵 🔿 صحیفہ ہمام بن منبہ : ہمام بن منبہ حضرت ابو ہریرہ کے شاکر دہیں۔ جنہوں نے ۱۳۳۸ احادیث کا ایک صحیفہ تیار کیا تھا۔ یہ صحیفہ ڈاکٹر حمید اللہ صاحب نے حیدر آباد دکن سے شائع کیا ہے۔ یہ صحیفہ تمام مند احمد بن حنبل میں مندرج ہے۔ بخارى، كتاب العلم- ٢٠ بخارى، كتاب العلم، باب كتابة العلم-

أَمَيْنَهُ يَرُويزيت 🕺 498 🔨 (حصه چهارم) دوا مماحد يث () صحیفہ بشیر بن منیک: بیہ بھی حضرت ابو ہریرہ کے شاگر دہیں۔ انہوں نے بھی ایک مجموعہ احادیث مرتب کیا تھا۔ اور حضرت ابو ہریرہ پر پیش کر کے اس کی تصویب کرائی تھی۔ 🗘 المحيفة حضرت جابر بن عبدالله تلاظف: بيه مجموعة مناسك فيج اور خطبة حجة الوداع ير مشمتل تفاء اس كو آب کے شاگرد وہب بن منبہ (م ۱۱۰) اور سلیمان بن قیس <sup>(2)</sup> لشکری نے مرتب کیا۔ 🕕 حضرت عائشہ صدیقہ شیکا کی مرویات جوان کے شاکر د عروہ بن زبیر نے قلمبند کی تھیں 🔅 حضرت ابن عباس کی مرویات : جنہیں سعید بن زبیر تابعی نے مرتب کیا۔ 3 ایک دفعہ طائف کے چند  $(\mathbf{i}\mathbf{r})$ لوگ حضرت ابن عباس میں تفاظ کے پاس آئے تو آپ نے اپنا جزودان نکالا اور اس میں سے چند احادیث انہیں املا کرائیں- (نزمذی 'کتاب العلل) ۳ صحیفہ عمروین حزم نٹانٹھ: جب حضور اکرم ملتی جا نہیں یمن کا گور نربنا کر بھیجا تو فرائض وسنن اور صد قات و دیات پر مشمل احکام کھوا کر دیئے <sup>30</sup> بعد میں انہوں نے مزید اکیس فرامین نبوی شامل کر کے ایک اچھی خاصی کتاب مرتب کرلی۔ 🏵 ··· رسالہ سمرہ بن جندب بناند : یہ رسالہ روایات کے ایک بڑے ذخیرے پر مشمّل تھا۔ <sup>(3)</sup> جو بعد میں ان کے بیٹے کو وراثت میں ملا۔ الا صحیفہ عبداللہ بن مسعود بنائٹہ : جس کے متعلق ان کے بیٹے عبدالر حمٰن نے حلفیہ بیان دیا۔ کہ وہ ان کے باپ نے اپنے ہاتھ سے لکھا تھا۔ 🕚 رسالہ سعد بن عبادہ نصاری : ان کے پاس بھی احادیث نبوی کا ایک رسالہ موجود تھا۔ 🏵 یہ تھے وہ مجموعے جو صحابہ کے دور میں مرتب ہوئے اور جن میں بیشتر صحابہ کرام ریکتھڑ) نے خود لکھے یا لکھوائے يته- اب غور فرمايي كه أكر منع كتابت حديث والى حديث كاحكم عام تفاتوكيا بد سب صحابه (معاذ الله) رسول الله ملتَّبَيْلِم ٢ نافرمان ہو گئے تھے؟ پھراس کے بعد حافظ صاحب نے فرمایا کہ: (1) جامع بیان العلم'ج: ۱'ص: ۲۷-😗 تمذيب التهذيب 'ج : ۳٬ ص : ۲۱۵ - ترفدي 'باب ماجاء في ارض المشترك -المنديب التهذيب ،ج: ٤ م : ١٨٣-🛞 دارمی من ۲۸-٦٠٠ تاريخ الحديث والمحدثين 'ص: ٣٠٣-🚯 صميمه اعلام السائلين من كتب سيد المرسلين ' ابن طولون ٤ تمذيب التمذيب من ٢٠ ١٣٦ ج: ٣-۞ جامع بیان العلم 'ج: ۱ ص: ۲۷- ٢٠ ٢٩ طبقات 'ج: ۳ ، ص: ۲۳۲۔

#### آئینهٔ پُرویزیت ۲۰ (حصه چهارم) دوا کا حدیث

امام مالک (م2ار) کے اور کوئی کتاب امت کے ہاتھوں میں نہیں ہے اس کے بھی مختلف نسخوں میں تمین سو سے پانچ سو تک طدیثیں ہیں۔ بیان کیا گیا ہے کہ امام مالک جب تک زندہ تھے۔ ہر سال اس میں سے پچھ حدیثیں ساقط کر دیا کرتے تھے۔ سمی وجہ ہے کہ اس کے مختلف نسخوں میں روایات کی تعداد مختلف نظر آتی ہے۔" (م-ح ص90)

اس طویل اقتباس میں کئی باتیں غور طلب ہیں۔ مثلًا:

ابنداء میں تو آپ لکھتے ہیں کہ ''بعض چزیں محض علمی لحاظ سے لکھ لی گئی تھیں۔ مثلاً حضرت عمر بن عبد العزیز نے سعید بن ابرا تیم سے حدیثیں لکھوا کیں۔ اور مدینہ کے قاضی ابو بکر بن حزم کو فرمان بھیجا کہ عمرہ (ہنت عبد الرحمان) کی رواییتیں لکھ لی جائیں۔ '' اب سوال سے ہے کہ علمی لحاظ سے تو سے حدیثیں پہلے لوگوں نے پاس موجود تھیں۔ اور لکھی ہوئی بھی تھیں پھر حضرت عمر بن عبد العزیز نے کیا کارنامہ سر انجام دیا؟ اور ابن شماب حدیث کے مدون اول کیسے بن گئے؟

تدوین حدیث کا دو سرا دور: قرآن کی جع وندوین <sup>(C)</sup> حضرت عثان ب<sup>ناش</sup> کے زمانہ میں ہوئی۔ قرآن کی تددین واشاعت سے فراغت ملی۔ تو اس کے بعد حدیث کی جع وندوین کی باری تھی۔ لیکن آپ کی عمر نے وفا نہ کی۔ نیز خلافت کے آخری ایام میں سبائی باغیوں کی شورش نے آپ کو پریثان کر رکھا تھا۔ لہٰذا آپ ادھر توجہ نہ دے سکے۔

همچ نام این جریح یا عبدالملک این جریح ب صرف جریح صح نیں۔

😗 بخاری کتاب فضائل جمع القرآن ۔ اس واقعہ کی پوری تفصیل اس عنوان کے تحت آگے آرہی ہے۔

الصه چهارم) دوا مم حدیث **500** (حصه چهارم) دوا مدیث آئينه يَرويزيت

اس کے بعد حضرت علی کی خلافت کا دور آتا ہے۔ جسے پر فتن دور کہا جاتا ہے۔ آپ کو اس دور خلافت میں ایک دن بھی چین و سکون سے بسر کرنا نصیب نہ ہوا۔ آپ کی خلافت جن حلاات میں منعقد ہوئی وہ سب کو معلوم ہے۔ ساتھ ہی قصاص عثان کا ملک گیر مطالبہ اور اس معاملہ میں آپ کی بے لبی۔ پھر اس کے نتیجہ میں جنگ جمل اور صفین کے معرکے لہذا آپ استے بڑے کام کی طرف توجہ ہی نہ دے سکتے تھے۔

حضرت عمر بن عبد العزیز رطانیت کا کارنامہ : حضرت علی تناشی کے بعد حضرت عمر بن عبد العزیز ہی ایسے خلیفہ میں۔ جنہیں خلفائ راشدین میں شار کیا جاتا ہے۔ آپ صفر ۹۹ ھ میں خلیفہ بن تو سب سے پہلے حدیث کی جمع و تدوین کی طرف توجہ مبذول فرمائی۔ چنانچہ آپ نے مدینہ کے حاکم ابو بکر حمد بن عمرو بن حزم حدیث کی جمع و تدوین کی طرف توجہ مبذول فرمائی۔ چنانچہ آپ نے مدینہ کے حاکم ابو بکر حمد بن عمرو بن حزم کو (بی وہی عمرو بن حزم کو دین حزم کو دین حزم کو دین حزم کا دین کی جمع و تدوین کی طرف توجہ مبذول فرمائی۔ چنانچہ آپ نے مدینہ کے حاکم ابو بکر حمد بن عمرو بن حزم حدیث کی جمع و تدوین کی طرف توجہ مبذول فرمائی۔ چنانچہ آپ نے مدینہ کے حاکم ابو بکر حمد بن عمرو بن حزم عمرو بن حزم عمرو بن حزم عمر جمو بن حزم میں جن کے پاس احادیث کا ایک تحریر ی مجموعہ بھی موجود تھا) کو خط لکھا کہ عمرہ بنت عبر الرحمان اور قاسم بن محمد (جو حضرت عائشہ کے قربی رشتہ دار اور شاگر دان خاص سے بھی کے بی احمد کا دیک کی عبر الرحمان اور قاسم بن محمد (جو حضرت عائشہ کے قربی رشتہ دار اور شاگر دان خاص سے بھی کے بی احمد کا دیک کو دین کرہ کی بنت عبر الرحمان اور قاسم بن محمد (جو حضرت عائشہ کے قربی رشتہ دار اور شاگر دان خاص سے بھی کے بی جو معند کا دین جن کے بی مدینہ کے مدین دار اور شاگر دان خاص سے بھی کے بی جو کہ معرورت نہیں احمد کا ذیرہ ہے اسے قلب کر لیں نیز ہیہ بھی لکھا کہ حضرت ابو ہریرہ کی مرویات توجنے کی ضرورت نہیں کے یو کہ مدین کے بی مردیت کی مردیت کے دیرہ مدین کا دینہ کر لیں نیز ہیں بھی کھی موجود ہیں۔ حضرت ابو ہریرہ کی مردیات توجن کی سی بیکے بھی لکھی ہوئی موجود ہیں۔ حضرت ابو ہریرہ کی مردیات توجن کی سی بی کھی مدیر مدین کے مدین کر میں عبرالعزیز بن مردین میں مدین کے مدین کے مدین کے مدین کے مدین کے مدین کر دی مردین کر بی بی کہ کر میں بی مردین کے مدین کے مدین کے مدین کی مردین کے مدین ک

رص حرب جرب حربہ کریہ ورسپ بیپ سبرا سریہ بن طروان کر مہا کہ کھی ورس سری وراست کی طرز پر انجام دیا۔ آپ حضرت عمر بن عبدالعزیز نے سیہ کارنامہ بالکل حضرت عثمان تلاظھ کے کارنامہ کی طرز پر انجام دیا۔ آپ نے صرف مدینہ ہی میں نہیں بلکہ مختلف دیار وامصار میں فرمان جاری کیے اور بارہ ماہر محد شین کو اس کام کے لیے منتخب کیا۔ جن کے نام اور مقام حافظ اسلم نے خود بھی بیان فرما دیتے ہیں۔ اس بارہ رکنی مجلس کے سربراہ امام ابن شہاب زہری شیص اور اس لیے ان کو مدون اول کہا جاتا ہے۔ ان بارہ اشخاص نے الگ الگ

آپ کی خلافت کا عرصہ صرف اڑھائی سال ہے۔ آپ کو عمر نے اتنی مہلت ہی نہ دی کہ آپ ان تحریری مجموعوں کو مزید تنقیح و تدوین کر کے ایک متند نسخہ تیار کر کے حضرت عثان کی طرح مختلف دیار وامصار میں بھیج دیتے۔ آپ کے بعد اگر کوئی خلیفہ راشد آتا تو وہ یہ کام سرانجام دیتا۔ مگر بعد میں خلافت پھر سے ملوکیت میں بدل گئی۔ تاہم آپ کی اس کاوش کا یہ فائدہ ضرور ہوا کہ بکھری ہوئی احادیث جمع ہو گئیں اور بعد میں آنے والے محدثین نے.... ان تحریری مجموعوں کو اپنی اپنی تصانیف میں ضم کرلیا۔

اب دیکھئے حافظ اسلم صاحب نے جن بارہ محدثین کے نام ہتائے ہیں ان کے متعلق یہ بتانا گوارا نہیں فرمایا کہ وہ کس حیثیت سے یہ تحریری مجموعی الگ الگ مرتب کر رہے تھے اور نہ ہی یہ بتایا ہے کہ خلیفہ عمر بن عبدالعزیزؓ نے اس سلسلہ جمع و تدوین کے سلسلہ میں کیا کچھ کو ششیں کیں اور نہ رید کہ ابن شماب کو مدون اول کس حیثیت سے کہا جاتا ہے ۔ اس پورے اقتباس سے آپ کا مقصد محض چند اعتراضات کرنا تھا۔ چنانچہ آپ نے جو تین اعتراض فرمائے وہ یہ ہیں۔

آئینهٔ پَرویزیت 💦 🚺 (حصه چهارم) دوا ] حدیث طلوع اسلام کے اعتراضات: (۱) امام ابن شہاب زہری احادیث کی کتابت کے لیے تیار نہ تھے۔ خلیفہ اور امراء نے مجبور کر کے آپ سے بد کام کرایا۔ (٢) ان تمام حضرات کے تحریر کردہ مودول میں سے سوائے موطا امام مالک کے اور کوئی چیز امت کے ہاتھوں میں نہیں ہے۔ (٣) اور موطا کی بے اعتباری کا بد عالم تھا کہ اس کے مجموعوں میں تین سو سے پانچ سو تک حدیثیں ہیں۔ اور اس کی وجہ بیر ہے کہ آخر عمر تک ہر سال اس میں قطع وبرید کرتے رہتے تھے۔ اب ہم الن اعتراضات كاجائزه بالترتيب پيش كرتے ہيں-امام زہری کی کتابتِ حدیث سے ناگواری : ابن شماب زہری کے متعلق یہ بات کتابت حدیث مجھے ناگوار تھی۔ اور میں نے خلیفہ دامراء سے مجبور ہو کر یہ کام کیا تو اس سے سخت تر وہ الفاظ ہیں جو حضرت زید بن ثابت نے جمع قرآن کے سلسلہ میں حضرت ابو بکر کو کیے تھے۔ یہ حدیث کو بخاری باب جمع القرآن میں ہے۔ تاہم میں وہی الفاظ درج کرتا ہوں۔ جو طلوع اسلام نے مقام حدیث ص ۲۷۶ پر درج کیے ہیں-" زیر بن ثابت سے روایت ہے کہ ابو بکر مجھ سے کہنے لگے۔ کہ تم رسول اللہ کی وحی لکھتے رہے ہو للذا تم قرآن کو لک<sub>ھ</sub> لو۔ زید بن ثا**بت کتے ہی**ں کہ بخدا اگر وہ مجھے کسی پیاڑ کو اپنی جگہ سے ہٹا کر دو سری جگہ کے جانے کو کہتے تو وہ مجھ پر اس کام سے زیادہ دشوار نہ ہو تا' اب دیکھتے جس طرح زید بن ثابت سالها سال قرآن کی کتابت کرتے رہے۔ ابن شاب زہری بھی حديث كى كتابت كرت رب- ابن عبدالبرلكصة مين: ''صالح بن کیسان کہتے ہیں کہ میں اور ابن شہاب اور «عَنْ صَالِحٍ بْنِ كَيْسَانَ قَالَ كُنْتُ أَنَا وَابْـنُ شَهَـابٍ وَنَحْـنُ نَطْلُـبُ الْعِلْـمَ ہمارے دو سرے ساتھی علم حدیث حاصل کر رہے فَاجْمَعْنَا أَنْ نَكْتُبَ السُّنَنِ فَكَتَبْنَا كُلُّ تھے۔ ہمارا اس بات پر انفاق ہوا کہ سنن لکھیں۔ پس شَيْءٍ سَمِعْنَا عَنِ النَّبِيِّ كَتَابَةٍ ثُمَّ قَالَ ہم نے جو کچھ بھی رسول اکرم سے سنا تھا۔ لکھ لیا پھر أَكْتُبُ بِنَا مَا جَآءَ عَنْ أَصْحَابِهِ فَقُلْتُ لاَ ابن شماب نے کہا۔ آئے اب ہم اقوال دافعال صحابہ لَيْسَ بَسُنَّةٍ وَقَالَ هُوَ بَلْ هُوَ سُنَّةٌ فَكَتَبَ میں بھی لکھیں۔ میں نے کہا نہیں میں نہیں کھوں وَلَمْ أَكْتُبْ فَانْجَحَ وَضَيَّعْتُ»(جامع بيان گا۔ کیونکہ وہ سنت شیں ہیں اور ابن شہاب نے کہا بلکہ وہ بھی سنت ہیں پھراس نے اقوال وافعال صحابہ العلم ١ / ٧٦) لکھ لیے۔ گرمیں نے نہ ککھے سودہ کامیاب رہاادر میں

اب دیکھتے جس طرح زید بن ثابت رناٹھ قرآن لکھتے رہے گر جمع کے دقت انہوں نے سخت ناگواری کا اظہار کیا۔ اس طرح این شہاب ؓ ساری زندگی احادیث لکھتے رہے گر جمع کے دقت ناگواری کا اظہار کیا۔

م آئینه پَرویزیت من 502 🔨 (حصه چهارم) دوا کم حدیث قرآن اور حدیث دونوں کی جمع و تدوین کے لیے روایات میں لکھنا یا حَتَبَ کالفظ ہی استعال ہوا ہے۔ اور بیہ تو خلاہر ہے کہ جس چیز کو ان دونوں حضرات نے ایک بھاری ذمہ داری محسوس کی۔ وہ قرآن یا حدیث جمع وتدوین کا کام تھانہ کہ محض کتابت قرآن یا کتابت حدیث۔ ۲- تدوین حدیث کے نتائج: دو سری قابل اعتراض بات حافظ صاحب کے نزدیک بید ہے کہ ان حضرات کی کادشوں کا نتیجہ ماسوائے موطا امام مالک کے اور کچھ بھی نگلا۔ بیہ بات بھی درست نہیں۔ بلکہ ان حضرات کی کو ششوں سے یا بعض دو سرے علماء کے مندرجہ ذیل مجموعے منظر عام پر آئے۔ اور بیہ سب مجموعے س اواھ تا بن 100ھ کی در میانی مدت میں مرتب ہوئے۔ (۱) موطا امام مالک : امام مالک کا سن وفات • ےارھ لکھ کریہ باور کرانے کی کو سشش کی جاتی ہے کہ یہ شاید دو سری صدی کے آخر میں مرتب ہوا ہو گا حالانکہ اس کی تالیف • ۳اھ سے شروع تن انہا ہو تک ختم ہو گئ - 1 میں حال دو سری تصانیف کا بھی ہے۔ (٢) جامع سفيان تورى (م ٢١ هه) (٣) جامع ابن المبارك (م- ٨١ه) (٣) جامع امام اوزاعي (م ٢٥١٥) (۵) جامع ابن جریخ (م- ۱۵۰ه) (٢) مسند امام ابو حنيفه (م- ٩٠ اه) (2) كتاب الخراج امام ابو يوسف (م ٨٢ ه) (٨) کتاب الآثار- امام محمد بن حسن شیبانی (م ٨٩هه) ان میں سے آخری تین کتب آج بھی متداول ہیں-۲۰ موطا امام مالک کی احادیث؟: تیسرا اعتراض آپ کا موطا امام مالک کے متعلق ہے۔ کہ اس کے مختلف نسخوں میں ۲۰۰۰ سے ۵۰۰ تک حدیثیں ہیں۔ جس کی وجہ سہ ہے کہ آپ تازیست اس میں قطع وبرید کرتے دہے۔ موطًا امام مالک جب تیار ہو چکا تو اس کو ستر علماء مدینہ اور دو سرے فقہاء نے دیکھ کر اس کی صحت پر اتفاق کیا اس لیے اس کا نام موطا (متفق علیہ) رکھا گیا تھا۔ پھر اس کتاب کو امام موصوف کے تقریباً ایک ہزار شاگردوں نے امام صاحب سے سنا اور صبط تحریر میں لائے۔ ان دنوں پر کیں تو تھے نہیں بلکہ صاحب ضرورت خود ہی اپنے ہاتھ سے لکھا کرتے تھے۔ رفتہ رفتہ یہ تمام مسودات گم ہو گئے۔ اور تاریخ حدیث میں سولہ نام باتی رہ گئے ان میں اگر چند ایک حدیث کی کمی بیشی ہو تو یہ عین ممکن ہے آج کل جو ہمارے ہاں متداول نسخہ ہے وہی سب سے زیادہ قال اعتماد اور متند ترین نسخہ ہے اور یہ کیجیٰ بن کیجیٰ مصموری

۱۰ انتخاب حدیث عبدالغفار حسن عمر پوری من ۲۰۰۰

آئینہ پَورینت ۲۰۰ محد کے ٹائٹل پر ہی آور اور مدین کے دوا مدیث کے دور میں مردا مدیث کی اور مرد کردہ ہے۔ اس موجودہ نسخہ کے ٹائٹل پر ہی آپ کے بیہ الفاظ نظر آئیں گے دور ۲۰۰۰ ما احد یث کی احد مرد کرنے کا محبومہ "اب جو نسخ موجود ہی نہیں ان کے ذکر کرنے کی ضرورت بھی کیا ہے؟ ان احادیث کی تفسیل درج ذیل ہے۔ مرفوع احادیث ۲۰۰ مرسل ۲۲۲ موقوف (اقوال صحابہ) ۱۳۳ مقطوع (اقوال تابعین) ۲۸۵ کل میزان

اب اگر حافظ صاحب میہ دعویٰ کریں کہ اس کے مختلف نسخوں میں نتین صد سے لے کر پاپنچ صد حدیثیں ہیں تو انہیں کوئی اییا نسخہ دکھا دینا چاہیٹے یا کم از کم اس کا ثبوت ہی مہیا کرنا چاہیئے تھا سوچنے کی بات تو یہ ہے کہ جب ایک چیز موجود ہے۔ اس کی احادیث آج بھی شمار کی جا تحق ہیں تو پھران کے متعلق غلط سلط اقوال یا ان کے حوالے کی ضرورت ہی کیا رہ جاتی ہے؟

رہی یہ بات کہ آپ اس میں تازیست ردو بدل کرتے رہ اگر یہ بات درست فرض کر لی جائے تو پھر جن ستر علماء وفقہاء کو آپ نے یہ کتاب تبصرہ کے لیے دی تھی۔ دہ کب دی؟ ان ستر علماء وفقهاء کے تبصرہ کی صورت میں دیکھنے پر جنتا وقت صرف ہو سکتا ہے۔ اس کا اندازہ بھی آپ کر سکتے ہیں۔ پھر آپ تازیست اس میں ردوبدل کرتے رہے یہ بات ہماری سمجھ سے باہر ہے۔ اس کتاب کی تیاری میں خواہ آپ نے چالیس سال بھی لگائے ہوں۔ جیسا کہ مشہور ہے کہ ابتداء آپ نے دس ہزار احادیث کا انتخاب کیا۔ لیکن ان کی جائج پڑتال کا جتنا کرا معیار تھا اس کی طرف ہم پہلے اشارہ کر چکے ہیں۔ آگر وہ دوران تالیف کتاب ہذا (سات کی جائج پڑتال کا جتنا کرا معیار تھا اس کی طرف ہم پہلے اشارہ کر چکے ہیں۔ آگر وہ دوران تالیف کتاب ہذا میں کسی کو کیا اعتراض ہو سکتا ہے؟

موطا امام مالک اس پر اس قشم کا تبصرہ کرنے کے بعد حافظ اسلم صاحب نے فرمایا کہ:

<u>دو سرمی صدمی ہجرمی کے مسانید</u>: ''ان ابتدائی تالیفات میں رسول الله کی حدیثیں' صحابہ اور تابعین کے فتاویٰ سب طے جلے تھے۔ بعد کے لوگوں نے نبی اکرم کی حدیثوں کو الگ مدون کرنا شروع کیا۔ اس قسم کی تالیفیں مند کہی جاتی ہیں۔ سب سے پہلی مند عبدالله بن مویٰ نے تیسری صدی ہجری میں لکھی پھر مسدد بھری' اسد بن مویٰ اور قعیم بن حماد وغیرہ نے۔ ان کے بعد کے طبقہ نے بھی ان ہی کی پیروی کی مثلا امام احمد بن ضبل' اسحاق بن راہویہ اور عثمان بن ابی شیبہ وغیرہ۔'' (م۔ ح ص<sup>6</sup>) اس اقتباس میں جو بات حافظ صاحب نے واضح طور پر بیان فرمائی دو میہ ہے کہ سب سے پہلی مند عبدالله بن موئی نے تیسری صدی ہجری میں لکھی۔ اب ہم دیکھیں گے حافظ صاحب کے اس بیان میں صداقت کا حصہ بن موئی نے تیسری صدی ہجری میں کہ جن درج ذیل مسانید منظرعام پر آچکی تھیں۔

۲۰۲۵ الحديث والمحدثين ص ۳۳۳

صحیح حدیثوں کے مدون کرنے کی کو سٹش کی۔ ان کے بعد ان کے مثاکرد (امام مسلم نیشا پوری' ما۲۹ھ) نے بھی ان ہی کی پیروی کی بیہ دونوں کتابیں صحیحین سمجھی جاتی ہیں۔ اس زمانہ سے کتابت حدیث محد شین کا عام مشغلہ ہو گیا ادر مختلف نوعیتوں سے اسکی اس قدر کتابیں لکھی گئیں جن کا شار مشکل ہے۔ '' (حوالہ ایسنا)

مندرجہ بالا اقتباس میں قبلہ حافظ صاحب نے یہ تاثر دینے کی کو شش فرمائی ہے کہ ۲۵۶ھ سے قبل صحیح حدیثوں کا مجموعہ امت کے پاس نہ تقا۔ اور طلوع اسلام نے اس دعویٰ کو کٹی مقامات پر اور بار بار دہرایا ہے۔ کہ رسول اللہ کی وفات کے بعد اڑھائی سو سال تک صحیح احادیث کا کوئی مجموعہ امت کے پاس نہ تھا یہ دعویٰ مندرجہ ذیل وجوہ کی بناء پر غلط ہے۔

اس دعویٰ کے غلط ہونے کے دلاکل: () صحابہ کے پاس بھی صحیح احادیث کے بہت سے تحریری مجموع موجود تھے جن کا ذکر ہم پہلے کر چکے ہیں۔ پھر تابعین نے پاس جو تحریری مجموع موجود تھے ان کا شار مشکل ہے۔

② ابھی تابعین کا دور ختم نہیں ہو اتھا کہ سات عدد مسانید جن کا ذکر پہلے ہو چکا ہے منظر عام پر آگئیں اور ظاہر ہے کہ زمانہ کی نزدیکی کے لحاظ سے بیہ سب مجموعے صحیح تر ہونے چاہئیں۔

اسی طرح ابھی تابعین کا دور بھی ختم نہیں ہوا تھا کہ انہارہ میں موطا امام مالک کمل ہو گئی ۔ جو صحت اور جامعیت کے اعتبار سے صحاح ستہ میں شار ہوتی ہے۔ بلکہ بعض حضرات اسے صحیح تر کتاب شار

آئينه پُرويزيت ٢٠ 505 (حصه چهارم) دوا محديث

کرتے ہیں۔ (۵) صحیح بخاری ۲۳۳ھ سے پہلے منظر عام پر آچکی تھی۔ کیونکہ امام بخاری ؓ نے یہ کتاب امام یحیٰ بناری معین (م ۲۳۴ھ) علی بن المدینی (م ۲۳۳۵ھ) اور امام احمد بن حنبل (م ۲۴۰۵ھ) پر پیش کی تھی۔ صحیح بخاری کی خصوصیت صرف یہ نہیں کہ اس میں احادیث صحیحہ مندرج ہیں۔ یہ خصوصیت تو موطا امام مالک ان سے پہلے کی مسانید ' صحابہ و تابعین کے مجموعوں سب میں پائی جاتی ہے۔ بلکہ اس کی نمایاں خصوصیت رہے ہے کہ وہ جامع ہے۔ یعنی اس میں صرف سنن و فرا نص جن سے فقہی احکام مستبط ہوتے ہیں۔ ہی درج نہیں بلکہ یہ زندگی کے تمام پہلوؤں حتیٰ کہ مابعد الطبعیات کے جملہ مسائل تک کو محیط ہو۔ اس کی نمایاں غطوصیت یہ ہے کہ مشکلات کا ازالہ ہو گیا۔ جو ان کو چین سے نہ بیٹھنے دیتی تھیں اور وہ دو قشم کی تھیں (۱) احادیث کی تلاش میں دور دراز کے سفر اور (۲) صحیح اور مقبول احادیث کو مردود اور موضوع احادیث کی تلاش میں کاوش۔

اس واقعہ سے مندرجہ ذیل باتوں کا پتہ چکتا ہے۔

۵ اسناد بھی حدیث کالازمی جزو فلہذا دین کا حصہ ہیں۔ جیسا کہ مشہور تابعی امام محدث ابن سیرین نے کہا تھا۔ کہا تھا۔ کہا تھا۔ کہا تھا۔ کہ الاسناد من الدین۔

© اس واقعہ کے وقت آپ کی عمر گیارہ برس تھی۔ گویا یہ واقعہ سن ۲۰۵ھ کا ہے۔ جس سے صاف ظاہر ہے کہ دو سری صدی کے محدثین جو پچھ لوگوں کو پڑھاتے تھے۔ ان کی تحریر بھی ان کے پاس موجود ہوتی تھی۔

🕼 مقدمه تيسير البارى من : د-

آمَيْدُ پَرُويريتيت 506 🔨 (حصه چهارم) دوا محديث ③ اس وافعہ سے بیہ بھی معلوم ہوتا ہے کہ امام بخاری کی قوت حافظہ بلا کی تھی اور یہ خداداد تھی۔ اب ان تمام تر تصریحات کو سامنے رکھ کر طلوع اسلام کے اس دعوی پر غور سیجیے کہ احادیث رسول اللہ سلی کا اڑھائی سو سال بعد قلمبند ہو کمیں۔ چنانچہ حافظ اسلم صاحب نے اس عنوان ''کتابت حدیث'' کے آخر میں پھرایک مرتبہ بد بات ان الفاظ میں دہرائی ہے کہ: '' یہاں غور کے قابل بیہ امرہے کہ حدیثوں کو اگر دینی حیثیت ہوتی تو رسول اللہ ادر صحابہ کرام اس شدت کے ساتھ اس کی کتابت کو نہ روکتے۔ اس کے خلاف اس کی حفاظت کی کو شش کرتے۔ `` (م-ح ص ۹۱) ہم نہیں سمجھ سکے کہ وہ شدت کیا تھی؟ جب حضور نے بے شار احادیث خود اپنے تھم سے لکھوا کیں۔ اور بہت سے صحابہ کرام مِثْقَظْته نے خود بھی احادیث کو تحریر کیا توبیہ شدت کیسی اور روکنا کیسا؟ اور حفاظت کا اہتمام اس سے زیادہ آپ کیا کرتے ''کہ آپ نے ججۃ الوداع کے موقع پر سوالاکھ صحابہ کے بھرے مجمع میں ناقه ير سوار جو كريد اعلان فرمايا كه: "اللد تعالى اس بندے كو تروتازہ رکھ جس نے «نَضَّرَ اللهُ عَبْدًا سَمِعَ مَقَالَتِيْ فَوَعَاهَا ثُمَّ میرے اقوال سے پھرانہیں یاد کرکے محفوظ کیا پھراس أَدَّاهَا لِمَنْ لَمْ يَسْمَعْهَا»(ترمذي، أبواب شخص کو پنچایا جس نے میرے یہ اقوال نہی**ں ہے۔**'' العلم) كتابت حديث اور حفظ وساع جب سے کاغذ ایجاد ہوا اور تحریر عام ہوئی۔ لوگوں نے قوت حافظہ سے کام لینا چھوڑ دیا۔ اور بیہ ہے بھی فطری امر کہ جس قوت سے کام لینا چھوڑ دیا جائے وہ کمزور سے کمزور تر ہو جاتی ہے۔ اس طرح علم سینوں سے نکل کر اوراق میں مدفون ہو جاتا ہے۔ نہی بات تھی جس کی طرف مشہور تابعی امام اوزاعی نے اشارہ کیا

تھا کہ جب تک یہ علم سینوں میں تھا شریف تھا جب سے اوراق میں منتقل ہونا شروع ہوا اس کا نور جاتا رہا۔ "اگرچہ سی بلت ایک مسلمہ حقیقت ہے کہ عربوں کا حافظہ بلا کا تھا۔ تاہم سی بھی ایک حقیقت ہے کہ سب لوگ قوت حافظہ میں یکسال نہ تھے کم از کم دو صحابہ سے تو یہ بات ثابت ہے کہ انہوں نے آپ کے پاس شکایت کی کہ ان کا حافظہ کمزور ہے اور آپ کے مواعظ یاد نہیں رہتے تو آپ نے انہیں احادیث کو ککھنے کی ترغیب دی۔

حفاظتِ قرآن کریم اور اسوہ رسول ملتی کیا : اب ہم اسوہ رسول اکرم لیتی پیم پر نظر ڈالتے ہیں تو معلوم ہو تا ہے کہ آپ نے قرآن کریم کی حفاظت کے لیے حفظ اور کتابت کے دونوں طریقے استعال کیے۔ تاہم یہ مانتا پڑے گا کہ آپ کی توجہ کتابت کے مقابلہ میں حفظ پر زیادہ تھی۔ اس کی دلیل سے ہے کہ آپ کے زمانہ میں تحریر شدہ مصاحف کی نسبت حفاظ کرام کی تعداد بہت زیادہ تھی۔ اب اگر سے کہا جائے کہ ان دنوں

507 (حصه چهارم) دوا ] حدیث آئينه پَرويزيت سامان کتابت اور کاتبوں کی کمی تقی تو یہ سب عارضی بمانے ہیں۔ حقیقت میں ہے کہ اس زمانہ میں عام لوگ ادر ای طرح حضور اکرم متراتیک کتابت کی نسبت حفظ کو افضل سبجھتے اور اسے ترجیح دیتے تھے۔ حفظ اور کتابت کی خوبیاں اور خامیاں : اب اگر حفظ وکتابت کا نقابل کریں تو بھی ہم اس متیجہ پر پینچتے ہیں کہ حفظ کی خوبیاں اس کی خامیوں کی نسبت زیادہ ہیں۔ مثلًا: I حافظ علم کافی الواقع عالم ہوتا ہے۔ لیکن تحریری مواد رکھنے والا عالم نہیں ہوتا۔ لوگوں کے پاس ان کی لائبر رہی میں ہزاروں کتب موجود ہوتی ہیں۔ لیکن وہ ان کے عالم نہیں ہوتے اس کے مقابلہ میں جس شخص نے جو تچھ یاد کر لیا۔ وہ اس کا عالم ہے۔ میں وجہ ہے کہ سابقہ وحیوں کا زیادہ تر حفظ پر ہی انحصار رہا الکھی ہوئی تحریر کے پڑھنے میں تلفظ کی اغلاط کا بکثرت امکان ہو تا ہے۔ خصوصاً اس دور میں جب کہ عربی رسم الخط قلیل النقط اور بغیر اعراب کے تھا۔ اور بیہ محض امکان کی بات شیں - تتابوں میں ان کی بے شار مثالیس موجود ہیں۔ لیکن حفظ وساع کی صورت میں ایسی غلطی ناممکن ہے۔ ③ تصحیف کی اغلاط کا امکان بھی کتابت کی صورت میں ہو سکتا ہے۔ تصحیف سے مراد کاتب کے تحریر کرنے کی اغلاط ہیں۔ اس کی بھی بے شار مثالیں کتب میں موجود ہیں لیکن حفظ وساع کی صورت میں ایس اغلاط کا امکان تہیں۔ انداز مُعْتَلو- ساع کی صورت میں انداز مُعْتَلو بالکل واضح شکل میں سامنے آتا ہے جب کہ کتابت اس کا پورا احاطہ کرنے سے قاصر ہے۔ اب اس کے مقالمہ میں کتابت کی بھی دو خوبیاں ہیں: 1 جب انسان بھول جائے تو تحریر کی طرف رجوع کر کے اس کی تصحیح کر سکتا ہے تحریر کی بیہ خوبی اتن اہم نہیں بلکہ حفظ و کتابت کے در میان قدر مشترک ہے۔ کیونکہ جب انسان بھول جائے تو جس طرح تحریر کی طرف رجوع کر سکتا ہے کسی دو سرے حافظ کی طرف بھی رجوع کر سکتا ہے۔ اور کتابت کی نمایت اہم خوبی ہے سے کہ یہ مرنے کے بعد بھی باقی رہتی ہے۔ جب کہ حافظ مرتے وقت اپناعلم بھی ساتھ لے جاتا ہے۔ نیمی وجہ تھی کہ جب حفظ حدیث کی طرف لوگوں کا رجحان کم ہوا۔ اور حد یث کے حافظ کم رہ گئے تو حضرت عمر بن عبدالعزیز نے فوری طور پر تدوین حدیث پر توجہ دی۔ جس طرح جنگ یمامہ میں حفاظ قرآن کے شہید ہو جانے کے بعد حضرت عمر بناچھ نے حضرت ابو بکر بناچھ کی توجہ تدوین قرآن کی طرف دلائی تھی۔ حدیث کی حفاظت کے سلسلہ میں رسول اللہ ملتی کی اقدامات : حدیث کے معاملہ میں رسول اللہ

حکریت کی طلاعت کے محکمہ میں کر طوق الکد سکانیہ کے الکدامات ۔ سلاکی نے مندرجہ ذیل تین اقدامات فرمائے۔

1 تعامِل امت : لیمن کتاب اللہ کے احکام کی تعمیل میں جو اقدامات آپ نے فرمائے اور مسلمانوں کو

آئید پُرویزیت 508 🔨 (حصہ چہارم) دوا کے حدیث

سائھ ملایا۔ بیسے جمال کہیں بھی آپ ملٹی کیا آپ ملٹی کے صحابہ کرام جاتے پہلے مسجد کا اہتمام فرماتے۔ ارکان خسبہ اسلام کی تعمیل بجا لاتے۔ لوگوں کے در میان کتاب اللہ کے مطابق فیصلے فرماتے۔ بیہ اقدام گویا قرآن اور حدیث دونوں کی حفاظت کے در میان مشترک ہے۔ احکام و فرامین کتاب اللہ کی تعمیل ہی کا نام سنت اور تعامل امت ہے۔ اور ان دونوں کو ایک دو سرے سے جدا کرنا مشکل ہے۔

الا حفظ وسلع: تعال امت کے بعد دو سرا طریقہ حفاظت حفظ ہے۔ جس کی طرف آپ نے خصوصی توجہ فرمائی اور ایسے شخص کو دعا بھی وہی جو حفظ کرے یا رکھے پھر اسی طرح آگے روایت کرے۔ مگر اس کے ساتھ ہی یہ وعید بھی بتائی کہ جو شخص میری طرف جھوٹی بات منسوب کرے اس کے لیے جہتم ہے۔ اسی وعید کے ڈر سے کہ مبادا الفاظ میں کمی بیشی ہو جائے۔ بیشتر صحابہ نے کبھی حدیث بیان نہ کی۔ بیہ اس بات کا نتیجہ ہے کہ آپ کے فیض یافتہ صحابہ کی تعداد تو سوا لاکھ کے لگ بھگ ہے۔ لیکن رادی صرف چار ہزار ہیں۔ یعنی صحابہ کی پوری تعداد کا صرف تیسوال حصہ۔

عمد نبوی کی اولین درس گاہ صفہ سے لے کر دو سری صدی کے وسط تک احادیث کی حفاظت کا بیشتر دارومدار اسی ذریعہ پر رہا ہے۔ کہ اس دور میں احادیث کے مجموعے کم تھے۔ استاد اپنے شاگر دوں کو زبانی املا کراتے تھے۔ دو سری صدی کے وسط سے تیسری صدی کے آخر تک کتابت اور حفظ و ساع کا درجہ کیساں قرار پا گیا۔ کیونکہ اس دور میں کتب احادیث بکثرت منظر عام پر آگئیں پھرچو تھی صدی کے آغاز سے حفظ حدیث کا ذریعہ صرف کتابت حدیث ہی رہ گیا۔ استاد ککھی ہوئی کتابوں سے شاگر دوں کو پڑھانے لگے۔ ساتھ ہی ساتھ حافظ بھی کمزور ہوتے گئے اور یہ سلسلہ آج تک جاری ہے۔

الآ کتابت حدیث: حدیث کی حفاظت کا بیہ تیسرا ذریعہ ہے۔ جس پر آج کل اس قدر زور دیا جا رہا ہے۔ بسرحال اس پہلو سے بھی ہم تاریخی حقائق کی روشن میں بیہ ثابت کر چکے ہیں کہ اس میں بھی کسی قشم کا انقطاع واقع نہیں ہوا۔

حفظ وسماع پر طلوع اسلام کا اعتراض : روایت حدیث پر طلوع اسلام کا سب سے برا اعتراض بیہ ہے کہ جب روایت کے سلسلہ میں روایت بالمعنی کے جواز کی سند مل گئی اور بیہ روایات مسلسل اڑھائی سو سال آگ منتقل ہوتی رہیں اور بات تو ایک سے دو سرے کو منتقل ہوتے وقت بھی کچھ کی کچھ بن جاتی ہے۔ تو اڑھائی سو سال بعد ان روایات میں حقیقت جو باقی رہ سکتی ہے۔ وہ سب اندازہ کر سکتے ہیں۔ اس اعتراض کے بیان میں مندرجہ ذیل مغالطے ہیں۔

① جب سن ••ارھ میں احادیث کی تدوین ہو گئی اور کئی کتب منظر عام پر آگئیں تو حدیث کی حفاظت کا محض حفظ و ساع پر انحصار ختم ہو گیا۔ گویا یہ عرصہ روایت اڑھائی سو سال نہیں بلکہ صرف نوے سال ہے۔ محض حفظ و ساع پر انحصار ختم ہو گیا۔ گویا یہ عرصہ روایت اڑھائی سو سال نہیں بلکہ صرف نوے سال ہے۔ ② سن ••ارھ سے پہلے بھی صحابہ کرام کے پاس بہت سے تحریری مجموعے موجود تھے۔ تاہم زیادہ تر انحصار حفظ و ساع پر قعا۔ ان کے راوی عام قسم کے لوگ نہ تھے۔ کہ روایت کرتے وقت بات پکھ کی چھ ہو

جائے بلکہ (۱) ان کو حفظ کی تلقین کی گئی تھی (۲) یہ روایات ان کی اپنی عملی زندگی کا جزو تھیں (۳) ان کا جائے بلکہ (۱) ان کو حفظ کی تلقین کی گئی تھی (۲) یہ روایات ان کی اپنی عملی زندگی کا جزو تھیں (۳) ان کا حافظہ بلا کا تھا (۳) غلط بیانی کی صورت میں انہیں جہنم کی وعید سنائی گئی تھی (۵) روایت بالمعنی پر بھی کڑی شرائط عائد کی گئی تھیں۔ وغیرہ وغیرہ۔ پھر بھی ان کی بات کچھ سے پچھ ہو جائے۔ تو یہ بات ہماری سمجھ میں نہیں آتی۔

چند مشہور راویوں کے حافظہ کا امتحان

اب ہم حفظ روایت کے چند واقعات بیان کرتے ہیں۔ اننی سے آپ اندازہ فرما کیجیے کہ ہمارا یہ دعوی صحیح ہے یا غلط۔

(۱) حضرت الو ہریرہ نظام کر سے حافظہ کا امتخان: صحابہ میں حضرت ابو ہریرہ نظام سب سے زیادہ کثیر الروایہ " بیں ای وجہ سے منگرین حدیث ان پر طرح طرح سے حملہ آور ہوتے رہتے ہیں۔ ان کے حافظہ کی بات سنئے آپ کے کثیر الروایہ ہونے کی بناء پر ہی مروان بن الحکم کو بھی کچھ شک گزرا۔ تو اس نے آپ کا امتحان لینا چاہا اس نے ابو ہریرہ نظام کو اپنے ہاں طلب کر لیا اور اپنے سیکرٹری ابو الزعزہ کو کہا کہ جو احادیث میں ابو ہریرہ نظام سے پوچھوں تم پس پردہ بیٹھ کر ان کو لکھتے جانا۔ چنانچہ جب آپ تشریف لے آئے تو مروان ان کو چھیڑ چھیڑ کر حدیثیں پوچھتا رہا۔ یہ احادیث کتنی تھیں۔ ان کے متعلق سیکرٹری ابو الزعزہ کا بیان ہے کہ ان کو چھیڑ چھیڑ کر حدیثیں پوچھتا رہا۔ یہ احادیث کتنی تھیں۔ ان کے متعلق سیکرٹری ابو الزعزہ کا بیان ہے کہ من کے بہت سی حدیثیں کردہ بیٹھ کر ان کو لکھتے جانا۔ چنانچہ جب آپ تشریف لے آئے تو مروان ان کو چھیڑ چھیڑ کر حدیثیں پوچھتا رہا۔ یہ احادیث کتنی تھیں۔ ان کے متعلق سیکرٹری ابو الزعزہ کا بیان ہے کہ منگ گزر نے کے بعد دوبارہ طلب کیا اور اپن سیکرٹری کو کہہ دیا کہ میں ان سے وہی احدہ کر دیا۔ اور ایک مرال گزرنے کے بعد دوبارہ طلب کیا اور اپن سیکرٹری کو کہہ دیا کہ میں ان سے وہی احدہ پوچھوں گا۔ جو ہمارے پاس لکھی ہوئی موجود ہیں۔ تم اورات کے حضرت ابو ہریرہ میں خافظہ کر دیا۔ اور ایک تریں میں کہم کر کہ کہ کہ موجود ہیں۔ تم اورات کے کر کو کہہ دیا کہ میں ان سے وہی احادیث پوچھوں گا۔ جو مرال گزرنے کے بعد دوبارہ طلب کیا اور اس خیجہ کا ذکر ابو الزعزہ نے ان الفاظ میں کیا ہے۔

«فَتَرَكَهُ سَنَةً ثُمَّ آرْسَلَهُ إِلَيْهِ وَاَجْلَسَنِيْ "لَى مردان نَ ان نوشت حديثول كو سال بحر تك وَرَآءَ السَّتْرِ فَجَعَلَ يَسْأَلُهُ وَأَنَا أَنْظُرُ فِي تَحْصِرُوا فِي مردان الو مريه بناتحد كو بلايا اور مجصح برده ك الْكِتَابِ فَمَا زادَ وَلاَ نَقَصَ» (كتاب الكني، اور اس كتاب من ديكما جاتا تحاد پس الو مريه مناتحد سے يوچمتا جاتا للبخاري ص ٣٣)

اب ہتائیے کہ یہاں ایک بات نہیں بہت می باتیں تھیں سال کا عرصہ گزرنے پر ان پر 'نگایا ہے کیا پکھ'' ہوا۔ اس واقعہ سے جہاں ابو ہریرہ ریلانٹو کے حافظہ پر روشنی پڑتی ہے وہاں یہ بھی معلوم ہو تا ہے۔ خلفائے بنو امیہ اور ان کے امراء علم حدیث کی حفاظت میں خلفائے راشدین کی پوری پیروی کرتے تھے۔ امام زہری'' کے حافظہ کا امتحان: اب تابعین میں امام ابن شہاب زہری کا واقعہ سنتے جن کا امتحان ہشام بن عبدالملک (۵۰اھ تا ۱۵تاھ) نے لیا تھا۔ اس خلیفہ میں جہاں اور بہت می خوبیاں تھیں۔ وہاں وہ شکی مزاج

آئىنىڭ ئۆرىنىڭ 🕺 🚺 (خصەچھارم) دوا مەرىث 🖌

بھی تھا۔ اور غالبا ای وجہ سے اس نے محدث عصر کی یا دداشت کا امتحان کرنا چاہا۔ اس نے ترکیب بیہ سوچی کہ ایک دفعہ زہری کسی کام سے اس خلیفہ کے پاس آئے ہوئے تھے تو ہشام نے خواہش ظاہر کی کہ شنرادہ کے لیے کچھ حدیثیں لکھوا دیجیے۔ آپ اس بات پر راضی ہو گئے کاتب بلوایا گیا۔ اور آپ نے چار صد احادیث لکھوادیں۔ کچھ مدت بعد ابن شماب پھر جب کسی کام سے خلیفہ کے پاس پنچ تو اس نے بروے افسوس کے لیجہ میں آپ سے کہا جو کتاب آپ لکھوا کر دے گئے تھے وہ گم ہو گئی۔ امام زہری ؓ نے کہا۔ پریثانی کی کوئی بات نہیں میں وہی احادیث پھر سے لکھوا کر دے گئے تھے وہ گم ہو گئی۔ امام زہری ؓ نے کہا۔ پریثانی کی کوئی بات نہیں میں وہی احادیث پھر سے لکھوا دیتا ہوں چنانچہ کاتب بلوایا گیا۔ تو امام زہری ؓ نے کہا۔ پریثانی کی کوئی بات نہیں میں وہی احادیث پھر سے لکھوا در دے گئے تھے وہ گم ہو گئی۔ امام زہری ؓ نے کہا۔ پریثانی کی کوئی بات نہیں میں وہی احادیث پھر سے لکھوا در دے گئے تھے وہ گم ہو گئی۔ امام زہری ؓ نے کہا۔ پریثانی کی کوئی بات نہیں میں وہی احادیث پھر سے لکھوا در دے گئے تھے وہ گم ہو گئی۔ امام زہری ؓ نے کہا۔ پلی ہی چار صد احادیث کو دوبارہ لکھوا دیا۔ جب امام موصوف دربار سے چلے گئے تو حافظ ذہبی کہے ہیں کہ: «قَابَلَ الْکِتَابَ الاَوَّلَ فَمَا غَادَرَ حَرْفَاً ''ہشام نے پہلی تحری شدہ کتاب کی دو سری نوشتہ سے تو اَجداَ»(تذکرہ الحفاظ ۲/ ۲۰۱۰) مقابلہ کیا تو (معلوم ہوا) ایک حرف بھی زہری نے نہ وَ اَحِدَا»(تذکرہ الحفاظ ۲/ ۲۰۱۰)

اس واقعہ سے بھی جہال امام زہری کی قوت حافظہ کا پتہ چکتا ہے سہ بھی معلوم ہو تا ہے کہ بیہ خلفاء بھی اور علم حدیث کے محافظ بھی علم حدیث کے ساتھ کس قدر اعتنا برتنے تھے۔

دریں انثاء آپ کو معلوم ہو گیا تھا کہ اس طرح میرا امتحان لیا جا رہا ہے چنانچہ آپ نے پہلے شخص کو ہلایا اور کہا۔ تم نے جو پہلی حدیث پڑھی اس متن کے ساتھ اس کی سند یوں ہے۔ اور جو فلال متن ہے

### آئینهٔ پَرُویزینت 🔨 🚺 🔨 (حصه چهارم) دوا مِحدیث

اس کے ساتھ سند یوں ہے۔ غرض اس طرح آپ نے دس کے دس آدمیوں کو باری باری بلایا۔ اور صبح اساد کے ساتھ ان کے متون لگاتے گئے۔ حتیٰ کہ سو احادیث پوری کردیں۔ جب یہ علماء ان پر کمیں بھی حرف کیری نہ کر سکے۔ تو آپ کے قوت حافظہ اور مہارت فن کا اعتراف کیے بغیر انہیں کوئی چارہ نہ رہا۔ اور امام موصوف کی طفلانہ صورت اور عالمانہ سیرت پر انگشت بدنداں رہ گئے۔

پہلے بھی ہم امام بخاری کے حافظہ کا ایک واقعہ درج کر چکے ہیں۔ جب انہوں نے اپنے استاد کی غلطی نکالی تھی اب یہاں حافظہ کے امتحان کی بات ہو رہی تھی تو سہ واقعہ درج کرنا پڑا۔ بات طویل ہو رہی ہے۔ میں بتا یہ رہا تھا کہ جب ہر دور میں اس قشم کے حافظہ رکھنے والے اصحاب موجود ہوں وہاں بات '' کچھ سے کچھ'' ہو سکتی ہے؟ جب کہ دو سرے بہت سے دو سرے عوامل بھی اس بات کی تائید کر رہے ہوں کہ ''بات'' کچھ سے کچھ نہیں ہو سکتی۔

كتابت حديث بر ايك انو كها اعتراض : طلوع اسلام كى طرح منكرين جميت حديث كا ايك دوسرا اداره المارة منكرين جميت حديث كا ايك دوسرا اداره الماغ القرآن سمن آباد لاہور بھی ہے۔ اس نے كتابت حديث پر سوال الله لا تھا كہ:

اگر دور صحابہ میں حدیث کے تحریری مجموعے موجود تھے تو وہ گئے کہاں؟ آیا انہیں صحابہ نے ہی ضائع کر دیا تھا یا تابعین نے یا تبع تابعین نے؟ تیسری صدی کی تصانیف کتبِ احادیث میںُ ان کا حوالہ درج کرنے کے بجائے فلال عن فلال جیساغیر معتمرذربعہ کیوں اختیار کیا گیا ہے؟

ہمارے خیال میں بید اعتراض کم قنمی پر مینی ہے۔ اس اعتراض کی دلیل میں پچھ بھی وزن ہو تا تو طلوع اسلام بید اعتراض اٹھائے بغیر نہ رہتا۔ بات صرف اتن ہے کہ اگر کسی کتاب سے چند اقتباسات درج کرنا مقصود ہو تو اس کتاب کا حوالہ دیا جاتا ہے۔ اور اگر وہ کتاب ساری کی ساری ہی نئی تصنیف میں شامل کر دی جائے تو پھر کتاب کے حوالہ کی ضرورت نہیں ہوتی۔ بلکہ کتاب کے مصنف کے حوالہ کی ضرورت ہوتی ہے اور سمی پچھ اساد میں ہوتا ہے جہال دور صحابہ کے مجموعہ ہائے حدیث بتا مہما کتب اعادیث میں فظرنہ تک وہاں ان صحابہ کے نام بھی ساتھ ہی ساتھ اساد میں مذکور ہیں۔ شاید ادارہ موصوف کو سے نام کمیں نظرنہ آتے ہوں؟

رہی ہیہ بات کہ فلال عن فلال کا ذراعیہ غیر معتبر ہے یا معتبر؟ تو ہمارا خیال ہے کہ اس جیسا معتبر ذراعیہ آج تک دنیا ایجاد نہیں کر سکی۔

(1) مقدمة تيسير البارى

المحمد جمارم) دوا <u>م</u> حديث (حصه چهارم) دوا <u>م</u> حديث آئينه پَرويزيت باب: سوم

تنقير حديث

اس موضوع کا افتتاح قبلہ حافظ صاحب ان الفاظ میں فرماتے ہیں: "جامعین حدیث نے جس وقت (؟) حدیثوں کو مدون کیا۔ اس وقت جو کچھ بھی ذخیرہ روایات ان تک پنچا تھا کتابوں میں لکھ دیا۔ صرف خال خال حدیثوں کو جن کا موضوع یا مکذوب ہونا بالکل ہی عیاں تھا۔ چھوڑ دیا سے حدیثیں اساد کے ساتھ جمع کی گئی تھیں۔ یعنی ان راویوں کے ناموں کے ساتھ جن کے ذریعہ سے نہنچی تھیں۔ اس کے بعد سے تنقید کا سلسلہ شروع ہوا۔ اور صبح یا غلط کی چھان بین ہونے گئی۔ '' (م-ح ص ۱۹)

مجموعہ ہائے کا حادیث میں مندرج احادیث: اس اقتباس میں جامعین حدیث سے مراد تیسری صدی ہجری کے جامعین ہیں کیونکہ اس سے پہلے یہ حضرات حدیث کی تدوین تسلیم ہی نہیں کرتے۔ اور یہ جامعین حدیث امام احمد بن حنبل' امام بخاری اور امام مسلم ؓ وغیرہم ہی ہو سکتے ہیں۔ آپ فرماتے ہیں کہ ان جامعین حدیث کو جنتی احادیث پنچی تھیں سب کو اپنے مجموعہ میں درج فرمایا صرف خال خال موضوع حدیثوں کو چھوڑ دیا۔

اب دیکھتے کہ امام احمد بن حنبل جن کے پاس بارہ لاکھ احادیث نہیجی تھیں (م- حص۲) اب اگر خال کا حساب رکھ کر ایک لاکھ نکال بھی دی جائمیں تو کیا ان کی مند میں گیارہ لاکھ احادیث موجود ہیں؟ امام بخاری کو چھ لاکھ احادیث نہیجی تھیں۔ (م- حص۲) خال خال کے حساب میں پچاس ہزار وضع کر دیجیے تو اس حساب سے اس وقت بخاری میں ساڑھے پاپنچ لاکھ احادیث ہوتی چاہئیں تو یہ تعداد بخاری میں موجود ہے؟ اسی طرح امام مسلم کو تین لاکھ احادیث یاد تھیں (م- حص۲) خال کے حساب میں پچاس ہزار وضع کر دیجیے تو پچ س ہزار منہا کر دیجیے کیا اب مسلم میں پونے تین لاکھ احادیث موجود ہیں؟ اسی طرح دو سرے جا معین کی حساب میں خوں اور آپ کے بیان کا تقامل فرما کیچے تاکہ معلوم ہو سکے کہ آپ کے بیان میں حقیقت کا حصہ کس قدر ہے؟

فن تنقید حدیث کب شروع ہوا؟ : پھر فرمایا خال خال حدیثوں کو چھوڑنے کے بعد چھان بین کا سلسلہ شروع ہوا اور صحیح یا غلط کی پیچان ہونے لگی۔ <sup>دی</sup>کویا تنقید حدیث کی ضرورت اس موقع پر ہی پیش آئی۔ اس سے پیشتر نہ تنقید کی ضرورت پیش آئی تھی نہ نقادان فن کی۔ اس بیان کو صحیح یا غلط کینے کی ہمیں ضرورت نہیں۔ کیونکہ آپ نے خود ہی اپنے اس بیان سے آگے چل کر ص ۱۳ پر تردید فرما دی۔ لکھتے ہیں کہ: '' شروع سے آخر تک ان (نقادان فن حدیث) میں نرم اور گرم رہے ہیں۔ طبقہ اول میں امام شعبی سخت تھے اور سفیان توری نرم۔ دوم میں ابن مہدی نرم تھ اور کی بن سعید القطان سخت۔ سوم میں احمد بن حنبل بمقابلہ ابن معین کے نرم تھے اور طبقہ چہارم میں ابو حاتم بمقابلہ امام بخاری کے سخت۔ ''(م-ن ص ۱۳)

یہ بیان فرما کر آپ نے یہ تشلیم کر لیا کہ فن تنقید حدیث تابعین کے دور سے چلا آرہا ہے۔ کیونکہ امام (عام) شعبی (م ۱۹۰۱ھ) تابعی ہیں۔ اور یہ بھی واضح رہے کہ صحابہ کا دور سن •ااھ تک شار ہو تا ہے۔ البت ایک بات آپ نے یہاں بھی غلط بیان فرمائی وہ یہ ہے کہ طبقہ اول یعنی صحابہ کا دور ہے۔ جسے آپ چھوڑ گئے۔ صحابہ میں بھی نقادان فن مثلاً حضرت ابن عباس ڈی تفلاً (م ۱۸ھ) حضرت انس بن مالک میکا تھ (۵۹۳ھ) اور حضرت عبادہ بن صامت وغیرہم <sup>(3)</sup> موجود تھے۔ شاید اس کی وجہ یہ ہو کہ آپ کو طبقہ اول میں یہ نرم گرم کی مثال نہ مل سکی ہو اس لیے طبقہ اول کو ویسے ہی حذف کر دیا ہو۔

دیکھا آپ نے جس فن تقید کا آغاز دور صحابہ بلکہ عمد نبوی <sup>3</sup> میں ہی ہو چکا تھا اے س طرح آپ نے اعادیث کی تدوین کے بعد کے زمانہ یعنی تیسری صدی ہجری کے آخر سے متعلق کر دیا پھر آپ کو ہر طبقہ میں صرف دو دو نقادان فن ہی نظر آئے۔ جن میں ایک نرم ہو تا تھا اور دو سرا گرم۔ حالا تکہ حقیقت سے ہے کہ جوں جوں فن تقید اپنی ارتقائی منازل طے کرتا رہا۔ ہر طبقہ میں نقادان فن کی تعداد بھی بڑھتی گئی۔ جو طبقہ چمارم میں جاکر سینکڑوں تک جا پہنچی۔ آپ نے طبقہ دوم یعنی دو سری صدی کے وسط کے نقادان فن میں سے دس نام خود ہی مقام حدیث کے ص ۱۰ پر گنوا دیتے۔ اور باقی باتوں کا بھی اعتراف کر لیا۔ چنانچہ لکھتے ہیں۔

حافظ صاحب نے خود روایت حدیث کے مضمون میں دور صحابہ کے چھ واقعات مقام حدیث کے ص29 اور ص۸۰ پر گنوائے ہیں۔ جن کے متعلق آپ نے خود لکھا ہے کہ ایس روایات کو سننے کے بعد ان کا توقف کرنا ثابت ہے۔ ہتائے تنقید حدیث اور کسے کہتے ہیں؟

''عہد صحابہ نیز تابعین میں ضعفاء اور کذابین کم تھے اس وجہ سے ان کی بابت کلام بھی کم کیا گیا ہے۔ 'صرف امام شعبی' ابن سیرین اور سعید بن المسیب پڑھیئیے سے بعض کے متعلق جرح مذکور ہوئی ہے۔

۲۰۲۰ الدیث والحد ثمین 'ص:۲۰۲۰۔
 ۲۰۲۰ حافظ صاحب نے خود روایت حدیث کے مضمون میں دورِ صحابہ کے چھ واقعات مقام حدیث کے ص:۳۶ اور ص:80 رج
 حافظ صاحب نے خود روایت حدیث کے مضمون میں دورِ صحابہ کے چھ واقعات مقام حدیث کے ص:۳۶ اور ص:80 رج
 حافظ صاحب نے خود روایت حدیث کے مضمون میں دورِ صحابہ کے چھ واقعات مقام حدیث کے ص:۳۶ اور ص:80 رج
 حافظ صاحب نے خود روایت حدیث کے مضمون میں دورِ صحابہ کے چھ واقعات مقام حدیث کے ص:۳۶ اور ص:80 رج
 حافظ صاحب نے خود روایت حدیث کے مضمون میں دورِ صحابہ کے چھ واقعات مقام حدیث کے ص:۳۶ اور ص:80 رج
 حافظ صاحب نے خود روایت حدیث کے مضمون میں دورِ صحابہ کے چھ واقعات مقام حدیث کے ص:۳۶ اور کے حقوم محاف کے مضمون میں دورِ حصابہ کے چھ دوایت مقام حدیث کے ص:80 اور ص:80 متعالی میں دور روایت حدیث کے مضمون میں دورِ صحابہ کے چھ دواقعات مقام حدیث کے ص:70 اور ص:80 میں جانے میں دور محابہ کے چھ دور کے متعالی آپ نے خود لکھا ہے کہ ایسی دوایات کو سنٹے کے بعد ان کا توقف کرنا ثابت ہے۔ جن تی تقدیر حدیث کے متعالی آپ نے خود لکھا ہے کہ ایسی دوایات کو سنٹے کے بعد ان کا توقف کرنا ثابت ہے۔ جن تی تینے معدیث اور کے کہتے ہیں؟

 آئینہ ترویزیت
 ۲۰۰۰

 دو سری صدی ہجری کے وسط میں امام اعمش اور مالک ؓ وغیرہ نے ضعفاء کا کھوج لگانا شروع کیا۔ پھر معر،

 مد سری صدی ہجری کے وسط میں امام اعمش اور مالک ؓ وغیرہ نے ضعفاء کا کھوج لگانا شروع کیا۔ پھر معر،

 مہشام ، دستوائی ، اوزاعی ، سفیان توری ، ابن الماجشون اور حماد بن سلمہ وغیرہ نے ان کے بعد کچی بن سعید

 مہذام ، دستوائی ، اوزاعی ، سفیان توری ، ابن الماجشون اور حماد بن سلمہ وغیرہ نے ان کے بعد کچی بن سعید

 مہذام ، دستوائی ، اوزاعی ، سفیان توری ، ابن الماجشون اور حماد بن سلمہ وغیرہ نے ان کے بعد کچی بن سعید

 مہذام ، دستوائی ، اور ابن مہدی رجال کے مستند امام مانے گئے۔ لیکن ان کے زمانے تک یہ علم زبانی تعاد

 تعمدی محری صدی ہجری سے اس میں تدوین کتب شروع ہوئی۔ جن میں ایک ایک راوی کے طلات جن کیے گئے تعد رو ہوئی۔ معین ایک راوی کے طلات جن کیے گئے اور اس کے اور جن میں ایک ایک راوی کے طلات جن کیے گئے اور اس کے اور جن جری جن میں ایک ایک راوی کے طلات جن کیے گئے اور اس کے اور جن جن میں ایک ایک راوی کے طلات جن کیے گئے اور اس کے اور جن جن میں تدوین کتب شروع ہوئی۔ جن میں ایک ایک راوی کے طلات جن کیے گئے اور اس کے اور جن جن میں معین معین معین معین معین معین اور اس کے اور جن جن میں محمد کے نامور محققین دو جیں۔ امام یحی بن معین (مستام ہوئے اور اس کے اور جن جن میں معین معین اور اس کی اور احمد بن صن (میں جن میں جن کے بعد سے سلسلہ پھیل گیا اور اس فن کے سینگروں امام ہوئے اور اس میں ہزاروں کتابیں لکھی گئیں۔ " (م-ح ص ۱۰۰)

- (۱) پہلے اقتباس سے معلوم ہو تا ہے کہ تنقید حدیث کی ضرورت جامعین حدیث کی جمع و تدوین کے بعد یعنی تیسری صدی کے آخر میں پیش آئی۔
- (۳) دو سرے اقتباس سے میہ چتا ہے کہ حمد ِ تابعین سے لے کر نقادان فن موجود تو رہے ہیں۔ گرمیہ ہر طبقہ میں دو دو ہی رہے ہیں۔ ان میں ایک نرم ہو تا تھا دو سرا گرم۔
- (۳) تیبرے اقتباس سے معلوم ہو تا ہے کہ دو سرے طبقہ میں بھی ان کی تعداد کم از کم دس ضرور تھی۔ لیکن یہ سلسلہ اتنا وسیع ہو گیا کہ ۱۲۴۰ھ کے بعد اس میں سینکڑوں امام پیدا ہوئے اور فن پر ہزاروں کتابیں لکھی گئیں۔ اور سی دراصل وہ دور ہے جسے آپ تدوین حدیث کا دور کہتے ہیں۔ اور اس دور تک اس فن کے سینکڑوں امام بھی موجود تھے۔ اور ہزاردں کتابیں بھی لکھی گئیں۔

تاہم آپ کو یہ اعتراض ہی رہا ہے کہ تیسری صدی ہجری سے پیشتر یہ فن زبانی تھا۔ اور اس کی تدوین تیسری صدی میں ہوئی۔ جس کا مطلب یہ ہے کہ جب تک فن زبانی ہو قابل اعتاد نہیں ہوتا۔ اور جب اوراق پر منتقل ہو جائے تو وہی باتیں قابل اعتاد ہن جاتی ہیں۔ یہ بات ذہن میں محفوظ رکھیے۔ کیونکہ آگے چل کر آپ انہیں زبانی روایات پر اپنے اعتراضات کی بنیاد اٹھائیں گے۔ اور انہیں قابل اعتاد سمجھ کر ہی اٹھائیں گے۔ جب اعتراض کی بنیاد ہی کمزور ہو تو اعتراض کے کیا معنی؟ اب آگے چلتے ہیں فرماتے ہیں۔

ورایت کے اصول بے کار ہیں: ""اس تقید میں آئمہ حدیث نے دو چیزوں کو سامنے رکھا۔ ایک متن حدیث کو۔ دو سرے رواۃ کو- موضوع متن کی شناخت کے لیے انہوں نے حسب ذیل اصول قرار دیتے۔ (۱) عقل کے خلاف ہو۔ (۲) فطرت کے خلاف ہو۔

(٣) قرآن کے خلاف ہو۔

www.wkrf.net (Tahafuz-e-Hadees Foundation) (حصه چهارم) دوام مديث  $\left( \right) 515 \left( \right)$ آئينه پَرويزيت (۳) تاریخ کے خلاف ہو۔ (۵) موقعہ یا قرینہ کے خلاف ہو۔ (۱) رافضی صحابہ کے یا خارجی اہل بیت کے مطاعن میں روایت کر تا ہو۔ (2) چھوٹے چھوٹے عمل پر بڑے بڑے اجر کا وعدہ یا چھوٹے کچھوٹے گناہ پر بڑے بڑے عذاب کی وعبر ہو۔ (٨) واقعہ ایہا ہو جس کے بیان کرنے والے بہت سے لوگ ہو سکتے ہوں مگر صرف ایک ہی شخص روایت کر تا ہو۔ لین ان اصولوں سے صرف تھوڑی ی غلط اور موضوع حدیثیں پکڑی جا سکیں۔ کیونکہ جو لوگ حدیثیں تراشتے تھے وہ اس کے ہر پہلو پر نظر ڈال لیتے تھے۔ تاکہ کمیں گرفت نہ ہو سکے علاوہ ازیں محد ثانہ تاویلات کا دردازہ کھلا ہوا تھا کہ جہاں کہیں روایت عقل یا قرآن کے خلاف معلوم ہوتی تو فوراً مطابقت يد اكر لى جاتى - " (م - ح ص ٤٠٠) -آپ نے روایت کے جو آٹھ اصول بیان فرمائے ہیں۔ یہ آٹھ نہیں بلکہ گیارہ ہیں جنہیں ہم اپن مضمون ''وضع حدیث اور وضاعین '' میں پیش کریں گے۔ ان کی مثالیں بھی دی ہیں اور یہ بھی ثابت کیا ہے۔ کہ اگر روابت کے اصولوں کو نظر انداز بھی کر دیا جائے تو انہیں روایت کے اصولوں سے اس زمانہ میں بھی موضوع حدیثوں کو پکڑا جا سکتا تھا اور آج بھی پکڑا جا سکتا ہے اور اسکی مثالیں بھی پیش کر دی ہیں۔ سوچنے کی بات یہ ہے کہ یہ وضاعین کون <sup>(()</sup> تھے؟ زنادقہ' شیعہ' خوارج' سیاسی حضرات' قصہ گو اور معتزلین۔ جب یہ اصول طے ہو گیا کہ ہر مبتدع کی وہ روایت مردود قرار پائے گی۔ جو اس کے مخصوص عقیدہ یا نظریہ کی تائید کرتی ہو اگر بنو امیہ' بنو عباس کے خلاف کمیں تو وہ بھی مردود اور اس کے برعکس بھی۔ اگر رافضی صحابہ کے خلاف کہیں تو وہ بھی مردود۔ شیعہ اہل ہیت کے حق میں کہیں تو وہ بھی مردود' تصاص حضرات ترغیب و ترجیب کے سلسلہ میں چھوٹی چھوٹی باتوں پر برے ثواب یا برے برے عذاب کی بات کرس تو وہ بھی مردود' معرفت والے معرفت کی اور باطنی اسرار ورموز کی روایات ہتائیں تو وہ بھی مردود۔ پچراس سے ضمناً بیہ نتیجہ بھی نگلتا ہے کہ جو شخص کسی بھی ذاتی نظریہ کی تائیدیا مفاد کے لیے حدیث بیان کرتا ہے۔ تو وہ بھی مردود پھر ان گمراہ فرادوں کی وہ کون سی ایس روایت باقی رہ جاتی ہے جو آتمہ حدیث کے نزدیک مقبول قرار پائے گی؟ بیر روایت کا صرف ایک معیار ہے باقی معیاروں کو بھی ملحوظ رکھا جائے۔ تو ہارے خیال میں سب موضوع احادیث انہیں اصولوں سے پکڑی جا کتی ہیں۔ رہے روایت کے معیار تو وہ مزید متحقیق اور ایک دوسرے کی تائید کا کام دیتے ہیں۔

نے تفصیل روایت حدیث میں گزر چکی ہے۔

#### 

اور قبلہ حافظ صاحب کو تو امام قتیبہ سے بھی بہت شکایت ہے۔ جنہوں نے کتاب مختلف الحدیث لکھ کر ایک احادیث میں تطابق کی کو شش کی ہے جو بظاہر مختلف یا متعارض نظر آتی تھیں۔ امام قتیبہ کا نقطہ نظریہ تھا کہ احادیث کی وجہ سے اختلاف کم ہو اور ایک منگر حدیث کا نقطہ نظریہ ہو تا ہے کہ ایک احادیث میں اختلاف اور تصاد کو خوب خوب اچھالا جائے تاکہ انہیں احادیث کے متعلق بر ظنی پھیلانے کے لیے کانی مواد میسر آسکے۔ اور امام قتیبہ سے ناراضگی کی دو سری وجہ یہ بھی ہے کہ وہ خود معزلہ ہوتے ہوتے رہ گئے اور آخر اس کتاب میں معزلہ کے بردے چاک کر دیئے۔ لہذا جب قبلہ حافظ صاحب نے اس کتاب مختلف الحدیث کے متعلق تبعرہ فرمایا تو بھی یہی محد ثانہ تا دیلات کا لفظ استعال فرمایا اور کہا کہ این قتیبہ نے کتاب وقتہ الحدیث کے متعلق تبعرہ فرمایا تو بھی یہی محد ثانہ تا دیلات کا لفظ استعال فرمایا اور کہا کہ این قتیبہ نے کتاب مختلف الحدیث کی موالے میں معزلہ کے بردے چاک کر دیئے۔ لندا جب قبلہ حافظ صاحب نے اس کتاب مختلف محتلف الحدیث کے متعلق تبعرہ فرمایا تو بھی یہی محد ثانہ تا دیلات کا لفظ استعال فرمایا اور کہا کہ این قتیبہ نے کتاب وقر جیہات کے اور کیا ہے؟" (م-ح صامہ)

<u>روایت کے اصول بھی بریکار ہیں</u> : "للمذا یہ اصول (درایت) جو غلط روایتوں کو پہچانے کے لیے مقرر کی گئے تھ تقریباً بے کار (ثابت ہوئے) اس لیے ان نقادوں نے دو سری چزیعنی رواۃ کی جائج پر زیادہ مدار رکھا۔ لیکن ظاہر ہے یہ حضرات نبی تو تھے نہیں کہ سو ڈیڈھ سو سال سے ہزار ہا وضاعین اور کذا بین جو پیدا رکھا۔ لیکن ظاہر ہے یہ حضرات نبی تو تھے نہیں کہ سو ڈیڈھ سو سال سے ہزار ہا وضاعین اور کذا بین جو پیدا ہوتے چل کے لیے مقروب فی خوات نبی نظام رہ ہوئے) اس لیے ان نقادوں نے دو سری چزیعنی رواۃ کی جائج پر زیادہ مدار رکھا۔ لیکن ظاہر ہے یہ حضرات نبی تو تھے نہیں کہ سو ڈیڈھ سو سال سے ہزار ہا وضاعین اور کذا بین جو پیدا ہوتے چل آ رہے تھے اور جن میں سے اکثر جمہور میں مقبول و محترم بھی تھے۔ ان کو المام اللہی سے شناخت کر لیتے۔ ان کے پاس جو کچھ ذریعہ تھادہ بھی روایت ، کی کا تھا یعنی ہر رادی کے صدق و کذب کی بنیاد انہوں نے ان روایات پر رکھی جو اس کے متعدق لوگوں سے پنچی تھیں..... گرچو نکہ صدق و کذب کی بنیاد انہوں نے ان روایات پر رکھی جو اس کے متعدق لوگوں سے پنچی تھیں ہر رادی کے صدق و کذب کی بنیاد انہوں نے ان روایات پر رکھی جو اس کے متعلق لوگوں سے پنچی تھیں..... گرچو نکہ صدق و کذب کی بنیاد انہوں نے ان روایات پر رکھی جو اس کے متعلق لوگوں سے پنچی تھیں اس کر چو نکہ صدق و کذب باطنی صفات نے ان روایات پر رکھی جو اس کے متعلق لوگوں سے پنچی تھیں..... گرچو نکہ صدق و کذب باطنی صفات نے ان روایات پر رکھی جو اس کے متعلق لوگوں سے پنچی تھیں..... گرچو نکہ صدق و کذب باطنی صفات میں جن کے اور ایک آگر سچا کہتا ہے تو دو سرا جھو تا..... رہ ظاہری اوصاف یعنی زہر وعبادت ہو کہ دی زاروں میں جن کو ایک آگر سچا کہتا ہے تو دو سرا جھو تا...... رہ ظاہری اوصاف یعنی زہر وعبادت ہو کہ دی زاروں میں جن کو ایک آگر سچا کہتا ہے تو دو سرا جھو تا..... رہ ظاہری اوصاف یعنی زہر وعبادت

آئىنىئە ئۇدىزىتە 🕺 🚺 🚺 (ھەرچەارم) دوا ] ھەرىڭ 📉 وغیرہ۔ تو ان کے متعلق خود محدثین کو تلخ تجربہ ہے۔ امام یحیٰ بن سعید القطان کہتے ہیں کہ اہل صلاح وخیر سے زیادہ حدیث کے معاملہ میں کوئی جھوٹا نہیں ہوتا۔ امام مسلم اپنی صحیح کے مقدمہ میں لکھتے ہیں کہ اہل خیر کی زبان سے بلا ارادہ بھی جھوٹ نکاتا ہے۔ ایوب تختیانی کرنوائی این ایک پڑوسی کے زہر وعبادت وطہارت کی بہت تعریف کی مگراس کے بعد کہا کہ اگر وہ میرے سامنے ایک تھجور کے معاملہ میں بھی گواہی دے تو میں قبول نہیں کروں گا۔ " (م - ح ص ۲۰۱ تا ص ۱۰۹) مندرجہ بالا طویل اقتباس میں اپ نے مندرجہ ذیل امور ہمیں ذہن تشین کرائے ہیں۔ (۱) نقادان فن نبی نہیں تھے کہ دضاعین وکذامین کے صدق وکذب کا انہیں بذریعہ الهام یۃ چل سکتا (۲) صدق و کذب باطنی صفات ہیں۔ للذا ان کے اور یقینی شہادت قائم نہیں ہو بکتی۔ (۳) اس صدق و کذب کے عدم یقین کی بناء پر ہزاروں ہیں جنہیں ایک سچا کہتا ہے تو دو سرا جھوٹا۔ (۴) خاہری صفات صرف زہد وعبادت وغیرہ ہیں۔ لیکن یہ محدثین کو تسلیم نہیں اور دو سری کوئی خاہری صفت سمی کے صدق و کذب کو جانبیجنے کے لیے موجود ہی نہیں۔ (۵) جس طرح روایت کا سلسلہ ظنی ہے۔ ای طرح اس کی جائج کا سلسلہ بھی ظنیٰ ہے۔ للذا یہ سب کچھ نا قابل اعتاد ہے کیونکہ ایک خلن کے بجائے دو خلن مل جانے سے بات اور بھی کمزور ہو جاتی ہے۔ اب أكر ان پانچ چھ باتوں كا خلاصه نكالا جائے تو صرف ايك بات رہ جاتى ہے۔ اور وہ يہ ب "صدق و کذب باطنی صفات ہیں جن پر یقینی شہادت ہو ہی نہیں سکتی '' اب دیکھتے اللہ نے شہادت کے لیے عدل کو لازمی قرار دیا ہے۔ اور آئمہ محد شین نے روایت کے لیے عدل کے ساتھ ضبط کی شرط بھی لگائی ہے۔ گویا شہادت کے مقابلہ میں روایت کی شرائط کڑی ہیں۔ روایت کے لیے عدل اور ضبط کی شرائط کو ملا کر ثقابت سے تعبیر کیا جاتا ہے اور ثقتہ کا معنی ہماری نعبان میں ہے قابل اعتماد- صدق وكذب عدالت اور ثقابت كافقط ايك جزو بن " کیا عدالت کی جانچ ناممکن ہے؟: اب سوال یہ ہے کہ اگر عدالت یا بالفاظ حافظ اسلم صاحب صدق و کذب باطنی صفات ہیں۔ اور ان پر یقینی شہادت ہو ہی نہیں سکتی تو اللہ تعالیٰ نے ایسی شرط ہی کیوں عائد کر دی جو انسان کے بس سے باہر ہے۔ ارشاد باری ہے: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا شَهَدَةُ بَيْنِكُمْ إِذَا حَضَرَ ''اے ایمان والو! جب تم میں سے کسی کو موت آ موجود ہو تو شمادت (کا نصاب) ہے ہے کہ وصیت کے أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ حِينَ ٱلْوَصِينَةِ ٱثْنَانِ ذَوَاعَدْلِ وقت تم (مسلمانوں) میں سے دو مرد عادل (صاحب مِنكُم ﴾ (المائدة / ١٠٦) اعتبار) گواہ ہوں۔ '' اور دو تمرے مقام پر فرمایا:

﴿ فَأَمْسِكُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ أَوْ فَارِقُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ " " بجريا توتم ان يويوں كو اچهى طرح (زدجيت ميں)

518 🔨 (حصه چهارم) دوا کم حدیث كم آئينهُ يَرويزيت وَأَشْهِدُوا ذَوَى عَدْلٍ مِنكُرَ (الطلاق ٢/٦٥) یاس رکھویا پھرا پچھ طریقے ہے الگ کر دو اور اپنے میں سے دو منصف مردوں کو گواہ کر لو۔ `` اب اللہ تعالی کا بیہ خطاب عام مسلمانوں سے ہے۔ جو نبی نہیں ہوتے کہ انہیں وحی یا الهام کے ذریعے سر الم ما الت یا صدق و کذب کا پہ مل جائے اور بقول حافظ اسلم صاحب سمی کے صدق و کذب یر یقینی شہادت ہو ہی نہیں سکتی۔ پھر اللہ تعالیٰ نے ایسا حکم کیوں دیا جو عام انسانوں کے بس سے باہر ہے۔؟ اس مشکل کو اللہ تعالی نے خود ہی چند الفاظ میں حل فرما دیا۔ ارشاد باری ہے: ﴿ لَا يُكَلِّفُ ٱللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَكَماً ﴾ "الله تعالى كى شخص كو اس كى بس ت زياده (البقرة٢/ ٢٨٦) تکلیف نہیں دیتا۔ " لیتن کسی شخص کی عدالت کی تحقیق ای حد تک ضروری ہے۔ جس حد تک انسانوں کے بس میں ہو۔ خدا تعالی ایس شخقیق کا ہر گز مطالبہ نہیں کرنا جو وحی کی طرح یقینی ہو۔ جیسا کہ حافظ اسلم صاحب کو مطلوب ہے پھرایسے عادل لوگوں کی شہادت پر دینی امور کا فیصلہ کیا جائے گا اور بیہ عین دین ہو گا۔ ظن جمع ظن کا نتیجہ : اب دیکھنے حافظ صاحب کا نظریہ یہ ہے کہ روایت بھی ظنی اور معیار بھی ظنی۔ دو ظن جمع ہو کر حقیقت بالکل ہی ختم ہو کر رہ جاتی ہے لیکن اللہ تعالی نے دو گواہوں کا نصاب مقرر کر کے حافظ صاحب کے اس غلط نظریہ کی تروید فرما دی۔ حافظ صاحب کے خیال کے مطابق تو یوں ہونا چاہئے تھا کہ ایک گواہ کی شہادت بھی خلنی' دو سرے کی بھی خلنی' تو پھر قضایا کا فیصلہ کیسے ہو؟ اور ایسا یقین کہاں ہے آئے جیسا حافظ صاحب حدیث کے معاملہ میں چاہتے ہیں۔ علاوہ ازیں عقل انسانی بھی حافظ صاحب کے اس نظریہ کو مردود قرار دیتی ہے۔ مشہور قصر ہے کہ ایک استاد اپنے شاگر دوں کو مار تا پٹیتا رہتا تھا۔ ایک دن بچوں نے آپس میں یہ تجویز ٹھرائی کہ آج استاد کی مار پیٹ سے نجات حاصل کرنی چاہئے اور اس کی ترکیب بد سوچی کہ لڑے باری باری استاد صاحب کو کہیں کہ "استاد صاحب کیا بات ہے آج آپ کا چرہ اترا ہوا ہے ادر بہت کمزور دکھائی دیتے ہیں " چنانچہ پہلا شاکر د آیا اور یہ بات کہی تو استاد صاحب کو ہلکی سی فکر دامن کیر ہو گئی۔ دو سرے نے بھی آکر کیمی مات کہی تو استاد صاحب کو خود کچھ شک گزرنے لگا۔ تیسرے نے بھی نہی بات کہی تو استاد صاحب کو لڑکوں کی بات کا یقین ہونے لگا۔ چو یتھے نے بھی سمی بات کمی تو استاد صاحب فی الواقعہ نحیف آواز میں باتیں کرنے لگھ اور جب پانچویں نے بھی اس بات کی تصدیق کی تو استاد صاحب کہنے لگھ آج میری طبیعت خراب ہے۔ تم لوگ چھٹی کرد اور منہ بنائے گھر کو ردانہ ہوئے اور نہی بچوں کی مرضی تھی۔ ان ک تجویز کامیاب رہی۔

بیہ قصہ سچا ہو یا جھوٹا ہمیں اس سے بحث نہیں۔ لیکن بیہ بات یقینی ہے کہ بیہ قصہ انسان کی نفسیات ک بالکل صحیح عکاسی کر تا ہے۔ پھر جب جھوٹی شہادتوں میں بیہ قوت ہے کہ وہ خلن تو کیا بالکل صفر چیز کو لیقین میں

جر آئنیہ پَدوریت بدل دیتی ہیں۔ تو کیا خن غالب میں اتن قوت بھی نہیں؟ اور سی کچھ دو شہادتوں کے مقرر کرنے سے اللہ تعالیٰ کا مقصود ہے۔ اور خلنی روایتوں کے لیے خلنی معیار قائم کرنے کا بھی سمی مطلب ہے کہ اس سے یقین حاصل ہو جائے۔ جس حد تک انسانی کو ششوں سے ممکن ہے اس سے ذیادہ کا اللہ تعالیٰ تو مطالبہ نہیں کرتا۔ البتہ حافظ اسلم صاحب ضرور کرتے ہیں۔

نقابت کی جائج اور حضرت عمر منالقد : اب ہم طلوع اسلام کے لڑیچر سے ہی یہ ثابت کریں گے کہ کسی شخص کے قابل اعتاد ہونے کا معیار یہ حضرات جانتے ہیں اور یہ بھی خوب جانتے ہیں کہ کسی شخص کے قابل اعتاد ہونے کا پہ لگانا انسان کے بس میں ہے پرویز صاحب فرماتے ہیں کہ:

" اکثر سوال پیدا ہوتا ہے کہ قابل اعتماد کس شخص کو سمجھا جائے۔ اس باب میں آپ (حضرت عمر تلاظر) نے ایسا معیار بیان فرمایا ہے کہ اس سے یہ اہم سوال نہایت عمدگی سے حل ہو جاتا ہے ایک دفعہ ایک شخص سے آپ نے کہا کہ اپنی بات کی تائید کے لیے کسی ایسے آدمی کو لاؤ جو قابل اعتماد ہو۔ اس نے ایک آدمی کا نام لیا تو آپ نے اس سے یو چھا۔

- "کیا تم نے تبھی اس کے ساتھ سفر کیا ہے؟" اس نے کہا" نہیں؟" پھر پوچھا" کیا تم تبھی اس کے ہمسایہ رہے ہو؟" اس نے کہا" نہیں۔"
- آپ نے پھر پوچھا "اس کے ساتھ تمہارا کبھی کوئی معاملہ پڑا ہے؟" جب اس پر بھی اس نے کہا "شیس" تو آپ نے فرمایا۔ "پھر تم اس کے متعلق کچھ بھی شیس جانتے" معلوم ہوتا ہے کہ تم نے اس کو معجد میں سر جھکاتے اور سراٹھاتے دیکھ لیا ہو گا۔ اور اس سے سجھ لیا کہ وہ قابل اعتماد ہے۔ "نحور سیجیج کہ کسی شخص کے ثقد اور قابل اعتماد ہونے کے لیے آپ نے کیا معیار قرار دیا۔ اور آپ کا یہ قول ضرب المثل بن گیا ہے۔" (پھلٹ اسلامی نظام کس طرح قائم ہو گا؟ از پرویز صاحب ص ۱۳) اب دیکھتے اس اقتباس نے قبلہ حافظ صاحب کے کئی مسائل حل کر دیتے اور کئی اعتراضات کے جوابات پیش کر دیتے۔ مثلا:
  - I تعامل اعتماد شخص کی پہچان نبیوں کے علاوہ عام انسان بھی کر سکتے ہیں۔
- الا خاہری صفات صرف زہد و عبادت ہی نہیں اور بھی بہت می خاہری صفات ہیں جن ہے کئی کی عدالت و ثقابت کا پنہ چل سکتا ہے۔
- ③ عدالت وثقابت کو پر کھنے کے لیے محض کسی کی زہد وعبادت پر اعتبار نہیں کیا جا سکتا۔ اور میں کچھ محد ثین کرتے رہتے ہیں۔

جتنی یقینی شہادت عافظ صاحب کو مطلوب ہے۔ وہ اس دنیا میں مہیا ہونا ناممکن ہے۔ کیونکہ اختلات کی دنیا انتہائی وسیع ہے۔ اس طرح کے یقین کے ساتھ کوئی شخص ہیہ بھی نہیں کمہ سکتا کہ واقعی فلاں شخص اس کا ہاپ ہے۔ لیکن اس بناء پر نسب کے غیریقینی ہونے کو کوئی بھی تسلیم نہیں کرتا۔ اور اس قشم کے یقین

# کم آئینہ ترویز بیت کے **520 کی (حصہ چ**مارم) دوا <u>ماحدیث</u> کی کا اللہ تعالٰی انسانوں سے قطعاً مطالبہ نہیں کرتا۔ عام دینی معاملات کی بنیاد خلن غالب پر ہے۔ جیسا کہ حضرت عمر نالتھ کے بیان سے واضح ہے۔ اور جیسا حافظ صاحب کو یقین درکار ہے۔ ویسا یقین سوائے قرآن کے کہیں

بھی نہیں پایا جا سکتا اور وہ بھی ایمان بالغیب کی شرط سے مشروط ہونے کے بعد۔ جیسا کہ غیر مسلموں کے لیے قرآن بھی یقینی چیز نہیں ہے۔ (مزید تفصیل خلن اور دین '' کے تحت ملاحظہ فرما پیے)

<u>ہزاروں کا مسلم:</u> اب حافظ صاحب قبلہ کی یہ مشکل باقی رہ گئی کہ ''ہزاروں ہیں جن کو ایک سچا کہتا ہے تو دو سرا جھوٹا'' ہم پوچھتے ہیں کہ اگر پارٹیج لاکھ راویوں میں ہزاروں (حالا نکہ ان کی تعداد سو تک بھی نہیں پہنچتی۔ مولف) ایسے ہیں تو کو نسی آفت آگئی۔ ذرا فیصد تو نکالیے۔ کیا نسبت بنتی ہے؟ ہزاروں ایسے انسان ہیں جو حج کے دوران مرجاتے ہیں تو کیا اس وجہ سے فریضہ حج ساقط ہو جائے گا؟ یا لوگوں نے حج پر جانا چھوڑ دیا ہے؟

بعد ازال جناب حافظ صاحب كمت بين:

"اس لیے مجبوراً حافظ صاحب قبلہ کے خود ساختہ معیار زہد و عبادت کی ناکامی کے بعد) توثیق کی بنیاد مقبولیت اور شہرت پر رکھی گئی۔ اور مقبولیت اور شہرت کا بیہ حال ہے کہ جو لوگ مسلم امام ہیں۔ وہ بھی جرح سے محفوظ نہیں ہیں۔ بلکہ جب ہم ان کے متعلق ان کے ہم عصروں کی رائیں بنتے ہیں تو ہم کو ان کی امامت میں شک ہونے لگتا ہے۔ اس قسم کے چند اقوال حافظ ابن عبدالبر کی کتاب جامع بیان العلم کے صدف سے نقل کرتا ہوں۔

، امام حماد بن ابی سلیمان جو امام ابو حنیفہ کے استاد ہیں جب مکہ کے سفرے واپس آئے اور لوگ آپ کے پاس جمع ہوئے تو کما ''عراقیو! اللہ کا شکر کرو۔ میں نے علائے حجاز کو دیکھا۔ واللہ تمہارے بنچ بلکہ بچوں کے بنچ ان سے زیادہ علم رکھتے ہیں'' اور یہ علائے حجاز کون تھے؟ عطاء بن ابی رباح' طاؤس' عکرمہ اور مجاہد وغیرہ۔'' (م-ح ص۱۰۹)

آئم، رجال کا ایک دو سرے پر طعن: جامع بیان العلم کے جس باب سے حافظ صاحب قبلہ نے چند اقوال درج فرمائے ہیں..... اس کا عنوان ہے لاَیٰقُبَلُ قولَ بَعْضِ الْعُلَمَاءِ فِی بَعْضِ اللَّ بَبَيْنَةِ" یعنی ایک عالم کا دو سرے عالم کے حق میں قول مقبول نہ ہو گا جب تک کہ اس کا ثبوت نہ ہو۔ " یمی دہ باہمی چشک' رقابت اور دو سرے انسانی عواطف ہیں جن کا حافظ صاحب نے ان چار اقوال کے درج کرنے کے بعد ذکر فرمایا۔ یہ ان لوگوں کو بھی معلوم تھے۔ اسی لیے حافظ ابن عبد البرنے اس کا ایک الگ باب قائم کیا۔ اب ان حضرات کی چا بکد سی بی ہے کہ ایک تو باب کا عنوان نہیں جاتے دو سرے ان اقوال کو یوں پیش کرتے ہیں جسی حافظ ابن عبد البر بھی ان اقوال سے متفق ہیں۔

ابن عبدالبرنے حماد بن ابی سلیمان والا قصہ نقل کرنے سے پہلے ابن عباس اور مالک بن دینار کے

جر آئینہ ترویزیت اقوال نقل کیے کہ اہل علم کی باتیں سنو ان سے علم حاصل کرو لیکن جو پچھ وہ رقابت یا غصے کی حالت میں ایک دو سرے کے متعلق کمیں تو ان کی تصدیق نہ کرو<sup>®</sup> بعد میں امام ابو حذیفہ کا یہ قول بھی نقل کر دیا کہ میں نے عطاء بن رباح سے افضل کی شخص کو نہیں دیکھا (یعنی ایپ استاد اور نقاد حماد بن ابی سلیمان پر ان کو ترجع دی) اور نہ ہی جابر جعفی سے زیادہ کوئی جھوٹا آدی دیکھا ہے<sup>®</sup> لیکن سے باتیں بھلا حافظ اسلم صاحب کیوں بتاتے؟

آپ کو روایت حدیث کے سلسلہ میں حافظ اسلم صاحب کا یہ قول یاد ہوگا کہ ''وفات نبوی کے بعد فرصت کے او قات میں چند صحابہ مل بیٹھ کر آپ کی باتوں کا تذکرہ کر کے ان گزشتہ ایام کی یاد تازہ کر لیتے تھے۔ بس کی بات روایات کی بنیاد تھی۔ '' اب یماں سوال پیدا ہو تا ہے کہ اگر روایات کا قصہ اتنا ہی تھا تو عطاء بن رباح' طاؤس' عکرمہ اور مجاہد جیسے علمائے تجاز کماں سے نبک پڑے اور سے علماء کرتے کیا تھے؟ تچی بات آخر منہ سے نگل ہی جاتی ہے خواہ وہ کسی دو سرے رنگ میں لگے۔ سے علماء کرتے کیا تھے؟ تچی الحدیث میں احادیث نبویہ کے مدرس تھے۔ اس طرح عراق اور دو سرے مراکز اسلامیہ میں اس عمد (یعنی

حماد بن ابی سلیمان کے قول کی طرح مزید تین اقوال حافظ صاحب نے کتاب جامع بیان العلم سے درج فرمانے کے بعد ان پر یمی شبعرہ فرمایا ہے کہ ان علماء میں باہمی چشک یا رقابت کا ہی سلسلہ نہ تھا بلکہ استادی شاکر دی کے لحاظ سے بھی انسانی عواطف اثر انداز ہوتے تھے۔ پھر اس قشم کی تین مثالیں درج فرما کر عمد عباسیہ کے ایک شاعر ابو العناہیہ کے کلام سے اپنی بات کی توثیق فرمائی ہے۔ جس کے متعلق اس کتاب جامع بیان العلم (ج۲ص ۱۵۸) میں صراحت کر دی گئی ہے کہ وہ زندیق تھا۔

جرح وتعدیل کے نقائص حافظ اسلم صاحب کی نظر میں

ا۔ جرح وتعدیل میں تسامح: "الغرض جرح وتعدیل کا فن سراسر قیامی ہے اور اس قیاس میں بھی جذبت اور عواطف کے علاوہ تسامح سے کام لیا گیا ہے۔ تذکرة الموضوعات میں ہے کہ امام احمد بن حنبل' ابن مہدی اور ابن مبارک تنوں کا بیان ہے کہ ہم حلال وحرام میں روایتوں کی جائج میں سختی کرتے ہیں۔ اور فضائل وغیرہ میں نرمی'' (ص ١١٢)

> () جامع بیان العلم ' ج : ۲ ' ص : ۱۵۱-() الینا ' ص : ۱۵۳-

أَيْنُهُ رَويزيت 522 🔨 (حصه چهارم) دوا أحديث اب دیکھتے کہ حلال وحرام کے احکام اور فضائل میں بنیادی فرق یہ ہے کہ حلال وحرام کا تعلق انسانی معاملات اور معاشرہ سے ب مثلاً سود حرام ب یا بٹی سے نکاح کرنا حرام ہے۔ لندا ان معاملات میں پوری پوری شخصین و تقدیر ہونا چاہئے۔ لیکن فضائل کا تعلق بندوں سے شیں۔ بلکہ اللہ تعالی سے ہے جو ذوالفضل العظیم بھی ہے اور واسع علیم بھی۔ اس نے خود فرما دیا کہ: "جو لوگ اپنا مال خدا کے راستہ میں خرچ کرتے ہیں ﴿ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ ثُمَّ لَا يُتْبِعُونَ مَا أَنفَقُوا مَنَّا ان کے مال کی مثال اس دانے کی سی ب جس سے وَلَا أَذَى لَهُمْ أَجْرُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ وَلَا خَوْفُ سات بالیں اگیں اور ہرا یک بال میں سوسودانے ہوں عَلَيْهِتْ وَلَا هُمْ يَخْزَنُونَ ٥ اور خداجس (کے مال) کو چاہتا ہے اور بھی زیادہ کر دیتا (القرة ٢/ ٢٦٢) ہے وہ بڑی وسعت والا اور سب کچھ جانے والا ہے۔'' اب یہ تو اللہ ہی بمتر جانتا ہے کہ سمی نے جو پچھ خرچ کیا وہ س قدر خلوص نیت سے کیا۔ اور س حالات میں کیا پھر تو سمی عمل کا بدلہ اس کے برابر دے یا سات گنا دے یا دس گنا کر دے یا سات سو گنا کر دے یا اس سے زیادہ کردے اس کی داد و دہش میں کسی کا کچھ دخل نہیں۔ اب سوچے کہ اگر محدثین فضائل کے سلسلہ میں تحقیق کو سخت تر کر بھی دیتے تو اس کا فائدہ س قدر ہو سکتا تھا؟ یہ معالمہ تو براہ راست بندے اور اللہ کے در میان ہے۔ اس سے نہ کسی دوسرے کا کچھ جگڑتا ہے نہ سنور تا ہے۔ پھراس کام میں اگر نقادان فن نے تسام سے کام لیا تو آخر کونسا جرم کیا؟ نقادان فن نے فضائل کی روایات میں اس کی اساد میں مذکورہ وجہ کے سبب تسامح سے کام کیا ہے۔ تاہم روایت کے متن کی صحت کی شرائط میں ایک شرط ضرور شامل کر دی جس سے ایک روایات بھی شخفیق و تنقید کی رو سے بچ نہ سکیں۔ اور وہ ہی ہے کہ چھوٹے سے چھوٹے مکل پر بڑے بڑے اجریا چھوٹے چھوٹے گناہ پر بڑے بڑے عذاب کی وعید ہو' لینی جس روایت کے متن میں ان دونوں باتوں میں کوئی ایک یا دونوں باتیں پائی جائیں تو وہ موضوع قرار پائے گی۔ یہ شرط مقام حدیث ص ٤٠ پر نمبر ٤ کے تحت اور ص ۱۵۴ پر نمبر ۲ کے تحت بھی درج ہے۔ بعد ازال ایک دفعه بحر پکی بات د مراتے ہوئے کہتے ہیں کہ: "اس کیے رواۃ کی توثیق و تصنیف تمام تر تخمینی ہے۔ صرف روایات ہی خلنی نہیں بلکہ ان کے جان بچنے کا معیار بھی تلنی ہے۔ "چنانچہ ملا علی قاری اور امام مالک کے متعلق فرمایا ہے کہ وہ علم حدیث كوظنى بى سمجھتے تھے۔ " (م-ح ص ١١٣) اب سوال ہیہ ہے کہ ملاعلی قاری اور امام مالک حدیث کو خلی شبیجھتے تھے۔ تو اس پر عمل پیرا کیوں ہوتے تھے؟ اور دو سرول کے لیے اسے واجب الاتباع کیوں قرار دیتے تھے؟ اصل مسلد وہی ہے وہ جمعی ظن غالب یا انسانی مکنه کو سشتوں کی حد تک یقین کیتے تھے اور اسے شریعت کا حصہ اور قابل اتباع سمجھتے تھے۔

الیکن حافظ صاحب اور ان کے ہم خیال ظن جمعنی شک وہم اور تخیین لے کر ان کو مردود قرار دیتے ہیں۔ (مزید تفصیل ظن اور یقین کے باب میں دیکھتے)۔

۲- جرح وتعدیل اور تدلیس: بعد ازال فرمایا (بجرایک بڑا سوال یہ ہے کہ رجال اساد کے ثقہ ثابت کرنے سے یہ کب لازم آتا ہے کہ متن حدیث بھی صحیح ہو۔ <sup>(1)</sup> اس لیے وضاعین اپنی موضوعہ روایات کے ساتھ معتبر سند لگا دیتے تھے۔ <sup>(2)</sup> ان کے پاس سترہ کی بن معین اور سترہ احد بن عنبل ہوتے تھے۔ لندا پہلا اصول تو یہ ہونا چاہیئے تھا کہ جو روایت جس سند کے ساتھ مروی ہے اس کی صحت (یعنی متن حدیث کا) ثبوت کہم پنچایا جائے۔ اور دو سرا یہ کہ جس کے متعلق معلوم ہو جائے کہ دہ ایک کا قول دو سرے ک طرف منسوب کرتا ہے اس کی کوئی روایت تسلیم نہ کی جائے۔ مگر ہم دیکھتے ہیں کہ اس کے برخلاف تدلیس ابراہیم نخعی اور دار قطنی دغیرہ اس لیے روایات کہ متن بھری کھول شامی سفیان توری سفیان بن عبینہ ' ابراہیم نخعی اور دار قطنی دغیرہ اس لیے روایات کی تقدید کا یہ طریقہ بھی ہے کار ثابت ہوا۔ '(م. حسان) افت اس میں حافظ صاحب نے دو اصول بیان فرمائے پہلا اصول تو ان کی تحریر کا کہ معان کہ معین اور سری ای میں کہ ضوف میں مان خاص کے دو اس کی متعلی نہ کی جائے۔ مگر ہم دیکھتے ہیں کہ اس کے برخلاف تدلیس کہ عیب میں بڑے بڑے آتمہ مبتلا ہیں۔ مثلا امام حسن بھری ' کمول شامی سفیان توری ' سفیان بن عبینہ ' ابراہیم نخعی اور دار قطنی دغیرہ اس لیے روایات کی تنقید کا یہ طریقہ بھی ہے کار ثابت ہوا۔ '(م. ح

مدلس روایت کو قبول ہی نہیں کرتے۔ تدلیس کے عیب میں خواہ کتنے ہی بڑے امام مبتلا ہوں ان کی روایت درجہ صحت سے گر جائے گی۔ محدثین نے اس معاملہ میں بڑے بڑے اماموں کا کوئی لحاظ نہیں کیا۔

آئينهُ پَرويزيت 🕺 🔀 🔀 (حصه چهارم) دوا محديث 📉 اس اقتباس میں آپ نے فن جرح وتعدیل کو عقل کے بھی خلاف قرار دیا ہے۔ اور تقویٰ کے بھی۔ عقل کے خلاف اس لیے کہ قرآن کی آیت کے مطابق دین تو کمل ہو چکا۔ اب اور کون سادین کا حصہ رہ گیا تھا جس کے لیے اس فن کی ضرورت پیش آگی۔ اور تقویٰ کے خلاف اس کیے کہ اس میں ہزاروں آدمیوں کو برا بھلا کہا جاتا ہے۔ اگر وہ فی الواقع بُرے تھے۔ تو یہ غیبت ہوئی اور اگر برے نہیں تھے اور انہیں برا کہا گیا تو یہ بہتان ہے۔ گویا آپ کے بید دونوں اعتراضات نفس فن جرح وتعدیل پر ہیں۔ دین کیا ہے؟: اب سوال یہ ہے کہ جس دین کی سیحیل کی اللہ تعالی نے اطلاع دی ہے وہ ہے کیا چز؟ ایک بات واضح ہے کہ دین اور قرآن مترادف الفاظ نہیں ہیں اور اس کی دلیل یہ ہے کہ اس آیت بتکیل دین کے بعد بھی کئی آیات نازل ہوئیں۔ حتیٰ کہ سورہ نصر بھی بعد میں نازل ہوئی ہے۔ دین اس نظام حیات کا نام ہے جو قرآن کے اصولوں اور سنت رسول کے اسوہ کے تحت مسلمانوں میں قائم کیا جاتا ہے۔ قرآن کی حیثیت دستوری ہے جب کہ دین اس کی عملی تعبیر ہے۔ آپ کے اسوہ کے بغیر دین کے قیام کا تصور بھی ممکن شیں۔ لنذا اصل ضرورت یہ ہے کہ آپ کی عملی تعبیر جے عام زبان میں سنت رسول ملتی کہا جاتا ہے وہ محفوظ رہے اور اس سنت رسول کی حفاظت کے لیے جرح وتحدیل کی ضرورت پیش آئی۔ جرح و تعدیل کا تحکم : ارشاد باری ہے: ''اے ایمان والو! آگر تمہارے پاس کوئی فاسق کوئی خبر ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا إِن جَاءَكُمْ فَاسِقًا بِنَبَا لے کر آئے تواس کی تحقیق کر لیا کرو۔ " فَتَبَيَّنُواً ﴾ (الحجرات٦/٤٩) اس آیت سے درج ذیل امور پر روشن پڑتی ہے۔ (۱) آگر فاسق بھی کوئی خبر لے کر آئے تو اس کو فورا رد نہیں کر دینا چاہیے۔ بلکہ اس کے رد وقبول کا فیصلہ تحقیق کے بعد ہو گا۔ صنمنا اس سے بیہ نتیجہ بھی نکاتا ہے کہ اگر کوئی قابل اعتماد آدمی یعنی عادل وضابط خبر دے تو اس کی خبر کو قبول کرلینا چاہئے۔ گویا یہ آیت جہاں تنقید خبر کی بنیاد ہے۔ وہاں خبر داحد کی حجیت کو بھی تشلیم کرنے کی بنیاد ہے۔ (۲) یہ خبرغلط ہے یا درست؟ اس کی تحقیق کرنا ایک دینی فریضہ ہے۔ (۳) اب اگر وہ فی الواقع فاسق ثابت ہو تو یہ بات حافظ صاحب اور بکر بن حماد شاعر کے شعروں کے مطابق غیبت ہوگی اور اگر شخصین پر وہ سچا ثا**بت ہو تو کیا یہ اس پر بہتان ہو گا**؟ (۴) اس صورت کے علاوہ تحقیق کا ادر کیا معیار ہو سکتا ہے۔ جس کی بناء پر اس فاسق پر نسی طرح کی آپنج نہ آنے پائے۔ بالفاظ دیگر قرآن کی اس آیت پر کیے عمل کیا جائے کہ اس فاسق پر کوئی دهبہ نہ آسکے کیونکہ بیہ تقویٰ کے خلاف ہے؟

www.wkrf.net (Tahafuz-e-Hadees Foundation) أَمَنِيْهُ بَرُوبِزِيتِ لَمُحْ 525 🔧 (حصه چهارم) دوا با حديث  $\propto$ (۵) تقوی صرف زمد وعبادت کا نام نہیں۔ بلکہ احکام شرعیہ کی بوری بجا آوری کا نام ہے جس میں سے تعلم بھی شامل ہے جو جرح وتعدیل کی بنیاد ہے۔ فن جرح وتعدیل کی دوسری بنیاد رسول اللہ کا ایک قول ہے کسی صحابی نے ایک انصاری سے اپنے لیے رشتہ طلب کیا اور اس بات کا ذکر آپ ملتی ہے بھی کیا تو آپ نے فرمایا۔ ''پہلے اس عورت کو دیکھ لو کونکہ انصاری عورتوں کی آتھ میں عموماً کچھ نقص ہو تا ہے" اب بیہ تو ظاہر ہے کہ آپ کا بیہ ارشاد فریقین کی ہمدردی پر محمول تھا کہ نکاح کے بعد ناپسندیدگی' کراہت یا طلاق جیسے خطرہ کا سدِباب ہو سکے۔ اب ہتائے کیا آپ رسول اللہ ملڑ کیا کے اس ارشاد کو غیبت پر محمول کریں گے یا بہتان بر؟ یا آپ کا کوئی دوست ازراہ ہدردی ہی کہتا ہے کہ فلال شخص خائن ہے۔ لین دین کے معاملہ میں اس سے بچ کر رہنا۔ تو آپ دوست کے اس قول کو غیبت پر محمول کریں گے یا بہتان پر ؟ ان تصریحات سے بیہ بات واضح ہو جاتی ہے کہ ہر طرح کے امور میں ' خواہ وہ دینی ہوں یا دنیوی' شخقیق و تقدید کی ضرورت رہتی ہے۔ اور جب یہ شخفیق و تنقید کوئی مثبت نتیجہ پیدا کرے یا کسی خطرہ سے بچانے کے لیے ہو تو جائز ہے۔ اور اس صورت میں اس کا نام تنقید ہو تا ہے۔ غیبت نہیں ہو تا۔ غیبت کا اطلاق صرف اس صورت میں ہوتا ہے جب کہ غیبت برائے غیبت ہو اور اس سے مقصود محض اس شخص کی تحقیر و تو بین ہو۔ ای تحقیر و تو بین کی شرط پر اگر وہ ٹھیک ہو تو غیبت اور غلط ہو تو بہتان ہے۔ روایت کی حیثیت بھی چونکہ خبر ،ی کی ہوتی ہے۔ للذا اس کی تحقیق اللہ کے حکم کے مطابق ضروری ہے۔ یہ تحقیق دورِ صحابہ میں شروع ہوئی چربعد کے ادوار میں یہ فن تنقید یا جرح وتعدیل ایک نہایت اہم دینی ضرورت کے تحت اپنی ارتقائی منازل کطے کرتا ہوا وجود میں آیا ہے۔ اور اس کی غرض وغایت سے بے کہ دین کے عملی حصہ یعنی سنتِ رسول سلی کی تمام الانشوں سے پاک وصاف کر کے پیش کیا جائے۔ للذا س عقل کے عین مطابق ہے۔ جرح وتعديل پربعض دوسرے اعتراضات

ا۔ شیعہ سنی اختلافات: طلوع اسلام کا اعتراض بہ ہے کہ سنیوں کا مجموعہ روایات الگ ہے۔ شیعوں کے راوی بھی۔ اب یہ تو نام کمن ہے کہ شیعہ راویوں میں سے کوئی بھی ثقہ نہ ہو۔ لیکن سنی اس کی روایت قبول نہیں کرتے۔ اور یہ بھی نام کمن ہے کہ سنی راویوں میں سے کوئی بھی ثقہ نہ ہو۔ لیکن سنی اس کی روایت قبول نہیں کرتے۔ اور یہ بھی نام کمن ہے کہ سنی راویوں میں سے کوئی بھی ثقہ نہ ہو۔ لیکن سنی اس کی روایت قبول نہیں کرتے۔ اور یہ بھی نام کمن ہے کہ سنی راویوں میں سے کوئی بھی ثقہ نہ ہو۔ لیکن سنی اس کی روایت قبول نہیں کرتے۔ اور یہ بھی نام کمن ہے کہ سنی راویوں میں سے کوئی بھی ثقہ نہ ہو۔ لیکن سنی اس کی روایت قبول نہیں کرتے۔ اور یہ بھی نام کمن ہے کہ سنی راویوں میں سے کوئی بھی ثقہ نہ ہو۔ لیکن سنی اس کی روایت روایت قبول نہیں کرتے۔ یہ مسلک راوی کی ہی روایت روایت قبول نہیں کرتے۔ پھر ثقابت کا معیار کیا ہوا؟ پھر اگر ہر فرقہ نے اپنے ہم مسلک راوی کی ہی روایت قبول نہیں کرتے۔ یہ تھی نام کن ہے کہ سنی راویوں میں سے کوئی بھی ثقہ نہ ہو۔ لیکن شیعہ اس کی روایت قبول نہیں کرتے۔ پھر ثقابت کا معیار کیا ہوا؟ پھر اگر ہر فرقہ نے اپنے میں مسلک راوی کی ہی روایت قبول نہیں کرتے۔ پھر ثقابت کا معیار کیا ہوا؟ پھر اگر ہی فرقہ نے اپنی می مسلک راوی کی ہی شام مدیت کی ہوں ہوں ہی ہوا؟ پھر اگر ہو فرقہ اور نے میں میں میں می مسلک راوی کی ہی روایت قبول میں ہو ہو صاف پارٹی بازی ہے۔ انصاف نہیں ہے۔ (محض از می می مسلک راوی کی شاہ شیعہ اور سنی حضرات کی کتب روایات مختلف ہونے کی وجہ محض راویوں کی شاہت

## آئينه پُرويزيت ٢٠ 526 (حصه چهارم) دوا مُحديث

نہیں۔ بلکہ اس کی اصل وجہ وہ عقائد کے بنیادی اختلافات ہیں جو عبداللہ بن سبا یہودی نے دور عثانی کے آخر میں نو مسلم لوگوں میں پھیلائے۔ جن کی رو سے حق خلافت کو نسب سے مسلک کر کے پہلے متنوں خلفاء کو عاصب قرار دیا گیا۔ بارہ اماموں کا عقیدہ پھیلایا گیا۔ اور انہیں نبی کی طرح معصوم قرار دیا گیا۔ پھر صرف ای ماصب قرار دیا گیا۔ بارہ اماموں کا عقیدہ پھیلایا گیا۔ اور انہیں نبی کی طرح معصوم قرار دیا گیا۔ پھر صرف ای ماصب قرار دیا گیا۔ بارہ اماموں کا عقیدہ پھیلایا گیا۔ اور انہیں نبی کی طرح معصوم قرار دیا گیا۔ پھر صرف ای ماصب قرار دیا گیا۔ بارہ اماموں کا عقیدہ پھیلایا گیا۔ اور انہیں نبی کی طرح معصوم قرار دیا گیا۔ پھر صرف ای روایت کو عاصب قرار دیا گیا۔ بارہ اماموں کا عقیدہ پھیلایا گیا۔ اور انہیں نبی کی طرح معصوم قرار دیا گیا۔ پھر صرف ای روایت الگ نہ ای روایت کو معتبر قرار دیا جو ان کے کسی امام تک منہی ہوتی ہے۔ اب آگر ان کے مجموعہ روایات الگ نہ ہوں تو کیا ہو؟ اگر ان تمام باتوں کے بارہ واموں کا معتبر قرار دیا جو ان کے کسی امام تک منہی ہوتی ہے۔ اب آگر ان کے مجموعہ روایات الگ نہ ہوں تو کیا ہو؟ اگر ان تمام باتوں کے بادہ والوع اسلام انہیں حق بی جبانب ہونے میں انہیں برابر کا فریق سر محق جاتا ہے تھر ای کی معرف توں تو کی ہوں ہولا ہوں ای کر می معتبر قرار دیا جو ان کے کسی امام تک منہی ہوتی ہو۔ اب آگر ان کے محکوم دوایات الگ نہ ہوں تو کیا ہو؟ اگر ان کے محکوم دوایات الگ نہ موں تو کیا ہو؟ اگر ان تمام باتوں کے باوجود طلوع اسلام انہیں حق بجانب ہونے میں انہیں برابر کا فریق سرحم ہوں تو ہوں تو ہوں تو ہوں تو ہوں تو ہوں ہوں تو کی موابدید ہے۔

رہی یہ بات کہ سی حضرات شیعہ راویوں کو غیر نقہ قرار دیتے ہیں اور ان کی روایات قبول نہیں کرتے۔ تو یہ بات محض لاعلمی پر مبن ہے۔ آئمہ اصول کا اس بات پر اتفاق ہے کہ اگر کوئی مبتدع (شیعہ یا دو سرے اسلام میں نئے عقائد وبدعات شامل کرنے والے) ثقہ ہو۔ تو اس کی روایت مقبول سمجھی جائے گی۔ بشرطیکہ وہ روایت اس کے بدعی عقیدہ کی موید نہ ہو۔ (سلعة القوبة فی تو صبح شرح الدخبة میں اس ۲۔ غیر ثقہ راویوں کی مرویات: جرح وتعدیل کے طریق کار سے متعلق طلوع اسلام کا تیسرا اعتراض یہ ہے:

"ایک چیز اور بھی دلچیپ ہے۔ خود امام بخاری (اور دو سرے جامعین حدیث) جن بزرگوں کو ناقابل اعتماد قرار دیتے ہیں اور ان کی روایات کو مردود ٹھہراتے ہیں۔ خود ان کی روایات سے اپنے مجموعوں میں احادیث درج کر دیتے ہیں۔ " (مقام حدیث ص۳۶)

سمسی ضعیف رادی سے روایت کرنے کی دو وجوہ ہوتی ہیں ایک بیر کہ وہ روایت عوام میں مشہور ہوتی ہے تو جامع حدیث اسے اپنے مجموعہ میں درج کر کے آخر میں واضح الفاظ میں اس روایت کے ضعیف ہونے کی تصریح کر دیتے ہیں۔ تاکہ عوام اس سے خبردار ہو جائیں۔ اور اس کی مثال ایس ہے جیسے محدثین کو موضوع حدیث سے لوگوں کو خبردار رکھنے کے لیے ان کے متون کے علاوہ اسانید کو بھی یاد رکھنا پڑتا تھا۔ بعد ازاں اس موضوع پر کتابیں بھی لکھی گئیں۔

اور اس کی دو سری صورت میہ ہوتی ہے کہ جامع حدیث اس روایت کو جس میں ضعیف راوی مذکور ہوتا ہے اس صورت میں لیتا ہے کہ وہ روایت دو سرے قابل اعتماد طرق سے پہلے ذکر کر لیتا ہے۔ بچر اس زیر بحث روایت میں بھی ضعیف راوی پر اس روایت کا انحصار نہیں ہوتا۔ میہ دو باتیں پائی جائیں تو جامع حدیث اس روایت کو محض بغرض تائید مزید درج کر دیتا ہے۔

جرئ وتعدیل اور بکر بن حماد شاعر: مندرجه بلا اقتباس کے آخر میں آپ نے فرمایا کہ ''ابن معین کا تاریخ الرجال لکھنے کا کارنامہ علائے امت پر اس قدر شاق گزرا کہ انہوں نے سخت ناراضی کا اظہار کیا۔ بکر بن حماد شاعرنے کہا.....'' (م-ح ص١١٥)

اب جن علائے امت نے اس پر ناراضی کا اظہار کیا تھا۔ ان میں کسی ایک کا بھی نام لینا قبلہ حافظ صاحب نے پند نہیں فرمایکہ البتہ بکر بن حماد شاعر کے دو اشعار درج فرما دیتے شاید سے بکر بن حماد شاعر ان سب علائے امت کی طرف سے نمائندہ ہوں۔ ہمارے خیال میں شاعروں کا کلام قابل اغتناء نہیں۔ وجہ سے ہے کہ قرآن کریم نے ان کے متعلق برا ہی تبعرہ پیش کیا ہے۔ اب آگر قبلہ حافظ صاحب پند فرمائیں تو اس کتاب جامع بیان العلم کے جس صفحہ سے آپ نے بکر بن حماد شاعر کے شعر دقل فرمائے ہیں۔ اس سے الکے ہی صفحہ پر تین شاعروں بزید بن غیاف الاشیلی' ابو علی بن طولہ تا القیر داذ احمد بن عصفور کے جو ابت بھی ملاحظہ فرمالیں۔ ان تینوں شاعروں نے ابو بکر بن حماد کے کلام کا ردپیش کر دیا ہے۔ جو آپ نے دیکھا تو ضرور ہو گا مگر اس کا ذکر ناگوار تھا۔

حافظ اسلم صاحب کی آئمہ رجال ہے بیزاری: ''لیکن محدثین کو چونکہ حدیثوں کو صحیح یا غلط قرار دینے کے لیے ایک معیار کی ضرورت تھی؟ اس وجہ سے انہوں نے کوئی پرداہ نہیں کی اور اس سلسلے کو بردھا کر ایک مستقل فن بنالیا۔ اور آج تو وہ (مسلمان) بڑے فخر کے ساتھ ڈاکٹر اسپر تکر کا یہ قول نقل کرتے ہیں کہ «مسلمان اس خصوصیت میں متاز ہیں کہ انہوں نے پانچ لاکھ علماء کے حالات محفوظ رکھ۔ مگر حقیقت سے ہے کہ ان پائچ لاکھ میں سے ایسے حضرات کے سوا جنہوں نے اعلائے حق کلمة الحق یا ملت کی تعمير ميں کارنامے چھو ڑے ہیں۔ بقیہ کے متعلق جن کا کام سوائے روایت کش کے اور کچھ نہ تھا۔ یہ دریافت کرنا کہ ان کا نام کیا تھا ان کی کنیت کیا تھی۔ ان کے کون کون استاد تھے اور کون کون شاکر د' ان کی کس قدر روایتی صحیح ہیں اور س قدر غلط وغیرہ وغیرہ کوئی مفید یا قابل فخر تاریخی علم شیں ہے بلکہ ملت کے لیے ایک قشم کی دماغی تعزیر ہے۔ جو روایت پر ستی کے سبب سے ملی ہے۔ " (م- ح ص ۱۱۹ ۱۱۱) اس اقتباس سے معلوم ہو تا ہے کہ محدثین چونکہ غلط کو صحیح اور صحیح کو غلط سے متاز کرنا چاہتے تھے الذا انہوں نے ایک نہیں بلکہ کئی معیار قائم کیے اور اس سلسلے کو بردھا کر فن بنا لیا۔ لیکن حافظ صاحب کی منشاء میہ تھی کہ محدثین میہ کام نہ کرتے اور موضوعات اور مکذوبات میں صحیح حدیثیں ایری دب جانتیں کہ ان کا سراغ لگانا بھی مشکل ہو جاتا اور اس طرح اسوہ رسول سائیلیا کی وہ کمل تصویر جو محد شین کی جانگاہ کو ششوں سے امت کے ہاتھوں میں محفوظ ہے یہ نہ رہتی چر فرماتے ہیں کہ محد ثین نے کوئی پرواہ نہیں کی۔ س کی پرداہ نہیں گی؟ اس کا جواب آپ نے محفوظ ہی رکھا۔ آیا محد ثین نے بکر بن حماد شاعر کی پرداہ نمیں کی یا ابو العمامید کی یا معترلین کی (جنہیں آپ محققین کا نام دیتے ہیں) یا قصاص ' زنادقہ اور مبتدعین کی

یا ان حفرات کے اعتراضات کی یا ان کی موضوعات اور مکدوبات کی۔ بمرحال یہ تو حافظ صاحب ہی بمتر جانے ہو ای مرحب ہی بمتر جانے ہیں کہ حدثین نے کن حضرات یا کن ہاتوں کی پرواہ نہ کر کے آپ کا یہ اعتراض بھی اپنے سرلے لیا۔

کس آئینہ ترویزیت حافظ صاحب کا یہ اقتباس پڑھ کر ایک حکایت یاد آگئی۔ کتے ہیں کہ کسی گاؤں میں ایک بڑھیا رہتی تھی۔ بے چاری اس دنیا میں اکیلی رہ گئی۔ اور سوت کات کر اپنی گزر او قات کیا کرتی۔ بے چاری کمزور تھی لیکن پیٹ پالنے کے لیے اسے مجبوراً یہ کام کرنا پڑتا تھا۔ ایک دن سر شام جو باہر نگلی تو دیکھا کہ او نوْں کی ایک قطار اس طرف آرہی ہے جس پر روئی لدی ہوئی تھی۔ یہ منظر دیکھ کر وہ بے ہوش ہو کر گر پڑی۔ لوگوں نے اسے ہوش دلایا اور بے ہوش ہونے کی وجہ پو چھی تو کینے گئی کہ اونٹ جو آرہے تھے وہ چلے گئے؟ لوگوں نے کہا ہاں چلے گئے۔ بچر کہنے گئی میں نے یہ سمجھا تھا کہ ان پر لدی ہوئی ساری روئی میرے پاس کا تنے کے لیے لا رہے ہیں۔ اس وجہ سے محصر قرآ گیا۔

نیمی صورت حال قبلہ حافظ صاحب کی ہے کہ وہ پانچ لاکھ علماء کے حالات کے الفاظ سے ہی دماغی تعزیر میں مبتلا ہو گئے اور ساتھ ہی پوری ملت کی دماغی تعزیر کی فکر بھی دامن گیر ہو گئی۔ بھلا امت کا کثیر طبقہ جو اسے گرانقذر سرمایہ سمجھتا ہے اور اس سے استفادہ بھی کرتا ہے۔ وہ اسے دماغی تعزیر کیو نکر سمجھ سکتا ہے؟ دہ تو اپنے اسلاف کے اس کارنامہ کو قابل فخر سمجھ کر بیان کرتا ہے جسے غیر ملکی مور خصین نے بھی تسلیم کیا ہے۔ تو آخر آپ کو امت کی دماغی تعزیر کی فکر کیوں لاحق ہو؟ آپ طویلے کی بلا طویلے پر رہنے دیں اسے بندر کے سرکیوں ڈالتے ہیں؟

آتمہ رجال کا اصل کارنامہ: البتہ ایک مرمانی آپ نے فرما دی یعنی ان حضرات کو منتظی کر دیا۔ "جنہوں نے اعلائے کلمہ الحق یا ملت کی تعمیر میں کارنامے چھوڑے ہیں " آپ کے اس استناء کے بعد بھی ایک مشکل باتی رہ جاتی ہے اور وہ سیر کہ اگر محدثین تنقید حدیث اور جرح وتعدیل کو ایک فن کی شکل نہ دیتے۔ نہ تی اس فن کے معیاروں نے ذریعہ لاکھوں کی تعداد میں پھیلی ہوئی احادیث کی چھان پھنک کرتے تو آپ موضوعات اور مکذوبات کے اس ڈھیر سے اعلائے کلمہ الحق بلند کرنے اور ملت کے لیے کارنامے انجام دینے والوں کو کیونکر تلاش کر سکتے تھے۔ جب کہ اس ڈھیر پر تیرہ چودہ سو سال کا عرصہ بھی گزر چکا ہے؟ اور حقیقت ہی ہے کہ محدثین نے دراصل اس کام کی خاطر جس کا ذکر حافظ اسلم صاحب کر رہے ہیں اتی کردکاوش کی جو وضاعین اور کذاہین و مبتد میں وغیرہ کے حالات کو حکون کے معین میں میں میں اتی

\$\$ \$\$ \$<del>\$</del>

.

•

www.wkrf.net (Tahafuz-e-Hadees Foundation) آئينهُ پَرويزيت ٢٠ 529 🔨 (حصه چهارم) دوا إحديث

( باب:چارم )

اصول حديث

اس عنوان کا افتتاح حافظ اسلم صاحب نے ان الفاظ میں کیا ہے: ''اصول حدیث سے یمال میری مراد اس کی اصطلاحات نہیں ہیں۔ بلکہ وہ قواعد ہیں جن کو محد شین نے روایت میں مرعی رکھا۔ یہ اصول سب کے سب ناقص اور نظری حیثیت سے نمایت کمزور ہیں۔ اس موقعہ پر میں ان میں سے صرف ان اصول کو لیتا ہوں جن سے حدیثوں کی حیثیت پر روشنی پڑتی ہے۔'' (م- ح-ص ۱۱۱) اب دیکھتے قبلہ حافظ صاحب نے محد شین کے تمام تر اصول کو ''ناقص'' اور نظری حیثیت سے نمایت

کمزور تو قرار دے دیا مگریہ نہیں ہتایا کہ وہ کتنے ہیں اور کون کون سے ہیں۔ بلکہ ان میں سے صرف دو کو زیر بحث لائے ہیں (۱) روایت بالمعنیٰ اور (۲) خبر واحد کی مقبولیت۔ پھراس میں ضمناً خبر متواتر کا بھی ذکر آگیا۔ جنہیں آپ یوں پیش فرماتے ہیں۔

(۱) روايت بالمعنى

آپ فرماتے ہیں کہ ''پسلا اصول روایت بالمعنیٰ کا ہے۔ یعنی رسول اللہ سے جو روایتیں کی گئی ہیں وہ باللفظ نہیں بلکہ بالمعنیٰ ہیں اور بلفظہ ہو بھی کیسے سکتی تھیں کیونکہ حضور کی مجلس میں جو صحابہ موجود ہوتے تھے۔ وہ نہ آپ کی باتیں لکھا کرتے تھے نہ یاد کر کے سلا کرتے تھے اور ان کو بیان کرنے کا موقعہ بھی ایک محصد موجود ہوتے لہ دمت کے یعد پیش آیا اس وجہ سے انہی الفاظ کو نقل کرنا جو رسول اللہ ملتی کی زبان سے نظلے تھے متعذر تھا ہو ہی کیسے سکتی تھیں کیونکہ حضور کی مجلس میں جو صحابہ موجود ہوتے تھے۔ وہ نہ آپ کی باتیں لکھا کرتے تھے نہ یاد کر کے سلا کرتے تھے اور ان کو بیان کرنے کا موقعہ بھی ایک مدت کے بعد پیش آیا اس وجہ سے انہی الفاظ کو نقل کرنا جو رسول اللہ ملتی لیا کہ زبان سے نظلے تھے متعذر تھا لہذا وہ اپنی الفاظ میں بیان کرنے لگے اور اس کو محدثین نے اصولاً جائز قرار دے لیا اور روایت بالمعنیٰ رائے ہو گئی۔ ''(م-ح ص ١٦) ہو گئی۔ ''(م-ح ص ١٦)

3 وہ عمد نبوی سڑیلم میں روایت بھی نہیں کیا کرتے تھے۔ اور ان کو بیان کرنے کا موقعہ بھی ایک مدت

www.wkrf.net (Tahafuz-e-Hadees Foundation) م آئينهُ پَرويزيت 💦 🕉 (حصه چهارم) دوا ڳرهديث کے بعد پش آیا۔ اور مندرجه بالانتیوں باتوں کا نتیجہ بیر ہوا کہ چونکہ روایتوں کو بیان کرنے کی بھی مجبوری تھی لہٰذا روایت بالمعنیٰ کے بغیر کوئی چارہ ہی نہ تھا۔ محدثین نے اسے جائز قرار دے دیا اور وہ رائج ہو گئی۔ پہلے تین امور کے متعلق طلوع اسلام کے غلط پرو پیگنڈا کی قلعی ہم پہلے ''روایت حدیث'' اور کتابت حدیث کے بیان میں کھول چکے ہیں۔ لہٰذا اب روایت بالمعنیٰ کو ہی زیر بحث لائمیں گے۔ روایت بالمعنیٰ عام اصول شیں ہے: اب دیکھتے روایت بالمعنیٰ کی مجبوری کے لیے جو تین مقدمے آپ نے قائم کیے تھے۔ وہ ان ہی کے بیانات سے جب غلط ثابت ہو گئے تو پیش کردہ نتیجہ کیونکر صحیح ہو سکتا ہے؟ ردایت بالمعنیٰ محدثین کاعام اصول قطعاً نہیں ہے۔ اور اس کے دلائل یہ ہیں۔ (۱) آپ کی صحبت سے فیض یافتہ صحابہ کی تعداد سوا لاکھ کے لگ بھگ ہے۔ مگر رادیوں کی تعداد صرف چار ہزار ہے۔ باقی ایک لاکھ بیں ہزار صحابہ نے کوئی روایت نہیں گی۔ اور اس کی بریدی وجہ یہی ہے کہ وہ رسول اللہ کی ہتائی ہوئی دعید کو ملحوظ رکھتے تھے اور روایت بالمعنیٰ کے قائل نہ تھے۔ (۲) پھر ان چار ہزار رادی صحابہ میں سے بھی بعض آپنے تھے جو روایت بالمعنیٰ کے قائل نہ تھے۔ جیسا کہ خود حافظ اسلم صاحب ای اقتباس ہے متصل لکھتے ہیں کہ: "حالانکه بعض محابه حضرت ابن عمر <del>برینها <sup>(1)</sup> جی</del>ے اس (روایت بالمعنیٰ) کو ناجائز سمجھتے تھے۔ اور وہ یا تو زبان بند رکھتے تھے یا انہی روایات کو بیان کرتے تھے جن کے الفاظ ان کویاد ہوتے تھے۔ کیونکہ لفظوں کے بدل جانے سے معانی میں کچھ نہ کچھ تبدیلی ضرور ہو جاتی ہے۔ جو روایت حدیث میں یقدیناً تقویٰ کے خلاف ہے۔ تابعین میں سے بعض آئمہ مثلاً ابن سیرین' مالک' قنادہ اور ابو بکر رازی بھی روایت بالمعنیٰ کے خلاف تھ۔" (م۔ ح ص ۱۷)

روایت بالمعنیٰ کی شرائط: حافظ صاحب فرماتے ہیں کہ ''جو صحابہ صحبت نبوی ملتی کیا سے غیر حاضر ہوتے تھے۔ وہ ان سے احوال واقوال پوچھ اور سن کیتے تھے جو موجود ہوتے تھے۔ لیکن سے حضرات سنتے اس سے تھے جن پر انہیں اعماد ہو تا تھا۔

- (۳) اب بیہ تو خاہر ہے کہ احوال کو صحابہ اپنی زبان سے پیش کرتے تھے۔ رہے اقوال تو اس کے متعلق بھی حافظ صاحب نے نہی فرمایا کہ وہ قابل اعتماد صحابہ سے سنتے تھے۔ گویا اصل شرط قابل اعتماد ہونا ہے نہ کہ ردایت باللفظ' اب روایت بالمعنیٰ میں قابل اعتماد نہ ہونے سے متعلق محد ثین نے جو شرائط عائد کی ہیں وہ درج ذیل ہیں <sup>(3)</sup>
  - 🚯 نیز عمران بن حصین۔
  - ٢ تاريخ الحديث والمحدثين ص ٢٢

www.wkrf.net (Tahafuz-e-Hadees Foundation) آئينهُ پَرويزيت 🕺 🕺 (حصه چهارم) دوا ] حديث رادی عربی زبان کے اسرار ورموز سے بخوبی آگاہ ہو۔ 1 شریعت کے غایات دمقاصد کو جانتا ہو اور نکتہ رس ہو۔ 2 وہ حدیث جوامع الکم کے قبیل سے نہ ہو۔ 3 ایس جدیث نہ ہو کہ جس کے الفاظ عبادت میں شار ہوتے ہوں جیسے ادعیہ مسنونہ دغیرہ۔ 4 اس کا تعلق عقائد یا حلال وحرام سے نہ ہو کہ روایت بالمعنیٰ سے ان کے معانی میں فرق پڑ جانے کا 5 خطرہ ہو۔ اگر راوی یا روایت میں مندرجہ بالا شرائط نہ پائی جائیں تو روایت بالمعنی مطلقاً جائز نہیں ہے۔ اور اس کی تائید حافظ اسلم صاحب کے درج ذمل اقتباس تبھی ہوتی ہے۔ ''حضرت عمران بن حصین نے کہا کہ دو سروں کی طرح اگر میں بھی روایتیں بیان کرنا چاہوں تو دو دن اور دو رات یک مسلسل بیان کر سکتا ہوں۔ کیونکہ جس طرح لوگوں نے رسول اللہ سکتا کہ کا بتیں سن ہیں۔ میں نے بھی سنی ہیں۔ مگرمیں ڈرتا ہوں کہ انہیں غلطیوں میں پڑ جاؤں گا۔ جن میں دو سروں کو پڑے دیکھے رہا *ہو*ں۔" (م-ح *س∠*اا) اور انہی غلطیوں میں پڑنے کے سد باب کے طور پر محد ثین نے روایت بالمعنیٰ پر مندرجہ بالا شرائط عائد کر دیں۔ اور ساتھ ہی بیہ بھی وضاحت کر دی کہ تدوین حدیث کے بعد روایت بالمعنیٰ مطلقاً ناجائز ہے۔ روایت بالمعنیٰ کے قائلین کے دلائل: صحابہ میں ایک طبقہ تو ایہا تھا جو روایت بالمعنیٰ کو مطلقاً ناجائز سمجھتا تھا۔ اور جو لوگ اس کو جائز سمجھتے تھے وہ بھی روایت باللفظ کی افضلیت کے قائل نتھ اور حتی الامکان روایت باللفظ پر ہی حریص نتھ۔ صحابہ یا بعد میں آنے والے آئمہ نے جواز روایت بالمعنٰ کے جو ولائل پیش کیے وہ درج ذیل ہیں۔

﴿ فَلَوَلَا نَفَرَ مِن كُلِّ فِرْقَدَةٍ مِنْهُمْ طَآبِفَةً "تواليا كون نه كياكه مرفرقه من سے چندا شخاص نكل لِيَسَنَفَقَهُوا فِي ٱلذِينِ وَلِيسُدِرُوا فَوْمَهُمْ إِذَا جات تاكه دين من سمح پيدا كرتے اور جب اپنی قوم رَجَعُوا إِلَيْهِمْ لَعَلَّهُمْ يَحَدَرُونَ ٢٠ ٢٠ كَى طرف واپس آتے تو ان كو ڈرات تاكه وہ حذر (النوبة ١٢٢/ ١٢٢)

اب میہ تو ظاہر ہے کہ تفقہ محض الفاظ کے سیکھنے یا انہیں یاد کرنے یا رکھنے یا دو ہرانے کا نام نہیں۔ بلکہ اس کا تعلق غور و فکر سے ہے۔ اور جب ایسے غور و فکر کرنے والے اپنی قوم کو واپس آئیں گے تو اسی تفقہ سے وہ اپنی قوم کو ڈرائیں گے اور اپنی ہی زبان میں ڈرائیں گے اور سمی بات روایت بالمعنیٰ ہے۔ (۲) یعقوب بن عبداللہ اپنے والد سے اور وہ اپنے دادا سے روایت کرتے ہیں۔ ''ہم نے نبی اکرم طن تیلیم کی خدمت میں حاضر ہو کر کہا۔ یا رسول اللہ! ہم آپ سے بہت سی باتیں سنتے سنتیں سنتے ہیں۔ مگر جس طرح سنا ہو تا ہے اس طرح بیان نہیں کر سکتے۔ اس بارے میں آپ کا کیا ارشاد ہے ''

آئینهٔ پُرویزیت 🕺 532 🌾 (حصه چهارم) دوا م حدیث فرمایا" جب اس سے کسی حرام چیز کی حلت اور حلال چیز کی حرمت لازم نہ آتی ہو اور تم میرا مفہوم ابيِّ الفاظ ميں اداكر سكو توكچھ مضاكفتہ نہيں۔'' (مجمع الزواند' ج ص ١٥٣' تدريب الراوي ص ١١ طبراني في الكبير بحواله تاريخ الحديث والمحدثين ص٢٢٠) (۳) اور عقلی دلیل بیہ دیتے ہیں کہ جب اس بات کے سب قائل ہیں کہ کتاب وسنت کو دو سری زبانوں میں بیان کرنا یا اس کا ترجمہ کرنا یا اس کے مفہوم ومعانی بیان کرنا جائز ہے۔ تو پھر یہ بات عربی زبان میں بدرجہ اولی جائز ہونی چاہئے اور نہی بات روایت بالمعنیٰ ہے۔ روايت بالمعنى اور طلوع اسلام: اب اس روايت بالمعنى كا ايك دوسرت مقام پر مقام حديث ميں جو مہیب منظر پیش کیا گیا ہے وہ کچھ اس طرح ہے: "احادیث کی جس قدر کتابیں ہمارے پاس موجود ہیں (بخاری اور مسلم سمیت) ان کے الفاظ رسول اللہ کے نہیں ہیں۔ بیہ احادیث روایات ' بالمعنیٰ ہیں۔ یعنی ان کا انداز یہ ہے کہ مثلاً ایک صحابی نے رسول الله ملتياية سے بچھ سنا اس نے اس سے جو پچھ سمجھا اپنے الفاظ میں دو سرے سے بیان کیا۔ اس نے جو کچھ اخذ کیا اسے آگے منتقل کیا۔ اب ذرا نصور میں لایئے اس صورت حال کو کہ بیہ سلسلہ ایک دو دن شیس مهینه دو مهینه ، سال دو سال شیس ، بلکه ا ژهانی سو سال تک یو نهی جاری رہے۔ اور اس کے بعد لوگوں میں پھیلی ہوئی باتوں کو کیجا جمع کیا جائے تو ان باتوں کو پہلے کہنے والے (یعنی نبی کریم سی ایل ای ای ای فرمودہ مفہوم سے جس قدر تعلق ہوگا۔ وہ ظاہر ہے آپ ایک کمرے میں دس آدمیوں کو بٹھا کر ایک کے کان میں کسی واقعے کی تفصیل بیان سیجیے۔ اس کے بعد کانوں کان سے بات منتقل ہوتی ہوئی پھر جب آپ تک پنچے گی۔ تو آپ دیکھیں گے کہ جو کچھ آپ نے کہا تھا اس میں اور جو کچھ آپ دسویں آدی سے من رہے ہیں۔ اس میں کس قدر فرق ہو گا اور جب بد سلسله از هائى سو سال تک جاری رہے اور کرو ڑوں نہیں تو کم از کم لاکھوں آدمیوں کے ذریعے میہ باتیں منتقل ہوتی رمیں تو ان میں جو اصلیت باقی رہ جائے گی وہ ظاہر ہے۔" (ص ٢٨) روایت بالمعنیٰ اور مولانا مودودی ؓ : اس روایت بالمعنیٰ کے ذریعے مفہوم کی تبدیلی کے غالب امکان کو ثابت کرنے کے معاملہ میں مولانا مودودی مرحوم بھی طلوع اسلام کا پورا پورا ساتھ دیتے ہیں۔ آپ نے ایک مضمون "مسلک اعتدال" ککھا۔ جس میں طلوع اسلام کے بعض نظرمات کی پوری پوری تائید ہوتی تھی۔ چنانچہ ادارہ طلوع اسلام نے اسے خوب اچھالا اور اپنی کتابوں اور تحریروں میں بھی اسے شائع کیا۔ گو آپ سنت کو دو سرا ماخذ قانون شرعی تشلیم کرتے ہیں۔ اس موضوع پر آپ نے ایک کتاب "سنت کی آئین

حیثیت ' لکھ کر اس میں منگرین سنت کے بعض اعتراضات کے نہایت مدلل جواب بھی دیتے ہیں۔ آپ کی دو سری بہت سی تحریروں سے بھی ثابت ہو تا ہے کہ تمام اخبار وآثار صححہ کو درست تسلیم کرتے ہیں۔ تاہم وسید بالد المسلک چونکه معتدلاند ہے۔ ای لیے کئی ایک باتوں میں طلوع اسلام کابھی ساتھ دے دیا۔ اس دی آئینہ ترویزیت آپ کا مسلک چونکه معتدلاند ہے۔ ای لیے کئی ایک باتوں میں طلوع اسلام کابھی ساتھ دے دیا۔ اس دی تکناہ بے لذت "کا ایک نمونہ یہ ہے روایت بالمعنیٰ کے سلسلہ میں فرماتے ہیں کہ: د مثال کے طور پر میں آن ایک تقریر کرتا ہوں اور کئی ہزار آدی اس کو سنتے ہیں۔ جلسہ ختم ہونے کے چند گھنٹے بعد ہی لوگوں سے پوچھ لیچے کہ مقرر نے کیا کہا اپ دیکھیں گے کہ تقریر کا مضمون نقل کرنے میں سب کا بیان کیساں نہ ہوگا۔ کوئی کسی نظرے کو بیان کرے گاکوئی کسی کو۔ کوئی کسی جسلے کو لفظ بلفتظ نقل کرے گا۔ کوئی اس مفہوم کو جو اس کی سمجھ میں آیا ہے۔ اپن الفاظ میں بیان کرے گا۔ کوئی زیادہ قتیم آدمی ہوگا تو تقریر کو ٹھیک شمجھ کر اس کا صحیح طخص بیان کرے گا۔ کسی کو سمجھ زیادہ انچی نہ ہوگی اور دوہ مطلب کو انچی طرح اوا نہ کر سکے گا۔ کسی کا حافظہ انچھا ہوگا اور دہ تقریر کے اکثر حصے لفظ بہ لفظ نقل کر دے گا۔ کسی کی یاد انچھی نہ ہوگی دہ نقل دوا ایک کرے گا۔ کسی کو سمجھ کے اکثر حصے لفظ بہ لفظ نقل کر دے گا۔ کسی کی یاد انچھی نہ ہوگی دہ مو کا دو ان میں بیان کرے گا۔ گا۔ " (مقام حدیث ص<sup>5</sup> میں میں ان حصہ اول 'صری اول 'صری میں ہو کر دو ایں کر کر کا کو ہو کہ کہ کر تقریر کا میں بلاک کرے گا۔ کسی خلال کرے گا کہ کہ تقریر کو تقریر گا۔ " (مقام حدیث ص<sup>5</sup> میں ہو الہ تفھی میں تو کہ دول 'صری ہو گا۔ دو ایک کر کی کا کر می کو کر ہو گا۔ کسی کا کر کر کا کر کر کی کا کر دو تقریر کی گا۔ "رہ میں میں کر دے گا۔ 'سی کا۔ 'سی کا۔ 'سی کا۔ 'سی کا۔ 'سی کا۔ 'سی کا۔ 'کسی کا کر کسی کر کے گئی ہو کر ہو گا۔ 'سی کا۔ 'سی کا۔ 'سی خلیل کر ک

دلائل کا تجزییہ: اب دیکھتے کہ پرویز صاحب نے جو دس آدمیوں کی مجلس روایت بالمعنیٰ کے سلسلہ میں منعقد کرنے کی تجویز پیش کی ہے۔ ہم یہ تسلیم کرتے ہیں کہ عقل ایسے امکانات کو جائز قرار دیتی ہے لیکن اس کے ساتھ ہی ہم یہ یقین بھی رکھتے ہیں۔ کہ احادیث کے سلسلہ میں ایس معنوی تحریف نہیں ہوئی جس کے چند در چند اسباب ہیں۔ جنہیں ہم آئندہ تاریخ اور حدیث میں فرق کے تحت بیان کریں گے۔ سردست ہم یہ عرض کرنا چاہتے ہیں کہ جب ہمارے پاس ایسے شواہد قطعیہ موجود ہیں۔ جس سے یہ ثابت ہو تا ہے کہ احادیث میں ایسی تحریف معنوی قطعاً نہیں ہوئی۔ تو بھر ہمیں ایسے عقلی امکانات کی طرف توجہ دینے ک خرورت بھی کیا ہے۔ پھر یہ شواہد بھی دو قشم کے ہیں۔ ایک ایسے حقلی محان کی تعلق کی است کے طرف توجہ دینے ک دو سرے ایسے ہیں جن کا تعلق روایت سے جنہیں ہم پہلے دی تاریخ اور خدین ہیں ایسے معلی معنوی تحریف میں ہو تا ہے ہی۔ کتابت حدیث کے العلہ میں مدارجہ ذیل دو واقعات پیش خدمت ہیں۔

روایت باللفظ کے شواہد : (۱) سن کے میں جو نامہ گرامی رسول اللہ لین تین کے مقوقس شاہ مصر کی جانب حاطب ابن ابی بلنعہ کے ہاتھ ارسال فرمایا تھا۔ وہ نامہ بعینہ ایک قطبی راہب کے پاس محفوظ تھا۔ اس نامہ کو ایک فرانسیسی بنے سن 20 کا تھ میں اس سے خرید کر سلطان عبدالحمید کی خدمت میں پیش کیا تھا۔ جو ابھی تک موجود ہے اور فوٹو کے ذریعے اس کی نقلیس ہو کر دنیا میں شائع ہوتی ہیں۔ اس نامہ کا جب اس نامہ سے جو کتب احادیث میں منقول ہے۔ مقابلہ کیا گیا تو معلوم ہوا کہ صرف ایک لفظ میں نفاوت کے سوا ان دونوں میں اور کوئی فرق نہ تھا۔ (مقدمہ سلعة القربة فی توضیح شرح النہ ہو سات) اور بیر لفظ بھی کوئی مترادف ہی ہو سکتا ہے۔ جو کسی طرح کی معنوی تحریف پر اثر انداز نہیں ہو سکتا۔

# أكمينة رُويزيت ٢٠ 534 (حصه چهارم) دوا كم حديث

ابو ہریرہ تلاقط کے شاگر دہیں۔ جنہوں نے یہ صحیفہ (جس میں ۱۳۸ حدیثیں درج ہیں) لکھ کر اپنے استاد حضرت ابو ہریرہ تلاقط (م-۵۹ھ) پر پیش کر کے اس کی تقسیح و تصویب بھی کرائی تھی۔ گویا یہ صحیفہ تن۵۵ھ سے بہرحال پہلے ہی صبط تحریر میں لایا گیا تھا۔ اس کا ایک قلمی نسخہ ڈاکٹر حمید اللہ صاحب نے ۱۹۳۳ء میں برلن کی کسی لائبریری سے ڈھونڈ نکلا۔ اور دو سرا مخطوطہ دمشق کی کسی لائبریری سے۔ پھران دونوں نسخوں کا تقابل کر کے ۱۹۵۵ء میں حیدر آباد دکن سے شائع کیا ہے۔ اور جہال کہیں الفاظ کا اختلاف ہے۔ اسے بھی دواضح کر دیا ہے۔

ہمیں یہ دیکھ کر کمال حیرت ہوتی ہے۔ کہ یہ صحیفہ پورے کا پورا مند احمد بن حنبل میں مندرج ہے۔ اور بعینہ اس طرح درج ہے جس طرح قلمی نسخوں میں ہے ماسوائے چند لفظی اختلافات کے جن کا ذکر ڈاکٹر حمید اللہ صاحب نے کر دیا ہے۔ لیکن جہاں تک زبانی روایات کی وجہ سے معنوی تحریف کے امکان کا تعلق ہے۔ اس کا سوال ہی پیدا نہیں ہوتا۔

اب دیکھیے امام احمد بن حنبل کا سن وفات سن ۲۹٬۰۰ ہے ہے۔ لیعنی صحیفہ مذکور اور مند احمد بن حنبل میں تقریباً دو سو سال کا عرصہ حاکل ہے۔ اور دو سو سال کے عرصہ میں صحیفہ جمام بن منبہ کی روایات زیادہ تر زبانی روایات کے ذریعے ہی امام موصوف تک منتقل ہوتی رہیں۔ اب ان دونوں تحریروں میں کمال کیسانیت کا ہونا کیا اس بات کا واضح ثبوت نہیں کہ زبانی روایات کا سلسلہ بھی عکمل طور پر قابل اعتماد تھا۔ صحیفہ جمام بن منبہ کی اشاعت نے دراصل طلوع اسلام کے مدتوں سے کیے کرائے پر پانی پھیردیا ہے۔ اس صحیفہ کی اشاعت اور نقابل کے بعد دو ماتوں میں ایک بات ہرحال تسلیم کرتا پڑتی ہے۔

(۱) نہانی روایات' خواہ ان پر دو سو سال گزر چکے ہوں قابل اعتماد ہو سکتی ہیں۔ (۲) یہ کہ کتابتِ حدیث کا سلسلہ تھی وقت بھی منقطع نہیں ہوا۔ اور یہ دونوں باتیں طلوع اسلام کے لیے سم قابل ہے۔

اور مولانا مودودی صاحب نے روایت باللفظ کے سلسلہ میں جو تقریر کی مثال پیش فرمائی ہے۔ وہ اس لیے ناقائلِ النفات ہے کہ اگر مولانا ہی کو دوبارہ وہی تقریر دہرانے کو کہا جائے تو وہ خود بھی بالفاظہ دہرا سکنے پر قادر نہیں ہوں گے وہ زیادہ سے زیادہ کی کچھ کر سکتے ہیں کہ اس کے معانی کا کوئی پہلو مفقود نہ ہونے دیں اور کی روایت بالمعنیٰ ہے جو کہ اصل مقصود ہے۔

اسناد کے سلسلہ میں طلوع اسلام اور مولانا مودودی صاحب کی مثالوں کے بعد ایک دو مثالیں ہم بھی پیش کرتے ہیں۔ پہلی مثال ہیہ ہے کہ فرض سیجیے کہ ایک کمرہ میں ایک بڑی اور خوبصورت می میز پڑی ہے۔ آپ دس آدمیوں کو اس کمرہ میں خواہ انتظے بھیج دیں۔ یا ایک ایک کر کے باری باری یا وقفوں کے بعد اور ان سے کہتے کہ اس میز کا حلیہ قلمبند کریں۔ آپ دیکھیں گے کوئی تو اس کی شکل وصورت پر تبعرہ کرے گا۔ کوئی اس کے طول وغرض اور عمق کی وضاحت کو اہم سمجھے گا۔ کوئی اس کی صناعت اور چہک

کر آئینہ پُورینت دمک کی تعریف کرے گا۔ کوئی اس بات کو اہم سمجھ گا۔ کہ میز کس قسم کی لکڑی سے تیار کی گئی ہے۔ کوئی اس کے پایوں کے پنچ لگھ ہوتے پیتل کی وضاحت بڑے انہاک سے کرے گا یہ بھی ہو سکتا ہے کہ کوئی صاحب ایک کے بجائے دویا تین پہلو زیر بحث لا کیں۔ یہ بھی ممکن ہے کہ کوئی صاحب اتنے ذہین ہوں کہ وہ ہر پہلو پر تبعرہ کریں۔ اور یہ بھی عین ممکن ہے کہ ان آدمیوں کے بیان کردہ بعض جزئیات میں اختلاف یا تضاد واقع ہو جائے۔ اب اگر کوئی ان جزئیات کے اختلاف کو بنیاد بنا کر میز کے وجودیا اس کی ساخت پرداخت ہی سے انکار کردے تو کیا اس کی عقل کا ماتم نہ کریں گے؟ بالکل کی صورت حال ہمارے مکرین حدیث بھائیوں کی ہے۔

اب ذرا آگے چلئے۔ آپ ان دس آدمیوں کو کہتے کہ وہ اپنا بیان زبانی آگے کچھ نئے آدمیوں تک پنچا دیں۔ پھر یہ نئے لوگ دو سرے نئے لوگوں کو بتا دیں۔ آگے آپ دیکھیں گے کہ ان لوگوں کے بیانات میں لفظی اختلاف تو ضرور ہو گا گریہ اختلاف ایسا بھی نہ ہو گا کہ اس سے میز کے دجودیا اس کی وضع قطع سے انکار لازم آئے۔

مندرجہ بلا تنیوں مثالیں دراصل صحیح صورت حال کی عکامی نہیں کرتیں۔ صحیح عکامی اسی صورت میں ہو سکتی ہے کہ اصل واقعہ یا خبر کا سننے یا دیکھنے والوں کی ذات سے گہرا تعلق بھی ہو اور اس خبر کے انقال میں کمی بیشی پر اسے سزا کا خوف بھی ہو۔ اب فرض سیجیے کہ ایک وزیر تعلیم مدر سین کے ایک اجلاس میں سے اعلان کرتا ہے کہ آئندہ ہرماہ ہر ملازم کی تنخواہ کا پارٹی فیصد کو تی ہوگی۔ اور اس کے عوض اے اور اس کے بال بچوں کو سرکاری ڈسپنہری سے مفت علاج کی سہولت دی جائے گی۔ ساتھ ہی وزیر تعلیم سے اعلان بھی کرتا ہے کہ سی خبر دور افتادہ مقامات کے مدر سوں تک بلا کم وکاست پہنچا دی جائے۔ مگر سے یاد راس اعلان میں جس نے پچھ کی بیشی کی اسے معطل کر دیا جائے گا۔ آپ دیکھیں گے کہ سے خبر دور دور کے مقامات پر پینچ جائے گی لیکن اس کے معانی و مفہوم میں کوئی فرق واقع نہ ہو گا۔ اگر چہ الفاظ میں کتا ہی اختلاف واقع ہو جائے ہی صورت حال تو روایت بالمعنی کی ہم کوئی فرق واقع نہ ہو گا۔ اگر چہ الفاظ میں کتا ہی اختلاف واقع ہو جائے ہی صورت حال تو روایت بالمعنی کی ہو کی جائے کا معاملہ تو سے روایت بالمعنی ترکہ کی خواط تر ذرایعہ ہے۔ ہو مورت حال تو روایت بالمعنی کی جائے گا۔ آپ دیکھیں گے کہ سے خبر دور کے مقامت پر پینچ جائے گی لیکن اس کے معانی و مفہوم میں کوئی فرق واقع نہ ہو گا۔ آگر چہ الفاظ میں کتا ہی اختلاف واقع ہو جائے ہی صورت حال تو روایت بالمعنی کی ہے رہا روایت باللفظ کا معاملہ تو سے روایت بالمعنی ترکہ کی طرح معام میں کر مان کر میں کہ ہو ہو جائے گا۔ آپ دیکھیں گے کہ ہو گا۔ آگر چہ الفاظ میں کتا ہی

روایت بالمعنیٰ اور آئمہ نحو: ''ابو حیان نے لکھا ہے کہ یمی وجہ ہے کہ آئمہ نحونے جس قدر استشاد آیات سے کیا ہے روایات سے شیں کیا کیونکہ ان کو الفاظ حدیث پر وثوق شیں تھا کہ یہ رسول اللہ کے الفاظ ہیں۔ اگر کمی روایت میں بعینہ الفاظ محفوظ ثابت ہو جائیں تو الفاقی امرہے۔'' (م۔ ح ص١٨)۔ اس اقتباس میں درج ذیل امور قابل غور ہیں:

آئینهٔ پَرویزیت 🕺 **536** (حصه چهارم) دوا <u>ب</u>احد یث نتیجہ تو بیہ لکلنا <del>چاہی</del>ے کہ احادیث کا اکثر حصہ بالفاظہ منتقل ہوا ہے۔ نہ ہیہ کہ ''اگر بعی<sub>نہ</sub> الفاظ محفوظ ثا**بت** ہو جائیں توبیہ اتفاقی امرہے۔ " ۵ ذرا غور فرمایئے کہ اگر کسی عربی عبارت میں سبیل کی جگہ طریق کالفظ رکھ دیا جائے تو اس سے وہ نحو کے کونے قواعد ہیں جو متاثر ہوں گے۔ ③ اگر ایک ابن حیان نحوی نے روایات سے استشہاد درست نہیں سمجھا تو بہت سے نحوی اسے درست بهی سبخصح ہیں۔ مثلاً علامہ رضی۔ البدر الدمامين ' صاحب خزينة الادب اور ابن مالک وغيرہ۔ ( تاريخ الحديث والمحدثين ص ٢٩٣) ۹ حرب و عجم کے اختلاط سے جو اثرات عربی زبان پر پڑے اور اس سے عربی زبان میں بگاڑ پیدا ہوا تو ہیہ دو سری صدی ہجری کے وسط میں ہوا جب کہ عہد عباسیہ میں بیت الحکمت قائم کیا گیا اور مختلف عجمی کتابوں کو عربی میں اور عربی کتب کو عجمی زبانوں میں منتقل کیا گیا۔ جب کہ حدیث کی تدوین اس سے پیشتر ہو چکی تھی۔ اور تدوین کے بعد روایت بالمعنٰ کا کوئی جواز نہیں۔

(۲) خبر منفرد کی مقبولیت

حافظ صاحب فرمات ہیں کہ:

''دو سرا اصول خبر منفرد کی مقبولیت کا ہے۔ لیعنی محد ثین نے اس روایت کو جس کا راوی کسی درجہ میں ایک ہی ہو۔ لیکن ان کے معیار کے مطابق ثقتہ ہو۔ مقبول قرار دیا۔ علامے محققین (؟) بے اس وقت اس کی مخالفت کی۔ ابراہیم بن اساعیل نے کہا کہ روایت ہنزلہ شہاوت کے ہے۔ اس کیے جب تک ہر درجہ میں کم از کم دورادی نہ ہوں قبول نہیں کی جا سکتی۔ معتزلہ اور خاص کر ابو علی جبائی نے بھی تحق سے ٹوکا۔ تگر محد ثین نے کوئی التفات نہیں کیا کیونکہ اس سے احادیث کے ایک ہونے جصے سے ان کو دست بردار ہونا پڑتا تھا۔ اور غالبا نہی وجہ ہے کہ امام غزالی اور رازی نے باوہود فلسفی اور معقولی ہونے کے بھی ان کے ساتھ موافقت کی ہے۔ حالا نکہ جب قرآن میں معمولی لین دین پر 'جو دنیاوی امور ہیں' دو مسلمانوں کو گواہ بنا کینے کا تحکم دیا گیا ہے تو دینی امور میں کیوں دو گواہوں کی ضرورت نہیں ہے۔ " (مقام حدیث ص١١٩)

محققین کون لوگ ہیں؟: یہ تو آپ جانتے ہی ہوں گے کہ جہاں کہیں حافظ اسلم صاحب علائے محققین کے نام سے بات کریں تو آن کے نزدیک یہ محققین وہی معتزلین کے علماء ہیں جو آپ کے پیٹرو تھے اور جمیت حدیث سے انکار کے اس فتنہ کا آغاز کیا تھا۔ سمی علائے محققین معقولی یا منطقی بھی ہوتے ہیں۔ پھران محققین اور محدثین کی عقلی آپس میں بالکل متضاد تھیں۔ اب حافظ صاحب کو افسوس بد ہے کہ امام غزالی اور رازی کی عقلیں آپس میں بالکل متضاد تھیں۔ اب حافظ صاحب کو افسوس ہیہ ہے کہ امام غزالی اور رازی

آئينه پَرويزيت 🕺 537 🔨 (حصه چهارم) دوا کم حديث تو معقولی اور فلسفی قشم کے آدمی تھے۔ انہوں نے معتزلین کو چھو ڑ کر محد شین کا کیوں ساتھ دیا تھا؟

روایت بنزلد شمادت: اور جو مسله زیر بحث تقا وہ یہ تقا کہ آیا روایت بنزلہ شمادت ہے یا نہیں؟ اب ہم یہ دیکھیں گے کہ معتزلین اپن اس دعویٰ میں کہ "روایت بنزلہ شمادت ہے" میں کس قدر حق بجانب تھے۔ اس کا ایک جواب تو حافظ صاحب نے خود ہی دے دیا ہے کہ امام غزالی اور رازی نے باوجود معقولی اور فلسفی ہونے کے معتزلین کا ساتھ نہ دیا تھا۔ حالا نکہ ان حضرات کو ذخیرہ احادیث کے جمع کرنے سے بھی چنداں فرض نہ تھی۔ جیسا کہ حافظ صاحب نے محدثین کے کام پر معتزلین کے اس انکار کی وجہ موف یہ بتاتی ہے کہ اگر محدثین معتزلین کی بات مان لیتے تو انہیں احادیث کے ایک کثر حصہ سے دستبردار موف یہ بتاتی ہے کہ اگر محدثین معتزلین کی بات مان لیتے تو انہیں احدیث کے ایک کثر حصہ سے دستبردار روز پڑتا تھا۔ لہذا سے بات واضح ہو جاتی ہے کہ معتزلین کا سے دعویٰ حقیت پر میں نہ تھا۔ کیونکہ غزالی اور رازی کو حدیث کے کثیر حصہ کے ناکارہ ہونے کی تو چنداں فکر لاحق نہ تھی۔ پھر بھی انہوں نے محدثین کا

اب ہم یہ دیکھیں گے کہ روایت اور شہادت میں وہ کیا نمایاں فرق ہے جس کی وجہ سے روایت کو ہنزلہ شہادت قرار نہیں دیا جا سکتا۔ اور وہ فرق درج ذیل ہے۔

روایت اور شهادت میں فرق : ① شهادت صرف اس بیان کو کہتے ہیں جو کوئی گواہ قاضی کے سامنے پیش ہو کر دیتا ہے جب کہ روایت کا قاضی کے سامنے پیش ہو کر بیان دینے سے چنداں تعلق نہیں ہو تا۔ ② شہادت صرف فصل خصومات کے لیے دی جاتی ہے۔ گویا شاہد کے بالمقامل کوئی فریق ثانی بھی ضرور ہو تا ہے۔ جب کہ روایت کا اس سے چنداں تعلق نہیں ہو تا۔

③ مختلف قشم کے خصومات کے لیے شمادت کا نصاب الگ الگ اور طے شدہ ہے۔ مثلاً لعان کی پانچ شماد تیں جو قسموں کی صورت میں ادا کی جاتی ہیں۔

زنا کی چار شہادتیں۔ (صرف مردوں کی) چوری اور قصاص وغیرہ کے لیے دو شہادتیں (صرف مردوں کی) عام لین دین کے معاملات میں (دو گواہیاں مردوں کی) اور اگر یہ میسر نہ آئیں تو ایک مرد ادر دو عورتوں کی گواہیاں۔ رویت ہلال اور اموال سلب کے لیے صرف ایک گواہی۔ ثبوت رضاعت کے لیے صرف ایک گواہی خواہ مرد کی ہو یا عورت کی اس معاملہ میں عورت اور مرد کی گواہی برابر ہے) لیکن روایت کے لیے کوئی نصاب مقرر نہیں۔

④ عام لین دین کے معاملات میں دو عورتوں کی گواہی ایک مرد کے برابر ہے۔ پھر اس میں بھی شخصیص ہے کہ یا تو دو مرد ہوں یا ایک مرد اور دو عور تیں۔ یہ نہیں ہو سکتا گواہ چار عور تیں ہوں اور مرد کوئی بھی نہ ہو۔ لیکن روایت کے معاملہ میں عورت اور مرد کی گواہی سیسال حیثیت رکھتی ہے۔ بشرطیکہ دہ دو سری شرائط پورا کرتی ہو۔

آئینهٔ پَرویزیت 🗙 538 (حصه چهارم) دوا کم حدیث ۵ شاہد کیلئے صرف عدالت شرط ہے۔ جبکہ راوی کیلئے عدالت کے علاوہ صبط بھی دو سری شرط ہے۔ ® رادی کے صدق و کذب کا پنہ رواۃ ورجال سے بھی چل سکتا ہے۔ جو روایت حدیث میں اس کے ساتھ شریک ہوتے ہیں جب کہ شہادت میں یہ باتیں نہیں پائی جاتیں۔ ان تصریحات سے واضح ہے کہ شہادت اور روایت بالکل جداگانہ الفاظ ہں جو الگ الگ مفاہیم کے لیے استعال ہوتے ہیں۔ بیہ الفاظ آلپس میں مترادف نہیں ہیں تو پھر ردایت کو ہنزلہ شہادت کے کیوں کر قرار دیا جا سکتا ہے؟ یہی وجہ ہے کہ اگر امام غزالی اور رازی نے معقولی اور منطق ہونے کے باوجود معتزلین کا ساتھ نہ دیا تو وہ اس معاملہ میں حق بجانب تھے۔ اب ہم فرض کر لیتے ہیں کہ رادی ہنزلہ شاہد ہے۔ لیکن پھر بھی اس کا نصاب مقرر نہیں وہ ایک بھی ہو سکتا ہے۔ اور اس پر جرح وتعدیل کے لیے بھی صرف ایک گواہی کافی ہوتی ہے۔ جو محد شین اور مصنفین کی این ذات ہوتی ہے تو پھر آخر خبرواحد کی حجیت کو تشلیم کر لینے میں کیا چیز مانع ہے؟ روایت یا عینی شہادت : آگ چل کر جناب حافظ صاحب نے دور صدیقی اور دور فاروقی کے دو ایسے واقعات پیش کیے ہیں جن میں صرف ایک گواہی کی بناء پر شیخین نے فیصلہ دے دیا۔ یہ واقعات بھی انہیں کی زبانی سنتے۔ O حضرت ابو بکر دی تحف کے پاس ایک عورت آئی جو اپنے بوتے کے ترکہ سے حصہ مانگتی کہتی۔ انہوں
 نے فرمایا میں کلام اللہ میں تیرا حصہ نہیں یا تا۔ نیز فرمایا کہ تمہارے اس قول پر کوئی شاہد ہے۔ محلہ بن مسلمہ نے کہا میں شمادت دیتا ہوں۔ اس وقت اس (عورت) کو ایک سدس (۱/۱ حصہ) دلوا دیا۔ '' (م-ح ص۱۱۹) اس داقعہ ہے دو ہاتوں کا پتہ چکتا ہے ایک میہ کہ خبر داحد بھی حجت قطعی ہے اور دو سرے بیہ کہ اگر کوئی بات کلام اللَّد میں موجود نہ ہو تو بھی وہ دین کا حصہ ہو تا ہے ۔ حضرت ابو بکر کا نہی عقیدہ تھا۔ اور اسی عقیدہ کی بناء پر عورت کو حصہ دلوایا۔ اور میں کچھ ہم کہتے ہیں۔ ۵ حضرت عمر رنگاند کے دروازہ پر ابو موٹ رنگاند نے آواز دی۔ جب جواب نہ ملا تو واپس چلے۔ اتنے میں فاروق اعظم رنا ثلثہ اندر سے نکل آئے۔ اور بوچھا کہ آواز دینے کے بعد بلٹے کیوں؟ کہا کہ حضور متلاق کے نے فرمایا ہے کہ جب تین بار یکارنے کے بعد جواب نہ ملے تو واپس ہو جاؤ۔ فرمایا کہ گواہ لاؤ۔ ورنہ اچھی طرح خبرلوں گا۔ ابو موسٰ کا رنگ خوف سے اڑگیا۔ بھاگے ہوئے مسجد کی طرف صحابہ کے پاس آئے۔ واقعہ سنایا اور کها اگر کسی نے سنا ہو تو میرے ساتھ چلے۔ چنانچہ ایک <sup>10</sup> صحابی نے شمادت دے دی تب حضرت عمر بنایش نے ان کو چھو ڑا۔ (م-ح ص ٣٢)

ایک صحابی حضرت ابو سعید خدری مستھ جو سب صحابہ سے کمن تھے۔ جب حضرت ابو موئی اشعری مسجد میں بہتی ایک صحابی حضرت ابو موئی اشعری مسجد میں بہتی اور واقعہ بتایا تو حضرت ابی بن کصب کینے لگھے کہ ہم میں سے سب سے چھوٹا آدمی شہادت کیلئے جائے \*\*\*\*

وروا المعادية ترويزيت المحمد المعادية (حسر المعادية) www.wkrf.net (Tahafuz-e-Hadees Foundation) وواع مدين المحمد المحمم

قرماتے ہیں کہ عمد صحابہ میں عینی شمادت کا ملنا ممکن تھا۔ اس وقت یہ طرز عمل حق بجانب تھا۔ "
 اس ہے معلوم ہوا کہ:

(الف) اگر مینی شہادت ایک بھی میسر آ جائے تو وہ کانی ہے۔ طلائکہ آپ کے دعویٰ کی بنیاد یہ تھی کہ دنیوی امور کے عام لین دین کے معاملات میں دو گواہوں کی ضرورت ہے تو دینی امور میں کیوں نہیں؟ اب سوچنے کی بات یہ ہے کہ کیا دنیادی امور کے شاہد عینی نہیں ہوتے اور وہ دو شاہد عینی ہی چاہئیں۔ تو ان داقعات میں ایک عینی شاہد کو کیے گوارا کر لیا گیا ہے؟

(ب) احادیثِ متواتر کا ثبوت : اگر دور صحابہ کے ایک عینی شاہد کی اس "شہادت "کو درست تسلیم کر لیا جائے تو پھر ایسی تمام احادیث متواترہ کو درست تسلیم کرنا پڑتا ہے۔ جن کا ابتداءً راوی صرف ایک ہی صحابی ہو اور بعد کے سلسلوں میں راوۃ میں تعداد کثیر ہو گئی ہو۔ واضح ہے کہ حافظ صاحب ایسی احادیثِ متواترہ کو بھی تسلیم کرنے سے انکار کرتے ہیں۔

الله تأكد حضرت عمر كو معلوم ہو كد بد حديث تو يجہ بجد جامتا ہے۔ حضرت ابو سعيد خدرى كو بي بح بحد حضرت ابل من بنو۔ ابلى بن كعب بنا لار خود بھى حضرت عمر بنا لار كى ياس آئ اور كما كد دوا صحاب رسول الله ير خواہ مخواہ عذاب ند بنو۔ تو اس كے جواب ميں آپ نے تين باتيں بيان فرمائيں۔ (١) اين آپ پر افسوس خاہر كيا كد بازار كے اشغال كى وجہ ہے مجھ پر رسول الله كابي ارشاد پوشيدہ رہا (٢) ميں نے جب يد قول رسول الله سا تو چاہا كہ اس كى تصديق بھى ہو جائے (٣) پھر آپ نے دونوں صحابوں سے معذرت كى اور فرمايا كہ ميرا بد رويد محض اس وجہ سے تھا كہ لوگ احديث كے روايت كرنے ميں حتى الوسع احتياط سے كام ليں۔ تاكہ كوئى غلط بات رسول الله كى طرف منسوب نه ہونے يائے۔

کس آئند ترویزیت (ج) خبرواحد جمت بھی ہے اور بنزلہ شہادت بھی نہیں: دور صحابہ میں تمام صحابی عینی شاہر نہیں ہوتے تھے بلکہ ایک صحابی دو سرے صحابی سے روایت کر تا اور دو سرا اسے درست تسلیم کر لیتا۔ خود حضرت عمر تلاظو اور ایک انصاری نے آپس میں باری مقرر کر رکھی تھی۔ کہ ایک دن حضرت عمر تلاظو دربار نبوی میں حاضر رہیں اور آپ کے اقوال اور پیش آمدہ حالات دواقعات سے اس انصاری کو مطلع کریں اور دو سرے دن یمی ذمہ داری اس انصاری کی تھی۔ حضرت عمر تلاظو کے اس طرز عمل سے بھی دو باتوں کا پت چتا ہے۔ ایک سے کہ روایت بہنزلہ شیادت نہیں ہے اور دو سرے سے کہ ایک آدمی کی روایت بھی قابل

(۲) آگے فرماتے ہیں کہ "لیکن زمانہ مابعد میں راوی کی حیثیت شاہد کی نہیں رہی۔ بلکہ مدعی کی ہو گئی۔ جو رسول اللہ کی طرف سے امت کے کرو ژوں افراد پر سمی عقیدہ یا عمل کی پابندی عائد کرنا چاہتا ہے" (ص۱۲۰)۔

<u>راوی مینزلد مدعی؟</u>: ہم یہ بات سمجھنے سے قاصر میں کہ ایک رادی کی حیثیت مدعی کی کیے ہوگی؟ مدعی وہ ہوتا ہے جو سمی عدالت میں ایک دعولی پیش کرتا ہے۔ اور اسے اپنے دعولی کی صحت پر اصرار ہوتا ہے۔ اسی لیے وہ گواہ بھی پیش کرتا ہے۔ جب کہ رادی صرف ایک سنت خبریا اثر بیان کرتا ہے۔ اس سے زیادہ کچھ نہیں کرتا پھر ناقدین فن اس خبریا اثر کو کئی معیاروں پر پر کھتے ہیں اور فیصلہ کرتے ہیں کہ یہ خبر صحیح ہے یا غلط" پھران ناقدین نے بھی یہ دعولیٰ کبھی نہیں کیا کہ جو کچھ ہم فیصلہ کرتے ہیں کہ یہ خبر صحیح بلکہ تحقیق د تنقید کا میدان پھر بھی ماہرین فن نے لیے کھلا چھوڑ دیا ہے اور دو سرا فرق یہ ہے کہ مدعی جب کوئی دعولیٰ چیش کرتا ہے۔ کسی ماہرین فن نے لیے کھلا چھوڑ دیا ہے اور دو سرا فرق یہ ہے کہ مدعی جب ضروری ہوتا ہے۔ لیکن روایت کے سلسلہ میں فریق مقابل کی کوئی پابندی نہیں کیونکہ روایت کے معالمہ مشروری ہوتا ہے۔ لیکن روایت کے سلسلہ میں فریق مقابل کی کوئی پابندی نہیں کیونکہ روایت کے معالمہ

اور تیسرا فرق میہ ہے کہ مدعی کے اس دعویٰ کی عدم پیروی یا مرنے کے بعد اس کا دعویٰ ختم سمجھا جاتا ہے۔ جب کہ روایت میں میہ بات بھی نہیں ہوتی۔ ایک راوی اور ایک مدعی میں اگر کوئی قدر مشترک ہو سکتی ہے تو دہ ہے "صرف کوئی بات بیان کرنا" اس کے بعد دونوں کے میدان الگ الگ ہو جاتے ہیں۔ اب اگر اس طرح کی ایک قدر مشترک سے حافظ صاحب راوی کو مدعی قرار دے لیں تو ہم انہیں کیا کہہ کیتے ہیں؟

پھر آگے چل کر حافظ صاحب فرماتے ہیں:

احادیث مشہور اور عزیز سے انکار: "اب سوچنے کی بات ہے کہ ہمانے پاس جس قدر ذخیرہ روایات ہے اس میں ایک روایت بھی این نہیں جو اس طرح شمادتوں سے ثابت ہو یا کی جا تحق ہو۔ اس لیے تمام

آئینه پُرویزیت ۲۰۰۰ 541 (حصه چهارم) دوا یا حدیث

روایتی غیر یقینی ہیں۔ "(م- ح ص ۱۲۱) یہ تو حافظ صاحب کے سوچنے کی بات تھی اور ہمارے لیے سوچنے کی بات یہ ہے کہ اگر ایسی روایات کا وجود ہی ناممکن ہے تو آئمہ اصول نے خبر مشہور اور خبر عزیز کی اصطلاحیں خواہ مخواہ ہی مقرر کر دی تھیں؟ جس چیز کا وجود ہی نہ ہو اس کا کوئی نام رکھنا یا اس کے لیے اصطلاح مقرر کرنا کیا محض ظرافت طبع کے لیے کیا گیا تھا؟ اور دو سری سوچنے کی بات سہ ہے کہ پہلے حافظ صاحب خبر متواتر کے وجود سے انکاری تھے۔ اب خبر مشہور اور عزیز سے بھی انکار کر دیا ہے۔ اب جس شخص کی دلیل ہی دمیں نہ مانوں " ہو اسے کوئی منوا سمجھ کر اس سے دامن بچا لیتے ہیں۔

### خبر متواتر

خبر متواتر وہ ہے جس کے رادی ہر طبقہ میں بکثرت (نین سے بسرحال زیادہ ) ہوں۔ اور ایس خبر سے علم یقینی حاصل ہو تا ہے۔ اس سلسلہ میں حافظ اسلم صاحب نے خبر متواتر کی تعریف میں منحبة الفکو کے حوالہ سے درج ذیل عبارت لکھی ہے: ''ایک تعداد کشر جس کا عادتاً جھوٹ پر اتفاق کر لینا محال ہو' اس کو روایت کرے اور ابتدا ہے انتما

یک ان کی تعداد اتن ہی کثیر ہو اور اس کی بنا محسوس پر ہو اور اس سے بداہہ یہ سامع کو لیقین حاصل ہو جائے۔" (م-ح ص١٦١)

بعد ازاں حافظ صاحب اس تعریف کی نکتہ وار یوں تفصیل بیان فرماتے ہیں کہ ''یعنی خبر کے متواتر ہونے کے لیے چار شرطیں ہیں:

- اس کے راویوں کی تعداد اتنی کثیر ہو۔ کہ ان کے کذب پر باہم اتفاق کر لینا عاد تا ناممکن ہو۔
- اس کا مبنی محسوس ہو اگر غیر محسوس ہوگا تو متواتر نہ ہوگا۔ مثلاً مکہ ایک شرہے۔ اس کو بیان کرنے والے خواہ ہزار ہی آدمی کیوں نہ ہوں۔ یہ خبر متواتر اور یقینی ہوگی۔ بخلاف اس کے اگر کرو ژدں آدمی کمیں کہ عیلی خدا کے بیٹے ہیں تو یہ خبر متواتر نہ ہوگی۔ کیونکہ اس کا مبتی غیر محسوس اور محض اعتقادی ہے۔
- اس خبر کو سننے سے سامع کو یقین ہو جائے اور وہ کسی دلیل کا مختاج نہ رہے۔" (ایصنا ص۱۳۲) اس تعریف کو حافظ صاحب نے تفصیل کے ساتھ نکتہ وار بیان کیا ہے۔ اس کو سمٹا کر صرف دو نکات

میں بھی پیش کیا جا سکتا ہے۔ لیتن ایس حدیث جس کے راوی ہر طبقہ میں کثیر ہوں کہ ان کا جھوٹ پر اتفاق

542 (حصه چهارم) دوام حديث آئينه يَرويزيّت

ناممکن ہو۔ اور دو سرے میہ کہ اس کا بلخی محسوس ہو۔

حافظ صاحب کی مغالطہ آ فربی: آپ نے جو مجن محسوس (یعنی مکہ شہر) اور مبنی غیر محسوس (عیسیٰ خدا کے جیٹے ہیں) کی مثالیس دی ہیں ان کا خبر متواتر سے کیا تعلق ہے؟ یہ دونوں باتیں تو قرآن سے بھی معلوم ہیں۔ پھر ان کا خبر متواتر سے رابطہ قائم کرنے کا کیا فائدہ؟ البتہ حافظ صاحب نے مبنی محسوس میں مکہ شہر کی مثال دے کر خبر متواتر کی تعریف کو نمایت محدود کر لیا۔ جب کہ حافظ ابن حجر( نتخبة الفکو کے مصنف) اور ان کے علاوہ دو سرے محدثین اور علماء بھی اس جملہ سے کہ "اس خبر کا تعلق عقل سے نہیں بلکہ حس سے ہو" سے یہ مراد لیتے ہیں کہ اس خبر کا تعلق محسوسات خسہ میں سے کسی ایک سے بھی ہوتو یہ شرط پوری ہو جاتی ہے۔ مثلاً رادی کہتا ہے۔ دَ اَیْتُ دَسُولَ الله صلی الله علیه و سلم فَعَلَ کَذَا یا سَمِعْتُ دَسُول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم قال کَذَا تو چو نکہ ایک روایت میں فَعَلَ کا تعلق حِس باصرہ سے اور کا تعلق میں سامعہ سے جائی ہی محسوس کی شرط پوری ہو گئی۔ اور ایک احدیث رواۃ کی تعلق میں بلکہ حس

خبر متواتر کی نئی تعریف: اس کے بعد حافظ اسلم صاحب کہتے ہیں کہ۔ "ایسی حدیث جس میں یہ چاروں شرطیں پائی جائمیں متواتر اور مفید یقین ہو گی اور اسی کو علماء معقول یعنی منطقیوں نے یقینیات میں شمار کیا ہے۔ لیکن اس قتم کی متواتر حدیث کا کوئی وجود ہی نہیں ہے۔ چنانچہ علامہ ابن الصلاح نے جو باوجود اس کے کہ حدیث کے معاملہ میں نمایت خوش اعتقاد ہیں لکھا ہے کہ اس تعریف کے مطابق متواتر حدیث کا ملنا مشکل ہے۔ حافظ ابن حجران کا یہ قول نقل کرنے کے بعد لکھتے ہیں کہ ایس حدیثیں مل سکتی ہیں۔ مگر حقیقت یہ ہے کہ حدثین نے جن چار حدیثوں کے تواتر کا دعویٰ کیا ہے ان میں تواتر لفظی نہیں بلکہ معنوی ہے"

علادہ بریں انہوں نے (کس نے؟) تواتر کا مفہوم ہی بدل دیا ہے۔ اور مشہور حدیث کو متواتر قرار دینے کی کو شش کی ہے۔ جس کے بیتی ہونے کا ہرگز دعویٰ نہیں کیا جا سکتا۔ اگر کسی صحابی یا امام نے کوئی روایت کی جس کے بعد اس کے بیان کرنے والے حد شمار سے زیادہ ہو گئے تو دہ خبر متواتر نہ ہو گی ۔ کیونکہ اس میں روایت کی جل کے بعد اس کے بیان کرنے والے حد شمار سے زیادہ ہو گئے تو دہ خبر متواتر نہ ہو گی ۔ کیونکہ اس میں روایت کی دوایت کی تعداد اول سے آخر تک کی بلیں بیا جا سکتا۔ اگر کسی صحابی یا امام نے کوئی روایت کی جس کے بعد اس کے بیان کرنے والے حد شمار سے زیادہ ہو گئے تو دہ خبر متواتر نہ ہو گی ۔ کیونکہ اس میں روایت کی دوایت کی تعداد اول سے آخر تک کیساں نہیں ہے ''..... ''جو لوگ فرط عقید سے سے صحیحین کی روایتوں کو متواتر کہنے کی کو شش کرتے ہیں۔ مثلا امام ابن تیمیہ یا ابن الصلاح ' ان کے ساتھ اس حد تک تو موافقت کی جاستی ہے کہ دوہ اپنے مصنفین تک متواتر ہیں۔ گرا ڈھائی سو سال کا ذمانہ جو ان سے پہلے موافقت کی جاستی ہے کہ دوہ اپنے مصنفین تک متواتر ہیں۔ گرا ڈھائی سو سال کا ذمانہ جو ان سے پہلے رسول اللہ تک ہے اس میں خبرواحد ہی تعیں۔ دیگا امام ابن تیمیہ یا ابن الصلاح ' ان کے ساتھ اس حد تک تو موافقت کی جاسکتی ہے کہ دوہ اپنے اپنے مصنفین تک متواتر ہیں۔ گرا ڈھائی سو سال کا ذمانہ جو ان سے پہلے رسول اللہ تک ہے اس میں خبرواحد ہی تعیں۔ زیادہ صاف گفظوں میں یوں کا جا سکتا ہے کہ متواتر دوہ ہے جس سے بداہہ یہ تیتین عاصل ہو اور دو دعویٰ ودلیل اور سند کی بھی محتاج نہ ہو۔ اور ایک کوئی حدیث نہیں ہے۔ ''

(مقام حديث ص ٢٢ ٢ ٢ ١٢٣).

خبر متواتر ایک بھی نہیں: اس طویل اقتباس میں غور طلب امور پر ہم نے بیچے لائنیں لگا دی ہیں اور بیر مندرجہ ذیل ہیں:

The set of th

(م) متواطر میں میں میں میں مراجر میں حوال میں میں حود اس کے حدیث کے معاملہ میں نمایت خوش (ع) حافظ صاحب لکھتے ہیں کہ علامہ ابن حملاح جو باوجود اس کے حدیث کے معاملہ میں نمایت خوش اعتقاد ہیں۔ لکھا ہے کہ اس تعریف کے مطابق متواتر حدیث کا ملنا مشکل ہے " اب دیکھتے کہ علامہ ابن حملاح مان معلاح مان معال مو گزرے ہیں۔ اس موضوع پر علامہ ابن حمل کی تصنیف کا نام معلاح مان معلاح کی تصنیف کا نام معلاح مان معلاح کی اس تعریف کے مطابق متواتر حدیث کا ملنا مشکل ہے " اب دیکھتے کہ علامہ ابن حمل مان معلاح کی تصنیف کا نام معلاح مان معلاح مان معلاح کی تصنیف کا نام معلاح کی تصنیف کا نام معلاح مان حمل کی تصنیف کا نام معلاح مان معلاح مان حمل ہو گزرے ہیں۔ اس موضوع پر علامہ ابن صلاح کی تصنیف کا نام معدر مان معلاح کی حمل کی تصنیف کا نام معدر مان معلاح ' حافظ ابن حجر مان معلاح ' ہے۔ پھر بعض حضرات نے اس مقدمہ کو منظوم کیا ہے۔ بعض نے اختصار کیا اور بعض نے اس کہ معدر مان کا تنام معدر کی تصنیف کا نام معدر کی تعلیم کھا اور بعض نے اختصار کیا اور بعض نے اس کہ معدر معارت نے اس مقدمہ کو منظوم کیا ہے۔ بعض نے اختصار کیا اور بعض نے اس کا تحملہ لکھا اور بی سب پچھ ہو جانے کے بعد حافظ این جر کرا دور آتا ہے۔ آپ نے اپنی کیا ہے دو الف کی معدر معدر معدر معار کی جات کی معدر معار کے خور کی کی معاد ہے تھار کیا ہے۔ اب معان کیا ہے داب معاد معاد ہے جار نام کی کہ معاد ہے تو از نک یا شرائط کے تحت بیان کیا ہے۔ اب حافظ حمد کے معاد ہوں کی معابی کی معابی معلی ہے تول سامن کی کہ این معلاح کے نزدیک اس تعریف کے مطابق این جر کی اس تعریف کے مطابق میں تحرکی اس تعربی معابی م

③ پھر ہیے بھی دیکھنے کہ ابن صلاح احادیث کے معاملہ میں نہایت خوش اعتقاد ہیں پھر بھی انہیں تو کوئی متوار خیف نظر نہ آئی۔ ان کے مقابلہ میں حافظ ابن حجر جو کم خوش اعتقاد ہیں۔ انہیں بہت سی ایس (متواتر) حدیثیں مل سکتی ہیں۔ تو آخر ہی کیا معمہ ہے؟

ا حافظ صاحب لکھتے ہیں۔ «نگر حقیقت یہ ہے کہ محدثین نے جن چار حدیثوں کے متواتر ہونے کا دعواتر ہونے کا دعواتر ہونے کا دعوات ہونے کا دعوی ہے۔ دان میں بھی تواتر لفظی نہیں بلکہ معنوی ہے " اس حقیقت کی قبلہ حافظ صاحب ذرا مزید دخار حضاحت فرما دیتے تو کیا ہی اچھا ہو تا کہ وہ احادیث کون کونی ہیں؟

القان "علاوہ بریں انہوں نے (لیعنی محدثین نے جو اقسام حدیث کی تعریف خود ہتانے والے ہیں) متواتر کا مفہوم ہی بدل دیا ہے۔ اور مشہور حدیث کو متواتر قرار دینے کی کو شش کی ہے۔ جس کے متعلق یقینی ہونے کا دعویٰ ہر گز نہیں کیا جا سکتا" اب اگر بیہ دعویٰ کرنے والے تو علاء۔ معقول اور منطق حضرات ہوں اور اصطلاحات حدیث کی تعریف کی تعریف پیش کرنے والے محدثین ہوں تو ان میں سے اعتبار کس کا کیا جائے؟ اور علاء معقول پہ ہے کون ہوں کی معرفین کی جائیں ہے۔ اور مشہور حدیث کو متواتر قرار دینے کی کو مش کی ہے۔ جس کے متعلق یقینی ہونے کا دعویٰ ہر گز نہیں کیا جا سکتا" اب اگر بیہ دعویٰ کرنے والے تو علاء۔ معقول اور منطق حضرات ہوں اور اصطلاحات حدیث کی تعریف پیش کرنے والے محدثین ہوں تو ان میں سے اعتبار کس کا کیا جائے؟ اور علاء معقول پہ ہے کون ہیں؟ وہی معترلین کا طبقہ جن سے انگار حدیث کے فتنہ کا آغاز ہوا تھا۔

## آئینهٔ پَرویزیت 🕺 544 (حصه چهارم) دوا کے حدیث

اس اقتباس میں بہت سی باتیں قابل غور آگنی ہیں۔ مثلًا:

(الف) اس اقتباس میں امام ابن تیمیہ اور ابن الصلاح کے ساتھ امام ابن حجر کا اضافہ بھی ضروری تھا۔ کیونکہ انہوں نے ابن صلاح کے مقابلہ میں کم خوش اعتقاد ہونے کے باوجود ابن الصلاح کے علی الرغم احادیث متواترہ کا وجود تسلیم کر لیا ہے۔ دو سرے وہ فی الواقع صحیحین کی احادیث کو متواتر کی قشم سے شار کرتے ہیں۔

(ب) ابن الصلاح کے متعلق حافظ صاحب فرما چکے ہیں کہ ان کے نزدیک ابن حجر کی تعریف کے مطابق کسی متواتر حدیث کا ملنا مشکل ہے۔ اور اب میہ فرما رہے ہیں کہ ابن الصلاح صحیحین کی تمام احادیث کو متواتر تسلیم کرتے ہیں۔ ان میں سے کون سی بات صحیح ہے؟

(ج) صحیحین میں متواتر کی کثیر تعداد موجود ہے : ایپن مصنفین کی حد تک تو حافظ صاحب اس بات کے موافق ہیں کہ صحیحین کی احادیث درجہ تواتر میں ہیں۔ اب بات صرف اس اڑھائی صد سالہ دور کی ہے جو ان مصنفین اور رسول اللہ کے درمیان حاکل ہے۔ اور نہی دوران احادیث کو متواتر سے خبرواحد کی سطح پر لے آتا ہے اب سوال ہی ہے کہ اگر اس تیسری صدی کے محد شین و مصنفین ایک ہی احادیث کو اپنی اپنی تصانیف میں مختلف طریق سے بیان کریں او ران مصنفین کی تعداد تین سے بسرحال زیادہ ہو۔ اور اس کا متی بھی محد ثین کی تعریف کے مطابق محسوس ہو۔ تو کیا ایس حد یث کو متواتر کہا جا سکتا ہے یا نہیں؟ اور اگر

طلوع اسلام کے خیال میں اس کا جواب نفی میں ہو تو محد ثین کی تعریف کے مطابق اس میں وہ کونسا نقص باقی رہ جاتا ہے۔ جس کی وجہ سے بیہ تواتر کا درجہ حاصل نہیں کر سکتیں اور ایس بہت سی احادیث کی حافظ ابن حجرنے اپنے مختصرت رسالہ "بلوغ المرام" میں بھی نشان دہی کر دی ہے۔

(د) ان مصنّفین اور رسول اللہ کے در میان جو اڑھائی صد سالہ دور ہے۔ یہ بھی خلائی دور نہیں ہے۔ بلکہ اس دور میں بھی کتابتِ حدیث اور تدوینِ حدیث کا معاملہ بتدریج اپنی ارتقائی منازل طے کرتا ہوا محد ثین تک پہنچا ہے جس کی تھوڑی بہت تفصیل ہم سابقہ صفحات میں پیش کر چکے ہیں اور زیادہ تفصیل ہتانے کی ہمیں ضرورت بھی نہیں۔ کیونکہ اس سلسلہ میں اچھا خاصالٹر پچر منظرعام پر آچکا ہے۔

® حافظ صاحب نے اس اقتباس میں جس قدر مغالطے دیتے اور تصاد بیانی سے کام لیا۔ اس کی تفصیل آپ دیکھ چکے ہیں۔ پھر جب اس پر بھی آپ کی طبیعت سیر نہ ہوئی اور خبر متواتر کے وجود سے متعلق آپ کو کھٹکا ہی رہا۔ تو آپ نے آخری حربہ سے استعال کیا کہ خبر متواتر کی تعریف ہی بدل دی۔ جو محد ثین کی تعریف سے یکسر مختلف ہے اور وہ تعریف سے ہے۔

متواتر کی تعریف اور قرآن: "متواتر دہ ہے جس سے واضح یقین عاصل ہو اور دہ دعویٰ ودلیل اور سند کی محتاج نہ ہو"

آپ کی اس تعریف کے مطابق فی الواقع کوئی حدیث بھی متواتر قرار نہیں پا سکتی۔ کیونکہ ہر حدیث خواہ متواتر ہویا واحد' سند اس کا جزو لایفک ہے۔ لیکن مشکل یہ ہے کہ اس تعریف پر تو قرآن بھی پورا نہیں اتر تا۔ بلاشبہ قرآنی آیات دعویٰ ودلیل اور سند کی مختاج نہیں لیکن اس کی بہت سی آیات سے واضح یقین کب حاصل ہوتا ہے؟ ہرائی آیت جس کا تعلق اعتقادات سے ہے مثلاً یہ کہ خدا ہے اور وہ ایک ہے'' اس سے اگر واضح یقین حاصل ہو جاتا۔ تو دنیا میں کوئی دہریہ ذر تنشدی یا مشرک نہ رہتا۔ جب کہ مشاہدہ ک رو سے ہم دیکھتے ہیں کہ یہ سب فرقے اس دنیا میں موجود ہیں۔ پھر جب اس تعریف کی کہوٹی پر قرآن بھی پورا نہیں اتر تا۔ تو اس سے یقین یا علم کیسے حاصل ہو سکتا ہے؟ اب اس کے مقابلہ میں خبر متواتر کی مجال ہو کہ میں اتر تا۔ تو اس سے یقین یا علم کیسے حاصل ہو سکتا ہے؟ اب اس کے مقابلہ میں خبر متواتر کی مجال

الا تجر المراحد مفيد يقين الله المراح على المراح محمل المورى من بيان فرما دى كه "خبر واحد مفيد يقين نبي بني جن جب كه آئمه اصول كى عمل تصريح يول ب كه "خبر واحد مفيد يقين تو نهيس تابهم أكر خبر واحد مغيول ہو تو مفيد علم نظرى ضرور ب اور اس كا الباع واجب العل ب"

546 🗘 (حصه چهارم) دوا کم حدیث آئينه يَرويزيت ( باب: پنجم ) دلائل حديث اس مضمون کا افتتاح جناب حافظ صاحب درج ذیل اقتباس سے کرتے ہیں سنت کی آئینی حیثیت پر اعتراض: "محدثین نے حدیث کی آئینی حیثیت پر آیات قرآنی سے بھی استدلال کی کوشش کی ہے۔ اس لیے ان کے جوابات بھی لکھنے ضروری ہیں۔ تاکہ حقیقت اچھی طرح واضح ہو جائے امام شافعی (۲۰۴۳ھ) نے اپنی کتاب الام کی ساتویں جلد میں اس جماعت کا ذکر کیا ہے اس (جماعت یا اس کے کسی نمائندہ) نے امام موصوف سے سوال کیا ہے۔ کہ "قرآن کریم نے جو فرائض امت پر عائد کیے ہیں ان میں سے تم سمی کو عام قرار دیتے ہو۔ سمی کو خاص سمی کو لازم اور سمی کو مباح اور بیہ سب سچھ ان روایات کی بنا پر کرتے ہو۔ جو ایسے لوگوں سے مروی ہیں۔ جن میں سے اکثر کو تم نے نہ دیکھا نہ ان سے طے اور باوجود ان کی عدالت اور نقابت کے قائل ہونے کے تم ان میں سے کسی کی نسبت بھی سے عقیدہ نہیں رکھتے کہ وہ غلطی' غلط قنہی خطا اور نسیان سے بری تھے۔ پھر بھی ان کی روایتوں کو اس قدر برحق سبھتے ہو کہ ان کی بنا پر احکام اللی میں تفریق کر ڈالتے ہو۔ " (م- ح ص ۱۳۴)

امام شافعی رطنتی کاجواب: "امام صاحب نے جو جواب دیا اس کا خلاصہ میہ ہے کہ ان روایات سے سنت کی خبر صادق ہم تک پینچتی ہے۔ اور سنت وہ ہے جس کو قرآن کریم نے ﴿ يُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ ﴾ میں حکمت کے لفظ سے تعبیر کیا ہے۔ نیز دو سری آیت ہے ﴿ مَآ الْحُکْمُ الرَّسُوْلُ فَحُدُوْهُ وَمَائَهُ کُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوْا ﴾ (۷-۵۹) یعنی رسول جو کچھ تم کو دے وہ لے لوا ور جس سے روکے اس سے باز رہو اس سے سنت کی حیثیت ثابت ہے۔ اس کے بعد امام صاحب کہتے ہیں کہ سی سن کر اس (جماعت یا اس جماعت کے نمائندہ فرد؟) نے اپنے قول سے رجوع کیا"

<mark>حافظ اسلم صاحب کا تبعرہ</mark>: حافظ صاحب کتاب "الام" سے بیہ اقتباس پیش کرنے کے بعد خود اس پر یوں تبعرہ فرماتے ہیں کہ۔ بردہ ہ

"حقیقت مد ہے کہ ان دلیلوں سے اس منکر کو قائل کر دینے کو ہم امام شافعی کی کرامت ہی سمجھتے ہیں۔

آئینہ پروریت ورنہ ان سے تو اس کے سوال کے کسی حصہ کا بھی جواب نہ ہوا۔ کیونکہ اس کا اعتراض نفس روایت اور ذریعہ روایت کے متعلق تھا کہ وہ مشتبہ ہے اس لیے قرآن کی غیر مشتبہ آیات میں فیصلہ کرنے کے قابل نہیں ہے" (مقام حدیث ص ۱۳۳)

شبصرہ کا جائزہ: اس تبعرہ میں حافظ صاحب دراصل بتانا یہ چاہتے ہیں کہ قرآن سے جو علم حاصل ہوتا ہے وہ تو یقینی ہے جب کہ احادیث سے حاصل شدہ علم خلنی ہے۔ پھرایک خلنی علم کو یقینی علم کے بارے میں حکم کیسے سمجھا جا سکتا ہے؟ حافظ صاحب اس جماعت کے نمائندہ سائل کی عقل پر حیران ہیں جو امام صاحب کے سامنے اپنا اصل اعتراض ہی بھول گیا.... اور اسے آپ نے امام شافعی کی کرامت سے تعبیر کیا اب دو ہی احمال ہو سکتے ہیں ایک سے کہ وہ نمائندہ فی الواقع اتنا بدھو تھا کہ اسے اصل اعتراض کا ہو ش ہی نہ رہا۔ اور دوسرے سے کہ امام صاحب کا جواب فی الواقع مسکت تھا۔ لیکن حافظ صاحب خلاصہ چیش کرتے وقت اسے گول کر گئے۔

پھر جب ہم امام شافعی کی کتاب الام کی طرف رجوع کرتے ہیں تو معلوم ہو تا ہے کہ دو سرا احتمال ہی در ست ہے۔ وہ منگر حدیث اتنا بد ھو نہیں تھا کہ حافظ صاحب کی طرح کی بیان کردہ باتوں کے سامنے رام ہو جاتا بلکہ امام شافعیؓ نے اس منگر کو فی الواقع دو باتوں میں لاجواب کر دیا تھا۔ اور وہ دو باتیں درج ذیل ہیں۔

(ا) سنت کی ضرورت: امام شافعیؓ نے فرمایا کہ قرآن میں میت کے تر کہ سے متعلق مختلف مقامات پر مندرجہ ذمل دو آیات ہیں۔

﴿ كُنِنِبَ عَلَيْ كُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ "جب تم من س كسى كو موت آجائ اور اس في إن تَرَكَ خَيْرًا ٱلْوَصِيدَةُ لِلْوَلِكَيْنِ وَٱلْأَقْرَبِينَ ﴾ مال چھوڑا ہو تو تم پر والدين اور قريبى رشتہ داروں (البقرة ۲/ ۱۸۰)

اور دو سرے مقام پر ہے :

والدین میں ہے ہرا یک کو اور دو سرے مقام پر ہے ۱/۱ حصہ ملے گا۔ اگر میت کی اولاد ہو اور اگر اولاد نہ ہو اور اس کے وارث اس کے والدین ہوں تو ماں کو ۱/۱ حصہ ملے گا اور اگر میت کے بھائی بھی ہوں تو اس کی ماں کو 1/۱ حصہ ملے گا۔ ﴿ وَلِأَبُوَنِيهِ لِكُلِّ وَحِدٍ مِنْهُمَا ٱلسَّدُسُ مِمَّا تَرَكَ إِن كَانَ لَهُ وَلَدٌ فَإِن لَمَ يَكُن لَهُ وَلَدُ وَوَرِثَهُ آبَوَاهُ فَلِأُمَّةِ ٱلنَّلُثُ فَإِن كَانَ لَهُ إِخْوَةً فَلِأْمِنِهِ ٱلسَّدُسَى (النساء٤/١١)

بیہ آیات پڑھ کر امام شافعی رطنع نے کہا کہ پہلی آیت کی رو سے میت کو والدین اور اقربین کے حق میں وصیت کا پورا اختیار دیا گیا ہے لیکن دو سری آیت میں اور اقرمین کے حق میں اس اختیار کو کلی طور پر سلب کر کے اللہ تعالیٰ نے خود ان کے حصے مقرر کر دیتے ہیں۔ اب ہتاہیے کہ سنت سے آپ بے نیاز ہو کر کس

کر آئینہ بَرویزیت کے 548 (حصہ چارم) دوا کے مدین کے آیت منسور نے جارم دوا کے مدین کے آیت پر عمل کریں گے۔ اور دو سری ناتخ۔ ایت پر عمل کریں گے۔ اور کیوں؟ سنت تو ہمیں بیہ ہتاتی ہے کہ پہلی آیت منسور نے باور دو سری ناتخ۔ یعنی پہلا تھم ختم ہو چکا اب صرف دو سرا تھم باتی ہے۔ اب آپ نہ تو سنت کو حجت مانتے ہیں اور نہ ناتخ ومنسوخ کو۔ اور ان دونوں آیات پر بیک وقت عمل کرنا محال ہے۔ پھر آپ کیا کریں گے؟ چنانچہ امام موصوف کی اس دلیل کے سامنے منکر حدیث سنت سے احتجاج کا قائل ہو گیا۔

(۲) کیا ظن دین کی بنیاد بن سکتا ہے؟ <sup>(1)</sup> : دوسری بات جس کے سامنے وہ منگر حدیث لاہواب ہوا یہ تھی کہ امام صاحب نے اس منگر حدیث سے پوچھا کہ " یہ آدمی ہو آپ کے پاس بیٹھا ہے کیا اس کا خون اور مال حرام ہے یا نہیں؟ منگر حدیث نے کہا۔ "حرام ہے" امام شافعی کھنے لگے کہ "اگر دو شخص شمادت دیں کہ اس نے فلال شخص کو قتل کیا اور اس کا مال لے لیا اور وہ مال اب اس کے پاس موجود ہے تو پھر اس کے بارے میں آپ کیا رویہ اختیار کریں گے؟" منگر حدیث کھنے لگا! "میں اس کو فورا قتل کر دول

امام شافعی ؓ کینے لگے۔ کیا بیہ ممکن نہیں کہ گواہوں نے غلط اور جھوٹی گواہی دی ہو؟ منگر حدیث کینے لگا "بیہ تو ممکن ہے '' امام صاحب نے کہا۔ پھر آپ نے اس شخص کے مال اور خون کو جھوٹی گواہی کی بناء پر کیسے مباح قرار دیا۔ حالانکہ وہ خون اور مال حرام تھا؟'' منگر حدیث کہنے لگا ''اس لیے کہ شہادت کا قبول کرنا ضروری امرہے ''

شمادت اور روایت: امام شافعی کہنے گئے۔ <sup>دو</sup>اگر تم گواہوں کی گواہی کو ظاہری صدافت کی بناء پر قبول کرنا ضروری سیجھتے ہو۔ اور باطن کا علم تو صرف اللہ تعالٰی ہی کو ہے تو ہم راوی کے لیے جو شرائط عائد کرتے ہیں وہ گواہی کی شرائط سے زیادہ کڑی <sup>(1)</sup> ہیں۔ چنانچہ ہم جن لوگوں کی شمادت کو قبول کرتے ہیں۔ ضروری نہیں کہ ان کی روایت کردہ حدیث کو بھی صحیح سمجھ لیں۔ راوی کی صداقت کا پتہ تو رواۃ ورجال سے بھی چل سکتا ہے جو روایت حدیث میں اس کے ساتھ شریک ہوتے ہیں۔ علادہ ازیں کتاب وسنت سے تھی راوی کی غلطی واضح ہو جاتی ہے۔ جب کہ شمادت میں ان باتوں میں کوئی بات بھی نہیں پائی جاتی۔

منگر حدیث کا اعتراف حقیقت: یه مکالمه خاصا طویل ہے جس میں امام موصوف نے دیگر کئی مثالوں سے اسے قائل کیا اور بالآخر وہ کہنے لگا میں تسلیم کرتا ہوں کہ حدیث نبوی دین میں جمت ہے۔ اور جس نے رسول کی حدیث کو تسلیم کیا اس نے گویا اللہ کے حکم کو قبول کیا۔ آپ کے بتانے سے مجھ پر یہ حقیقت روشن ہوگئ" (کتاب الام- ج ک ص ۲۵۰)۔

۵ مزید تفصیل پانچویں حصہ میں آئے گی۔
 ۵ تفصیل بیچھلے باب میں گذر چکی ہے۔

www.wkrf.net (Tahafuz-e-Hadees Foundation) آئینہ پُرویزیٹ 🗙 **549 🛠** (حصہ چہارم) دوا ک<sub>ا</sub> حدیث 🗙 ید بتھ وہ دلائل جن کا ذکر حافظ اسلم صاحب نے مناسب نہ سمجھا اور اسے امام شافعی کی کرامت سے تعبير كرك آگ چلتے ہے۔ اس کے بعد حافظ صاحب کہتے ہیں کہ۔ حکمت کا مفہوم؟: ''علاوہ بریں حکمت کا مفہوم انہوں نے (امام شافعیؓ نے) حدیث کو قرار دیا' سی طرح صحیح نہیں ایک عام لفظ ہے۔ جس کے معنی ہیں "دانائی کی ہاتیں" خود قرآن کریم کی صفت حکیم ہے لیعن اس میں حکت کی باتیں ہیں۔ جیسا کہ جابجا آیات میں تصریح ہے۔ ﴿ وَأَنزَلَ ٱللهُ عَلَيْكَ ٱلْكِنَبَ وَٱلْحِكْمَةَ ﴾ "اوراللد تعالى في تجهر كتاب وحمت نادل فرمائي-" (النساء٤/ ١٣) سورہ بنی اسرائیل میں تورات کے احکام عشرہ کے مقابل تیرہ احکام نازل کرنے کے بعد اللہ تعالی نے فرمايايه " یہ حکمت کی ان باتوں میں سے ہیں جو تیرے رب ﴿ ذَلِكَ مِمَّا أَوْحَى إِلَيْكَ رَبُّكَ مِنَ ٱلْجِكْمَةِ ﴾ (بني اسرائيل/١٧ (٣٩) نے تجھ پر وحی کی ہے۔ " (م-ح ص ۲۵) كتاب وحكمت مندرجہ بالا سطور میں حافظ صاحب نے تین باتوں کی وضاحت فرمائی ہے۔ ① \_ حکمت کامعنی "دانائی کی باتیں" ہے۔ ۵ قرآن کریم چونکہ حکیم ہے۔ لندا حکمت تمام کی تمام قرآن میں محصور ہے۔ اس کے باہر حکمت کا کوئی وجود ہی نہیں بالفاظ دیگر کتاب و حکمت کے در میان واؤ تفسیری ہے۔ مغاریت کی نہیں اور اس بات کی وضاحت طلوع اسلام نے بعض دو سرے مقامات پر کر بھی دی ہے۔ ۵ یہ حکمت بذریعہ وحی رسول اللہ ملتی ایر نازل ہوئی اور وہ سب قرآن میں آئی ہے۔ کیونکہ قرآن کے سوا كوئى وحى رسول الله ستيليم پر نازل شيس موئى- كويا جو وحى بھى آپ پر نازل موئى وہ بھى سب قرآن میں شامل ہے۔ اس کے علاوہ کچھ نہیں۔ اب ہم انہیں تین باتوں پر تبصرہ کریں گے۔ ا- حکمت کا معنی : حکمت کا معنی "دانائی کی باتیں" نہیں بلکہ محض "دانائی" ہے جس میں دانائی کی باتیں یا کام اور دانائی کا قہم سب چزیں شامل ہیں۔ حکمت کی دو قشمیں ہیں۔ علمی اور عملی۔ حکمت علمی کو فلسفہ (Philosphy) بھی کہتے ہیں اور ایسے حکیم کو فیکسوف یا فلاسفر (Philospher) اور یہ علم کسی چیز کے اسباب وعلل اور اس کی ماہیت سے بحث کرتا ہے۔ حکمت عملی کو انگریزی میں پالیسی (Policy) کہتے ہیں۔

جس کا مطلب کسی کام کو عمل میں لانے کا طریق کار ہوتا ہے۔ انسانوں کی امراض کا علاج کرنے والے جس کا مطلب کسی کام کو عمل میں لانے کا طریق کار ہوتا ہے۔ انسانوں کی امراض کا علاج کرنے والے طبیب کو بھی حکیم کستے ہیں۔ اور ایسا حکیم امراض انسانی کے دونوں پہلوؤں سے آشنا ہوتا ہے اس کی حکمت علمی تو بیہ ہے کہ وہ امراض کے اسباب وعلل پر نظر رکھ کر مرض کی تشخیص کرتا ہے اور اس کے متائج سے آگاہ ہوتا ہے یا ظاہری مرض کے اسباب یا علل تک پہنچنے کی کو شش کرتا ہے اور اس کی حکمت علمی بیہ ہے کہ وہ ان امراض کے دفیعہ کے لیے اس کا علاج اور طریق کو شش کرتا ہے اور اس کی حکمت حکمت کے لفظ کے معنی سے ہی بیہ بات واضح ہو جاتی ہے کہ حکمت تمام کی تمام قرآن میں ہی محصور نہیں۔ بلکہ باہر کی دنیا میں بھی اس کا وجود بکٹرت پایا جاتا ہے۔

<u>س</u>۔ حکمت اور وحی: تیسری بات جو آپ نے یہ بیان فرمائی کہ حکمت بذریعہ وحی منزل من اللہ ہوتی ہے۔ اور وہ حکمت یمی قرآن کریم یا کتاب کی آیات ہیں۔ یہ بات بھی عقل و نقل دونوں کے خلاف ہے۔ عقل کے خلاف اس لیے کہ حکیموں یا طبیبوں اور فلاسفروں و غیرہ پر وحی نازل شمیں ہوتی۔ علامہ اقبال کو حکیم الامت کما جاتا ہے۔ جب کہ اس پر کوئی وحی نازل شمیں ہوئی تھی۔ اور نقل کے خلاف اس لیے کہ قرآن مجید میں ہے کہ "ہم نے لقمان کو حکمت دی" (استا: ۱) حلانکہ ان کے نبی ہونے میں بھی اختلاف ہے میں اور نی میں جہ کہ دونہ میں اور و مرا قرآن مجید میں ہے کہ دونہ میں نازل ہوئی حکال یہ تسلیم کر لیا جائے کہ دہ نبی تھی تو پھردو سرا مسلہ پیدا ہو جاتا ہے کہ حکمت کتاب سے بغیر بھی منڈل من اللہ ہو سکتی ہے کیونکہ حضرت لقمان کو کوئی مسلہ پیدا ہو جاتا ہے کہ حکمت کتاب سے بغیر بھی منڈل من اللہ ہو سکتی ہے کیونکہ حضرت لقمان کو کوئی تر قرآن میں جن

آئینہ پَرویزیت ٢٦٤ (حصد چمارم) دوا محدیث ٢٤
أو الحِتْمَة مَن يَسَمَاً أَلَّ وَمَن يُوْتَ "وه جس كو چاہتا ہے داناكى بخشا ہے اور جس كو داناكى الحِتْمَة فَقَدْ أُوتِى خَيْرًا تَحَيْدِيرًا \* دى گئى اس كو بست يوى بھلائى دى گئى۔ " (البقرة ٢٦٩/٢٢)

اب دیکھتے کہ اس میں نہ تو حکمت کے لیے منٹرل من اللہ ہونے کی شرط ہے۔ اور نہ کسی شخص کے نبی ہونے کی۔ حکمت بغیر وحی اور کتاب کے بھی دی جا سکتی ہے۔ اور ہروہ شخص جسے اللہ چاہتا ہے عطا فرما دیتا ہے۔

قرآن کا دعو کی صرف میہ ہے کہ انہیاء پر حکمت بذریعہ وتی بھی نازل کی جاتی ہے۔ یا انہیاء کو جو حکمت عطا کی جاتی ہے اس کا نزول بذریعہ وحی ہو تا ہے۔ لیکن اس سے میہ تو لازم نہیں آتا کہ حکمت کا جہاں کہیں بھی وجود پایا جاتا ہو۔ اس کا نزول بذریعہ وحی ہوا ہو۔ اور انہیاء کے ذریعہ ہی ہوا ہو۔

انبیاء میلان از بر نازل شده حکمت: اب میں اس بات کو ایک دوسرے طریق سے واضح کرنا چاہتا ہوں قرآن کریم میں کم از کم ۲۹ انبیاء کا ذکر آیا ہے۔ لیکن کتابیں صرف چار مذکور ہیں۔ اگر صحف ابراہیم کو بھی شامل کر لیا جائے تو زیادہ سے زیادہ پانچ کتابیں ہو سی۔ اب سوچنے کی بات ہے کہ باقی ۲۱ انبیاء پر بھی آخر کچھ نہ کچھ بنہ ربعہ وحی نازل ہوا تو تھا۔ لیکن دہ کتاب سرحال نہیں تھا۔ اس وحی بغیر کتاب کو قرآن کریم نے حکمت سے لفظ سے تعبیر کیا ہے۔ جو تمام انبیاء پر بذریعہ وحی نازل ہوتی رہی۔ ان انبیاء پر بھی جنہیں کتاب دی گئی اور ان پر بھی جنہیں کتاب نہیں دی گئی۔

اس ٹھوس حقیقت سے مندرجہ ذیل حکمنی نتائج بھی سامنے آتے ہیں۔

I تحکمت کی دحی عام ہے اور تمام انبیاء کو وحی کے ذریعہ میں حکمت ہی عطا کی جاتی رہی ہے جب کہ کتاب کا لفظ خاص ہے اس میں وہ وحی شامل ہوتی ہے جس کے الفاظ بھی منٹرل من اللہ ہوتے ہیں اور بیر صرف معدودے چند انبیاء پر نازل ہوئی جو نبی ہونے کے علاوہ رسول بھی تھے۔

② حکمت کتاب سے جداگانہ چز ہے اور کتاب و حکمت کے در میان واؤ تفسیری نہیں ہے۔
③ منظرل من اللہ حکمت کو شرعی اصطلاح میں وحی خفی کہا جاتا ہے اور کتاب کو وحی جلی۔ وحی خفی تمام
③ اندیاء پر نازل ہوتی رہی۔ اور اس کے بغیر نبی کا تصور ممکن نہیں۔ کیکن وحی جلی صرف معدودے چند

④ وحی خفی پر ایمان لانا اور اس کی بجا آوری ایسے ہی فرض ہے جیسے کہ وحی جلی کی۔ ایمان دامتال امر کے لحاظ سے ان میں چنداں فرق شمیں۔ حضرت نوح ملات کی قوم نے اس وحی خفی یا حکمت کا انکار کیا تو عذاب اللی میں ماخوذ اور غرق کیے گئے۔ حضرت مولی پر کتاب یا وحی جلی اس وقت نازل ہوئی جب کہ فرعون اور آل فرق نمیں۔ حضرت سائل مولی یہ کہ باللی میں ماخوذ اور غرق کیے گئے۔ حضرت مولی پر کتاب یا وحی جلی اس وقت نازل ہوئی جب کہ فرعون اور آل فرق نمیں۔ حضرت نوح ملات کی توم نے اس وحی خفی یا حکمت کا انکار کیا تو عذاب اللی میں ماخوذ اور غرق کیے گئے۔ حضرت نوح ملات کی کتاب یا وحی جلی اس وقت نازل ہوئی جب کہ فرعون اور آل فرعون وحی خفی یا حکمت سے انکار کی بناء پر اپنے انجام کو پہنچ جلی تھے۔

أَنْيُنْهُ بَرُوبِينَة مَنْ 552 ﴿ (حصه چهارم) دوا إَحديث کے بعد بنی اسرائیل سمیت وادی سینا میں قیام پذیر تھے۔ اس سے پہلے کے تمام انبیاء پر اور خود حضرت موسیٰ للنظیم ایر بھی وی خفی یا حکمت ہی نازل ہوتی رہی۔ ® حضرت موئی پر کتاب تورات سے پہلے جو وحی خفی نازل ہوئی اور اسی طرح سابقہ اور مابعد کے انبیاء پر جو وحی خفی یا جلی نازل ہو تی رہی اسے مختصراً قرآن میں بذریعہ وحی جلی محفوظ کر دیا گیا ہے۔ اس لحاظ ے قرآن کریم جیسے سابقہ کتب کا مہیمن ہے۔ اسی طرح سابقہ منٹرل من اللہ حکمت کا بھی مہیمن ہے۔ 🔊 عام طور پر سنت اللہ بیہ رہی ہے کہ پہلے انبیاء پر بذریعہ وحی خفی احکام شریعت نازل ہوئے۔ بعد میں کسی کتاب میں اس وحی خفی یا حکمت کے ضروری حصبہ کو محفوظ کر دیا گیا۔ بعینہ اسی طرح رسول اللّٰہ پر بہت سے احکام پہلے بذریعہ وحی خفی یا حکمت نازل ہوئے۔ پھرا یک عرصہ بعد بذریعہ وحی جلی یا قرآنی آیات ان سے بعض احکام وارشادات کی توثیق کر دی گئی۔ اور ایسے بہت سے واقعات ہم انشاء اللہ وحی خفی اور وحی جلی کی بحث میں بیان کریں گے۔ حکمت کے عام مفہوم پر حافظ اسلم صاحب کے اعتراضات: پھر آگے چل کر حافظ صاحب موصوف ارشاد فرماتے ہیں: "خود اس منکر (اس جماعت کے نمائندہ سائل) نے اعتراض کیا تھا کہ ازداج رسول ملتی کے قرآن میں تحكم ديا كياب كه: ﴿ وَأَذْ صَحْرَب مَا يُتَلَى فِي بُيُوتِ صَنْ مَنْ " "اور تمار المرول مي الله كي أيتي اور حكمت كي ءَايَنتِ أَللَهِ وَأَلْجِحت مَةً» (الأحزاب ٣٣/ ٣٤) باتي جو تلاوت كى جاتى بي ان كوياد ركو." جن سے معلوم ہوا کہ حکمت قرآن میں شامل ہے۔ ورنہ حدیثوں کی تلاوت کون کرتا ہے؟ مگرامام صاحب نے اس کی طرف توجہ نہ فرمائی۔ حالانکہ خود ان کا قول ہے کہ حدیثیں منزل من اللہ نہیں ہیں۔ بلکہ استنباطات نبویہ ہیں۔ لیعنی قرآنی آیات سے آنخصرت ملتی کیل نے جو سمجھا اور فرمایا۔ پھر جس حکمت کا منٽرل من اللہ ہونا ثا**بت** ہے۔ وہ حدیث کیسے ہو سکتی ہے؟ قرآن میں ہے کہ ہم نے لقمان کو حکمت دی تو کیالقمان کو خاتم النبتین کی حدیثیں دی گئی تھیں؟" (م-ح ص١٣٦) اس اقتباس میں حافظ صاحب موصوف نے خلط مبحث کر دیا اور بلا تکلف حکمت کی جگہ حدیث کا لفظ استعلل فرما گئے۔ لہذا ہم ان اعتراضات کا جواب دینے سے پیشتر چند باتوں کی دضاحت ضروری سمجھتے ہیں۔ منزّل من الله حکمت اور سُنّت میں فرق : محوماً یہ سمجھا جاتا ہے کہ جس چیز کو قرآن نے حکمت کے لفظ سے تعبیر فرمایا ہے۔ وہی چیز حدیث کی زبان میں سنت کہلاتی ہے۔ اور امام شافعیؓ نے بھی اس منگر کو حکمت سے مراد سنت ہی ہتایا ہے۔ حدیث نہیں کہا تھا۔ لیکن اگر ہنظر غائر دیکھا جائے تو حکمت منٹرل من اللہ ادر سنت میں خفیف سا فرق ہے اور وہ بیر ہے۔

آئینہ ترویزیت سمبل 553 کی است وار مدام مدین کر اللہ من اللہ نہیں ہوتی۔ اس کا کچھ حصہ تو منظر من اللہ ہو تا محمت خواہ علمی ہو یا عملی یہ تمام تر منظر من اللہ نہیں ہوتی۔ اس کا کچھ حصہ تو منظر من اللہ ہو تا ہو اور کچھ حصہ ایسا بھی ہو تا ہے۔ جس میں نبی یا رسول سابقہ وحی کی روشنی میں پیش آمدہ مسائل پر اس خداداد بصیرت کے ذریعے غور کرتا ہے جو عام انسانوں کے علاوہ صرف انہیاء کو ہی عطاکی جاتی ہے۔ پھر آگر وہ اس استند وہ ای کر اور بی خواہ علی ہوتا ہے۔ جس میں نبی یا رسول سابقہ وحی کی روشنی میں پیش آمدہ مسائل پر اس خداداد بصیرت کے ذریعے غور کرتا ہے جو عام انسانوں کے علاوہ صرف انہیاء کو ہی عطاکی جاتی ہے۔ پھر آگر او وہ اس استند و حی کار اختیار کرتا ہے تو اس کا یہ عمل سنت خداداد بصیرت کے ذریعے فور کرتا ہے دو محمد بی پنچتا اور صحیح طریق کار اختیار کرتا ہے تو اس کا یہ عمل سنت وہ اس استند طریق کار اختیار کرتا ہے تو اس کا یہ عمل سنت دو اور شریعت کا حصہ بن جاتا ہے۔ اور اگر اس اجتماد اور استنداط میں غلطی کر جائے تو فور ابذریعہ وحی جلی یا دو تو خلی اس خلی ہو کر کہ حصہ بی خان ہے۔ دو جلی خلی ہو تو خلی اور شریعت کا حصہ بن جاتا ہے۔ اور اگر اس اجتماد اور استنداط میں غلطی کر جائے تو فور ابذریعہ وحی جلی یا دو تو خلی اور خلی کر خلی کر حالے تو فور ابذریعہ وحی جلی یا دو خلی اس خلی خلی اور شریعت کا حصہ بن جاتا ہے۔ اور اگر اس اجتماد اور استنداط میں خلطی کر جائے تو فور ابذریعہ وحی جلی یا دو خلی اور خلی اس کی اسل ہو ہے۔

جب ہلال بن امیہ رظالتو نے رسول اللہ سلی تی یہ دریافت فرمایا کہ اگر کوئی شخص اپنی ہیوی <sup>(1)</sup> کو سمی دو سرے مرد کے ساتھ بدکاری کرتے دیکھ پائے تو کیا کرے؟ کیا وہ اس وقت شمادتوں کو ڈھونڈ نے یا شاہد بنانے کے لیے دو ژنا پھرے؟ اس بات کو آپ نے سابقہ وتی کی روشنی میں قذف پر محمول فرمایا ادر فرمایا کہ ہاں شمادتوں کے بغیر زنا کی حد کیے قائم ہو سکتی ہے؟ لیکن اس موقع پر اللہ تعالیٰ نے لعان کے متعلق سورہ نور میں آیات نازل فرما کر ایسے واقعہ کو زنا سے الگ قرار دیا۔ اور اس کے لیے دو سرے احکام نازل فرمائے اور وتی خفی کے ذریعے اصلاح کی مثال یہ ہے کہ ایک شخص نے آپ کی خدمت میں حاضر ہو کر ورشنی میں قرمایا "ہاں' وہ سائل دو ایس چلا گیا تو آپ نے سب گناہ معاف ہو جاتے ہیں؟ آپ نے سابقہ وحی کی میرے پاس آیا اور اس نے کہا کہ " الاً الدَّیْن "<sup>(1)</sup> یعنی شہید کے ہاتی گناہ معاف ہو جاتے ہیں؟ آپ کے سابقہ وحی کی میرے پاس آیا اور اس نے کہا کہ " الاً الدَّیْن "<sup>(2)</sup> یعنی شہید کے ہاتی گناہ معاف ہو جاتے ہیں؟ اللہ وجی مر قرض

ان تصریحات کی روشنی میں ہم زیادہ سے زیادہ یہ کہہ کیتے ہیں کہ رسول کا کوئی قول یا فعل سے عام زبان میں سنت کہتے ہیں۔ منٹرل من اللہ وحی (خواہ وہ کتاب ہو یا حکمت بالفاظ دیگر جلی ہو یا خفی) کے منافی نہیں ہوتا۔ پھر چونکہ سنت کا بیشتر حصہ منٹرل من اللہ ہی ہوتا ہے۔ اور باتی ایسا حصہ ہوتا ہے جسے رسول سابقہ وحی کی روشنی میں اپنی خداداد یا منٹرل من اللہ بھیرت کے ذریعہ طے کرتا ہے۔ اور اگر اس میں کوئی جھول یا لغزش رہ جائے تو اس کی بذریعہ وحی اصلاح کر دی جاتی ہے۔ لندا حکمت اور سنت کو مترادف الفاظ ہوتا ہے۔

> بخاری کتاب النفیر باب مایدرء عنها العذاب-نابی کتاب الجهاد باب ثواب من قتل فی سبیل الله- مزید تفصیل آگ آئے گی۔

آئينة بَرويزيت 554 (حصه چهارم) دوام محديث

#### سنت اور حدیث میں فرق

سنت کا برا ماخذ چو نکہ ذخیرہ حدیث ہے اس لیے میہ دونوں الفاظ بسا ادقات ہم معنی ہی شمجھے جاتے ہیں۔ حلائکہ فنی لحاظ سے ان دونوں میں برا واضح فرق ہے۔ اور یہ فرق مندرجہ ذیل چار امور میں ہے۔

ال بلحاظ معانی اور اصطلاحی مفهوم: سنت کالغوی مفهوم کوئی بھی رائج شدہ طریقہ ہے خواہ یہ طریقہ اچھا 
 ہمو یا برا۔ اور سنت اللہ سے مراد اللہ تعالیٰ کا قاعدہ اور دستوریا قانون فطرت اور اللہ تعالیٰ کے احکام ہیں۔
 کمین شرعی اصطلاح میں سنت سے مراد رسول اللہ کا کوئی قول فعن یا تقریر (سکوت) ہے۔ اس لحاظ سے سنت 
 کمین شرعی اصطلاح میں سنت سے مراد رسول اللہ کا کوئی قول فعن یا تقریر (سکوت) ہے۔ اس لحاظ سے سنت 
 کی تین شرعی اصطلاح میں سنت سے مراد راللہ تعالیٰ کا قاعدہ اور دستوریا قانون فطرت اور اللہ تعالیٰ کے احکام ہیں۔
 کمین شرعی اصطلاح میں سنت سے مراد راللہ کا کوئی قول فعن یا تقریر (سکوت) ہے۔ اس لحاظ سے سنت 
 کی تین شرعی اصطلاح میں سنت سے مراد رسول اللہ کا کوئی قول فعن یا تقریر (سکوت) ہے۔ اس لحاظ سے سنت 
 کی تین شرعی اصطلاح میں سنت سے مراد رسول اللہ کا کوئی قول فعن یا تقریر (سکوت) ہے۔ اس لحاظ سے سنت 
 کی تین شرعی اصطلاح میں سنت سے مراد رسول اللہ کا کوئی قول فعن یا تقریر (سکوت) ہے۔ اس لحاظ سے سنت 
 کی تین شرعی اصطلاح میں سنت سے مراد رسول اللہ کا کوئی قول فعن یا تقریر (سکوت) ہے۔ اس لحاظ سے سنت 
 کی تین شرعی اصطلاح میں سنت سے مراد رسول اللہ کا کوئی قول فعن یا تقریر (سکوت) ہے۔ اس لحاظ سے سنت 
 کی تین شرعی مو سمیں ہو کیں۔ لین اور میں خاموشی اختیار خرمائی وہ سنت تقریری ہے۔
 آب کی اور آپ نے ازراہ تصویب خاموشی اختیار خرمائی وہ سنت تقریر کی ہے۔

حدیث کالغوی معنی "بات" بھی ہے۔ اور "نئی بات" بھی۔ قرآن کریم میں حدیث کے لفظ کا اطلاق خود قرآن کریم پر بھی ہوا ہے۔ کیونکہ قرآن کریم نے اس دور کے گمراہ فرقوں کے عقائد کے بالمقابل نئی بات یا عقائد پیش کیے۔ اور شرعی اصطلاح میں حدیث ہر اس سنت رسول کو کہتے ہیں جو ضبط تحریر میں لائی اور اسناد کے ساتھ بیان کی جائے۔ گویا اصلاً ہر حدیث کے دو حصے ہوتے ہیں۔ ایک اسناد کا اور دو سرا متن کا جس میں سنت ذکور ہوتی ہے۔ بھر حدیث کی اقسام بھی سنت کی اقسام سے بہت زیادہ ہیں۔ جن میں سے پچھ اسناد کی

نی فرق ایک ماہر سنت اور ایک ماہر حدیث یا محدث میں ہے۔ ماہر سنت وہ محض ہے جو سنت رسول سلٹانیا یا اسوہ حسنہ سے پوری طرح واقف ہو۔ جب کہ ماہر حدیث یا محدث وہ شخص ہے جو اسوہ رسول سلٹیتیا سے پوری طرح واقف ہونے کے علاوہ راویوں کی تاریخ ان کی ثقابت وعدالت اور ان کے باہمی روابط سے بھی پوری طرح واقف ہو۔

۲. بلحاظ وسعت معنی: ابتداء سنت رسول سلی کے لفظ کا اطلاق بالعوم اقوال رسول سلی کی ہوتا تھا۔ چنانچہ ڈاکٹر حمید اللہ نے حضرت ابو ہریرہ رنا ٹھ کے شاکر دہمام بن منبہ کا جو صحیفہ شائع کیا ہے۔ اس میں ۱۳۸ احادیث ہیں۔ اور یہ اقوال رسول ہی سے تعلق رکھتی ہیں۔ پھر سنت میں آپ کے ہر فعل 'عمل اور سکوت کو بھی شامل کیا گیا پھر ہراس بات کو بھی جس کا تعلق کسی نہ کسی پہلو سے رسول اللہ لٹی کیا ہے۔ اس میں مو۔ یہل تک سنت کا دائرہ ختم ہو جاتا ہے۔ لیکن حدیث کا دائرہ اس سے زیادہ وسیع ہے۔ اس میں صحابہ اور تابعین کے اقوال دافعال بھی شامل ہوتے ہیں۔ جنہیں اثر (جمع آثار) کما جاتا ہے۔ اور یہ آثار بھی احادیث اور اس طرح کتب احادیث میں شامل ہوتے ہیں۔

**۳۔ بلجاظ صحت و سقم:** سنت رسول ہر دہ حدیث ہے جو منسوب الی الرسول ہو اور تنقید کے جملیہ

بر آئینہ پُرویزیت معیاروں پر پوری اترنے کے بعد درست ثابت ہو۔ گویا سنتِ رسول ملتی کی متعلق دو ہی باتیں کمی جا تحق میں کہ آیا دہ سنت رسول ملتی کی جا نہیں۔ جب کہ احادیث بعض صحیح ہوتی ہیں۔ بعض حسن' بعض ضعیف' بعض موضوع' بعض متردک ادر اس کحاظ سے احادیث کی بے شار اقسام ہیں۔ جب کہ ہم کسی سنت رسول ملتی کی کہ متعلق سے نہیں کہہ سکتے کہ دہ صحیح ہے یا حسن ہے یا ضعیف ہے یا موضوع وغیرہ وغیرہ۔ سنت رسول صرف دہی کہلا تحق ہے جو مکنہ انسانی ذرائع سے درست ثابت ہو۔

<sup>M</sup>- بلحاظ تعداد: سنت اور حدیث میں چوتھا فرق بلحاظ تعداد یہ ہے حضور اکرم میں جان کے یہ الفاظ کہ اِنَّما الْاُعْمَالُ بِالَدِیَّاتِ آپ کی سنت قولی ہے۔ اور یہ ایک سنت قولی تقریباً سات سو طریقوں سے مذکور ہوئی ہے۔ للذا یہ ایک سنت بلحاظ حدیث سات سو احادیث شار ہوں گی۔ اس طرح احادیث کا شار سنن و آثار سن و آثار میں جو میں جو میں جو میں کہ امام ہوں گی۔ اس طرح احادیث کا شار سن و آثار سن و آثار سن و آثار سن و آثار میں جو میں کہ امام بخاری کو چھ لاکھ احادیث کا شار سن و آثار سن و آثار سن و آثار سن و آثار ہوں گی۔ اس طرح احادیث کی میں دو آثار سن و آثار میں جو میں ہوں گی۔ اس طرح احادیث کا شار سن و آثار سن و تلا ہے ایک سنت بلخاظ حدیث سات سو احادیث شار ہوں گی۔ اس طرح احادیث کا شار سن و آثار میں ہوں گی۔ الندا یہ ایک سنت بلخاظ حدیث میں ہو تی ہوں کہ امام بخاری کو چھ لاکھ احادیث یاد تھیں۔ تو اس سے بلیکوں گا بردھ جاتا ہے۔ جب ہم یہ کہتے ہیں کہ امام بخاری کو چھ لاکھ احادیث یاد تھیں۔ تو اس سے بلیکوں گنا بردھ جاتا ہے۔ جب ہم یہ کہتے ہیں کہ امام بخاری کو چھ لاکھ احادیث یاد تھیں۔ تو اس سے محقلف طرق اسانید ہی مراد ہوتے ہیں۔ جب کہ حقیقتاً اخبار و آثار کی تعداد اس تعداد سے بست کم ہوتی ہوں۔ جب (آگے چل کر ہم اس ضمن میں تفصیلی بحث کریں گے) ای طرح بعض دفعہ ایک حدیث میں کنی سن مذکور ہوتی ہیں۔

<u>صافظ الملم صاحب کے اعتراضات کا جائزہ:</u> بات یہ چل رہی تھی کہ حافظ صاحب نے امام شافعی ؓ کی بحث کا خلاصہ بیان کرتے ہوئے حکمت کے بجائے دونوں جگہ حدیث کا لفظ استعال کر کے استہزاء کا رنگ پیدا کر لیا۔ نہی بحث امام شافعیؓ نے اپنی کتاب ''الر سالۃ '' میں بھی تفصیل سے بیان کی ہے۔ اور ہر جگہ حکمت سے مراد سنت ہی بتایا ہے۔ نہ کہ حدیث' حکمت کو سنت کے مترادف تو قرار دیا جا سکتا ہے۔ گر حکمت اور حدیث میں جو داضح فرق ہے وہ ہم بیان کر چکے ہیں۔ لیکن حافظ صاحب بات تو حکمت کی کر رہے ہیں اور اعتراض اٹھاتے ہیں حدیث کا نام لے کر۔ اس اس قشم کے اعتراض آپ کے دو ہیں۔

تلاوت حکمت: ایک بیر که رسول الله کے گھر میں ازواج مطهرات قرآن پاک کی آیات اور حکمت کی باتوں کی تیات اور حکمت کی باتوں کی باتوں کی تلاوت کرتی تحسیل۔ تو بیہ حکمت کی باتوں کی تلاوت کون کرتا ہے؟

اب دیکھنے کو تلاوت کا لفظ بعض اہلِ لغت نے المامی کتب کے پڑھنے کے لیے مخصوص کیا ہے۔ گر . قرآن میں یہ لفظ ''محض پڑھنے '' کے معنوں میں بھی آیا ہے۔ جیسا کہ ارشاد باری تعالیٰ ہے۔ ﴿ وَاَتَّبَعُوا مَا تَنْلُوا اللَّذِيطِينُ عَلَىٰ مُلْكِ ''اور انہوں نے حضرت سلیمان کے عمد حکومت میں شَلَيْمَنَنَ ﴾ (البقرة ۲/ ۱۰۲) تو جب قرآن نے خود تلاوت کا لفظ جنتر منتر تک کے پڑھنے پر بلا تکلف استعال کیا ہے۔ تو پھر حکمت یا سنت کے پڑھنے نے لیے اس لفظ کے استعال میں کیا مضا لفتہ ہو سکتا ہے؟ پھر حقیقت ہے بھی کی کہ جس

آئينة يَدويزيت 556 🚫 (حصه چهارم) دوا يا حديث

طرح رسول اللہ کے گھر میں قرآنی آیات پڑھی جاتی تھی۔ بعض اقوال رسول ملتی یہ بھی پڑھے جاتے تھے۔ پھر رسول اللہ سٹی یہ کے گھر میں بھی شخصیص نہیں گھر سے باہر بھی آیات و حکمت کی تلاوت کی جاتی تھی۔ چنانچہ احادیثِ صححہ سے ثابت ہے۔ کہ رسول اللہ صحابہ کو تشہد اور بعض دو سری مسنون دعائیں اس طرح سکھاتے تھے۔ جیسے قرآن کی آیات <sup>30</sup> اور سنن رسول کا یہ وہ حصہ ہے جو بذریعہ القاء والهام آپ ملتی کی آیات کو نازل ہوا اور بہت سے صحابہ آپ ملتی کی آیات کی سنن کو اس طرح زبانی یاد کیا کرتے تھے جیسے قرآن کی آیات کو پھر آپس میں ان کا معارضہ بھی کرتے تھے۔

کیا احادیث منترل من اللہ بی ؟: احادیث کا بیشتر حصد منترل من اللہ نہیں ہے۔ اساد احادیث کالاذمی اور تقریباً آدها حصد ہیں۔ اور یہ منترل من اللہ نہیں 'آپ کے مشورے اور اجتمادات بھی منترل من اللہ نہیں۔ آپ کے دور کے تاریخی واقعات اور غزوات کے حالات بھی منترل من اللہ نہیں البتہ ان احادیث اور کتب احادیث میں سے ایک حصد ایسا ضرور ہے۔ جو منزل من اللہ ہے۔ تمام احادیث قد سیہ کے متون منترل من اللہ ہیں۔ اس طرح شرعی احکام و ادعیہ بھی منترل من اللہ ہیں۔ اور ایس تاوال وافعال جن کے منترل من اللہ ہونے کے لیے کوئی قرینہ موجود ہوتا ہے۔ مثلاً یہ حدیث کہ آپ نے فرمایا در میں اللہ تریں اور اختار میں یہ بات ڈالی گئی ہے کہ کوئی منتش اس وقت تک ہرگز نہیں مرے گاجب تک اپنے حصہ کا پورا رزق نہ پا لے۔ لہذا اللہ سے ذرکر کام کرو اور طلب رزق کا اچھا طریقہ اختیار کرو..... ''(الحدیث) ایسا حصہ بذریعہ وی دخفی آپ سی بین زائی ہوتا تھا اور کی منترل من اللہ حکمت ہے۔ ''(الحدیث) ایسا حصہ بذریعہ

حضرت لقمان اور حکمت : اور دو سرا اعتراض حافظ صاحب کا یہ تھا کہ قرآن میں ہے کہ ہم نے لقمان کو حکمت دی تو کیا لقمان کو خاتم النبین ملتی کی حدیثیں دی گئیں تھیں؟" اس طنزیہ اعتراض کا جواب یہ ہے کہ انہیں رسول اللہ ملتی کی حدیثیں نہیں دی گئی تھیں بلکہ وہ کتاب دی گئی تھی جو رسول اللہ ملتی کی تھی جو مرسول اللہ ملتی کے نازل ہوئی۔ کیونکہ حافظ صاحب کے خیال کے مطابق کتاب و حکمت میں واؤ تفسیری ہے۔ اور یہ حکمت کتاب میں ہی محصور ہے۔ تو جب حضرت لقمان کو حکمت مل گئی تو گویا کتاب ہی مل گئی۔ اگر حکمت کتاب سے جدا کوئی چیز نہیں تو حکمت کے مل جانے سے کتاب تو خود بخود ہی مل جانی چاہئے۔ بھر چو نکہ حافظ صاحب نے حکمت یا سنت کے بجائے حدیث کا نام لیا ہے اور وہ بھی رسول اللہ ملتی کی طرف منسوب کر کتاب ہے۔ تو اس سے تو کی نتیجہ لگتا ہے کہ حضرت لقمان کو حکمت کی دار مل جانی چاہتے۔ بھر چو نکہ حافظ حک کتاب ہے۔ تو اس سے تو کی نتیجہ لگتا ہے کہ حضرت لقمان کو حکمت کی دار میں ملک میں مل گئی۔ اگر حکمت کتاب

﴿ مَآ الْتُكْمُ الرَّسُولُ ﴾ ك صحيح معانى

آگ چل کر حافظ صاحب فرماتے ہیں کہ:

() مسلم' كتاب الصلوة' باب التشهد في الصلوة.

آئینه پَرویزیت 🔨 🔂 🗘 (حصه چهارم) دوا کے حدیث

"دو سری آیت ﴿ مَا الْتُكُمُ الرَّسُوْلُ ﴾ جو انہوں (امام شافعیؓ) نے اس منگر حدیث کے سامنے پیش کی اور ان کی تقلید میں آج تک علمائے حدیث پیش کرتے چلے آتے ہیں۔ وہ مال فے (غنیمت بلا جنگ) کی تقسیم کے بارے میں ہے۔ حدیث کا اس سے دور کا بھی واسطہ نہیں۔ یہاں آٹی کا لفظ جو نہلی کے بالقابل واقع ہوا ہے۔ لوگوں نے غلط قنمی سے اَهَوَ یا قَالَ کے معنی میں سمجھ لیا۔ حالا نکہ سے لفظ قرآن میں سینکڑوں جگہ آیا ہے اور کہیں ان معنوں میں مستعمل نہیں ہوا ہے بلکہ ہر جگہ اس کے معنی اِعطالینی "دینے" ہی کے ہیں۔ للذا سے استدلال بھی صحیح نہیں ہو اے رام اور

آتی کی لغوی تحقیق: ہمیں افسوس ہے کہ قبلہ حافظ صاحب نے نمای کے بالمقابل واقع ہونے والے لفظ آتی کا معنی اعطا بتلا کر بات کو ختم کر دیا۔ حالانکہ یہیں سے بات شروع ہوتی ہے کہ اللہ تعالیٰ نے آتی کے بالمقابل منئع کا لفظ کیوں استعال نہیں فرمایا۔ جب کہ آتی کی ضد یا اس کے بالمقابل لفظ منئع ہے (مفردات امام راغب) منئع کے معنی روکنا یا نہ دینا ہے اور اس کا اطلاق بالعوم منع بالفعل پر ہوتا ہے۔ جیسے ارشاد باری ہے۔ ﴿ وَيَمْنَعُوْنَ الْمَاعُوْنَ ﴾ (2012) (اور وہ برتنے کی چزیں مائلے پر موتا ہے۔ جیسے ارشاد روک کر بچا لینے کے معنی روکنا یا نہ دینا ہے اور اس کا اطلاق بالعوم منع بالفعل پر ہوتا ہے۔ جیسے ارشاد روک کر بچا لینے کے معنون میں بھی آیا ہے۔ جیسے فرمایا ﴿ وَظَلَنُوْ آ أَنَّهُمْ مَّائِعَتْهُمْ حُصُوْنُهُمْ ﴾ (۲۵:۹۰) (اور انہیں یقین قما کہ ان کے قلع (مسلمانوں کے حملہ سے) ان کو بچالیں گ) منتع کا لفظ منئے بالقول کے معنوں میں بطور شاذ استعال ہوتا ہے۔ تاہم اس کی بھی مثال قرآن میں موجود ہے۔ جیسے فرمایا مین کرنے کا لفظ منڈی پر منع کا میں بطور شاذ استعال ہوتا ہے۔ تاہم اس کی بھی مثال قرآن میں موجود ہے۔ جیسے فرمایا منٹ کرنے کا لفظ منڈ رایو قطن کے معنوں کے معنوں کے معنوں کے معنوں کرنے کرنے کا لفظ منڈی بل کر ہوتا ہے۔ تاہم اس کی بھی مثال قرآن میں موجود ہے۔ تات کر بل کر منع کا لفظ میں بھی بلقول کے معنوں میں بطور شاذ استعال ہوتا ہے۔ تاہم اس کی بھی مثال قرآن میں موجود ہے۔ جیسے فرمایا منڈ کی کے الفظ میڈ رایو تھی قول وفعل دونوں طرح منع کرنے کر کے تا ہے آیا ہے۔ کے لیے آیا ہے۔

اور نہلی کے لفظ کا معنی بالعوم منئعَ بِالْفَولِ پر ہوتا ہے۔ اور اس کی ضدیا اس کے مقابل کا لفظ اَمَوَ ہے اور قرآن میں بے شار مقامات پر نہلی سے مقابل اَمَوَ کا لفظ ہی استعال ہوا ہے۔ جس کی مثالیں پیش کرنے کی ہم ضرورت نہیں سیجھتے۔ تاہم اس لفظ کا اطلاق بطور شاذ منع بالفعل پر بھی ہوتا ہے۔ جیسے ارشاد باری ہے:

﴿ وَنَهَى ٱلنَّفْسَ عَنِ ٱلْمُوَى ﴾ "اور اس نے اپنے نفس کو خواہشات سے روکے (النازعات٧٩/٤٠)

گویا منع اور نہلی میں لغوی لحاظ سے فرق یہ ہوا کہ منع کا لفظ بالعوم بالفعل روکنے کے معنوں میں آتا ہے اور ب آتا ہے۔ اور ب کی ضد آتی یا اُغطی ہے جب کہ نہلی کا لفظ بالعوم نہی بالقول کے معنوں میں آتا ہے۔ اور اس کی ضد اُموَ ہے۔

اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ اگر یہ تھم حافظ صاحب کے خیال کے مطابق دینے یا نہ دینے سے ہی تعلق رکھتا ہے۔ تو بھر تو الفاظ یوں ہونے چاہئیں تھے۔ ﴿ وَمَا ٓ مَانَنَكُمُ ٱلْرَسُولُ فَخُهُ رُومًا نَهَنَكُمْ " "اور رسول جو کچھ تمہیں دے وہ لے لو اور جو نہ

558 (حصه چهارم) دوا ) حديث آئينه بَرويزيّت عَنْهُ فَأَنْتُهُوا ﴾ (الجشر ٩ / ٧) دے توضیر کرد۔ "

لیکن اللہ تعالیٰ نے ﴿ وَمَا نَهٰ کُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوْا ﴾ (۷۵:۹) اور جس بات سے روکے تو اس سے رک جادً) \* سے الفاظ استعال کر کے ایک طرف تو اس میں جامعیت پیدا کر دی اور دو سری طرف اس تھم کو اس خاص دافعہ سے ہی متعلق نہیں رہنے دیا۔

اب اس سے بھی آگے چلئے۔ اگر قرآن کریم میں انتخب کے مقابلہ میں فی الواقع منتعکم کا لفظ استعال ہوتا تو بھی اسے اس خاص واقعہ لیعنی مال فئے کی تقسیم سے متعلق ہی قرار نہیں دیا جا سکتا تھا۔ کیونکہ یہ ایک عام اصول ہے کہ کسی واقعہ خاص میں کوئی تھم آجائے تو یہ تھم عام ہوتا ہے۔ اور اس کی کئی مثالیں قرآن کریم میں موجود ہیں۔ جن کے بیان کرنے کی بھی ضرورت نہیں چہ جائیکہ اللہ تعالیٰ نے التُحُمْ کے مقابل نکھا کم کا لفظ استعال کر کے اس شائبہ کو بالکل ہی ختم کر دیا ہے کہ اس تھم کا تعلق اس خاص واقعہ یا مقابل نکھا کم کا لفظ استعال کر کے اس شائبہ کو بالکل ہی ختم کر دیا ہے کہ اس تھم کا تعلق اس خاص واقعہ یا مقابل نکھا کم کا لفظ استعال کر کے اس شائبہ کو بالکل ہی ختم کر دیا ہے کہ اس تھم کا تعلق اس خاص واقعہ یا مقابل نکھا کم کا لفظ استعال کر کے اس شائبہ کو بالکل ہی ختم کر دیا ہے کہ اس تھم کا تعلق اس خاص واقعہ یا مقابل نکھا کم کا لفظ استعال کر کے اس شائبہ کو بالکل ہی ختم کر دیا ہے کہ اس تھم کا تعلق اس خاص واقعہ یا مقابل نکھا کم کا لفظ استعال کر کے اس شائبہ کو بالکل ہی ختم کر دیا ہے کہ اس تھم کا تعلق اس خاص واقعہ یا مقابل نکھا کم کا لفظ استعال کر کے اس شائبہ کو بالکل ہی ختم کر دیا ہے کہ اس تھم کا تعلق اس خاص واقعہ یا مقابل نکھا کم کالفظ استعال کر کے اس شائبہ کو بالکل ہی ختم کر دیا ہے کہ اس تھم کا تعلق اس خاص واقعہ یا مقابل نکھا کم کی لفظ اس کی معرف پر دیا دو سرے واقعات ہی ہے ہو سکتا ہے۔ ای طرح اللہ تعالی نے التک کم کے اس مقابل نکھا کم میں آئی عومیت پیدا کر دی اور التکم کے لفظ میں اُمکر کا منہوم پیدا کر کے ایہ الجاز پیش

غلط فنمی کا شکار کون ہے؟: قبلہ حافظ صاحب فرماتے میں کہ لوگوں نے غلط فنمی سے آتی کا معنی اَمَوَ یا قال سمجھ لیا ہے۔ آپ کو معلوم ہے کہ یہ کون لوگ ہیں <sup>(1)</sup> جو اس غلط <sup>6</sup> نمی میں مبتلا ہو ہے؟ یہ صحابہ کرام کی جماعت ہے۔ احادیث صححہ (بخاری مسلم مند احمہ) میں ذکور ہے۔ کہ حضرت عبد اللہ بن مسعود بڑا تحد جو ایک جلیل القدر صحابی اور فنم قرآن میں متاز تھے۔ ایک دفعہ تقریر کرتے ہوتے یہ فرما رہے تھے کہ ''اللہ تعالی نے جہم کو گدوانے اور اس پر نقش ونگار کھدوانے والی عورتوں پر لعنت فرمائی ہے۔ تو یہ تقریر س کر ایک عورت (ام یعقوب) ان کے پاس آئی اور کہنے گئی کہ آپ نے یہ بات کہ ماں سے افذ کی ہے۔ کتاب اللہ میں تو یہ مفہوم کمیں میری نظر میں نہیں گزرا۔ حضرت عبد اللہ بن مسعود بڑا تحد نے فرمائی ہے۔ تو یہ تقریر س کر کی کتاب پڑھی ہوتی تو تہ میں ان کے پاس آئی اور کہنے گئی کہ آپ نے یہ بات کہ ماں سے افذ کی ہے۔ کتاب اللہ میں تو یہ مفہوم کمیں میری نظر میں نہیں گزرا۔ حضرت عبد اللہ بن مسعود بڑا تحد نے فرمائی ہے۔ اور اللہ کی خورت ( کی کتاب پڑھی ہوتی تو تنہ میری نظر میں نہیں گزرا۔ حضرت عبد اللہ بن مسعود بڑا تحد نے فرمایا۔ اگر تم نے اللہ کی کتاب پڑھی ہوتی تو تہ میں یہ بات ضرور اس میں مل جاتی۔ کیا تم نے یہ آیت نہ میں پڑھی۔ ﴿ وَمَا الْحَمْمَ کَنْ لُو مَا لَیْں کُر مَا مِن مُن مَا تَ مَن مُن لُو مَا الْحَمْمَ کَر اللٰہ کی تعرب خوں ہوتی تو تعمیں یہ بات ضرور اس میں مل جاتی۔ کیا تم نے یہ آیت نہیں پڑھی۔ ﴿ وَمَا الْحُمْمُ اللَّہ مَن مُا مَا مَا مَا ہُ مَا تَ عرض کیا ہاں یہ آیت تو میں نے پڑھی ہے اس پر حضرت عبد اللَّر مَن اللہ کہ اللہ جن مست محقد مُوال کہ رسول اللہ نے اس فعل سے منع فرمایا ہے۔ اور یہ خبر دی ہے کہ اللہ کہ اللہ نے ایں الخل کر دالی عورتوں پر لعنت فرمائی ہے۔ عورت نے عرض کیا اب میں سمجھ گئی۔ <sup>(</sup> ( بخاری مسلم ' مند احمد ' بحوالہ تغیم القرآن زیر آیت متعاقہ)

جہال تک ہمارے علم میں ہے اُٹی سے مراد قَالَ کی نے بھی نہیں سمجھا۔ بلکہ تمام متر جمین اُٹی کے معنی دینا ہی جہاں تک ہماں اُٹی بمعنی اُمَو "

www.wkrf.net (Tahafuz-e-Hadees Foundation) (حصه چهارم) دوا محدیث (حصه چهارم) دوا محدیث آئينه بَرِويزِيّت اس حدیث سے دوباتوں کا پتہ چکتا ہے۔ صحابہ کرام میں شاہ اس آیت سے وہی مفہوم مراد کیتے تھے جو بالعوم مشہور ہے۔ یعنی سنت رسول سی بیل 1 بھی شریعت کا حصہ ہے۔ نیز بیہ کہ صحابہ ایسے احکام کو کتاب اللہ ہی شبھتے تھے۔ وہ عورت اگر صحابیہ نہیں تو کم از کم تابعین سے ضرور تعلق رکھتی تھیں۔ اس نے بھی سے اعتراض 2 نہیں کیا کہ یہ تحم تو مال فئے کی تقسیم سے متعلق ہے۔ اور آتی کے معنی دینا ہے۔ بلکہ اس نے " میں سمجھ گنی' کا اقرار کر کے صحابہ کرام کے مفہوم کی توثیق کر دی۔ چر سی واقعہ تفسیل کے ساتھ امام شافعی نے اپنی کتاب الرسالہ میں بھی ذکر کیا ہے۔ اور کتاب الام کی ساتویں جلد میں جیسا کہ قبلہ حافظ صاحب کو بھی اعتراف ہے۔ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ امام شافعی بھی اس آیت کے متعلق نیمی فہم رکھتے تھے۔ امام شافعیؓ (م- سوم اھ) دوسری صدی ہجری کے ہیں اور تبع تابعین ے تعلق رکھتے ہیں۔ پھر جیسا کہ قبلہ حافظ صاحب کو بھی اعتراف ہے کہ امام شافعی کی اس دلیل کے سامنے وہ منکر سنت جو نمائندہ بن کر آیا تھا۔ بھی لاجواب ہو گیا اور اے آپ نے امام شافعی کی کرامت قرار دیا۔ اس منگر حدیث نمائندہ کو بھی یہ نہ سوجھی کہ اُٹکھ کے معنی تو دینے کے ہیں اور یہ واقعہ مال فے کی تقسیم سے تعلق رکھتا ہے۔ للذا یہاں نہلی کے معنی ''نہ دینا'' کر کے امام شافعی کو لاجواب کر دو۔ بلکہ اسے خود بھی امام شافعیؓ کے ذہن سے متفق ہوئے بغیر چارہ نہ رہا۔ اس کے بعد محد ثین کا دور آتا ہے جن کے متعلق حافظ صاحب فرماتے ہیں کہ ''علمائے حدیث امام شافعی کی تقلید میں سنت کے حجت ہونے پر کی آیت پیش کرتے چلے آئے ہیں " اب سوال مد پیدا ہو تا ہے کہ کیا بیہ فہم امام شافعی کا اپنا فہم تھا۔ یا انہوں نے تابعین ادر انہوں نے صحابہ سے اخذ کیا تھا؟ قبلہ حافظ صاحب کے اعتراض کا تھاکت جس طرح منہ چڑا رہے ہیں۔ اس کی مختصر روئیداد ہم نے پیش کر دی ہے۔ کہ یہ فہم صحابہ میں رسول اللہ ملتی کہا ہے منتقل ہوا۔ پھر صحابہ میں تفاط ہے تابعین میں پھر تبع تابعین میں۔ پھر

محدثين مي آخر وه كونسا دور ب جس مين اس فهم كو درست نه سمجها كميا ہو۔ اور جن چند لوكوں نے اس فهم

کی مخالفت کی بھی تو انہوں نے امام شافعیؓ کے سامنے گھٹنے نمیک دیتے۔ اب اگر آج قبلہ حافظ صاحب اسے لوگوں کی غلط فنی اور امام شافعیؓ کی کرامت قرار دے کر اور آیت متعلقہ کی نامکمل سی لغوی تشریح پیش کر

ے سنت کی حجیت سے پیچھا چھڑانے کی کو <sup>مش</sup>ش کریں تو انہیں کہاں تک حق بجانب قرار دیا جا سکتا ہے؟

آئينهُ پُرديزيت من 560 💦 (حصه چهارم) دوا م حديث کیادچی صرف قرآن میں محصور ہے؟ اس کے بعد حافظ صاحب فرماتے ہیں: " تيسرى دليل بعض حضرات كى بير ب كه سوره النجم ميں ب" نطق نبي : ﴿ وَمَا يَنْطِقُ عَنِ ٱلْمُوَتَى ٢٠ إِنْ هُوَ إِلَّا وَحَنَّ " "رسول آبِ نفس ٢٠ س سير بولما بلكه وه وحى ب يوتحن (1) (النجم ٥٣ / ٤٢) جواس پر اتاري جاتي ہے۔" لہذا رسول اللہ کی زبان تے جو کچھ نکلتا تھا سب وحی تھا۔ لیکن یہ استدلال حقیقت فنمی ہے بہت دور ہے۔ اور وہ صرف قرآن ہے۔ انخصرت سی کی خالجی معاملات میں ازواج مطہرات سے یا عام معاملات سے متعلق دوسرے لوگوں سے رات دن جو تفتگو فرماتے تھے اس کے وحی ہونے کا نہ دعویٰ تھا۔ نہ اس کے متعلق کوئی بحث تھی۔ مخالفت صرف قرآن کی تھی اور وہی بذریعہ وحی کے نازل کیا گیا تھا جس کی تصریح اس آيت ميں ب: "اور میری طرف یہ قرآن اتارا گیا ہے کہ میں تم کو ﴿ وَأُوحِيَ إِلَىٰ هَٰذَا ٱلْقُرْءَانُ لِأُنذِ زَكُم بِهِ وَمَنْ بَلَغَ ﴾ اس کے ذرایعہ سے آگاہ 🍄 کروں اور ان کو بھی جن (الأتعام٦/١٩) تك ب<u>ه پنچ .</u> « دو مزی جگہ ہے۔ ﴿ قُلْ إِنَّهَا أُنْذِرُكُم بِٱلْوَحْيَ ﴾ "كم د - كريس تم كو صرف وى ب ذريع ب آگاه کر تاہوں۔" (الأنبياء ٢١ / ٤٥) حصر ہے کہ سرمایہ انذار صرف قرآن ہے۔ اور وہی لوگوں کو آگاہ کرنے کے لیے وحی کیا گیا ہے۔ اس کو آخضرت ستريد في لكموايا اور لوكول كوياد كروايا- " (م- ح ص ١٢٨) **حافظ صاحب کے اعتراضات :** مندرجہ بالا سطور میں حافظ صاحب نے جن تین امور پر روشنی ڈالی ہے ده ميرېږي ـ (۱) آپ نے دو عدد قرآنی آیات سے ثابت فرمایا ہے کہ وحی صرف قرآن میں محصور ہے۔ (۲) کفار کی آپ سے تکرار صرف قرآن سنانے پر ہوتی تھی۔ کیونکہ مخالفت صرف قرآن کی تھی۔ ھوٰی کے معنی نفس نہیں۔ بلکہ خواہش یا خواہش نفس ہے۔ ت أنْذَر ك معنى آگاه كرنا نهيس بلكه انجام ب ورانا ب- ترجمه ميس ايس روش ب سرحال احتياط لازم ب-

<u>www.wkrf.net (Tahafuz-e-Hadees Foundation)</u> آئینہ کرویزیت (۳) اگر احادیث بھی وی تھیں تو آپ نے انہیں لکھوایا کیوں نہیں؟ بالفاظ دیگر چو نکہ آپ نے احادیث کو لکھوایا نہیں للذا نہ وہ وی ہیں نہ دین کا حصہ ہیں۔

<u>ا۔ وحی اور قرآنی آیات:</u> اب دیکھنے حافظ صاحب کی بیربات تو سب کے ہاں مسلم ہے کہ آپ کی روز مرہ کی عام بات کی عام بات چیت وحی نہیں ہوتی تھی۔ البتہ اس میں بیہ اضافہ ضرور کیا جا سکتا ہے کہ وہ روز مرہ کی عام بات چیت بھی کم از کم وحی کے منافی نہیں ہوتی تھی۔ لیکن اصل سوال تو بیہ ہے کہ آیا وحی سب کی سب قرآن میں محصور ہے۔ یا اس قرآن کے علاوہ بھی کہیں موجود ہے۔ اس سلسلہ میں حافظ صاحب نے جو دو آیات میں محصور ہے۔ یا اس قرآن کے علاوہ بھی کہیں موجود ہے۔ اس سلسلہ میں حافظ صاحب نے جو دو آیات پی محصور ہے۔ یا اس قرآن کے علاوہ بھی کہیں موجود ہے۔ اس سلسلہ میں حافظ صاحب نے جو دو آیات میں موجود ہے۔ اس سلسلہ میں حافظ صاحب نے جو دو آیات میں موجود ہے۔ اس سلسلہ میں حافظ صاحب نے جو دو آیات بیش فرمائی ہیں۔ دہ قطع نزاع کے سلسلہ میں بوتی حصور ہے۔ یا اس قرآن کے علاوہ بھی کہیں موجود ہے۔ اس سلسلہ میں حافظ صاحب نے جو دو آیات بیش فرمائی ہیں۔ دہ قطع نزاع کے سلسلہ میں بوتی دور ہیں۔ پہلی آیت سے صرف میہ ثابت ہوتا ہے کہ رسول اللہ فرما رہے ہیں کہ "بی قرآن میری طرف وحی کیا گیا ہے" اور دو رسول اللہ فرما رہے ہیں کہ "بیہ قرآن میری طرف وحی کیا گیا ہے" اور دو سری آیت سے صرف میہ ثابت ہوتا ہے کہ ہوتا ہے کہ

ان دونوں آیتوں کو ملانے سے بھی اصل سوال جوں کا توں ہی رہا۔ ہاں اگر کیلی آیت میں اِنَّمَا کا لفظ آجاتا اور آیت یوں ہوتی کہ " اِنَّمَا أَوْحِیَ اِلَیَّ هٰذَا الْفر آن تو آپ کے مفید مطلب ہو سکتی تھی۔ کہ وحی صرف قرآن میں ہے مگر ایسا نہیں ہے اور دو سری آیت میں اِنَّمَا کا تعلق ہی وحی کے لفظ سے ہے۔ قرآن کا لفظ موجود ہی نہیں۔ حافظ صاحب نے قرآن کا لفظ تو کیلی آیت سے لیا اور اسما کا دو سری آیت سے لیا اور سرمایہ اُنْذَار صرف قرآن ہتا کر اپنا الو سید حاکر لیا۔

اس کی مثال یوں سیجھنے ایک شخص دو سرے کو کہتا ہے کہ "یہ چینی میٹھی ہے میں آپ کو چکھا تا ہوں" اور پھر سمی وقت یہ کے کہ "میں تو آپ کو ملھاس ہی چکھا تا ہوں" تو اس سے یہ کب لازم آتا ہے کہ ملھاس صرف چینی میں ہی ہوتی ہے۔ اور کوئی چیز میٹھی ہوتی ہی شمیں۔ اس مثال میں ملھاس اور چکھنا مشتر کہ الفاظ ہیں۔ جب کہ دونوں آیات میں وحی اور آنذار مشترک ہیں تو جس طرح چینی کے علاوہ بھی کوئی دو سری چیز میٹھی ہو سکتی ہے۔ اسی طرح قرآن کے علاوہ کوئی دو سری چیز بھی وحی ہو کہ چی ہے۔

۲۔ کفار کا تحرار 'انکار اور جھگڑا: حافظ صاحب فرماتے ہیں۔ کہ آپ ملتی جل کے بس دو طرح کے کام تھے۔ ایک قرآن سنانا۔ اس سے کفار کو انکار بھی تھا اور مخالفت بھی قرآن ہی کی تھی اور دو سرے اپنے اہل خانہ یا عام معاملات میں روز مرہ کی گفتگو جس کے متعلق نہ وحی ہونے کا دعویٰ تھا نہ اس کے متعلق کوئی بحث تھی۔

اب بیہ دو سرا کام تو دنیا کے اکثر انسان بھی کرتے ہی ہیں۔ اس میں کافر ومومن کا بھی کوئی املیاز نہیں بیہ تو ہر انسان کی روز مرہ کی ضروریات اور طبعی تقاضے ہیں۔ باقی آپ کا صرف ایک کام رہ گیا۔ یمی قرآن سنانا' اس کی مخالفت تھی۔ اس کا انکار تھا۔ اور تیسرا کام جو اللہ تعالٰی نے آپ کے ذمہ لگایا تھا۔ کہ محض اس قرآن کو سنانا مقصود نہیں بلکہ اس پر عمل کرکے دکھانا اور اس قرآن کی تشریح و تفسیر خود بیان کرکے لوگوں

أَمَيْنَهُ بَدُويزة بت ٢٠ 562 (حصه چهارم) دوا إحديث کو سمجھانا بھی آپ کی ذمہ داری ہے۔ اسے حافظ صاحب سرے سے گول ہی کر گئے۔ حالانکہ مخالفت آپ ے طریق کار اور آپ کی گفتار پر قرآن سنانے کی نسبت زیادہ ہوتی تھی۔ اب میں اپنے اس دعویٰ کو قرآن ے ایک دو مثالوں ہے واضح کروں گا۔ ﴿ وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ أَلْأَفَرَيدِ ٢٠ 🚳 ﴾ "اوراپ قريمى رشته داروں كو ڈراؤ-" (الشعراء٢٦) تو اب نے اتنا ہی نہیں کیا کہ اپنے رشتہ داروں کو یہ آیت بار بار پڑھ کر ساديت بلکہ اس آيت ك تحم کی تغمیل میں اپنے تمام رشتہ داروں کو اکٹھا کیا۔ آپ کوہ صفا پر چڑھ گئے اور آواز دینے لگے۔ اے فہر کی اولاد' اے عدی' عدی کی اولاد غرض قرایش کے سب خاندانوں کو پکارا۔ وہ جمع ہو گئے اگر کوئی نہ آسکا تو اس نے این طرف سے آدمی بھیج دیا کہ جا کر دیکھے کہ کیا معاملہ ہے۔ ابولہب خود آیا اور قرایش کے دو سرے لوگ بھی آئے تو آپ نے فرمایا۔ <sup>دہ</sup>بھلا دیکھو! اگر میں تنہیں ہے خبر دوں کہ کچھ سوار «اَرَأَيْتَكُمْ لَوْ اَخْبَرْتُكُمْ اَنَّ خَيْلًا بِالْوَادِيْ ادھروادی میں تم پر حملہ کرنے والے ہیں۔ تو کیا تم تُرِيْدُ أَنْ تَغَيَّرَ عَلَيْكُمْ أَكُنْتُمْ مُصَدِّقِيْ فِيَّ؟ قَالُوْا نَعَمْ مَا جَرَّبْنَا عَلَيْكَ إِلَّا میری بات سچ مانو گے؟ وہ بولے! بے شک! ہم نے تم صِّدْقًا قَالَ فَإِنِّيْ نَذِيْرٌ لَّكُمْ بَيْنَ يَدَي کو ہمیشہ بیج ہی بولتے دیکھاہے۔ آپنے فرمایا تو میں تم عَذَابٍ شَدِيْدٍ فَقَالَ أَبُوْلُهْبٍ: تَبَّا لَكَ کو اس سخت عذاب سے ڈرا تا ہوں جو تمہارے سَآئَرَ ٱلْيَوْمِ آلِهِٰذَا جَمْعَتَنَا؟ فَنَزَلَتْ تَبَّتْ سامنے آنے والا ہے۔ بدیس کر ابولسب کہنے لگا سارا يَدَا أَبِيْ لَهَبٍ وَ*َ*تَبَّ»(بخاري، كتاب التفسير، دن تمہارے لیے خرابی ہو۔ کیا اس بات کے لیے تو باب وانذر عشيرتك) 🐳 نے ہمیں اکٹھا کیا تھا۔ اس وقت سیر آیٹ نازل ہوئی ابولمب کے دونوں ہاتھ تباہ ہوں اور وہ خود بھی تباہ ہو....، آخر تک۔

اب دیکھنے اس واقعہ میں کفار کی طرف سے انکار بھی ہے۔ مخالفت بھی اور تحرار بھی لیکن بیہ سب پھ آپ کے طرز عمل اور آپ کی اس گفتار کی وجہ سے ہوا۔ جس کا قرآن میں کہیں ذکر نہیں جیسا کہ ابولہب کے الفاظ سے خلام ہوتا ہے کہ تو نے اس بات کے لیے ہمارا سارا دن غرق کر دیا تو بچھ پر بھی سارا دن خرابی ہو۔ اگر آپ مندرجہ بالا آیت سوبار بھی انہیں پڑھ کر سناتے رہتے تو اس..... سے ان کا کیا بگڑتا تھا اور وہ کس چیز کا انکار یا مخالفت کرتے؟ اور جس چیز پر انہیں اعتراض تھا۔ یعنی اسوہ رسول یا قرآن کی عملی اور جیتی جاگتی تصویر۔ اس پہلو کا حافظ صاحب نام تک لینا گوارا نہیں کرتے۔ لیکن اللہ تعالیٰ نے سورہ لہب ہازل کر کے اس پہلو کو آشکار کر دیا۔

۲۔ ارشاد باری ہے: ﴿ اَفْتَرَبَتِ ٱلسَّبَاعَةُ وَٱنشَقَ ٱلْقَسَعَرُ ۞ وَإِن "قيامت قريب آگنی ادر چاند پھٹ گيا ادر جب بھی يہ

اب صورت حال بیہ ہے کہ جب چاند پھٹنے کا واقعہ ظہور پذیر ہوا۔ تو اس دن آپ منیٰ میں تشریف فرما تھے۔ ہجرت سے ۵ سال پہلے' قمری مہینہ کی چود هویں شب کو بوقت طلوع قمر یعنی شام کو بیہ واقعہ رونما ہوا تو آپ نے لوگوں کو مخاطب کر کے فرمایا۔ دیکھو اور گواہ رہو' اس پر کفار نے کہا کہ محمہ ملتی کیم نے ہم پر جادد کر دیا ہے۔ اس لیے ہماری آنکھوں نے دھوکا کھایا۔ (اکثر کتب صحاح بحوالہ تفیم القرآن زیر آیت متعلقہ)

اب آپ اس مكالمه كو جو رسول اكرم اور كفار كے در ميان ہوا..... حذف كر كے ديكھتے كه ان آيات كا تيكھ مطلب نكلتا ہے۔ پہلی آیت میں صرف ایک واقعه كی خبر ہے كفار نے آخر اس خبر سے تو منه نہيں موڑا تقا؟ نه چاند سے موڑا تھا۔ اسے تو ديكھ ہی چکھ تھے۔ نه ہى وہ چاند كو يہ كمه سكتے تھے كہ يہ تو جادو ہے چلا آتا۔ پھر جب اس مكالمه كی باتيں ماننے کے بغير آيات كا پھھ مطلب ہى نہيں نكل سكتا تو آخر حافظ صاحب كو رسول اللہ کے اس عملی پہلو يا كردار گفتار سے اتن چڑ كيوں ہے كہ وہ اس پہلو كا نام لينے سے بھی بد كتے ہیں۔ اور كمه دیتے ہيں كه كفار كا انكار ' مخالفت يا تحرار صرف قرآن سنانے پر ہو تا تھا۔

۳۔ سُنَّت کی ضرورت: اب ہمیں یہ دیکھنا ہے کہ رسول اللہ طنی این زندگی کے تیسرے پہلو کو جو قرآنی احکام کی لقمیل میں آپ کے کردار و گفتار پر مشتمل ہو تا تھا کس طور پر سرانجام دیتے تھے۔ تو اس سلسلہ میں آپ کی زندگی کے مندرجہ ذیل پہلو ہمارے سامنے آتے ہیں۔

(1) تشريعی امور: نماز كانظم نازل ہوا تو اس كو ادا كيے كيا جائے۔ كتى نمازيں ہوں كون كون ۔ اوقات پر ہوں۔ ہر نماز ميں ركعات كى تعداد كيا ہو۔ اس كى ترتيب كيا ہو۔ ج كيے ادا كيا جائے۔ زكوة كتى وصول كى جائے؟ قضايا كا فيصلہ كيونكر كيا جائے۔ ہر قضيہ كے ليے شمادتوں كا فصاب اور طريق كار كيا ہے۔ نكاح ميں عورت كى رضامندى كى ايميت يا اے خلع كاحق صلح وجنگ كے قواعد كى تفصيلات بيه تمام تر ايسے امور ہيں۔ جن ميں آپ نے بھی صحابہ ہے مشورہ نہيں كيا۔ حالا نكہ آپ كو مشورہ كا تاكيدى تعكم تھا۔ كيونكہ بي مسائل انسانى بصيرت سے تعلق نہيں ركھتے۔ عام انسان تو كيا خود نبى بھى ايسے امور كا فيصلہ تر يے كمام تر ايسے نميں ہو تا۔ ايسے تمام امور آپ كو بذريعہ وحى جاتے اور سكھائے جاتے ہے۔ خواہ بيہ وحى بذريعہ القا ہو يا جرئيل كے انسانى صورت ميں سامن آكر بتانے كى شكل ميں گويا ايسے تمام امور با ديو تا ہو يا جرئيل كے انسانى صورت ميں سامن آكر بتانے كى شكل ميں گويا ايسے تمام امور بذريعہ وحى طے پاتے ہے۔ جرئيل كے انسانى صورت ميں سامنے آكر بتانے كى شكل ميں گويا ايسے تمام امور بذريعہ وحى طے پاتے ہے۔ جرئيل كے انسانى صورت ميں سامنے آكر بتانے كى شكل ميں گويا ايسے تمام امور بذريعہ وحى طے پاتے ہے۔ جرئيں ميں ميں وحى خلى كمام جاتا ہے۔ اور بيہ تو ظاہر ہے كہ ايس تمام الي تي تر ايسے تھا مور بندر يو القا ہو يا ہو كون كے اليس تمام امور تا ہو بذريعہ وحى بتائے اور سكھائے جاتے ہے۔ خواہ بيہ وحى طے پاتے ہے۔ جرئيل كے انسانى صورت ميں سامنے آكر بتانے كى شكل ميں گويا ايسے تمام امور بذريعہ وحى طے پاتے ہے۔

(؟) تدبیری امور: ایسے امور بیں آپ کو صحابہ کرام سے مشورہ کرنے کا تھم دیا گیا تھا۔ مثلاً جنگ کے لیے کون سا مقام مناسب ہے؟ قیدیوں سے کیا سلوک کیا جائے؟ نظام حکومت کو کیسے چلایا جائے «گویا یہ

آئینہ پُوریت ایسے امور ہیں جن کا تعلق انسانی بصیرت سے بھی ہوتا ہے۔ اور تجربہ سے بھی۔ ایسے امور میں وحی کی ضرورت نہیں ہوتی۔ الابیہ کہ مشورہ کے بعد فیصلہ میں کوئی غلطی رہ جائے۔ ایسی صورت میں اس فیصلہ کی اصلاح بذریعہ وحی کر دی جاتی تھی۔ جیسے جنگ بدر کے قیدیوں کے متعلق مشورہ کے بعد فیصلہ کے متعلق وحی نازل ہوئی۔

آپؓ کے ایسے اجتمادات واشنباطات کی فہرست طویل ہے۔ تاہم جب تبھی اس سلسلہ میں بھی کوئی لغزش ہوئی توبذرایعہ وحی جلی یا خفی اس کی اصلاح کر دی گئی۔ جس کی مثالیں ہم پہلے پیش کر چکے ہیں۔ ہمیں صرف ایک تشریعی امریعنی آذان کی مثال ایسی ملتی ہے۔ جس میں آپ نے تشریعی امر ہونے کے باوجود مشورہ کیا۔ لیکن بالآخر یہ مسئلہ بھی الهام کے ذرایعہ ہی طے پایا۔

ان تصريحات ب واضح مو جاتا ب كه:

آئینهٔ یَرویزیت مسلح 565 关 (حصه چهارم) دوام حدیث کس (الف) تشریعی امور کے طریق کار کا انحصار کلیٹا وحی پر ہے۔ اور قرآن میں چونکہ بیہ احکام مجملاً مذکور ہوئے ہیں اور ان کا تعلق انسانی بصیرت پر بھی نہیں چھو ڑا گیا۔ لہٰذا سہ معاملات وحی خفی کے بغیر سرانجام یا ېي نهيں سکتے۔ (ب) باتی تینوں قسم کے امور میں انسان نسبتاً آزاد ہے۔ گران تینوں پہلوؤں پر بھی وحی نے پابندیاں بھی لگائی ہیں اور ہدایات بھی دی ہیں۔ جن میں سے اکثر کا ذکر قرآن میں نہیں نہ ہی ان کے متعلق مشورہ کیا گیا۔ تو پھر آخر وی خفی سے انکار کیے ممکن ہے اور یہ کیے کہا جا سکتا ہے کہ وَمَا يَنْطِقُ كا تعلق صرف قرآن سے ہی ہے جب کہ آیت کے الفاظ میں عموم پایا جاتا ہے۔ وحي جلي اور خفي اس کے بعد حافظ صاحب فرماتے ہیں کہ: <sup>••</sup> بعض لوگوں نے وحی کی دو قشمیں کر ڈالی ہیں۔ وحی مثلو اور غیر مثلو یا جلی اور خفی۔ ایک کو قرآن کہتے ہیں۔ ایک کو حدیث کیکن بیہ ان کی محض خیالی اصطلاح ہے۔ جس کا قرآن ہے کوئی سروکار نہیں۔ حدیثیں اگر وحی تھیں تو رسول اللہ ملی آجا نے انہیں لکھوایا کیوں نہیں؟'' (م-ح ص ۱۳۸) اور انہی خیالات کی ترجمانی جناب پرویز صاحب نے مقام حدیث کے ص ۲۸ پر ذیلی عنوان ''وحی کی دو قتمیں کے تحت یوں بیان فرمائی کہ: "پھر ایک اور عقیدہ وضع کیا کہ وحی کی دو قتمیں ہیں۔ وحی جلی (قرآن) اور وحی خفی (حدیث) وحی جلی کو دحی متلو کہتے ہیں (یعنی جس کی تلاوت کی جاتی ہے) اور دحی خفی کو غیر مثلو (یعنی جس کی تلاوت نہیں کی جاتی) واضح رہے کہ وحی کی ان دو قسموں کا ذکر قرآن کریم میں کہیں نہیں۔ حتیٰ کہ حدیث کے اولین کنر یچر میں اس اصطلاح کا کوئی پتہ یا نشان نہیں ملتا۔ یہ عقیدہ یہودیوں کا تھا کہ وحی کی دو قتمیں ہیں ایک شبکتب (جو ککھی جائے) اور دو سری شیعلفہ (جو ککھی نہ جائے) جو روانی آگے منتقل ہو۔ ان حضرات نے اس عقیدہ کو یہودیوں کے ہاں سے مستعار لیا ادر اسے عین دین بتا کر پیش کردیا۔" (م-حص۳۹) ان اقتباسات سے مندرجہ ذیل نتائج سامنے آتے ہیں: (۱) وحی جلی اور خفی کا عقیدہ نہ قرآن میں ہے اور نہ حدیث کے اولین لٹر پچر میں - لہذا سے بعد میں وضع کیا (۲) بہ عقیدہ یہودیوں سے مستعار لیا گیا ہے۔ ان کے بال یہ عقیدہ موجود تھا۔ (۳) اس عقیدہ کے دشعی ہونے کی دلیل بد ہے کہ رسول اللہ نے اسے لکھوایا نہیں۔ (۴) اس عقیدہ کا قرآن سے کوئی سردکار نہیں۔

 ۲۰۰۰
 آئید بڑدینیت

 ۱۰۰۰
 ۲۰۰۰

 ۱۰۰۰
 ۲۰۰۰

 ۱۰۰۰
 ۲۰۰۰

 ۱۰۰۰
 ۲۰۰۰

 ۱۰۰۰
 ۲۰۰۰

 ۱۰۰۰
 ۲۰۰۰

 ۱۰۰۰
 ۲۰۰۰

 ۱۰۰۰
 ۲۰۰۰

 ۱۰۰۰
 ۲۰۰۰

 ۱۰۰۰
 ۲۰۰۰

 ۲۰۰۰
 ۲۰۰۰

 ۲۰۰۰
 ۲۰۰۰

 ۲۰۰۰
 ۲۰۰۰

 ۲۰۰۰
 ۲۰۰۰

 ۲۰۰۰
 ۲۰۰۰

 ۲۰۰۰
 ۲۰۰۰

 ۲۰۰۰
 ۲۰۰۰

 ۲۰۰۰
 ۲۰۰۰

 ۲۰۰۰
 ۲۰۰۰

 ۲۰۰۰
 ۲۰۰۰

 ۲۰۰۰
 ۲۰۰۰

 ۲۰۰۰
 ۲۰۰۰

 ۲۰۰۰
 ۲۰۰۰

 ۲۰۰۰
 ۲۰۰۰

 ۲۰۰۰
 ۲۰۰۰

 ۲۰۰۰
 ۲۰۰۰

 ۲۰۰۰
 ۲۰۰۰

 ۲۰۰۰
 ۲۰۰۰

 ۲۰۰۰
 ۲۰۰۰

 ۲۰۰۰
 ۲۰۰۰

 ۲۰۰۰
 ۲۰۰۰

 ۲۰۰۰۰
 ۲۰۰۰۰

 ۲۰۰۰۰۰۰۰۰
 ۲۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰

اور اگر ان کو بیہ اصرار ہے کہ وحی جلی یا خفی کے الفاظ تو کمیں نہیں لکھے ہوئے تو ہم بصد احترام بی پوچھنے کا حق رکھتے ہیں کہ "مرکز ملت" کے الفاظ کمیں قرآن میں ملتے ہیں؟ یا تاریخ یا حدیث کے اولین لٹر پچر میں کوئی نام ونشان موجود ہے؟ اس طرح کا معاملہ "قرآنی نظام ربوبیت "کا ہے۔ ربوبیت کا لفظ بھی غیر قرآنی ہے۔ پھر اس کا حدیث یا تاریخ کے اولین لٹر پچر میں کوئی نام ونشان ملتا ہے؟ بلکہ طلوع اسلام کے ان دونوں عقائد ونظریات کا تو سوائے ان کی اپنی تصنیف کردہ کتابوں کے موجودہ دور تک کسی بھی تاریخ کی کتاب میں بھی نام ونشان نہیں ملتا؟ تو پھروضعی عقیدہ وحی خفی والا ہوا۔ یا آپ کے مزعومہ عقائد کا؟

۲۔ وحی خفی اور یہودی: آپ فرماتے ہیں کہ یہودیوں کا عقیدہ یہ تھا کہ ایک قشم کی وحی لکھی جاتی ہے اور دو سری لکھنے کے قابل نہیں ہے۔ اب سوال یہ ہے کہ ان یہودیوں نے دو سری قشم کی وحی کو لکھا تھایا نہیں؟ عقیدہ کے مطابق تو نہ لکھنا چاہئے تھا لیکن حقائق یہ بتاتے ہیں کہ انہوں نے دو سری قشم کی وحی بھی لکھی ہوئی تھی۔ اس سے تو یہی معلوم ہوتا ہے کہ ان کا ایسا عقیدہ نہیں تھا۔ ورنہ وہ اپنے عقیدے کے خلاف کیسے کر سکتے تھے؟

(۲) یہودیوں کا بقول پرویز صاحب عقیدہ یہ تھا کہ ایک قشم کی وحی لکھی جائے اور دو سری قشم کی نہ لکھی جائے۔ لیکن مسلمانوں کا عقیدہ یہ ہے کہ ایک قشم کی وحی جلی ہے دو سری خفی۔ اور دونوں ہی تحریر میں لائی گئی ہیں۔ پھران دونوں عقائد میں کیا مطابقت ہے اور مسلمانوں نے مستعار کیا لیا؟ (۳) مسلمانوں نے اگر اسرانیلیات سے پچھ مستعار لیا ہے تو وہ اخبار دواقعات کی قشم کی باتیں ہیں۔ نہ کہ

المنتز ترویز تیت ۲۰۰ 567 (حسر چمارم) دوا محدیث کم الم دوا محدیث کم الم دوا محدیث کم محقا کم دوا کامات اور اگر کمی واقعہ کی تفسیل جو قرآن وحدیث میں درج نہیں اگر وہ اسرائیلیات سے محقا کم واحکامات اور اگر کمی واقعہ کی تفسیل جو قرآن وحدیث میں درج نہیں اگر وہ اسرائیلیات سے محق کی جائے بشرطیکہ وہ کتاب وسنت کے خلاف نہ ہو تو آس میں حرج بھی کیا ہے؟ اور اس کی اجازت خود رسول اللہ نے دی ہے۔ ارشاد نبوی ملتی کم جائے بشرطیکہ وہ کتاب وسنت کے خلاف نہ ہو تو آس میں حرج بھی کیا ہے؟ اور اس کی اجازت خود رسول اللہ نے دی ہے۔ ارشاد نبوی ملتی کم جائے بشرطیکہ وہ کتاب وسنت کے خلاف نہ ہو تو آس میں حرج بھی کیا ہے؟ اور اس کی اجازت خود رسول اللہ نے دی ہے۔ ارشاد نبوی ملتی کم ایک میں حرج بھی کیا ہے؟ اور اس کی اجازت خود رسول اللہ نے دی ہے۔ ارشاد نبوی ملتی کم ایک میں حرب بھی کر ہے کہ کیا ہے؟ اور اس کی اجازت ہو کہ خود رسول اللہ نے دی ہے۔ ارشاد نبوی ملتی کم میں حرب بھی حرب کی کی ہے۔ ارشاد نبوی ملتی کہ میں حرب بھی کر ہے۔ اس کی اجازت دی ہو تو آئی ہی حرب بھی کہ میں حرب بھی کر ہو کہ کہ خود رسول اللہ نے دی ہے۔ ارشاد نبوی ملتی ہے۔ ارشاد نبوی ملتی کہ من حرب بھی کر ہے۔ اس میں کوئی اسر آئیڈ کی ہے۔ اس میں کوئی معان ہو کہ حرب اللہ اللہ اللہ میں اللہ میں کر میں کہ معان کتہ نہیں۔ " معان اخبار الا حاد) معان کو کہ میں۔ " معان کہ نہ میں ہے۔ اس میں اند میں ہے۔ اند میں اس میں الا حاد) معان ہو ہے ہیں۔ لہذللب تکرار کی ضرورت نہیں ہے۔ دی جنہ ہیں۔ لہذللب تکرار کی ضرورت نہیں ہے۔

## دحی خفی کا قرآن سے سروکار

اب ہم قرآن سے چند ایسے حقائق بیان کریں گے جن سے یہ معلوم ہو سکے کہ وحی خفی کو دحی جلی سے کتنا کہرا تعلق ہے۔

وحی کے مختلف طریقے: اللہ تعالیٰ نے قرآن کریم میں وحی کے مندرجہ ذیل طریقے ذکر فرمائے ہیں ارشاد باری ہے:

وَمَا كَانَ لِبَشَرِ أَن يُحْكَمُهُ أَلَنَهُ إِلَا وَحْيًا "اور كمى انسان كے ليے يہ ممكن شيس كه الله اس أو من وَذَاتٍي حِمَابٍ أَوْ يُرْسِلَ رَسُولًا فَيُوحِى سے كلام كرے مگرومى كے ذريعہ يا پردے كے يتيچ بايذيهِ ما يَسَكَةُ (السورى١٧٤٢ه) سے يا يك رسول بيچ جو الله كے اذان ہے وحى كرے جو الله جاہتا ہو."

اس آیت میں لفظ وَخیّا اینے لغوی معنی (اشارہ لطیف یعنی القاء یا الهام کے معنوں) میں آیا ہے۔ اور لفظ یُوْحیٰ میں وحی اپنے اصطلاحی معنوں (یعنی اللہ تعالٰی کا اپنے نبی کو فرشتہ کے ذریعے پیغام بھیجنا) میں استعال ہوا ہے۔ گویا اس آیت میں اللہ تعالٰی کے کسی انسان سے کلام کرنے کے تین طریقے مٰدکور ہیں (ا) القاء یا الهام (۲) پردے کے پیچھے سے بات کرتا (۳) جبریل امین طلب کی کے ذریعہ پیغام پنچانا۔ اس آخری طریقے کی چردو صور تیں ہیں:

(الف) یہ کہ اللہ جریل امین کو نبی کے دل پر اتار تا ہے۔

(ب) ووسری صورت میہ ہے کہ جریل ملت ؟ آپ نے پاس آتا ہے۔ دل پر نہیں اتر نا اور اسے آپ انسانی یا اس کی اصلی شکل میں دیکھتے بھی ہیں۔ اب دیکھتے ان چار صورتوں میں سے قرآن صرف (۳-الف) قتم کی وحی کا مجموعہ ہے۔ اب سے تشلیم کرنا ہمارے لیے نامکن ہے کہ باقی قسموں کی وحی رسول اللہ سل اللہ یہ و جو افضل الانبیاء ہیں نازل ہی نہ ہوئی ہو۔ بالخصوص اس صورت میں کہ اس سے دلائل بھی موجود ہیں۔

| (حصه چهارم) دوا یا صدیت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 568                                                                                                                                                            | آئينه پَرويزيت                                                                                                                                                                    |                                                                                                                      |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                | ناليس ملاحظه فرمايية.                                                                                                                                                             | اب ان کی مث                                                                                                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                | سول الله کے قلب پر                                                                                                                                                                | ا۔ جرمل کا ر                                                                                                         |
| (قرآن) رب العالمین کی طرف سے نازل کردہ<br>جسے روح الامین لے کر تیرے دل پر اترا تاکہ تو<br>نے والوں میں سے ہو۔''                                                                                                                                                                                                                                                   | نو بِ رہے<br>کُونَ مِنَ ہِ                                                                                                                                     | یل رَبِّ الْمَالَمِينَ () مَنْ<br>) عَلَىٰ قَلْبِكَ لِتَّ<br>) (الشعراء٢٦/ ١٩٢)                                                                                                   | ٱلْأَمِينُ ﴿                                                                                                         |
| می آپ نے جریل کو دو بار انزتے دیکھاہے جیسا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                                                                                                                                | رسول کے سامنے آنا :                                                                                                                                                               | ÷                                                                                                                    |
| اتم اس چیز میں جنگڑا کرتے ہو جو اس (پیغبر محمد<br>لِم) نے دیکھا جب کہ اس پیغبر نے اس جریل کو<br>باراور بھی دیکھاہے                                                                                                                                                                                                                                                | цў.                                                                                                                                                            | عَلَىٰ مَا يَرَىٰ ۞ وَلَقَدُ<br>(النجم٥٣/ ١٢_١٣)                                                                                                                                  | ﴿ أَفَتُمَرُونَهُ                                                                                                    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                | ربانی:                                                                                                                                                                            | ٣- القائر                                                                                                            |
| فنقریب تم پر ایک بھاری فرمان القاء کریں گے۔ ''<br>المزمل ۷۳/ ٥)                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | تقااس کا قرآن میں ذ                                                                                                                                            | ن عنقربیب کونسا نازل ہوا                                                                                                                                                          | وه بھاری فرما                                                                                                        |
| ہے۔ جس میں آپ نے فرمایاً ''روح الامین نے<br>تک نہیں مرے گا۔ جب تک اپنے جصے کا پورا                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                      |
| , , , , , , , , , , , , , , , , , , ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                                                                                                                                | لى يا بالحديث من معنون<br>لى ** (الحديث)                                                                                                                                          |                                                                                                                      |
| ) کرنے کا ذکر درج ذیل آیات میں ہے۔<br>دو کمان کے فاصلے پر پا اس سے بھی کم پھر اللہ نے<br>نے بندے کی طرف وتی جو کچھ بھی کی۔ ''<br>ا-الف) تو قرآن میں جنع ہو گئی باقی تین اقسام کی<br>وحی کو وحی جلی کہتے ہیں۔ اور جلی اس لیے کہتے<br>ی اللہ تعالیٰ کی طرف سے نازل ہوتے تھے۔<br>ی ۔ اس میں صرف مفہوم آپ کے دل میں ڈالا<br>کی پاس آئے تھے۔ ان تمام صورتوں میں چو نکہ | ا مَأَوَّحَنَ إِلَىٰ ''تو<br>١٠-٩٠)<br>١٠ کيا کچھ تھی یہ قرآن<br>١٠ ايک قسم کی وحی (٣<br>٢٠ نہيں بلکہ الفاظ بھے<br>٢٠ نہيں بلکہ الفاظ بھے<br>ماتے تھے۔ ابی طرح | ک فَوَسَیَنِ أَوَ أَدْنَى ﷺ<br>مَحَكِﷺ (النجم ٥٣/<br>فی کی جو کچھ بھی کی یہ و<br>چار اقسام میں سے صرف<br>ہورت میں صرف مفہوم<br>سری قشم کی وتی جو القاء<br>پ اپنے الفاظ میں ادا فر | الأو فكمان قاب<br>عبديور ما أق<br>طرف وم<br>موتاب كه م<br>وحى مجى وحى<br>مين كه اس م<br>جياتار جس آر<br>جياتار جس آر |

آئینهٔ پَرویزیت ۲۰۰۲ 569 🔨 (حصه چمارم) دوا کا حدیث

الفاظ کے بجائے صرف مفہوم من جانب اللہ ہو تا تھا اس لیے ایس وجی کو وجی خفی کہتے ہیں۔

<u>وحی خفی کی اقسام :</u> جس طرح سنت کی تین قشمیں ہیں اسی طرح وتی خفی کی بھی تین اقسام ہیں۔ مثلاً: () سُنَّت قول وہ ہے جس میں رسول اللہ ملی کی کوئی قول مذکور ہے اور وحی قول وہ قول ہیں جو جبریل ملا<u>ت ا</u>کے ذریعہ آپ پر نازل ہوئے جیسے ادعیہ مسنونہ اور تشہد وغیرہ۔

- (7) سنت فعلی وہ کام ہے جو آپ نے بحیثیت رسول سر انجام دیا ہے اور وحی فعلی دہ کام ہے جس کے کرنے کا طریق آپ کو جبریل ملت کی کے ذریعہ سکھایا گیا ہو۔ مثلاً نماز ادا کرنے کا طریقہ۔
- دیں سنت تقریری یا سکوتی وہ ہے کوئی کام آپ کے سامنے ہوا اور آپؓ نے اس پر ازراہ صواب سکوت اختیار فرمایا ہو۔ اس طرح وحی تقریری یا سکوتی وہ ہے جب کہ آپؓ کے کسی اجتماد قول یا فغل پر اللہ تعالیٰ نے سکوت اختیار فرمایا ہو۔

عموماً یہ سمجما جاتا ہے کہ قرآن مجید وحی جلی ہے۔ اور حدیث وحی خفی۔ اس میں حقیقت صرف یہ ہے کہ قرآن تو فی الواقع سارے کا سارا وحی جلی ہے لیکن اس کا یہ مطلب بھی نہیں کہ وحی جلی ساری کی ساری قرآن میں ہی محصور ہے۔ وحی جلی کا تھوڑا بہت حصہ احادیث میں بھی ندکور ہے۔ مثلاً زتا کی سزا ہے متعلق عبادہ بن صامت کی بیہ مرفوع روایت کہ حذو اعنی حذو اعنی قد جعل لھن سبیلا..... المح عبادہ بن صامت کہتے ہیں کہ اس وحی کے نزول کے وقت رسول اللہ پر وہی کیفیت طاری ہوتی تھی جو قرآن کی وحی کے نزول کے وقت طاری ہوتی تھی۔ (مسلم 'کتاب الحدود' باب حد الزیا)

وحی مملو اور غیر مملو: ای طرح به بھی سمجھا جاتا ہے کہ قرآن مجید تو دحی مملو ہے اور حدیث وحی غیر مملو۔ اس میں بھی حقیقت اتن ہے کہ قرآن تو فی الواقع سارے کا سارا وحی مملو ہے لیکن حدیث میں بھی تھوڑا بہت حصہ وحی مملو کا موجود ہے۔ مثلاً تشہد (جو نماز میں بحالت تشہد پڑھی جاتی ہے) کہ آپ تمام محابہ کو قرآن کی طرح سکھایا کرتے تھے تسبیحات رکوع و سجود وحدود دغیرہ للذا بیہ وحی مملو ہے مگر قرآن میں نہ کور نہیں۔

گویا جس طرح قرآن کو کتاب اللہ کها جاتا ہے۔ اس طرح وحی جلی اور وحی مثلو بھی کها جاتا ہے۔ قرآن فی الواقع کتاب اللہ بھی ہے وحی جلی بھی اور وحی مثلو بھی لیکن جس طرح کتاب اللہ (احکام منٹرل من اللہ) قرآن کی علاوہ احادیث میں بھی مذکور ہیں۔ اسی طرح احادیث میں پچھ تھو ڑا بہت حصہ وحی جلی اور وحی مثلو کابھی وجود ہے۔

## وحی خفی کے دلائل

ا۔ آیات قرآنی کی تر تیب: یہ تو قرآن کریم ے واضح ہے کہ وہ تھوڑا تھوڑا کر کے حسب موقعہ

آئينهُ پَرويزيت ٢٠٠ (حصه چهارم) دوا إحديث وضرورت نازل ہو تا رہا ہے۔ اور بالخصوص کمبی سور تیں طویل و قفوں کے بعد کمّی اقساط میں نازل ہوئی ہیں۔ اور ازروئے قرآن ہمارا یہ بھی عقیدہ ہے کہ قرآنی آیات کی تر تیب بھی بذریعہ وحی منظرل من اللہ ہے۔ اگر بیہ تر تیب الهامی تشلیم نہ کی جائے۔ تو قرآن کریم کو آسانی کتاب کہنا بھی بے سود ہے اور یہ بھی واضح ب کہ اس تر تیب آیات کا قرآن میں کمیں ذکر تک نہیں۔ لندا یہ تسلیم کیے بغیر کوئی چارہ نہیں کہ آپ پر قرآن کے علاوہ کچھ ادر وحی بھی نازل ہوتی تھی۔ جس کی بنیاد پر آپ نے بالا قساط اترنے والی طویل سورتوں کی آیات میں تر تیب پیدا کی اور امت کو سکھائی۔ ۲۔ تیبیین کتاب اللہ : رسول اللہ ملتی کی ایک ذمہ داری یہ بھی تھی کہ وہ امت کے سامنے قرآن کے معانی و مطالب اور تشریح و توضیح پیش کریں۔ ارشاد باری ہے: ﴿ وَأَنزَلْناً إِلَيْكَ ٱلذِحْتَرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ "اوراب في بم ن تمارى طرف ذكراس ليه ناذل کیاہے کہ تم لوگوں پر اس چیز کی وضاحت کر دوجو ان إِلَيْهِمْ﴾ (النحل17/ ٤٤) کی طرف اتاری گئی ہے۔ " یہ توضیحی و تشریحی الفاظ بھی بصورت وحی خفی منجانب اللہ ہی ہوتے تھے۔ ارشاد باری ہے: " پھراس (کے معانی ومطالب) کا بیان بھی ہمارے ذمہ أُمْ إِنَّ عَلَيْتَ ابْتَ انْعُرُ () ہے۔" ۳۔ نطق نبی : ارشاد باری ہے: ﴿ وَمَا يُنْطِقُ عَنِ ٱلْمُوَىٰٓ ۞ إِنَّ هُوَ إِلَّا وَحَى ۖ ''وہ (پیغیبر) خواہش نفس ہے بات نہیں کر تا بلکہ وہ تو يُوحَى ٢ (النجم ٥٣ / ٢.٤) وحی ہے جواس پر کی جاتی ہے۔ " اس آیت میں عموم ہے لیکن حافظ اسلم صاحب فرماتے ہیں: <sup>دولی</sup>کن سے استدلال حقیقت فنمی سے بہت دور ہے کیونکہ یہاں ذکر ہے اس کلام کا جو بذریعہ وحی کے اتر تا تھا اور جس سے کفار کو انکار تھا اور وہ صرف قرآن ہے۔ " (م-ح ص٢) حافظ صاحب کے اس انداز فکر کاہم پہلے تفصیل سے جائزہ پیش کر چکے ہیں۔ ۴۰۔ احکامِ قرآنی کی تعمیل : بیشتر قرآنی احکام ایسے ہیں جن پر عمل کا طریقہ قرآن میں مذکور نہیں۔ پھر بیر طریقہ تدبیری امور سے بھی تعلق نہیں رکھتا کہ اس میں آپ بحکم خدادندی مشورہ کرتے ہوں۔ بلکہ بیہ تشریعی امور تھے۔ جن کا اجتماد واستنباط سے بھی تعلق نہیں ہوتا۔ مثلاً نمازوں کی تعداد کان کے او قات اور ترتیب رکعات وغیرہ یا مناسک جج اور حدود الله کا نفاذ وغیرہ۔ اب نبی ایک طرف تو سب سے پہلے احکام اللی

پر عمل کرنے کا پابند ہو تا ہے۔ دو سری طرف وہ تشریعی امور میں خود مختار بھی نہیں ہو تا۔ تو لامحالہ ہمیں تسلیم کرنا پڑتا ہے۔ ایسے تشریعی امور بذریعہ وحی آپ پر مازل ہوتے تھے۔ جس پر پہلے آپ نے خود عمل

www.wkrf.net (Tahafuz-e-Hadees Foundation) لَكُمْ أَمَيْنَهُ بَدُودِينَتْ 💦 🖓 (همه چهارم) دوا محد يث کیا۔ بعد میں آپ کی امت نے۔ ۵- نمازول کی تعداد اور رکعات : ارشاد باری ب: ﴿ حَافِظُوا عَلَى ٱلصَّكَوَتِ وَٱلصَّكَوَةِ " "نمازوں كى حفاظت كرد ادر (بالخصوص) نماز وسطى ٱلْوُسْطَى ﴾ (البقرة ٢/ ٢٣٨) «.5 نماز وسطى كامفهوم تواسى صورت مي سمجها جاسكتاب كدكل تعداد معلوم جو . ادريد تعداد قرآن مي فدکور نہیں لندا معلوم ہوا کہ اللد سے بال بد تعداد مقرر ہے۔ اور اس کی مسلمانوں کو اطلاع بھی دی ہوئی ہے اور بیہ بغیروحی ممکن نہیں۔ اس طرح ایک دو سرے مقام پر فرمایا: "اور جب تم سفر کو جاؤ تو تم پر کچھ گر **فت نہیں کہ نماز** ﴿ وَإِذَا ضَرَبْتُمَ فِي ٱلْأَرْضِ فَلَيْسَ عَلَيْتُمُو جُنَاحُ أَن نَقْصُرُوا مِنَ ٱلصَّلَوَةِ (النساء ٤/ ١٠١) کو کم کرکے پڑھو۔" اور کم کرنے کا تصور تو اس صورت میں ممکن ہے کہ یہ معلوم ہو کہ پوری نماز کتنی ہے؟ اور یہ بات قرآن میں مذکور نہیں بسرحال سے پوری نماز بھی اللہ نے بتائی ضرور ہے ورنہ کم کرنے کا کچھ معنی نہیں۔ اس آیت سے بھی وحی خفی کا ثبوت ملتا ہے۔ ۲- ذکوة کی شرح: قرآن کریم میں ب: ﴿ وَٱلَّذِيكَ فِي أَمْوَلِهِمْ حَقٌّ مَّعْلُومٌ ٢ "اور وہ لوگ جن کے اموال میں ایک جانا ہوا (طے وَٱلْمَتَرُومِ ٢٤ /٧٠ (المعارج ٧٠/ ٢٤ ـ ٢٥) شدہ حصہ) مانگنے اور نہ مانگنے والوں کے لیے مقررب۔ " اب دیکھتے قرآن نے اس حق کو معلوم کہا ہے اور قرآن لفظ علم کا اطلاق وجی اللی پر کرتا ہے۔ جیسا کہ ہم پہلے بھی وضاحت کر چکے ہیں۔ لیکن اس معلوم حق کا قرآن میں کہیں بھی ذکر موجود نہیں۔ البتہ وحی خفی میں اس معلوم حق کا ذکر تفصیل سے موجود ہے۔ 2- ہجرت کا تحکم: اللہ تعالیٰ رسول اللہ ملتی کم مخاطب کر کے فرماتے ہیں: ''اپنے پروردگار کے تحکم کے انتظار میں صبر کیچیے اور ﴿ فَأَصْبِرْ لِحُكْمِ رَبِّكَ وَلَا تَكُن كَصَاحِبِ ٱلْحُوْتِ﴾ مچھلی (کا لقمہ بننے) والے (یونس مُکینے?) ) کی طرح نہ (القلم/٦٨ (٤٨) ادر اس صاحبِ حوت لیتی یونس ملت اسے متعلق قرآن میں ہے: ﴿ وَإِنَّ يُونُسَ لَمِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ٥ "اور ب شک یونس پنج بروں میں سے تھے جب دہ

|           |                                                    |                                               |                                | · · · ·                        |           |
|-----------|----------------------------------------------------|-----------------------------------------------|--------------------------------|--------------------------------|-----------|
| 次         | (حصه چهارم) دوام حديث                              | 572                                           | ږويزي <del>ت</del>             | آئينه؟                         | $\gtrsim$ |
|           | ی کی طرف بھاگے۔''                                  | المرى ہوئى تشتى                               | ون 🗊                           | بِ ٱلْمَشْحُ                   | ٱلْفُلْلِ |
| •         |                                                    |                                               | ()                             | فات ۷/ ۱۳۹_ ۶                  | (الصا     |
| بی کتاب   | ما ہے۔ چنانچہ پرویز صاحب ا <sub>پ</sub>            |                                               |                                |                                |           |
|           |                                                    |                                               | کے تحت لکھتے ہیں کہ۔           | القرآن ميں اُبَقَ ۔            | لغات      |
| یں ہزار   | ما۔ اسے اس مشن کی پنگیل :                          | وم کی طرف بھیجا جاتا تھ                       | ئن دے کر اس کی <sup>ق</sup>    | رسول کو خاص م                  | **        |
| بہ اس کا  | کیکن جب مشیت خود دیکھتی ک                          | ) جگہ نہیں چھوڑ تا تھا۔                       | ی حالت میں بھی اپن             | ں اٹھانا پڑتیں وہ <sup>ک</sup> | مشقتم     |
| جگہ چلے   | ، اس مقام کو چھو ژ کر دو سری                       | کے لیے مفید نہیں تو اسے                       | لیے رہنا اس مشن ۔              | ہلہ زیادہ عرصہ کے              | اس جً     |
| کو چھو ژ  | ہے ایسے تھم کے بغیر ہی قوم                         | نلوم ہو تا ہ <i>ے ک</i> ہ یونس <sup>ملا</sup> | سے ہجرت کہتے ہیں <sup>مع</sup> | کا تھم مل جاتا۔ ا۔             | جائے      |
| •••       | رر احکام خداوندی کے تابع ہ                         |                                               |                                |                                |           |
| نہیں اٹھا | پی طرف سے ایک قدم بھی '                            | ہو کا تھا ان میں رسول ا                       | ملہ خدا کے ہاتھ میں            | ن معاملات میں فی <sub>ا</sub>  | اور جر    |
|           | ن کے دیتے ہوتے اصولوں ک                            |                                               |                                |                                |           |
|           |                                                    |                                               |                                | نا پردگرام مرتب ک              |           |
| م اِس کا  | ، بغیر ہجرت نہیں کر سکتا کیونک                     | ی پیمبراللہ کے حکم کے                         | علوم ہوتا ہے۔ کہ کو            | ں اقتباس سے <sup>م</sup>       | 1         |
|           | ۔ وی سے ہی ہو سکتی ہے۔                             |                                               |                                |                                |           |
|           | م موجود نہیں۔ جس <del>س</del> ے لاز <mark>د</mark> | A                                             |                                |                                |           |
|           |                                                    | · · · · ·                                     | اده بھی آپ کو دحی ہ            |                                |           |
| ئیں اور   | مرمیں حرف بہ حرف پوری ہو                           | پش گوئیاں فرمائیں جو بع                       | ول اللہ نے چند ایں             | ش گوئیاں: رس                   | ₩.∧       |
|           | به پر بینچته بین که حضور کو قر                     |                                               |                                |                                |           |
|           | ں کر کے الگ ہو جانا مشکل ۔                         |                                               |                                | **                             |           |
|           | یہ کل ابوجہل اس جگہ مارا ج                         |                                               |                                |                                |           |
| · · ·     |                                                    | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·         | ادر فلال اس جگه                | •                              |           |
|           | افروں کی قید میں تھے۔                              | ت درد دراز علاقه میں کا                       |                                |                                |           |
|           |                                                    |                                               | ) کے باتھوں فتح ہوگا"          | مصرعمروين العاص                | (P)       |
|           |                                                    |                                               | ب سے پہلے تم مجھے              |                                |           |
|           |                                                    |                                               | وں میں کسرلی کے کنگر           |                                |           |
|           | · · · · · ·                                        | ې يې ،<br>روشني بفرې تک پېنچ گ                | •                              | • •                            | **        |
|           |                                                    |                                               | (قرمان) جہنمی ہے۔              |                                |           |
|           |                                                    |                                               | ، دونوں بازو کٹ گئے            |                                |           |
|           |                                                    |                                               | • -                            | •• /                           | $\sim$    |

المَيْنَا بَرُويزيت ٢٦٦ (حصه چهارم) دوا محديث

(ج) ابھی جبریل مجھے فلال بات ہتا گئے ہیں۔
(ج) کعبہ (بیت اللہ) کی چاہی عثمان بن طلحہ سے خاندان میں رہے گی۔ وغیرہ وغیرہ۔

الی میراید بیٹا (حضرت حسن کی طرف اشارہ کر کے) مسلمانوں کی دو بڑی جماعتوں میں انفاق کا سبب بنے گا۔ وغیرہ دغیرہ د

پیش گوئیاں تو کائن نجومی رمال اور جفار حضرات بھی کرتے ہیں۔ اب سوال یہ ہے کہ یا تو کافروں کی طرح (نعوذ باللہ) رسول اللہ کو اس قبیل کے لوگوں سے شار کر لیا جائے یا پھر یہ مانے بغیر چارہ نہیں رہتا کہ.... قرآن کے علادہ آپ پر اور بھی وحی ہوتی تھی اور اس سے اگلا سوال یہ ہے کہ کاہنوں اور نجو میوں وغیرہ کی پیش گوئیاں اگر کبھی درست ہوتی ہیں تو بسا او قات غلط بھی ثابت ہوتی ہیں۔ لیکن آپ کی کوئی پیش گوئی غلط ثابت نہیں ہوئی۔ للذا لامحالہ سہ تسلیم کرنا پڑے گا کہ آپ کو ان امور غیبیہ پر وحی کے ذریعے ہی اطلاع دی جاتی تھی۔ ایک وحی جو قرآن میں نہ کور نہیں۔

9- تمتنک بالجماعت: پرویز صاحب اپنی تصنیف "تصوف کی حقیقت" کے ص۲۳۳ پر فرماتے ہیں: "تمسک بالجماعت کی اہمیت کے سلسلہ میں حضور سی کی ارشادات کرامی کتب روایات میں درخشندہ موتیوں کی طرح بکھرے ملتے ہیں۔ مثلاً حضور سی کی نے فرمایا کہ: "میں تم کو پائی باتوں کا تھم دیتا ہوں۔ جن کا تھم مجھے اللہ تعالیٰ نے دیا ہے۔ جماعت' سمع' اطاعت' ہجرت اور جماد فی سبیل اللہ......\* (احمہ' عاکم)

کیا محترم پرویز صاحب میہ بتا کیلتے ہیں کہ اللہ کا میہ تحکم حضور ملتی کی کس ذریعہ سے معلوم ہوا تھا؟ قرآن میں تو یہ تحکم کہیں مذکور نہیں۔

قرآن سے وحی خفی کی چند مثالیں

بارہا ایسا ہوا کہ آپ پر وحی خفی نازل ہوئی۔ جس کے مطابق آپ نے عمل کیا اور صحابہ کرام نے آپ سلتی کی اتباع کی۔ پھر پچھ وقت بعد اللہ تعالیٰ نے اس وحی خفی کی بزریعہ آیات قرآن یا بزریعہ وحی جلی توثیق کر دی۔ ایسی مثالیس بہت سی کتب میں نہ کور میں اور ایسے دلا کل کی تعداد پچاس کے لگ بھگ جا پہنچی ہے۔ ان سب کو یہاں درج کرنا ہمارے لیے ممکن نہیں۔ مندرجہ بالا نو دلا کل کے علاوہ اب ہم صرف ان دلا کل کاذکر کریں گے۔ جن کا مولانا مودودی مرحوم نے اپنی کتاب "سنت کی آئینی حیثیت "میں ذکر کیا۔ پھر ان کے دلا کل کاذکر کریں گے۔ جن کا مولانا مودودی مرحوم نے اپنی کتاب "سنت کی آئینی حیثیت "میں ذکر کیا۔ پھر ان کے دلا کل کے جواب طلوع اسلام کے معزز رکن ڈاکٹر عبدالودود صاحب نے دیئے تھے اور یہ جوابات چاہتے ہیں۔

| 574 (تصد چمارم) دوام حدیث                                           | للم آئينة پَرويزيت                                           |
|---------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------|
|                                                                     | ا۔ راز کی بات: سورہ تحریم میں ہے:                            |
| یٰ فَلَهَا "اور جب پیغبرنے اپنی کمی بیوی ہے ایک راز کی              | وَإِذْ أَسَرَ ٱلنَّبِي إِلَى بَعْضِ أَزُوَجِهِ حَدِيدً       |
|                                                                     | نَبَأَتْ بِهِ، وَأَظْهَرُهُ ٱللَّهُ عَلَيْهِ عَرَّفَ بَ      |
|                                                                     | وَأَعْضَ عَنْ بَعَضْ فَلَمَّا نَبَّأَهَا بِهِ عَالَتْ مَنْ   |
|                                                                     | هَٰذَأٌ قَالَ نَبَأَنِيَ ٱلْعَلِيدُ ٱلْخَبِيرُ ﴿             |
| جتادیا اور کچھ حصہ سے در گزر کیا۔ توجب پیغیر نے                     | (التحريم ٣/٦٦)                                               |
| اس بیوی کو اس بات کی خبردی تو دہ کہنے گلی کہ آپ کو                  |                                                              |
| بہ بات بھلا کس نے بتائی؟ آپ نے فرمایا مجھے اس                       |                                                              |
| ···· خدائے علیم وخبیرنے خبردی ہے۔ <sup>**</sup>                     |                                                              |
| ملد نے پیغیر کو اس راز کی بات فاش ہونے کی خبر دی تھی۔ وہ            |                                                              |
| یے ذریعہ ہی ہو تکتی ہے۔ جس کی توثیق وحی جلی نے کردی۔                | قرآن میں موجود نہیں۔ للندا وہ خبروحی خفی ۔                   |
| یکو دو اعتراض ہیں۔ پہلا ہیہ کہ اُلْعَلِیہۂ سے مراد کوئی بھی ایسا    | اب اس واقعه پر ڈاکٹر عبدالودود صاحب                          |
| نے کی خبر رکھتا تھا اور اسی شخص نے آپ کو اس راز کی خبر دی           | شخص ہو سکتا ہے جو اس راز کے فاش ہو۔                          |
| لمط ہے۔ مشلاً:                                                      | تقی۔ ڈاکٹر صاحب کی بیہ تادیل کئی لحاظ سے نا                  |
| رفیۃ سے ساتھ صرف اللہ تعالیٰ کے لیے مخصوص ہیں۔                      | (I) العليم الحبيرك مشتركه صفات ال <sup>مع</sup>              |
| کے الفاظ لچار لچار کر کمہ رہے ہیں کہ بیہ خبراللہ نے ہی پنج سر کو دی | (٢) خود اس آيت مي أَظْهَرَهُ اللهُ عَلَيْهِ ]                |
| لص نے نہیں دی تھی۔                                                  | تقی۔ کسی ادر مخبراور واقعہ سے آگاہ شخ                        |
| لی بیوی نے راز کی بات بتا دی تھی۔ پھر جب اس پہلی بیوی نے            | (۳) یہ دو سرا مخبروہی ہو سکتا ہے جس کو کہا                   |
| باتو رسول اللد نے اس وو سرے مخبر کا نام بتانے کی بجائے العليم       | پغیرے اس آگھ کے متعلق سوال کم                                |
| بولنے کا گھناؤنا الزام ہے۔                                          | الخبیر کهه دیا ہو۔ بیہ نبی کی ذات پر جھوٹ                    |
| محال بیہ تشلیم کر لیا جائے کہ العلیم الخبیرے مراد اللہ تعالیٰ ہی    | (۳) دو سرا اعتراض بیہ ہے کہ "آگر بفرض                        |
| لہ ہر خبر بذریعہ وحی دی جاتی تھی؟ اللہ تعالیٰ جب سمی کے علم کو      | ہے۔ تو اس سے میہ کب لازم آتا ہے ک                            |
| ہے مراد (بالضرور) وحی کے ذریعیہ علم دینا نہیں ہو تا۔ سورہ مائدہ     | اپنی طرف منسوب کرتا ہے تو اس ۔                               |
|                                                                     | میں ہے۔                                                      |
| مرتبہ بی اور جو تم شکاری جانوروں کو سکھاتے ہو۔ تم انہیں ، بین میں   | ﴿ وَمَا عَلَّمُتُم مِنَ ٱلْجُوَارِج مُكَلِّبِينَ تُعَلِّمُوَ |
| بلک اس علم کے ذریعہ سکھاتے ہو۔ جو اللہ نے تمہیں                     | عَلَمَكُمُ أَلَقَهُ (المائدة / ٤)                            |
| سکھایا ہے۔"                                                         | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                        |
|                                                                     | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                        |

تو کیا یمال علمکم الله سے بیر مراد ہے کہ ان شکاری جانوروں کو سد حاف والوں کو اللہ بذراید وحی سکھاتا ہے؟ یا عَلَّمَ الْإِنْسَانَ مَالَمْ يَعْلَمُ عَلَّمَ بِالْقَلَمِ <sup>(1)</sup> (۲۰:۹۰) کے معنی بیر ہیں کہ اللہ ہر انسان کو بذراید وحی وہ کچھ سکھاتا ہے جسے وہ نہیں جانتا اور خود قلّم ہاتھ میں لے کر سکھاتا ہے؟ '' (سنت کی آئینی حیثیت ص ۲۳۳)

ڈاکٹر صاحب کی بیہ تاویل بھی غلط ہے "اللہ تعالٰی اگر شہد کی تکھی کو پہاڑوں میں گھر بنانے کا طریقہ بذریعہ وحی سکھا سکتا ہے تو اگر انسان کو جانوروں کے سد ھانے کا طریقہ بذریعہ وحی بتا دیا ہو تو اس میں تعجب کی کیابات ہے؟

واضح رہے کہ خود پرویز صاحب نے لغات القرآن میں زیر عنوان وحی کے معنی سیر بتائے ہیں۔ کہ آگر اس کی نسبت اللہ تعالیٰ اور عام جانداروں کے در میان ہو۔ جیسا کہ اللہ تعالیٰ کا شہد کی تکھی کو وحی کرنا ق<sup>و</sup> اس وحی سے مراد جبلی داعیے ہوتے ہیں جو ایسے جانوروں کی فطرت میں رکھ دیتے جاتے ہیں۔ اور جب وحی کی نسبت اللہ تعالیٰ سے کسی غیر نبی کی طرف ہو تو اس سے مراد سیر ہوتی ہے کہ اللہ تعالیٰ نے کسی نبی پر وحی کی۔ جس نے دو سرے انسانوں کو بتا دی جیسے اللہ تعالیٰ نے حضرت عیلیٰ کے حواریوں کی طرف وحی کی۔ اس لحاظ سے اللہ تعالیٰ نے انسان کو بذریعہ قلم علم سکھانے اور شکار کرنے والوں کو علم سکھانے کا مطلب سے ہے کہ سیر علم پہلے کسی نبی کو بذریعہ وحی دیا گیا بھراس نے دو سرے انسانوں کو سکھایا۔

اب اگر ڈاکٹر صاحب کے جواب کے مطابق خبر کو تعلیم پر محمول کر لیا جائے تو اس کی صورت میہ ہوئی کہ اللہ تعالیٰ نے پہلے بذریعہ وحی میہ خبر کسی نبی کو دی جس نے اس مخبر کو پنچا دی جو ڈاکٹر صاحب نے فرض کر رکھا ہے۔ تو اب میہ بات یوں بنتی ہے کہ اللہ نے اس خبر کی اطلاع پہلے نبی یعنی رسول اللہ کو (کیونکہ اس وقت وہی نبی تھے) دی۔ پھر آپ نے میہ خبر اس مخبر کو ہتائی۔ پھر جب آپ کی ہیوی نے آپ سے پوچھا تو آپ نے پھر اس مخبر کا نام لے لیا۔ فیا للعجب!

اور یہ اللہ تعالیٰ کے قلم خود ہاتھ میں پکڑنے کا قصہ بھی خوب رہا۔ قلم پکڑنا شاکر دے لیے ضروری ہو تا ہے۔ استاد کے لیے ہر گز ضروری نہیں۔ وہ صرف ہدایات اور زبانی اصلاح کے ذریعہ بھی سکھا سکتا ہے اور کسی نبی کی طرف جبریل کو بھیج کر بھی جیسے رسول اللہ کو نماز ادا کرنے کا طریقہ بتایا گیا۔

٢- صلح حديبيد اور رسول الله متقدم كاخواب: ارشاد بارى ب:

﴿ لَقَدْ صَدَفَتَ ٱللَّهُ رَسُولَهُ ٱلرُّعَايَا بِٱلْحَقِّ "بلاشبه الله في التي رسول كو سچاخواب وكهايا كه تم لَتَدْخُلُنَّ ٱلْمَسْبِحِدَ ٱلْحَوَامَ إِن شَاعَةَ ٱللَّهُ الثاء الله ضرور معجد الحرام ميں امن كے ساتھ داخل مارمينين (الفتح ٢٧/٤٨)

۵ ڈاکٹرصاحب نے آیات کو آگے پیچھے کر دیا ہے صحیح تر تیب یوں ہے۔ علم بالقلم علم الانسان مالم یعلم۔

آئینہ پَرویزیت 💦 576 🔨 (حصہ چہارم) دوا کم حدیث واقعہ یوں ہوا کہ رسول اللہ ملی کیا نے خواب دیکھا کہ آپ بیت اللہ شریف میں داخل ہو کر طواف کر رہے ہیں۔ نبی کا خواب بھی چونکہ از قشم وحی ہو تا ہے۔ للذا صحابہ کرام اس خواب پر بہت خوش ہوئے۔ اور آپ ۱۳۰۰ صحابہ کی معیت میں عمرہ کی نیت سے مدینہ سے چل پڑے۔ کفار و مکہ کو جب آپ کی آمد کی اطلاع ہوتی تو انہوں نے آگے بڑھ کر آپ کو حد يدبيد کے مقام پر روک ديا۔ بيد عکراؤ بالآخر صلح حد يدبيد پر منتج ہوا۔ جس کی رو سے آپ اس سال عمرہ نہ کر سکتے تھے۔ اب نبی کے خواب کے متعلق صحابہ میں خلجان پیدا ہوا تو حضرت عمر بنا تھ بنے آپ سٹی بیا سے پوچھا کہ کیا آب نے خبرنہ دی تھی کہ ہم مکہ میں داخل ہوں گے۔ تو آپ نے فرمایا بال مگریہ تو نہیں کہا تھا کہ اس سفر میں ایہا ہو گا۔ واپس پر سورہ فتح نازل ہوئی۔ تو اللد تعالى نے صحابہ کو اطمینان دلاتے ہوئے فرمایا۔ کہ اللہ نے اپنے رسول کو سچا خواب دکھایا یعنی وہ خواب وحی ہی تھا۔ نیز بید کہ تم انشاء اللد ضرور معجد حرام میں امن کے ساتھ داخل ہو گئے۔ اس دفعہ نہ سمی۔ پھر سمی۔ ہبرحال ہو گے ضرور اور وہ خواب یقینا سچا تھا۔ اس میں شک کی کوئی بات نہیں گویا اس آیت کا سارا دارد مدار اس بات پر ہے کہ نبی کو خواب میں بھی وحی ہو سکتی ہے۔ اور چو نکہ اس خواب کا قرآن میں کہیں ذکر نہیں للذا معلوم ہوا کہ قرآن کے علاوہ بھی نبی کو وحی ہوتی ہے۔

يهلا اعتراض: اب اس تشريح وترجمه پر ذاكثر صاحب كو يهلا اعتراض توبيه ب كه لفَّدْ صَدَقَ اللّهُ رَسُوْلَهُ الرُّنْ يَا بِالحَقِّ كَاتر جمه "الله في استِ رسول كوسچا خواب دكھايا-" غلط ب اس كاصحيح ترجمه بيه ب " خواب كوسچا كر دكھايا" جيسے صدق الله دعده كاتر جمه ب- "الله في اپنا دعده سچا كر دكھايا-" (الينا ٢٢٦) ذاكثر صاحب كابيه ترجمه مندرجه ذيل دو دجوه سے غلط ب-

اگر اس کا معنی سچا کر دکھایا کیا جائے جیسا کہ ڈاکٹر صاحب کا خیال ہے۔ تو پھر لَتَدْ حُلُنَّ المسجدَالحوامَ (یعنی تم ضرور معجد حرام میں داخل ہو گے) بے معنی ہو جاتا ہے۔ یعنی داخل ہونے کا مرحلہ تو ابھی باقی ہے۔ تو پھر اللہ نے خواب کو سچا کیسے کر دکھایا؟

دو سرا اعتراض: حضور ملی کیم سے اس خواب کو از قبیل وی سمجھنا حقیقت وی سے بے خبری کی دلیل ہے" (ایھنا ۲۲۷)

اور وہ وحی کی حقیقت کیا ہے؟ یہ بات ڈاکٹر صاحب نے محفوظ ہی رکھی ہے۔ ہتا دیتے تو بے خبروں کو بھی پچھ

لجمع المينة بَرُويزيت ٢٠٢٠ المحمد جهارم) دوا إحديث

خبرلگ جاتی۔

۲- قبله کا تقرر: ارشاد باری ب: ﴿ وَمَا جَعَلْنَا ٱلْقِبْلَةَ ٱلَّتِي كُنْتَ عَلَيْهَا إِلَا "اور بم في وه قبله جس پر اب تك تم تصالى لي لِنَعْلَمَ مَن يَنَبَعُ ٱلرَّسُولَ مِعَن يَنقَلِبُ عَلَىٰ مقرر كياتها كه ديك يس كون اس كى بيروى كرتا ب- اور عَقِبَيْدُ (البقرة ٢/ ١٤٣) كون الحي ياؤل پھر جاتا ہے؟"

مسلمانوں کا پہلا قبلہ بیت المقدس تھا۔ جس کی طرف ۱۳ سال تک منہ کر کے مسلمان نماز ادا کرتے رہے۔ لیکن رسول اللہ کی دلی خواہش سی تھی کہ بیت اللہ کو کعبہ قرار دیا جائے۔ جیسا کہ قرآن میں ہے ﴿ قَدْ نَوَىٰ تَقَلَّبَ وَجُهِكَ فِی السَّمَآءِ ﴾ اور آپ بار بار آسان کی طرف رخ کیا کرتے تھے کہ دیکھیں کب تحویل قبلہ کا حکم آتا ہے۔ مگر اللہ تعالیٰ کے حکم کی اطاعت پر مجبور تھے۔ خود کچھ نہ کر سکتے تھے۔ اللہ تعالیٰ نے آپ کی یہ خواہش پوری کر دی اور فرمایا فَوَلِّ وَجُهَكَ شَطْرَ الْمَسْجِدِ الْحَوَامِ اور ساتھ ہی یہ تا دیا کہ پہلا قبلہ ہیت المقدس بھی ہم نے ہی مقرر کیا تھا اب چونکہ پہلے قبلہ کی تقرری کا حکم قرآن میں کہیں مذکور نہیں تو لامحالہ یہ حکم ہذریعہ وحی خفی ہی ملا تھا۔

اب اس کے متعلق ڈاکٹر صاحب کی تاویل یہ ہے کہ: آیت مذکورہ میں ٹنت کا ترجمہ "قما" نہیں بلکہ "بے" د

آیت فذکورہ میں کُنْتَ کا ترجمہ "تھا" نہیں بلکہ " ہے" درست ہے اور حَاجَعَلْنَا الْقِبْلَةَ مِی تَقَرری کے الفاظ ای نے قبلہ بیت اللہ کے لیے ہیں۔ اور کی موقعہ لوگوں کی آذماکش کا تھا۔ جیسا کہ دو ہی آیات بعد اللہ تعالیٰ نے فرمایا ﴿ وَلَئِنِ اتَّبَعْتَ اَهْوَآ ءَ هُمْ مِّن بَعْدِ حَاجَاءَكَ مِنَ الْعِلْمِ اِنَّكَ اِذَا لَمِنَ الطَّالِمِيْنَ ﴾ بعد اللہ تعالیٰ نے فرمایا ﴿ وَلَئِنِ اتَّبَعْتَ اَهْوَآ ءَ هُمْ مِّن بَعْدِ حَاجَاءَكَ مِنَ الْعِلْمِ اِنَّكَ اِذَا لَمِنَ الطَّالِمِيْنَ ﴾ بعد اللہ تعالیٰ نے فرمایا ﴿ وَلَئِنِ اتَّبَعْتَ اَهْوَآ ءَ هُمْ مِّن بَعْدِ حَاجَاءَكَ مِنَ الْعِلْمِ اِنَّكَ اِذَا لَمِنَ الطَّالِمِيْنَ ﴾ بعد اللہ تعالیٰ نے فرمایا ﴿ وَلَئِنِ اتَّبَعْتَ اَهُوَا ءَ هُمْ مِن بَعْدِ مَا جَآءَكَ مِنَ الْعِلْمِ اِنَعْ الْعُنْ الطَّالِمِيْنَ ﴾ (۱۳۵۳) یعنی آگر تو العلم آجانے کے بعد ان کی خواہشات کی اتباع کرے گاتو تو طالموں سے ہو جائے گا۔ اس سے صاف داضح ہے کہ العلم (وحی خداوندی) نے قبلہ کے لیے آئی تھی۔ آگر پہلا قبلہ وحی کے مطابق مقرر ہوتا تو یہاں یہ بھی نہ کہا جاتا کہ العلم آنے کے بعد حتم پہلے قبلہ کی طرف رخ نہ کرنا۔ (ص ۲۳۲) سے الی میں بھی نہ کہا جاتا کہ العلم آنے کے بعد حتم پہلے قبلہ کی طرف رخ نہ کرنا۔ (ص ۲۳۲) ایک قبلہ کی طرف رخ کرتے تھے۔ جو شخص حضور کے ساتھ شریک ہوتا تھا۔ وہ بھی اس طرف رخ کر لیتا تھا ایک پاؤں پھرنے کا سوال ہی پیدا ہوں ہو جاتے تھے۔ جو شخص حضور کے ساتھ شریک ہوتا تھا۔ وہ بھی اس طرف رخ کر لیتا تھا الٹے پاؤں پھرنے کا سوال اس وقت پیدا ہوا جب اس قبلہ میں تبدیلی کی گئی۔ " (ایسا ص ۲۲۲ طُنماً)

اس زمانہ میں عربوں کا مرکزی معبد بیت اللہ تھا۔ اور رسول اللہ خود بھی اور اسی طرح ان کے ساتھ ملنے والے مسلمان بھی یہ چاہتے تھے کہ قبلہ بیت اللہ شریف کو قرار دیا جائے۔ جیسا کہ تحویل قبلہ کے وقت فَوَلِّ وَجْهَكَ شَطْرَ الْمُسْجِدِ الْحَرَامِ سے ثابت ہوتا ہے۔

ابل کتاب کا قبلہ بیت المقدس تھا۔ پھر جب بذریعہ وحی تحفی بیت المقدس کو اللہ تعالیٰ نے قبلہ قرار

## آئینهٔ پُرویزیت 💦 🛠 (حصه چهارم) دوا کے حدیث

دیا۔ تو سمی معاملہ نے مسلمانوں اور نے اسلام میں داخل ہونے والوں کے لیے آزمائش کا موقعہ تھا۔ ورنہ ۱۳ سال بعد مدینہ میں تو مسلمانوں کی اپنی حکومت قائم ہو چکی تھی اور آپ کو جانثاروں کی ایک معتد به تعداد بھی میسر آ چکی تھی۔ اس وقت صرف اہل کتاب نے شور حوایا تھا جنہیں اللہ تعالی نے ﴿ سَيَقُوْلُ السُّفَهَآ ءُ مِنَ النَّاسِ مَاوَلَتُهُمْ عَن قِبلَتِهِمُ الَّتِیٰ کَانُوا عَلَیْهَا (۱۳۲۰، اوان اوگ میہ کہیں گے کہ مسلمانوں کو اس قبلے سے کس نیچ چیر دیا جس پر وہ تھے) سے خطاب کیا۔

ا رہا مسلمانوں کا معاملہ تو وہ تو اس تحویل قبلہ پر بڑے خوش ادر مطمئن تھے۔ کیونکہ یہ تحویل خود رسول اللہ کی مرحنی کے مطابق ہوئی تھی۔ اس لیے نئے قبلہ کی تحویل مسلمانوں کے لیے آزمائش کا موقعہ کی سی سلمانوں کے لیے آزمائش کا موقعہ ہو سکتا تھا؟ یہ تو خوش کا موقعہ تھا۔

مندرجہ بالا تاریخی حقائق سے بیہ بات ازخود واضح ہو جاتی ہے کہ پہلا قبلہ آنحضور سی کی کا خود ساختہ نہ تھا۔ اگر آپ کو اس بات کا افتیار ہو تاتو آپ یقینا بیت اللہ کو قبلہ قرار دیتے مگر یہ قبلہ بیت المقدس اللہ نے بذریعہ وحی مقرر کیا تھا۔ جس کی تعمیل مسلمان محض تھم اللی سمجھ کر کر رہے تھے۔ ان کی اپنی رضا در غبت کا اس میں دخل نہ تھا۔ لہذا سیہ کہنا غلط ہے کہ آپ نے وحی کاللی کے بغیر ہی اپنی مرضی سے ایک قبلے (بیت المقدس) کی طرف رخ کرلیا تھا۔ اور سی بھی کہ اس مقام پر کنت کا معنی "تھا" کے بجائے "ہائے "درست ہے۔

۲۲۔ متبنیٰ کی مطلقہ سے نکاح: آپ کے متبنیٰ زید بن حارث اپنی بیوی کو طلاق دیتے ہیں۔ اس کے بعد حضور ملتی ہیا ہے اس کے بعد حضور ملتی ہی کی مطلقہ سے نکاح : آپ کے مناف محضور ملتی ہی کے مطلقہ میں مطلقہ بیوی سے نکاح کر لیتے ہیں۔ تو منافقین ومخالفین حضور ملتی ہی کے خلاف حضور ملتی ہی کی مطلقہ بیوی ہے نکاح کر یہ ہی ہوی ہے دیک کر یہ میں کر ولیتے ہیں۔ تو منافقین ومخالفین حضور ملتی ہی کے خلاف کر ولیتے ہیں۔ ان اعتراضات کا جواب اللہ تعالیٰ نے یہ دیا کہ بید نکاح کر ایتے ہیں۔ تو منافقین ومخالفین حضور ملتی ہی کے خلاف حضور ملتی ہی کہ مطلقہ بیوی سے نکاح کر یہ میں این میں مع معلقہ بی محضور ملتی ہی مطلقہ میں معلقہ بیوی میں معالی کے مطلقہ میں معام کر ہوں ہوں میں معالی مند ہوں کہ معالی معالی ہوں ہوں کہ معلقہ میں معالی معالی کے م خود نہیں بلکہ ہم نے کیا ہے۔ ارشاد باری ہے۔

﴿ فَلَمَا فَضَىٰ زَيْدٌ يَنْهَا وَطَرًا زَوَجْنَكَهَا لِحَىٰ ﴿ فَلَمَا فَضَىٰ زَيْدٌ يَنْهَا وَطَرًا زَوَجْنَكَهَا لِحَىٰ لَا يَكُونَ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ حَنَجٌ فِى أَزَوَنَج أَدْعِيَآيِهِمَ إِذَا قَضَوْلُ مِنْهُنَ وَطَرًا ﴾ أَدْعِيَآيِهِمَ إِذَا قَضَوْلُ مِنْهُنَ وَطَرًا ﴾ معمانوں بے لیے اپنی متبلی کی یوی سے نکاح کرنے معلق نہ رکھیں (طلاق دے دیں۔)"

اس آیت میں ایک گذرے ہوئے واقعہ کا بیان ہے زید کی مطلقہ ہیوی سے نکاح کا تھم قرآن میں نہیں ہے۔ للذا یہ تھم بذریعہ وحی خفی ہی ہو سکتا ہے۔ اب ڈاکٹر صاحب یہ فرماتے ہیں کہ: "قرآن کا انداز سہ ہے کہ جو باتیں خدا کے ہتائے ہوئے قاعدے اور قانون کے مطابق کی جائیں پانید بن پر بیٹر ماز میں مذہب کہ بیٹر بیٹر کہ سر پر اتھیں

انہیں خدا اپنی طرف منسوب کرتا ہے خواہ کسی کے ہاتھوں سے سرزد ہوں مثلاً مقتولین بدر کے متعلق ہو فکم تفتیلون مدر ک متعلق ہے ﴿ فَلَمْ تَقْتُلُوْهُمْ وَلَكِنَّ اللَّهُ قَتَلَهُمْ ﴾ (٨:١٥) ''انہیں تم نے قتل نہیں کیا بلکہ اللّٰہ نے قتل کیا'' حالانکہ یہ قتل مومنین کے ہاتھوں ہی سرزد ہوا تھا یمی ذَوَّ خُنِکَهَا کا مطلب ہے۔ یعنی حضور

آئینهٔ پَرویزیت ۲۶ 🛠 (حصه چهارم) دوا کم حدیث

المبتلي نے وہ نكاح خدا كے قانون كے مطابق كيا۔ وہ قانون يہ تعا كہ تم پر حرام بيں ﴿ وَحَلَا بَلُ اَبْنَاَ وَحُمُ الَّذِيْنَ مِنْ اَصْلاَ بِحُمْ ﴾ (٢٣:٣٣) تهمارے ان بيوں كى يوياں جو تممارے صلب سے ہوں۔ اور چونكہ منہ بولا بيٹا صلبى بيٹا نہيں ہوتا۔ اس ليے اس كى يوى سے نكاح حرام نہيں۔ جائز ہے حضور للتُوَلاً نے خدا كے اس تعلم كے مطابق زيد كى مطلقہ يوى سے نكاح كرام نہيں۔ جائز ہے حضور اس تاديل ميں ذاكثر صاحب نے چابک دستى ہو كا۔ اس كے بحد كماح كيا تعا۔ (حواله اليفنا ص ٢٣٥) جائز بتا رہے ہيں وہ تعلم كے مطابق زيد كى مطلقہ يوى سے نكاح كيا تعا۔ (حواله اليفنا ص ٢٣٥) جائز بتا رہے ہيں وہ تعلم تو بعد ميں نازل ہوا۔ اور بيد تعلم سورہ نساء ميں ہے جس كام كو لائل تر تيب كے لحاظ سے نبر ٢٢ ہے۔ اور ذَوَّ جُنْكَهَا والى آيت ہورہ احزاب ميں ہو جس كا زول تر تيب كے لحاظ سے نبر ٢٢ ہو خدا كے اس تعلم كے مطابق كيسے ہوا؟

دوسری قابل غور بات بیہ ہے کہ اگر بیہ تھم پہلے نازل ہو چکا ہو تا تو کم از کم منافقین اس پر و پیگنڈہ میں شریک ہو کر طوفان بد تمیزی بپا نہ کرتے یہ آگر انہیں اس نکاح پر کچھ اعتراض تھا تو وہ اس وقت شور مچاتے جب بیہ تھم نازل ہوا تھا۔

اب دیکھتے سے درخت کانٹے کی اجازت قرآن میں مذکور نہیں سے تو بذریعہ وحی خفی ملی تھی۔ جو ڈاکٹر صاحب کو سمی قیمت پر گوارا نہ تھی۔ للذا اس کے دو جواب ارشاد فرمائے پہلا سے کہ "مسلمانوں کو اصولی طور پر تو جنگ کی اجازت مل چکی تھی۔ پھراس جنگ کی اصولی اجازت میں ہروہ بات شامل ہے۔ جو قاعدے اور قانون کی رو سے جنگ کے لیے ضروری ہے"

اب دیکھنے آگر در ختوں کا کاننا جنگی قاعدے اور قانون کی رو سے فریقین میں مسلم تھا تو شور س بات کا تھا۔ یہ شور تو اسی صورت میں ہو سکتا ہے کہ مسلمانوں کو پہلے ایسی جنگ کے ضروری قاعدے او قانون سے منع کیا گیا ہو۔ پھر انہوں نے اس موقع پر کانے بھی ہوں اور واقعہ تھا بھی ہی۔ مسلمانوں کو رسول اللہ ملتی کی نے جنگ کے موقعوں پر ورختوں کے کانٹے سے منع کیا اور اسے فساد فی الارض قرار دیا تھا۔ اور سے تھم رسول اللہ کو ہذریعہ وی خفی دیا گیا تھا۔ اب ہو نضیر کی مسلسل ہد عہدیوں کی وجہ سے ان کا استیصال ضروری ہو گیا تھا۔ لہذا اس خاص موقع کے لیے اللہ تعالیٰ نے اس کی اجازت دی تھی اور میں اجازت ایسے طوفان

آئینه پَرویزیت 🕺 🚺 🕺 (حصه چهارم) دوا کم حدیث بد تمیزی کے لیے بنائے جواب ہو تکتی تھی۔ نہ کہ عام جنگی قانون اور قاعدے کا سمارا۔ اور ڈاکٹر صاحب کا دو سرا جواب بیہ ہے کہ ''جو بات خدا کے مقرر کردہ قاعدے کی رو سے اور قانون کے مطابق ہو قرآن اسے باذن اللہ سے تعبیر کرتا ہے۔ مثلاً ﴿ وَمَا اَصَابَكُمْ يَوْمَ الْتَقَى الْجَمَعْنِ فَبِاذُنِ اللَّهِ ﴾ (١٦٥:٨) اور جو کچھ تمہيں اس دن مصيبت کمپنجی جب دو گردہ آمنے سامنے ہوئے تھے تو وہ باذن اللہ تھا "خواه وه قانون خارجی کائتات میں ہی کیوں نہ کار فرما ہو۔ " (حوالہ ابضاً ۲۳۸) اب دیکھتے پہلے جواب میں ڈاکٹر صاحب جنگی قاعدے اور قانون کی بات کر رہے تھے اب خدا کے مقرر کردہ قاعدے اور قانون کی بات کر رہے ہیں۔ خدا کا مقرر کردہ قانون ہر گزیہ شیس کہ دوران جنگ در ختوں کو کاٹا جائے۔ یہ خصوصی اجازت تھی جسے اللہ تعالیٰ نے باذن اللہ سے تعبیر فرمایا۔ اب جو ڈاکٹر صاحب نے اذن اللہ کی مثال پیش فرمائی ہے اس میں اذن اللہ کا معنی نہ تو اللہ کی اجازت ہے نہ تھم بلکہ اس مقام پر اس کا معنی مشیت اللی ہے۔ جس کا ڈاکٹر صاحب نے خود بھی بیہ کمہ کر اعتراف کر لیا ہے۔ ''خواہ وہ قانون خارجی کا ئنات میں ہی کیوں نہ کار فرما ہو'' اب بیہ تو ظاہر ہے کہ اللہ تعالٰی نے نہ تو کافروں کو تحکم دیا تھا کہ مسلمانوں کو ایڈا پنچائیں اور نہ ہی اس کی اجازت دی تھی بلکہ یہاں باذن اللہ کمہ کر مسلمانوں کو ان تکلیفوں پر مثیبت اللی سمجھتے ہوئے صبر کرنے کی تلقین کی گئی ہے۔ لہذا یہ مثال بے سود ہے۔ ۲- جنگ بدر اور وعدہ نصرت : جنگ بدر میں فتح کے بعد مال غنیمت کی تقسیم کا مسللہ پیدا ہوا تو سورہ انفال نازل ہوئی۔ اس میں اموال غنیمت کے احکام کے علاوہ جنگ کے ابتدائی کوا کف پر بھی اللہ تعالٰی نے روشنی ڈالی ہے۔ اس کا آغاز اس وقت سے ہو تاہے جب آپ گھر سے نکلتے ہیں۔ ارشاد باری ہے: "اور جب الله تم ت وعدہ فرما رہا تھا کہ دو گر دہوں ﴿ وَإِذْ يَعِدُكُمُ ٱللَّهُ إِحْدَى ٱلطَّآبِفَنَيْنِ أَنَّهَا (تجارتی قافلہ یا لشکر قریش) سے ایک تمہارے ہاتھ لَكْمَمْ ﴾ (الانفال ٨/ ٧)

یہ دعدہ چونکہ قرآن میں مذکور نہیں للمذایہ وعدہ بذریعہ وی خفی ہی ہو سکتا ہے۔ مگر ڈاکٹر صاحب فرماتے ہیں کہ: ''اصولی طور پر بیہ وہی دعدہ تھا جس کے مطابق خدا نے جماعت مومنین سے کہ رکھا تھا کہ انہیں استخلاف فی الارض عطا کرے گا۔ مومن اعلون ہوں گے.... اور اس خاص واقعہ میں یہ ''وعدہ'' پیش افتادہ حالات دلا رہے تھے۔ جن کی وضاحت قرآن کریم نے بیہ کہ کر کر دی ہے کہ ﴿ وَ تَوَدُّوْنَ أَنَّ غَيْرُ ذَاتِ الشَّوْحَةِ تَحُوْنُ لَکُمْ ﴾ (۸۔۷) یعنی ان میں سے ایک گر دی ہے کہ ﴿ وَ تَوَدُّوْنَ أَنَّ غُلبہ پالینا یقینی نظر آتا تھا۔ میں پہلے وضاحت قرآن کریم نے بیہ کہ کر کر دی ہے کہ ﴿ وَ تَوَدُّوْنَ أَنَّ انہیں اپنی طبقی نظر آتا تھا۔ میں پہلے وضاحت کر چکا ہوں کہ جو ہاتیں طبعی قوانین کے مطابق ہوں خدا انہیں اپنی طرف منسوب کرتا ہے۔ ''بیہ اللہ کا دعدہ'' بھی ای قبیل سے تھا۔ یعنی حالات میہ ہتا رہے شکہ ان دونوں میں سے ایک پر قابو پالینا یقینی ہے۔ ''(حوالہ ایصنا صالات)

الكركا "

www.wkrf.net (Tahafuz-e-Hadees Foundation) کر آئینہ بَرَویزیت (۱) اگر اَغْلَوْنَ کا لحاظ رکھا جائے تو مسلمانوں کو دونوں گروہوں پر فتح حاصل ہونا چاہتے تھی۔ مگر ایسا نہیں ہوا۔

- (۲) اور پیش افتادہ حالات میہ بتا رہے تھے کہ بغیر ہتھیاروں والے گروہ پر غلبہ یقینی ہے۔ گرالیا بھی نہیں ہوا۔
- (۳) اور اگر "پیش افتادہ حلات" کی بجائے محض "حالات" کی بات ہے۔ تو وہ یہ بتا رہے تھے کہ دونوں میں سے ایک پر قابو پالینا یقینی ہے" یہ بھی تصور غلط ہے۔ حالات وہی کچھ بتا رہے تھے جس کا ذکر آپ نے پیش افتادہ حالات کے ضمن میں کیا ہے۔ لیکن اللہ نے اس گروہ پر غلبہ دیا جہاں حالات اور پیش افتادہ حالات دونوں بے بس تھے۔ مسلمان نہتے کمزور اور تعداد میں کم۔ کافر مسلح سواریوں سمیت اور تعداد میں تین گنا یہ حالات کے بر عکس نتیجہ اسی وعدہ کا نتیجہ تھا۔ جو خاص اس موقعہ پر بذریعہ وح آپ کو دیا گیا تھا اور جس سے آپ فرار چاہتے ہیں۔

## وحی جلی اور خفی کا تقابل

اب ہم وحی جلی اور وحی خفی کے فرق کو پوری طرح واضح کر کے درج ذیل نکات کی صورت میں پیش کرتے ہیں۔ ① وحی جلی کی صورت میں جریل نبی کے دل پر اتر تا ہے۔ لیکن وحی خفی کے لیے اس کی دوسری کئی شکلیں ہیں۔

ج، وحی جلی میں منہوم کے ساتھ الفاظ بھی منجانب اللہ ہوتے ہیں۔ للذا وہ کلام اللہ بھی ہے اور کتاب اللہ بھی۔ جب کہ وحی خفی میں صرف مفہوم منجانب اللہ ہوتا ہے۔ الفاظ یا تو جریل کے ہوتے ہیں یا نبی کے۔ للذا وہ کلام اللہ نہیں کہلائے جا سکتے۔ اس لحاظ سے اسے کتاب اللہ تو کہہ سکتے ہیں۔ کلام اللہ نہیں کہہ سکتے۔

دہم و حی جلی صرف بیداری کی حالت میں ہوتی ہے۔ جب کہ وحی خفی نیند کی حالت میں بھی ہو تکتی ج۔ جیسا کہ حضرت ابراہیم کو حضرت اساعیل کے ذبح کے متعلق ہوئی یا آپ کو صلح حدید سے پہلے خواب میں مکہ میں داخلہ کی بشارت دی گئی۔ ان دونوں واقعات کی توثیق ہذریعہ وحی جلی ہمارے دعوی کا قطعی ثبوت ہے۔

جبہ وحی جلی کی صورت میں آپؓ کا رشتہ اس مادی عالم سے کٹ کر عالم روحانی سے جڑ جاتا تھا۔ یہ وحی جسمانی لحاظ سے آپ کے لیے انتہائی تلکیف دہ ہوتی تھی۔ شدید قشم کا بوجھ آپ پر پڑ جاتا تھا۔ اور حالت غیر ہو جاتی تھی۔ اس بوجھ کو وہ جاندار بھی محسوس کرتے تھے جن کا جسم اپ کے بجسم سے لگا ہوتا تھا۔ لیکن وحی خفی کی صورت میں کسی قشم کا کوئی تغیر رونما نہیں ہوتا تھا۔

آمنینه ترویز تیت مسلم الله کی حیثیت اعجازی ہے۔ چیلیج کے باوجود قرآن کے مشل کوئی انسان کلام پیش (هم جیثیت کلام 'کلام الله کی حیثیت اعجازی ہے۔ چیلیج کے باوجود قرآن کے مشل کوئی انسان کلام پیش نہیں کر سکتا۔ جب کہ وی حفی میں کلام کی میہ حیثیت نہیں ہے۔ اگر چہ آپ کے ارشادات بھی جوامع الکلم ہیں۔ (ج) کلام الله کی حیثیت اساسی ہے۔ اس کی تلاوت عین عبادت ہے۔ اور تلاوت کرنے والا گویا خدا سے ہم کلام ہونے کا شرف حاصل کرتا ہے۔ جب کہ وی خفی کی تلاوت یا ذکر کو افضل تو کہا جا سکتا ہے۔ کیونکہ میہ بھی رسول کا کلام ہے۔ گر کلام الله کا درجہ بہت بلند ہے۔ اور ان میں اتنا ہی فرق ہے۔ چنا الله اور عبدہ ورسولہ میں۔

(2) وی جلی کا ایک ایک لفظ امت تک فورا پنچانے کے لیے نبی مامور ہوتا ہے۔ لیکن وحی خفی کی صورت اس سے مختلف ہے۔ وحی خفی کا وہ حصہ جس کا تعلق تعمیل احکام خدادندی سے ہوتا تھا۔ یعنی فرائض وسنن دغیرہ۔ ان کی تعلیم ونشرو اشاعت تو آپ اس طرح کرتے تھے جس طرح بحیثیت معلم و مبلغ قرآن کریم کی کرتے تھے باقی حصہ میں آپ پنی بھیرت سے کام لیتے تھے کہ کب ہتائیں۔ کس کو بتائیں ' کتنا بتائیں بیہ سب کچھ آپ کی صوابدید پر منحصر تھا۔ صلح حدیبیہ کے موقع پر آپ نے سب مسلمانوں کی مرضی کے علی الرغم اور ان سے مشورہ کے بغیر صلح کی۔ اور بیہ صلح وحی خفی کے علم کی بنا پر آپ نے کی۔ لیکن اس وقت آپ نے موقع کی نزاکت کے پیش نظر اس کی اشاعت نہیں کی۔ اور جب واپس ہوتے تو وحی جلی نے اس کی توثیق کی اور بیہ سب اللہ کے علم سے ہوا۔

حضرت ابو ہریرہ بڑانٹر سے روایت ہے کہ میں نے دو طرح کا علم حضور متلاقیم سے سیکھا۔ ایک تو لوگوں کو ہتا دیا۔ اور دو سرا اگر ہتاؤں تو میرا گلا کاٹ دیا جائے'' یہ علم کو نسا تھا یہ معلوم نہیں۔ تاہم قرائن سے یہ معلوم ہو تاہے کہ یہ علم آنے والے فتنوں سے تعلق رکھتا تھا۔ چنانچہ آپ دعا کیا کرتے تھے کہ میری دفات ایسے فتنوں سے پہلے ہو جائے آپ کی یہ دعا قبول ہوئی اور آپ من۵ھ اور بقول بعض ۵۹ھ میں دفات پا سے اور ۲۰ھ کے بعد وہ فتنے ظاہر ہوئے۔ مثلاً حضرت حسین رٹانٹر کی شمادت۔ مدینہ میں واقعہ حرہ اور ہیت اللہ شریف پر یلغار وغیرہ۔

(؟) تعامِل امت کے علاوہ وحی کی حفاظت کے دونوں طریقوں (لیتن حفظ وساع اور کتابت) کے ذرایعہ رسول اللہ میں کی نے وحی خفی کی نسبت وحی جلی کے لیے زیادہ توجہ فرمائی۔

ان تصریحات سے واضح ہو جاتا ہے کہ وحی جلی اور وحی خفی میں کتنا زیادہ فرق ہے۔ نمی وجہ ہے کہ آپ نے صحابہ کو حکم دیا کہ قرآن کو خالص کر کے لکھو اور اس کے ساتھ اور کوئی چیز نہ لکھو۔ اور اگر ایس گڑ بڑ ہو گئی ہے تو اسے مٹا دو۔ (مسند احمہ)۔

وحی جلی اور خفی میں اقدار مشترک: ان تمام فروق کے باوجود دو باتیں ایس جو وحی جلی اور خفی میں بلو وحی جلی اور خفی میں بطور قدر مشترک پائی جاتی ہیں۔

آئینهٔ پَرویزیت 583 (حصه چهارم) دوا کم حدیث

ا۔ وجوب اتباع : وحی جلی یا قرآن کے احکام تو بالیقین واجب الاتباع ہیں۔ لیکن وحی خفی کی صورت میں اہلاغ اور ممکنہ تحقیق کی شرائط ہیں۔ ایسے واجب الاتباع امور کے ماخذ تعامل امت۔ آپ کے سکھائے ہوئے فرامین اور آپ کی اجازت' تحکم' ترغیب اور تصویب ہیں۔ اس تحقیق کے بعد دونوں قسم کی وحی کے احکام کی انہاع میں کوئی فرق نہیں رہتا۔ جیسا کہ ارشاد باری ہے۔ (النساء ٤/ ٨٠)

اس آیت میں اصلی بنیاد رسول اللہ لیٹی کی اطاعت کو بنایا گیا ہے۔ گویا جس نے رسول کی اطاعت کی تو اللہ کی اطاعت اس میں از خود شامل ہو گئی۔ اسی طرح دو سرے انہیاء کی بھی نہی دعوت رہی ہے کہ فَاتقُوا اللَّهُ وَ اَطْنِعُوْنِ (۳۰:۵۰) اللَّہ سے ڈرد ادر اطاعت میری کرد یعنی جس طرح قرآن جزء شریعت ہے۔ اس طرح سنت بھی شرعیت یا اسلامی قانون کا جزو ہے فرق صرف مرتبہ کا ہے اجتماد ادر استنباط مسائل کے دوران دونوں کو مد نظر رکھا جاتا ہے۔

وحی جلی اور خفی کو یک جا کیول شیس کیا گیا؟ : وحی خفی پر طلوع اسلام کی طرف سے یہ اعتراض بڑے شدومد سے اور بار بار دہرایا جاتا ہے۔ کہ اگر وحی جلی اور وحی خفی دونوں اللہ کی طرف سے بیں ' دونوں ایک جیسے قابل اتباع اور ایک جیسے غیر متبدل ہیں تو ان دونوں قشم کی وحیوں کو یک جا کیوں نہ کیا گیا؟ اس اعتراض سے جوابات درج ذیل ہیں۔

O وحی جلی اور خفی میں مطابقت تو صرف ۲ باتوں میں ہے (۱) جزو شریعت اور غیر متبدل ہونا اور (۲) وجوب اور (۲) وجوب اتباع جب کہ عدم مطابقت ۸ باتوں میں ہے جیسا کہ تقابل میں وضاحت کر دی گئی ہے۔ لندا ان دونوں قسم کی وحیوں کو یک جاکر کے گڈ ڈ کرنے سے امت کو روک دیا گیا۔

ﷺ شریعت کی حفاظت کا بهترین اور اولین ذرایعہ حفظ یا زبانی یاد کرنا ہے۔ اگر کتاب وسنت دونوں کو یکجا کر دیا جائے تو اس کو حفظ کرنے والے بہت کم رہ جاتے اور بھی کبھار پیدا ہوتے ہیں اندریں صورت حفاظت ہی مظکوک ہو جاتی۔ لہٰذا امت کی آسانی کے لیے کلام الللہ کو جو شریعت کا اصل اور پہلا ماخذ ہے۔ کلام نبوی سے الگ رکھا گیا۔ جس کا نتیجہ یہ ہے کہ دور نبوی سے لے کر آج کے دور تک ہر دور میں بلا انقطاع حفاظ کرام کی کثیر تعداد پیدا ہوتی رہی ہے۔ جب کہ حفاظ حدیث کی تعداد ان کے مقابلہ میں عشر عشیر نبھی نہیں۔

③ قرآن دستور وآئین کی حیثیت رکھتا ہے۔ اور سنت اس کی شرح و تعبیر کی اور دستور و آئین بیشہ اس کی شرح و تعبیر کی اور دستور و آئین بیشہ اس کی شرح و تعبیر سے الگ رکھا جاتا ہے۔ حالا نکہ دستور و آئین بھی حکومتیں ہی بناتی ہیں اور اس کی شرح و تعبیر بھی۔ لیکن اس کے باوجود ان کو الگ الگ رکھا جاتا ہے۔

584 (حصه چهارم) دوا محد چه أىكينه يَروبزيت ( باب: شم

وضع حديث اور وضّاعين

رسول الله طلح بنا نے جب اس جمان سے رحلت فرمانی تو عرب کا تقریباً تمام علاقہ اسلام کے زیر نملین آچکا تھا۔ آپ طلح بنی کی حیات مبار کہ میں جو افراد اسلام قبول کر چکھ شھ' ان کی تعداد چار لاکھ بیان کی جاتی ہے۔ لیکن ایسے مسلمان جو آپ طلح بن صحبت سے فیض یافتہ ہوئے' ایسے صحابہ کرام مِنگَ تَفْدُا کی تعداد سوا لاکھ کے لگ بھگ ہے اور وہ اصحاب مِنگَ بنا جن سے احادیث رسول طلح بنا مروی ہیں۔ ان کی تعداد تقریباً چار ہزار ہے۔

آپ سلی آپ کی حیات مبار کہ میں سنت کی واضح ترین شکل میہ تھی کہ صحابہ بڑی تھی آپ سلی کی کو جو کچھ اور جیسے کرتے دیکھنے 'وہی کچھ اور ویسے ہی کرنے لگ جاتے۔ آپ سلی آپر اگر کسی کام کا حکم دیتے تو فور اً اس کی تعمیل کرتے اور اگر کسی کام سے روکتے تو فور اً رک جاتے۔ گویا سنت اور اتباع سنت کا بیشتر دارومدار تعال صحابہ رشت تلکی پر تھا۔ حفظ و کتابت اور روایت احادیث کا نمبر سرحال ثانوی تھا۔ آپ سلی کی نے چند صحابہ بڑی تھی کو احادیث لکھنے کی اجازت بھی دی تھی اور روایت حدیث کی تر غیب بھی اس شرط پر دی تھی کہ "خبردار! میری طرف کوئی جھوٹی بات منسوب نہ ہونے پائے۔ ورنہ اس کی سزا جہنم ہے "لہٰذا صحابہ کرام بڑی تھی اس

بایں ہمہ اس حقیقت سے بھی انکار مشکل ہے کہ مسلمانوں میں منافقین اور مرتدین کا بھی ایک گروہ شائل تھا جو آپ ملٹی کی وفات کے فوراً بعد کھل کر سامنے آگیا تھا۔ ایسے ہی لوگوں میں سے'یا نرم تر الفاظ میں ان نو مسلموں میں سے' جن میں ابھی ایمان رائخ نہ ہوا تھا' ایک شخص ایسا بھی تھا کہ جس نے آپ ملٹی کی زندگی ہی کے آخری ایام میں آپ ملٹی کی بھوٹ بولا۔ پورے دور نبوی ملٹی کی کاریخ میں سے صرف سی ایک اور پہلی مثال ملتی ہے کہ آپ ملٹی کے زندگی میں آپ ملٹی میں جھوٹ باز ھا گھا

رسول الله ملتى المراع كا بسلا واقعه : ملاعلى قارى نے اپنى موضوعات كبير ميں اس واقعہ كو يوں بيان كيا ہے۔

«وَلَإِبْنِ عَدِي فِي الْكَامِلِ عَنْ بُرِيْدَةَ قَالَ "'ابن عدى "كامل" ميں بريدہ <sub>ظا</sub>تھ سے بيان كرتے

لَيْنَهُ بَوْدِينَتْ 285 المحقود المحمد چهارم) دوا باحد يث

ہیں کہ ''مدینہ سے دومیل کے فاصلہ پر بنی لیٹ کا ایک ذیلی قبیلہ رہتا تھا۔ اس ذیلی قبیلہ کے سمی شخص کوایک آدمی نے ایام جاہلیت میں نکاح کا پیغام دیا۔ جے اس کے سربر ستوں نے نامنظور کر دیا تھا۔ اب وہی (ناکام) شخص ایک حلہ (حلہ نبوی ملتی ک<sup>ی</sup> کے مشابہ) پہن کر اس قبیلہ کے لوگوں کے پاس آیا اور کہنے لگا کہ ''رسول الله ملتيايم نے مجھے بیہ حلہ (بطور نشانی) پہنایا ہے اور مجھے تحکم دیا ہے کہ میں تمہارے مالوں اور جانوں کے متعلق فیصله کردن'' پھر وہ چل کھڑا ہوا اور آس عورت کے مکان پر پہنچا جس کے لیے اس ٹے گاج کا پیام دیا تھا۔ اب ان قبیلہ والوں نے ایک آدمی کو رسول الله ملتي المرف بهيجاتو آب ملتي المرابا - فرمايا -''اس اللہ کے دستمن نے جھوٹ بولا'' کچر آپ ملتی کیا نے ایک شخص کو بھیجا ادر حکم دیا کہ ''اگر اے زندہ پاؤ تو قتل کر دینا اور اگر مردہ پاؤ تو جلا دینا'' اس (انصاری) شخص نے جاکر دیکھا کہ اس مفتری کو سانپ نے ڈس لیا ہے اور وہ مرگیا ہے۔ تو اس انصاری نے اس مفتری کی میت کو جلا دیا۔ اس کیے آپ ملتی کیا نے فرمایا تھا "جس شخص نے مجھ پر عمد اَجھوٹ باندھا دہ اپناٹھکاناجہنم میں بنالے۔ ``

كَانَ حَيٍّ مَن بَنِيْ لَيْثِ عَلَى مِيْلَيْنِ مِنَ الْمَدِيْنَةِ، وَكَانَ رَجُلُ قَدْ خَطَبَ مِنْهُمُ فِي الْجَاهِلِيَّةِ فَلَمْ يُزَوِّجُوْهُ فَاتَاهُمْ وَعَلَيْهِ حُلَّةٌ فَقَالَ إِنَّ رَسُوْلَ الله يَ مَعْ كَسَانِيْ هٰذِه وَامَرَنِيْ آنْ اَحْكُمَ فِي أَمُوالِكُمْ وَدَمَاتِكُمْ ثُمَّ انْطَلَقَ فَنَزَلَ عَلَى تِلْكَ الْمَرْأَةِ التَيْ كَانَ خَطَبَهَا فَارَسَلَ الْقَوْمُ إِلَى رَسُوْلِ الله يَ فَقَالَ إِنْ وَجَدْتَهُ مَيًّا فَاحُوْ فَصَحِدَهُ قَدَا لَكُوْ فَوَجَدَهُ قَدْ لَدَغَتَهُ فَقَالَ إِنْ وَجَدْتَهُ حَيَّا فَوَجَدَهُ قَدْ لَدَغَتَهُ أَفْعَى فَمَاتَ فَحَرَقَهُ فَوَجَدَهُ قَدْ لَدَغَتَهُ أَوْ مَعْعَلَهُ مَنْ كَذَبَ عَدُو فَوَجَدَهُ قَدْ لَدَغَتَهُ أَوْعَالَ إِنَ وَجَدْتَهُ مَيَّا فَوَجَدَهُ قَدْ لَدَغَتَهُ أَوْنَا عَلَيْهِ السَّلَامُ مَنْ كَذَبَ عَلَيَ مُتَعَمِّدًا فَلْ يَتَبَوَا مَقْعَدَهُ مِنَا لَا إِنَّا وَجَدْتَهُ مَيَّا عَلَيَ مَتَعَمَدًا فَالَا عَلَيْ وَالله إِ

نتائج: اس حديث سے مندرجہ ذيل نتائج مستبط ہوتے ہيں:

ا۔ وضع حدیث ، جیت حدیث کی سب سے بڑی عقلی دلیل ہے : اس دور میں تمام کے تمام مسلمان جیت حدیث کے قائل تھے ورنہ اس شخص کو رسول اللہ ملی کہ جھوٹ باند سے کی کیا ضرورت تھی؟ اور ہمارے خیال میں وضع حدیث دراصل جیت حدیث کی سب سے بردی عقلی دلیل ہے۔ ذرا سوچۂ کہ جعلی نوٹ لوگ اس لیے بناتے ہیں کہ اصلی نوٹ بازار میں قدرو قیت رکھتا ہے۔ اور جس چیز کی بازار میں کوئی قدرو قیت نہ ہو اس میں جعل سازی کرنے یا اس کی نقل انارنے کی کسی کو کیا ضرورت ہو سکتی ہے؟ اس سے ضمنا دو سرا نتیجہ سہ بھی نکلتا ہے کہ جب تک موضوعات کا دور چلتا رہا، کم از کم اس

کر آئینہ بَرویزیت محمل اکثریت محمل الحمل (حسہ چارم) دوا م حدیث مرجمل اللہ ملتی کی طرف دفت تک مسلم اکثریت مجمع حدیث کی قائل تھی اور آج بھی اگر کوئی شخص رسول اللہ ملتی کی طرف کوئی جمود بات منسوب کرتا ہے تو خواہ وہ زبانی حجیت حدیث کا منظر ہی کیوں نہ ہو' بالواسطہ وہ حجیت حدیث کا اقرار کر رہا ہوتا ہے۔

۲۔ وضِع حدیث اور تنقید حدیث لازم وملزوم ہیں : اس مفتری اور وضاع کی بات کو بنو لیٹ کے قبیلہ والوں نے تسلیم کرنے سے اباء کیا اور بیچکی ہٹ محسوس کی ' چنانچہ انہوں نے اس بات کی تحقیق و تنقید حکے لیے ایک آدمی رسول ملتی کی اللہ کی خدمت میں روانہ کیا۔ ان کا یہ فعل قرآن کریم کی درج ذیل آیت کی تعمیل تھی۔

﴿ يَتَأَيَّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوًا إِن جَآءَكُمُ فَاسِقُ بِنَبَا . "اب ايمان والو! جب كوئى فاسق تمارب پاس كوئى فَتَبَيَّنُوَاً (الحجرات ٦/٤)

گویا وضِع حدیث اور تنقیدِ حدیث کا چولی دامن کا ساتھ ہے۔ دونوں آپس میں لازم وطردم ہیں۔ چنانچہ وضع حدیث کے ساتھ ہی تنقید حدیث کا سلسلہ بھی شروع ہو گیا اور جب وضع حدیث کا بازار گرم ہوا تو ای نسبت سے ناقدینِ حدیث کی تنقید میں شدت پیدا ہوتی چلی گئی اور تنقید کے تمام مکنہ طریقوں کو حسب ضرورت بروئے کار لایا گیا۔

۳۔ خبر واحد بھی حجت ہے : اس قبیلہ کے لوگوں نے صورت حال کی تحقیق کے لیے صرف ایک شخص کو رسول اللہ ملتی کی خدمت میں بھیجا۔ پھر سزا دینے کے لیے رسول اللہ ملتی بل نے بھی صرف ایک ہی آدمی کو بھیجا جس سے معلوم ہوا کہ عام حالات اور دینی معاملات میں خبر واحد مکمل جمت شرعیہ ہے۔ دویا اس سے زیادہ گواہوں یا گواہیوں کی ضرورت حرف فصل خصومات یا حدود والے جرائم کی صورت میں ہوا کرتی ہے۔

۲۰. روایت فد کورہ سے وحی خفی کا ثبوت : رسول اللہ طبیع کے اس ارشاد سے کہ "اگر زندہ ہو تو اس کی گردن اثرا دینا اور مرچکا ہو تو اس کو جلا دینا" سے بیہ واضح ثبوت ملتا ہے کہ حضور اکرم طبیع پر قرآن کے گردن اثرا دینا اور مرچکا ہو تو اس کو جلا دینا" سے بیہ واضح ثبوت ملتا ہے کہ حضور اکرم طبیع پر قرآن کے علاوہ " کچھ اور بھی وحی ہوتی تھی۔ سوچنے کی بات ہے کہ صرف دو میل کا فاصلہ طے کرنے میں آخر کتنا وقت لگتا ہے؟ زیادہ سے زیادہ ایک گھنٹہ۔ اور اس مدینا" سے بیہ واضح ثبوت ملتا ہے کہ حضور اکرم طبیع پر قرآن کے علاوہ " کچھ اور بھی وحی ہوتی تھی۔ سوچنے کی بات ہے کہ صرف دو میل کا فاصلہ طے کرنے میں آخر کتنا وقت لگتا ہے؟ زیادہ سے زیادہ ایک گھنٹہ۔ اور اس مدت کے لیے آپ طبیع فرما رہے ہیں کہ "اگر مرچکا ہو تو اس کو جلا دینا" کو با آپ طبیع کہ مرف دو میل کا فاصلہ کے کہ مرف دو میل کا فاصلہ کے کہ "اگر مرچکا ہو وقت لگتا ہے؟ زیادہ سے زیادہ ایک گھنٹہ۔ اور اس مدت کے لیے آپ طبیع فرما رہے ہیں کہ "اگر مرچکا ہو تو اس کو جلا دینا" کو با آپ طبیع کو منہ ہو دی میں آخر کتنا وقت لگتا ہے؟ زیادہ سے زیادہ ایک گھنٹہ۔ اور اس مدت کے لیے آپ طبیع فرما رہے ہیں کہ "اگر مرچکا ہو تو اس کو جلا دینا" کو با آپ طبیع کہ تو ایک گھنٹہ دور اس مدت کے لیے آپ طبیع فرما رہے ہیں کہ "اگر مرچکا ہو تو اس کو جلا دینا" کو با آپ طبیع کو مانپ نے ذو اس کو جلا دینا" کو با تو آپ طبیع ہو دی خفی ہیہ معلوم ہو چکا تھا کہ اس اللہ کے دستمن کو سانپ نے ذو س لیا ہے۔ اس کے تو آپ طبیع نے فرمایا تھا کہ "اگر تمہارے وہاں پینچنے تک دوہ زندہ رہے تو اے قرل کر دینا اور مریکا ہو تو اسے جلا دینا"

۵۔ رسول اللہ ملتی ایم پر جھوٹ باند صنے کی سزا: آپ ملتی پر افتراء باند صنے کی سزا محض تعزیر نہیں بلکہ حد ہے اور وہ ہے قتل یا جلا دینا۔ دونوں میں سے کوئی ایک یا دونوں جلا دینے کی سزا اگر چہ دو سرے مواقع پر

آئین پَروزیت ۲۳ 587 (حسہ چمارم) دوا ) حدیث ۲۰ دور ایک دور ایک ۲۰۰۰ دور ایک ۲۰۰۰ دور ایک ۲۰۰۰ دور ایک ۲۰۰۰ دور ا درست نمیں - اور اس سے رسول اللہ سُرا تحریق فرایا ہے، ۲۰۶۰ افتراء علی الرسول سُرا تر اتا برا جرم ہے کہ اس کی سزا تحریق فی النار ہے اور یہ غالبا " فلیتبوا مقعدہ من النار "کی نسبت سے ہے اور آخرت میں سزا جنم تو بسرحال ہی ہے۔

گو مفتری علی الرسول ملٹ کی کر مزا دینا حکومت کا کام اور ذمہ داری ہے۔ تاہم ایسے وضاع کا تعاقب اور موضوع حدیث کا محاسبہ ہر مسلمان کا فرض ہے کیونکہ اس کے نتائج بڑے دور رس ہوتے ہیں۔

<u>طلوع اسلام کی دیانت</u>: یمال سے امرد کچپی سے خالی نہ ہوگا کہ اس روایت کو جناب حافظ اسلم صاحب بے راجپوری (استاذ جناب پرویز صاحب) نے "مقام حدیث" میں دو مقامات پر ص ۱۳۳ اور ص ۱۳۳ پر درج فرمایا ہے۔ صرف ترجمہ ہی درج کیا ہے اور اس میں دو مقامات پر "تصرف" فرمایا ہے۔ ایک سے کہ فَازْ سَلَ الْفَوْمُ اللَّٰہِ رَسُوْلِ اللَّٰهِ کا ترجمہ لَکھا ہے" اپنے دو آدمی تصدیق کے لیے دربار رسالت میں بیھیج سے "دو آدمی" لکھنے کی مصلحت غالبا سے ہے کہ آپ خبرواحد کو مردود قرار دینے کی ایک وجہ سے بھی پیش کیا کرتے ہیں کہ سند ایک شمادت ہے اور دہ کم از کم ہوتی دو آدمیوں کی ہوتی چاہئے <sup>(1)</sup> اور دو سرے سے کہ روایت کے ان الفاظ "ان وَ جَدْتَهُ حَيَّا فَاصْرِبْ عُنْقَهُ وَاِنْ وَ جَدْتَهُ مَيْنًا فَاَ حُرِقُهُ "کا ترجمہ فرمایا ہے۔ "جا کر اس کو ملاح میں الفاظ "ان و جَدْتَهُ حَيَّا فَاصْرِبْ عُنْقَهُ وَاِنْ وَ جَدْتَهُ مَيْنًا فَا حَرِقُ اللَّہِ مَا اللَّ

اس واقعہ اور اس پر رسول اللہ طریقیظ کی بحوزہ سزا کا بیہ اثر ہوا کہ صحابہ کرام دیکی تطبق اور خلفائے راشدین دیکی تلفظ روایت بیان کرنے میں پہلے سے بھی زیادہ محتاط ہو گئے اور بلا لکلف حدیث بیان کرنے سے صحابہ دیکی تلفظ کو منع بھی فرماتے رہے۔ اس احتیاط کا نتیجہ تھا کہ ایک عرصہ دراز کے لیے فتنہ وضع حدیث فرو ہو گیا۔

<u>موضوع احادیث کی ابتدا:</u> تقریباً ۲۰ سال بعد' یعنی دور عثانی کے ادا خریس دوبارہ اس فتنہ کے احیاء کا سراغ ملتا ہے۔ اس فرق کے ساتھ کہ دور نبوی س<sup>2</sup>ت پڑا میں ہروافعہ انفرادی سطح پر وقوع پذیر ہوا تھا مگر اب کی باریہ فتنہ اجتماع شکل میں نمودار ہوا۔ تفصیل اس اجمال کی یہ ہے کہ عبداللہ بن سبا یہودی یمنی ایک نمایت ذہین فطین آدمی تھا۔ اس نے جب یہ معلوم کر لیا کہ اس وقت کوئی طاقت مسلمانوں کو تھلے میدان میں فکست نہیں دے سمتی' جب کہ اسلام اور مسلمانوں سے انتقام کا جذبہ اس کی رگ رگ میں سرایت کر چکا تھا۔ لہذا اس نے در پردہ ایک تد بیراختیار کی۔ اس نے اسلام قبول کر لیا۔ پھر ایک نمایت متدین پر پڑا گر اور درولیش بن کر سامنے آیا اور مسلمانوں سے انتقام کا جذبہ اس کی رگ رگ میں سرایت کر چکا تھا۔ لہذا اس نے در پردہ ایک تد بیراختیار کی۔ اس نے اسلام قبول کر لیا۔ پھر ایک نمایت متدین'

🔅 تفصیل پہلے گزر چکی ہے۔ دیکھئے شہادت اور روایت کا فرق

آئینهٔ پَرویزیت مسلک **588 🔧** (حصه چهارم) دوا کم حدیث 🕺 لانے کے فور اً بعد 'جہاد فی سبیل اللہ کی غرض سے فوج میں بھرتی ہو گئے تھے۔ ان میں سے بعض نومسلسوں کا بیہ حال تھا کہ انہیں قرآن کی ایک آیت بھی زبانی یاد نہ تھی' نہ ہی ان میں اسلامی عقائد کچھ رائٹے ہوئے تھے۔ فی الواقعہ ایسے ہی لوگ عبداللہ بن سباء کی تحریک کے لیے ساز گار ہو سکتے تھے۔ کیونکہ اس کی تحریک کا اصل مقصد مسلمانوں میں انتشار پیدا کر کے ان کی سای طاقت کو کمزور بنا دینا تھا اس کے مخترعہ عقائد کا مرکزی نقطہ مسلمانوں میں نسلی تعصبات کو بھڑکانا اور اس راستہ سے حضرت علی بناشد کو رسول اللہ ملتی کا جائز حقدار خلافت اور دو سرے خلفاء فری شنام کو غاصب ثابت کرنا تھا۔ اس کی چیم کو ششوں ، مختلف مذکورہ مراکز میں دوروں اور خفیہ خط د کتابت کے ذریعہ وہ اپنی اس تحریک میں بہت حد تک کامیاب ہوا۔ اس تحریک کے نتیجہ میں شہادت عثان نٹاٹنڈ کا دردناک واقعہ وقوع یذیر ہوا ادر جن نومسلموں نے عبداللہ بن سبا کا ساتھ دیا۔ وہ شیعان علی کہلائے ۔ حضرت عثمان مناظمہ نے اپنی شہادت سے پیشترا نہی مسلمانوں کو مخاطب کر سر کها تھا۔ ''آگر تم این اس حرکت سے بازینہ آئے تویاد رکھو کہ امت مسلمہ ایسے تشتت وانتشار کا شکار ہوگی کہ تا قیامت وہ متحد نہ ہو سکے گی'' حضرت عثان بنائند شهید ہو گئے۔ ان کی پیش گوئی حرف بحرف یوری ہوئی۔ اور نہی تچھ اس نو مسلم یہودی کی اس تحریک کا مقصد تھا۔ عبداللہ بن سباادر اس کے بیردؤں کو نومسلموں میں اپنے عقائد کو شائع کرنے کی بہترین صورت جو نظر آئی وہ سمی ''وضع حدیث '' کا حربہ تھا۔ چنانچہ اس طبقہ نے اس حرب کو وسیع پیانے پر استعال کیا۔ حضرت عثمان رناشخہ کی شہادت کے بعد اس مفسد اور غنڈہ عضرنے حضرت علی مناتقہ کو خلیفہ منتخب کیا اور قصاص سے انقام سے بیچنے کی خاطر امت کو مسلسل جنگوں سے دوچار کر دیا۔ اب بد لوگ شیعان علی نہیں بلکہ محض شیعہ کہلاتے تھے۔ جنگ جمل اور جنگ صفین انہی کی رخنہ اندازیوں سے وقوع بذیر ہوئیں۔ جن میں کم دہیش سوا لاکھ کے قریب مسلمان کام آئے۔ جنگ صفین کے متیجہ میں کچھ لوگوں نے حضرت علی ہنا گھ ے خلاف علم بغاوت بلند کر دیا۔ بیہ لوگ خارجی یا خوارج کہلائے۔ جو اگرچہ انہی شیعان علی سے بیدا ہوئے تھے۔ لیکن انہوں نے بالکل مخالف سمت اختیار کی۔ شیعہ تو حضرت علی ریا شد کی تعریف وتو صيف ميں حد سے ہرہے گئے تھے۔ کچھ انہیں وصی رسول اللہ سکتائی کہتے تھے تو کچھ حضرت علی بناتھ کو خدا <sup>(1)</sup> ہی سمجھتے تھے اور خوارج کا بیہ حال تھا کہ دہ ہر طرح سے حضرت علی بنائٹر کی تنقیص کرتے تھے۔ حتیٰ کہ انہوں نے حضرت علی بناٹٹر پر کفر کا فتوی بھی لگا دیا۔ اس فرقہ نے بھی اپنے مخصوص عقائد کی اشاعت کے لیے وہی وضع حدیث کا

(1) عبداللہ بن سبا خود بھی حضرت علی بناٹھ کو خدا ہی کہتا تھا۔ چنانچہ ایک مرتبہ کوفہ میں آگر اس نے حضرت علی بناٹھ کے منہ پر بھی یہ بات کہہ دی تھی حضرت علی بناٹھ نے سخت سرزنش کی۔

جربہ اختیار کیا۔ اس دو طرفہ کارردائی سے وضع حدیث کا بازار خوب گرم ہو گیا۔ فرق صرف یہ رہا کہ حضرت علی بنائٹو کے دور خلافت میں صرف سائیوں کی موضوع احادیث مشتہ ہو کمیں اور خوارج کی احادیث آپ رناٹو کی وفات کے بعد۔

وضع حدیث کے سدِباب کیلئے حضرت علی مُنالِقَة کے اقدامات

احادیث کے متعلق بیہ خدمت' کہ کوئی غلط بات رسول اللہ ملٹی کی طرف منسوب نہ ہونے پائے' ایسی بات ہے جس کی نگرانی کے ذمہ دار تمام مسلمان ٹھرائے گئے ہیں۔ اجتماعی سطح پر بھی اور انفرادی سطح پر بھی۔ اس خدمت کا تعلق جیسے حکومت سے ہے' ویسے ہی انفرادی طور پر بھی ہے۔ پھر سے خدمت کسی زمانہ کے ساتھ مختص بھی نہیں۔ اس نگرانی کی ضرورت جیسے قرانِ اول میں تھی ویسے ہی آج بھی ہے اور سے ضرورت قیامت تک باتی رہے گی۔

حفزت علی بڑالٹو کے زمانہ تک خلافت علیٰ منہاج نبوت قائم تھی۔ لہذا اس نگرانی کی بیشتر ذمہ داری حفزت علی بڑالٹو پر ہی عائد ہوتی تھی۔ اب ہم یہ دیکھنا چاہتے ہیں کہ آپ بڑالٹو نے اس فتنہ کے سدباب کے لیے کیا کچھ اقدامات کیے۔ احادیث اور تاریخ کے مطالعہ سے معلوم ہو تا ہے کہ آپ بڑالٹو نے اس سلسلہ میں حسب ذیل چار طریقے اختیار کیے تھے۔

ا۔ تحریق فی النار: حضرت علی بنائٹ نے بھی ان لوگوں کے لیے وہی سزا تجویز کی جو رسول اللہ سلی یہ وقعہ کی ہی ہے کہ ایک دفعہ پہلے وضاع کو دی تھی۔ یعنی ایسے لوگوں کو آگ میں جلا دیا جائے۔ تفصیل اس واقعہ کی ہی ہے کہ ایک دفعہ میہ لوگ بازار میں کھڑے ہو کر علی الاعلان اپنے نظریات کا پر چار کر رہے تھے ۔ حضرت علی بنائٹو کے غلام قسر نے بھی ہیہ باتیں سنیں تو جا کر حضرت علی بنائٹو کو اطلاع دی کہ کچھ لوگ آپ کو خدا کہہ رہے ہیں اور آپ میں خدا کی صفات مانتے ہیں۔ آپ بنائٹو نے ان لوگوں کو بلایا۔ یہ قوم زط کے تقریباً ستر اشخاص تھے۔ تی بنائٹو نے ان سے پوچھا "تم کیا کہتے ہو؟" وہ کہنے لگھ کہ "آپ ہمارے رب ہیں اور خالق اور رازق ہوں۔ اگر اللہ کی اطاعت کروں گا تو بلح دے گا اور اگر اس کی نافرمانی کروں گا تو مجھے سزا دے گا۔ لہذا تم خدا سے ذرو اور اس عقید ہے کو چھوڑ دو۔"

کیکن ان لوگوں پر خود حضرت علی رنایقہ کی اس ہدایت کا پھھ اثر نہ ہوا' کیونکہ ان کا مقصد طلب ہدایت تو تھا ہی نہیں' وہ امت میں انتشار بیا کرنا چاہتے تھے۔ للذا اپنے عزائم سے باز نہ آئے۔ دو سرے روز قنبر نے پھر حضرت علی رنایقہ کو بتایا کہ وہ لوگ تو وہی پھھ کر رہے ہیں آپ رنایتو نے دوبارہ انہیں بلایا اور پھر سنبیہ اور سرزنش کی۔ لیکن پھر بھی بیہ لوگ باز نہ آئے۔ تیسرے دن آپ رنایتو نے ان کو بلا کر بیہ دھمکی دی کہ اگر اب سے بھی تم باز نہ آئے تو میں تنہیں بد ترین طریقہ سے سزا دول گا۔ لیکن بیہ لوگ پھر بھی باز نہ

آئینهٔ پُرویزیت ۲۰۰ 590 🔨 (حصه چهارم) دوا کا حدیث آتے۔ پھر آپ بنائھ نے یوں کیا کہ ایک گڑھا کھدوایا اور اس میں آگ جلائی اور ان سے کما کہ "دیکھو! اب بھی باز آجادُ درنہ متہیں اس گڑھے میں پھینک دوں گا'' گریہ لوگ تو اپنی تخریبی کارردا ئیوں پر تلے بیٹھے تھے۔ زبان سے حضرت علی مناشحہ کو خدا کہنے والے خود ان کے منہ پر ان کی نافرمانی کر رہے تھے۔ لہذا حضرت على رفائل 2 تعلم سے آگ بے گڑھے میں پھینک دیے گئے۔ (فتح الباری 'ج: ١٢ من: ٢٣٨) امام بخاری ؓ نے بیہ حدیث مختصراً صحیح بخاری میں درج فرمائی ہے اور ان سبائیوں کے لیے "زنادقہ" کا لفظ استعال کيا ہے۔ الفاظ بير ہيں: «عَنْ عِكْرَمَةَ قَالَ أَتِيَ عَلِيًّا بَزَنَادِقَةِ " عکرمہ بناشی کہتے ہیں کہ حضرت علی بناشی کے پاس کچھ فَاحْرَقَهُ فَبَلَغَ ذَٰلِكَ ابْنَ عَبَّاسٍ فَقَالَ لَوْ زندیق لائے گئے تو آپ سٹھیلم نے ان کو جلا دیا۔ پس جب بیه خبرابن عباس بی القاکو مینچی تو کہنے لگے کہ اگر كُنْتُ انَا لَمْ اَجْرِقْهُمْ لِنَهْيِ رَسُوْلِ اللهِ آب کی جگہ میں حاکم ہو تا تو میں انہیں جلانے کی عَظِيرَ وَلاَ تُعَـٰذِّبُوْاً بِعَـٰذَابِ اللهِ لَقَتَلْتُهُـمْ بجائے قتل کرنا۔ کیونکہ رسول اللہ ملڑیا نے فرمایا لِقَوْلِ رَسُوْلِ اللهِ ﷺ مَنْ بَدَّلَ دِيْنَهُ ہے۔ "جو کوئی اپنا دین بدل ڈالے اس کو قتل کر دو" فَاقْتُلُوْهُ» (صحيح بخاري، باب حكم المرتد) اس حدیث سے درج ذیل باتوں کا پنہ چکتا ہے۔ `` (الف) دین کی تبدیلی کا مفہوم صرف بہ نہیں کہ کوئی شخص اسلام کو چھو ڑ کر عیسائی یا یہودی یا ہندو ہو جائے بلکہ مسلمان کہلوا کر اور مسلمانوں میں شامل رہ کر اس کے بنیادی عقائد کی جڑیں کانے والا شخص بھی اس حکم میں داخل ہے۔ (ب) ایسے لوگوں کو قرن ادل میں زندیق بھی کہا جاتا تھا ادر مرتد بھی۔ جن مرتدین سے حضرت ابو بکر مناشر نے جہاد کیا ،وہ مسلمان ہی کہلواتے تھے۔ البتہ انہوں نے عقائد میں تخریب و تحریف کے بجائے اسلام کے ایک بنیادی تحکم کے تشلیم کرنے سے انکار کیا تھا۔ یہ لوگ زکوۃ کو اسلام کا رکن تشلیم نہیں کرتے تھے۔ (ج) ایسے لوگوں کے لیے رسول اللہ سائی اللہ ای دونوں قشم کی سزا تجویز فرمائی تھی۔ پھر بد سبائی چونکہ وضع حد بیث کے علاوہ اور بھی کئی فشم کے کبیرہ جرائم کے مرتکب تھے۔ لہذا ہمارے خیال میں اس مسلہ میں حضرت على بنائقة كااجتهاد اور فيصله موزول ترتقا. کیکن اس واقعہ '' تحریق فی النار'' کے بعد بھی اس تخریبی تحریک کا کمل طور پر استیصال نہ ہوا۔ اس تحریک کے ادھر ادھر بکھرے ہوئے جو لوگ بنچ رہے تھے وہ اپنے عقائد اور عزائم میں اور بھی تخت ہو گئے اور اپنے اس تحقیدہ کی تائید میں وہ رسول اللہ طنی پیل ہی کے ایک ارشاد سے استشاد کرنے لگے۔ وہ کہتے تھے کہ آگ اوریانی کاعذاب چو نکبہ اللہ تعالیٰ ہی کو سزادار ہے اور حضرت علی بناتھ نے بھی ہم لوگوں کو نہی سزا دی ہے اور جلایا ہے للذا وہ عین خدا ہیں۔ وہ زبان سے یہ کہتے تھ لا یُعَدِّبُ بِالتّارِ إلاَّ رَبَّ النَّارِ" يعن ''آگ کا خدا ہی آگ سے عذاب دینے کا حقدار ہے'' غور سیجیے کہ عقل سج رو جب کسی غلط بات کو

درست ثابت کرنے کے درپے ہو جاتی ہے تو کمال کمال سے اور کیسے کیسے دلا کل تلاش کر کیتی ہے؟

۲۔ سبائیوں کی تکذیب : اس سبائی فرقہ کے لوگ جو کوئی موضوع حدیث بناتے تو اے بالعوم حضرت علی رنایت سے منسوب کر دیا علی رنایت سے منسوب کر دیا کرتے تھے۔ یہ لوگ جمال حضرت علی رنایتو کی تعریف وتو صیف میں غلو سے کام لیتے تھے۔ وہاں پہلے خلفاء' بالخضوص حضرت ابو بکر رنایتو اور حضرت عمر رنایتو کی تنقیص اور غصب سے متعلق بھی انہوں نے بہت سی احادیث گھڑ کر مشہور کر دی تھیں۔ حضرت علی رنایتو نے واشکاف لفظوں میں بر سر منبران سب باتوں سے اپنی برأت کا اعلان کرتے ہوئے فرمایا:

«مَالِيَ وَلِهٰذَا الْخَبِيْتُ الأَسُودُ مَعَاذَ اللهِ "بجمع اس كال آدى سے كيا مروكار؟ اللّه كى پناہ كه أَنْ أَقُوْلَ لَهُمَا إِلاَّ الْحَسَنَ الْجَمِيْلَ ثُمَّ مِيں ان دونوں (ابو بمد عمر تُنَامَنًا) كے متعلق المجھى بات نَهَضَ عَلَى الْمِنْبَرِ حَتَّى إِجْتَمَعَ النَّاسُ كَ علادہ بح اور كموں - بحر آپٌ منبر پر تشريف لے فَذَكَرَ الْقِصَّةَ فِي الْمَدْحِ عَلَيْهِمَا بِطُولِهِ، كَ اور لوگ اكتف موت - بحر آپٌ منبر پر تشريف لے (لسان الميزان ٢ / ٢٩٠) کی - "(لسان الميزان ج سم ۲۹)

ظاہر ہے کہ آپ کی طرف منسوب کر کے جو جھوٹی حدیثیں اور اقوال مسلمانوں میں پھیلائے جاتے تھے۔ ان کے علاج کی موذوں ترین صورت یمی ہو سکتی ہے۔ کہ آپ علی الاعلان ایسی روایتوں سے برات کا اظہار کر دیں۔ اسی طرح حضرت علی بڑا تھر کی جماعت کے ایک بزرگ ایک دن عبداللہ بن سبا کو پکڑے ہوتے کوفہ کی جامع مسجد میں منبر کے پاس تشریف لائے اور اس کی طرف اشارہ کر کے اعلان کیا کہ: «یَکْ ذِبُ عَلَمَ عَلَمَ اللهِ وَرَسُوْلِهِ» (لسان "نی (یعنی عبداللہ بن سبا) خدااور اس کے رسول میں تھی جسیل

<u>س۔ اشاعت احادیثِ صحیحہ:</u> اس فننہ کے سد باب کے لیے تیسری تدبیر آپ نے یہ اختیار کی کہ صحیح احادیث جو آپ کو معلوم تحسین' ان کی عام نشرو اشاعت کر دی جائے تاکہ صحیح حدیثوں کے مقابلہ میں غلط اور جھوٹی حدیثوں کا امتیاز تمام لوگ از خود کر سکیں۔ پہلے تمام صحابہ ریٹی تقدیم احادیث کی عام نشرو اشاعت سے گریز کرتے رہے جو ایک احتیاطی تدبیر تھی کہ اگر لوگوں میں احادیث کی نشرو اشاعت کا عام چرچا شروع ہو جائے تو پچ میں جھوٹ کے مل جانے کا خطرہ تھا۔ ای احتیاط اور ای خطرہ نے بالحضوص خلفاء کو کہ اس حدیث کی گرانی کے کام میں ان کی ذمہ داریاں عام مسلمانوں سے بہت زیادہ تھیں۔ اس معاملہ میں انتہا کی محتاط بنا دیا تھا اور اب جب ان سائیوں نے جھوٹی احادیث بنا کر انہیں عوام میں پھیلا ہی دیا تو حضرت علی دخترت علی زناتو جو اپنی لکھی ہو کی ان کے مقابلہ میں صحیح احادیث کی نشرو اشاعت لاہدی ہو گئی ہو ۔ وہ ی دلیٹو نے لی مناسب سمجھا کہ اب ان کے مقابلہ میں صحیح احادیث کی نشرو اشاعت لاہدی ہو گئی ہو ۔ وہ ہو دلیٹو نے لیکی مناسب سمجھا کہ اب ان کے مقابلہ میں صحیح احادیث کی نشرو اشاعت لاہدی ہو گئی ہے ۔ وہ کی حضرت علی زناتو جو اپنی لکھی ہوئی احادیث کو اپنی میں چھپائے رکھتے تھے اور لوگوں کے مطالبہ میں این این دو ای ہو ہو کے معالبہ میں صحیح احادیث کی نشرو اشاعت لاہدی ہو گئی ہے۔ وہ ہو سے دین کی نظر کی نظر جو ای کی معالہ میں ان کی معالی ای معالہ میں حکیم احادیث کی نشرو اشاعت لاہدی ہو گئی ہے۔ وہ کی مطالبہ کی دین کی دی دی دی دیک کی دی دی دی دی دی دی دی دی دو اساعت لاہدی ہو گئی ہے۔ وہ د

آئیند پُرویزیت 🕺 🛠 (حصه چهارم) دوا م کاریث 🔨 پر بھی وہ نکال کر دکھانے کی بجائے زمانی بیہ بتا دینے پر اکتفا کرتے تھے کہ اس میں کچھ زکوۃ کے احکام ہیں یا کچھ دیت کے اور کچھ فرائض کے۔ انہی کے متعلق ہمیں یہ روایت بھی ملتی ہے کہ: «أَنَّ عَلِيَّ بْنِ أَبِيْ طَالِبٍ خَطَبَ النَّاسَ کها دمون ایک درجم میں علم 🕀 خریدنا چاہتا ہے؟" فَقَالَ مَنْ يَشْتَرِيْ عِلْمًا بِدِرْهَمٍ فَاشْتَرَى حارث اعور ایک درہم کے پچھ کاغذ خرید کرلائے اور الْحَارِثُ الأَعْوَرُ صُحُفًا بَدِرْهَمٌ ثُمَّ جَاءَ حضرت علی بناتھ کی خدمت میں حاضر ہوئے تو آپٹ بِهَا عَلِيًّا فَكَتَبَ لَهُ عِلْمًا كَثِيْرًا» (طبقات ابن سَعد٦/٦١٢ بحواله رساله مذكور جون ٥ نے ان کاغذوں پر بہت ساعلم لک<sub>ھ</sub> دیا۔" ص ۳۲۶) صرف یمی نہیں کہ جو شخص بھی کاغذ لاتا آپؓ اس پر اے دوعلم ''لکھ دیتے بتھے بلکہ آپؓ کا اعلان عام مدہد است سر میں نہیں کہ جو شخص بھی کاغذ لاتا آپؓ اس پر اے دوعلم '' لکھ دیتے تھے بلکہ آپؓ کا اعلان عام تھا کہ جو کوئی کجھ سے پچھ پوچھنا چاہتا ہے ' پو بچھے۔ میں اسے بتاؤں گا مصلح عامری کہتے ہیں کہ آپ نے مجھے مخاطب كرك فرمايا: <sup>رو</sup>ات قبیلہ بنی عامر کے بھائی! مجھ سے ان امور سے «يَا أَخَا بَنِيْ عَامِرٍ سَلْنِيْ عَمَّا قَالَ اللهُ متعلق یو چھو جو اللہ اور اس کے رسول سٹی کیا نے رَسُوْلُهُ فَآنَا آَهْلُ الْبَيْتِ آَغْلَمُ بِمَا قَالَ اللهُ فرمائے ہیں۔ کیونکہ میں گھرے لوگوں سے ہوں ادر وَرَسُوْلُهُ﴾(طبقات٢/ ٢٦٧، بحواله رساله مذكور الله اور رسول ملتى المراي باتوں كو زيادہ جانتا ہوں۔ " ص(١٤٣) ان سبائیوں کے ظہور سے پہلے حضرت علی ریکھنڈ کی بیہ روش کہ تحریر شدہ علم لوگوں کو دکھانا بھی نہ چاہتے تھے' اور اب میہ حالت ہے کہ ہرایک سے کہتے ہیں کہ مجھ سے پوچھو اور ایک درہم میں مجھ سے اللے او اس کی وجہ بھی انہوں نے خود اپنے الفاظ میں بید بیان فرمائی کہ: «قَاتَلَهُهُ اللهُ أَيَّ عِصَابَةٍ بَيْضَاءَ سَوَّدُوْ " "خدا ان سبائيوں كو تباه كرے "كتى روش جماعت (امت مسلمہ) کو انہوں نے سیاہ کر دیا اور رسول اللہ وَإَىَّ حَدِيْثٍ مِنْ حَدْيِثٍ رَسُوْكِ اللهِ ﷺ ملتی ایم کی کتنی ہی حدیثوں کو انہوں نے بگاڑ دیا۔'' أَفْسَدُوْ إ»(تذكرة الحفاظ / ١٢) چنانچہ پچاس سے زیادہ آدمیوں نے آپ سے اس حدیث کو روایت کیا ہے۔ (تہذیب ج ۷ ص ۳۷۵) . ۲۰. تنقید حدیث کا معیار : چوتھا اقدام حضرت علی مناتھ نے یہ کیا کہ موضوع احادیث کو جانچنے کے لیے ایک ایسا معیار پیش کیا جسے بعد میں آنے دالے تمام محدثین نے اصول کے طور پر اپنایا اور وہ سے ہے۔ الأُصُوْلَ فَاعْلَمْ أَنَّهُ مَوْضُوعٌ» (رساله مذكور ريكهو توجان لوكه وه موضوع ب." ستمبراه ص۱۳۷)

🚯 اس زمانه کی اصطلاح ہی سیر تھی کہ لفظ ''علم ''کا اطلاق زیادہ تر رسول اللہ سکھیل کی حدیثوں پر کیا جاتا تھا۔

www.wkrf.net (Tahafuz-e-Hadees Foundation) (حصه چهارم) دوا کا حدیث مینهٔ پَرویزیت ۲**۶۹3 (**حصه چهارم) دوا کا حدیث آئينه پَرويزيت اس معیار کی مزید تشریح ان الفاظ میں کی گئی ہے کہ: "یا حدیث ایسی ہو کہ حواس اور مشاہدہ اے مسترد کر «أَوْ يَكُوْنُ مِمَّا يَدْفَعُ الْحِسُّ وَالْمُشَاهِدَةُ دے۔ یا اللہ کی کتاب اور احادیثِ متواترہ یا تطعی إَوْ مُبَسَآتِنُسا لِبَعْضَ الْكِتَـاب وَالشُّنَّـةِ اجماع کے مخالف ہو' خصوصاً جب کہ اس حدیث میں الْمُتَوَاتِرَةِ أَوِ الاِجْمَاعِ الْقَطْعِيِّ حَيْثُ لاَ کسی تاویل کی گنجائش بھی نہ ہو۔" يَقْبَلُ مِنْ ذَٰلِكَ التَّاوِيُلِ»(فتح الملهم شرح مسلم للعثماني ص١٦) ساتھ ہی ساتھ آپ لوگوں کو بد ہدایت بھی فرمایا کرتے تھے: ''لوگوں سے صرف ایس حدیث بیان کرو جس سے وہ «حَدِّثُوا النَّاسَ بِمَا يَعْرِفُونَ وَدَعُوْا مَا متعارف ہوں نہ ایس کہ جن سے وہ آشنا ہی نہ يُنْكِرُوْنَ»(تذكر، ص١٢)

خلافت راشدہ کے بعد: ہم دیکھتے ہیں کہ حضرت علی مناشد کے سامنے بیشتر سمی سبائی فرقہ تھا اور ان ہی کے بپا کیے ہوئے فتنہ سے متعلق آپؓ نے چند در چند اقدامات کیے۔ آپؓ کی دفات کے بعد خوارج کی طرف سے بھی موضوع احادیث کا سلسلہ شروع ہو گیا۔۔ قابل ذکر بات یہ ہے کہ وضع احادیث کا اصل مرکز دراصل کوفہ اور بھرہ ہی تھا۔ جیسا کہ اموی خلیفہ عبدالملک بن مروان (۲۵ ھ تا ۸۵ھ) نے اس کا اظہار ان الفاظ میں کیا تھا۔

«قَدْ سَالَتْ عَلَيْنَا أَحَادِيْتٌ مِّنْ قِبَلِ "مشرق (عراق جس مين كوفه بعره وغيره تھ) بے الْمَشْرِقِ لاَ نَعْرِفُهَا» (طبقات ابن سعد حديثوں كا ايما سلاب بمه كر مارى طرف أَكَابَ بَ ص: ١٧٣)

یہ اموی خلیفہ عبد الملک بن مردان اپنی ادا کل عمر کا بیشتر حصہ طلب علم حدیث میں صرف کر چکا تھا اور متاز طلبہ میں اس کا شمار ہو تا تھا۔ اس نے ان موضوع احادیث کے متعلق یہ تبعرہ بحیثیت ناقد حدیث کیا تھا۔ لطف کی بات یہ تھی کہ صرف سبائی اور خوارج ہی نے اس "کار خیر" میں حصہ نہیں لیا بلکہ اور بھی کئی طرح کے لوگ مثلاً واعظ یا سیاست سے وابستہ افراد نے موضوعات کا سارا لینا شروع کر دیا اور اس میدان میں اتر آئے۔ پھر کچھ لوگ ایسے بھی پیدا ہوتے جنہوں نے صحیح احادیث کا انکار شروع کر دیا یا ہران کی اللہ کا وی مثلاً واعظ یا سیاست سے وابستہ افراد نے موضوعات کا سارا لینا شروع کر دیا اور اس میدان میں اتر آئے۔ پھر کچھ لوگ ایسے بھی پیدا ہوتے جنہوں نے صحیح احادیث کا انکار شروع کر دیا یا پھران کی کا فیرہ لگاتے تھے۔ گویا عراق کی سرز مین تمام فتوں کے لیے بہت زر خیز ثابت ہو رہی تھی اور اس کے متعلق رسول اللہ ملیکتے ہو گران کی سرز مین تمام فتوں کے لیے بہت زر خیز ثابت ہو رہی تھی اور اس کے متعلق رسول اللہ ملیکتے ہے۔ پیش گوئی بھی فرمائی تھی جیسا کہ بخاری میں مذکور ہے کہ: ''سیر بن عمرو کہتے ہیں کہ میں نے سل بن حنیف سے یو چھاکیا آپ نے خوارت کے متعلق نہی میں تک کو کھی

 آئيد پَرويزيت سن 190
 190
 190
 100
 100
 100
 100
 100
 100
 100
 100
 100
 100
 100
 100
 100
 100
 100
 100
 100
 100
 100
 100
 100
 100
 100
 100
 100
 100
 100
 100
 100
 100
 100
 100
 100
 100
 100
 100
 100
 100
 100
 100
 100
 100
 100
 100
 100
 100
 100
 100
 100
 100
 100
 100
 100
 100
 100
 100
 100
 100
 100
 100
 100
 100
 100
 100
 100
 100
 100
 100
 100
 100
 100
 100
 100
 100
 100
 100
 100
 100
 100
 100
 100
 100
 100
 100
 100
 100
 100
 100
 100
 100
 100
 100
 100

خلافتِ راشدہ کے بعد امت میں پہلی سی مرکزیت ہاتی نہ رہ گئی تھی۔ نہ ہی شور کی کا دجود باقی تھا اور بحیثیت فتنہ اس کا سیرباب حکومتی اور انفرادی دونوں محاذ پر لازمی تھا۔ لہذا اس لا مرکزیت کے بادجود دونوں طبقوں نے اپنی اس ذمہ داری کو محسوس کیا جس کا مختصر تذکرہ درج ذیل ہے۔

حکومت کی طرف سے وضاعین حدیث کو سزائے کیجانسی یا قتل : سمی عبدالملک بن مردان جس نے کہا تھا کہ مشرق کی طرف سے موضوع احادیث کا سلاب بہہ کر ہماری طرف آرہا ہے۔ اس نے مشہور وضاع حارث بن سعید الکذاب کو اسی جرم میں تختہ دار پر کھینچا۔ کیونکہ عبدالملک اپنے آپ کو محض بادشاہ ہی نہیں بلکہ مسلمانوں سے دین کا محافظ بھی سمجھتا تھا۔ اسی عبدالملک کے بیٹے ہشام نے غیلان دمشقی کو قتل کیا، جس کا جرم یہ تھا کہ پنی اسلام ملتی کے دین میں رختہ اندازیاں کر تا تھا اور موضوع حد شیں بنا کر عوام میں پھیلا تا تھا۔

ابو جعفر منصور عبای (۱۳۱ھ تا ۱۵۹ھ) نے ای وضع حدیث کے جرم میں محمد بن سعید مصلوب کو سول دی۔ مہدی' رشید مامون وغیرہ عبای خلفاء کے عہد میں ہم دیکھتے ہیں کہ اس باب میں سب کی آتکھیں کھل ہوئی تعمیس کہ پغیر طابق کی طرف کوئی غلط بات منسوب ہو کر پھیل نہ جائے اور اس کی ایک بردی وجہ یہ بھی تھی کہ عدالتوں میں شریعت اسلامیہ سے مطابق فیصلے ہوتے تھے اور یہ کیو کر ممکن تھا کہ ان وضعی اصادیث کی بنا پر اگر انسانوں کے حقوق نہ وبالا ہوتے نظر آرہ ہوں اور دوہ خاموشی سے برداشت کر لیے چامیں بلکہ تاریخ سے تو یہ معلوم ہوتا ہے کہ ان بادشاہوں کے ولاۃ اور دکام بھی اس مسلم میں کی رو واجادیت کی بنا پر اگر انسانوں کے حقوق نہ وبالا ہوتے نظر آرہ ہوں اور دوہ خاموشی سے برداشت کر لیے جامیں بلکہ تاریخ سے تو یہ معلوم ہوتا ہے کہ ان بادشاہوں کے ولاۃ اور حکام بھی اس مسلم میں کی رو رعایت کو برداشت نہیں کرتے تھے۔ بنی امیہ کے مشہور گور نر خالد بن عبداللہ الفسری نے ایک محض کو حض حدیث کے جرم میں قتل کیا تھا۔ ای طرح عباسیوں کی طرف سے بھرہ میں محمد بن سلمان جب عدالتوں کے قاضی تو اس معاملہ میں اور بھی زیادہ چو کئے رہتے تھے۔ اگر انہیں ذرائیمی شاہ دیس عدالتوں کے قامی تو اس معاملہ میں اور بھی زیادہ چو کئے رہتے تھے۔ اگر انہیں ذرائیمی شک پر جاتا کہ فلال

أَمَيْتُهُ بَرُويرَيْتَ 595 🛠 (همه چهارم) دوا ) حديث

بالواسطہ یا بلاواسطہ و صنع حدیث کا سہارا لیا ہو۔ لیکن جہاں تک لوگوں کے آپس میں حقوق و فرائض اور نیز اعتقادات و عبادات کا تعلق ہے۔ اس میں وہ کسی قشم کی رخنہ اندازی برداشت نہیں کرتے تھے اور اس کی دو وجوہ تھیں۔ ایک تو عدالتوں میں شرعی قانون رائج تھا اور دو سرے وہ اپنے آپ کو مسلمانوں کے جان ومال کا ہی نہیں دین کا بھی محافظ سبھتے تھے۔

ناقدین اور محدثین کی طرف سے وضع حدیث کا دفاع: جس طرح زنادقہ کی سزا کے سلسلہ میں ابن عباس بڑی تفظ کا اجتماد حضرت علی بڑا تھ سے الگ تھا۔ اس طرح ان کا وضع حدیث کے سدباب کا نظریہ بھی حضرت علی بڑا تھ سے مختلف تھا۔ حضرت علی بڑا تھ نے تو اس کا ایک حل یہ تجویز کیا تھا کہ صحیح احادیث کی بکٹرت اشاعت کی جائے۔ لیکن حضرت ابن عباس بڑی تفظ نے اس مسلہ میں اس کا یہ حل تجویز کیا کہ صحیح احادیث سے بھی سکوت اختیار کیا جائے۔ ان کا خیال یہ تھا کہ اگر بم صحیح احادیث بھی بیان کریں گے تو عوام مقد مہ میں ایک واقعہ درج کیا جائے۔ ان کا خیال یہ تھا کہ اگر بم صحیح احادیث بھی بیان کریں گے تو عوام مقد مہ میں ایک واقعہ درج کیا جائے۔ ان کا خیال یہ تھا کہ اگر بم صحیح احادیث بھی بیان کریں گے تو عوام مقد مہ میں ایک واقعہ درج کیا جائے۔ ان کا خیال یہ تھا کہ اگر بم صحیح احادیث بھی بیان کریں گے تو عوام اور حدیثیں بیان کرنے گے۔ ان کا خیال میں ایک رقط کی ایک دن ابن عباس بڑی تھا کی کہ سے مقد مہ میں ایک واقعہ درج کیا ہے۔ کہ بشیر بن کعب العدوی ایک دن ابن عباس بڑی تھا کی خدمت میں آئ بری نان کی حیرت کی انتہ ای ان کا خیال تھا کہ این عباس بڑی تھا کہ ای حرض و خوام و خاص توجہ سے سیں گے بی نان کی حیرت کی انتہ میں جب دیکھا کہ این عباس بڑی تھا ان حدیثوں کو خاص توجہ سے سیں گے بی کتین ان کی حیرت کی انتہ تھ رہی جس معالمہ ہے؟ میں آپ کو رسول اللہ ساتھ کی جنائی کی حدیث کی حدیث کی میں تیں گے ای ایس ب النفاتی کا مظاہرہ کر رہے ہیں تو جواباً حضرت این عباس بڑی تھا ان کی طرف قطعا توجہ سی فرما رہے بشر

«إِنَّا كَنَا مَرَّة إِذَا سَمِعنا رَجَعَلَا يَقُونُ قَالَ مَنْ مَعَا رَبَعَكَ مَرَدً إِذَا مَدْ مَعْ وَمَا رَ رَسُونُ الله عَظَيَرَ ابْتَدَرَتْهُ ابْصَارْنَا وَأَصَغْنَا كَمَاكَ رَسُولُ الله سُلْيَةِ فَ يُون فرمايا تو مارى نگاين إلَيْهُ بِإِذَانِنَا» (مقدمه صحيح مسلم) لا التقارات كى طرف الله جمادية ." كواس كى طرف جمادية ."

<sup>دوہ</sup>م اس وقت رسول اللہ ملتی کیم سے احادیث بیان کرتے تھے جب آپ ملتی کی طرف جھوٹ منسوب نہیں کیا جاتا تھا(یعنی وضعی احادیث کا وجود نہ تھا) پھر جب لوگوں نے ہر بلندی ولیستی پر سوار ہونا شروع کر دیا (یعنی احادیث میں رطب دیا بس سب پچھ ملا دیا) تو ہم نے حدیث بیان کرنا چھو ڑ دیا۔ " پَمرَآپؓ نے اس کی وجہ یہ بیان فرمائی کہ: «اِنَّا کُنَّا نُحَدِّثُ عَنْ رَسُوْلِ الله ﷺ إِذَا لَمْ يَكُنْ يَكُذِبُ الِّيْهِ فَاَمَّا إِذَا رَكِبَ النَّاسُ الصَّعْبَ وَالذَّلُوْلَ تَرَكْنَا الْحَدِيْتَ» (حواله أيضا)

(آ. دوین حدیث مناظراحسن گیلانی ، برمان دالی ، دسمبر ۱۹۳۸ء ، ص: ۳۵۳ ، ۳۵۳)

کرتے تھے۔ کرتے تھے۔ کرتے تھے۔ کرتے تھے۔

«لَمْ نَأْخُذْ مِنَ النَّاسِ إِلاَّ مَا نَعْرِفُ» (حواله " "اب بم صرف ان حديثوں كو قبول كرتے ہيں جنميں أيضا)

گویا اس طرز عمل میں ابن عباس تن تلظ یکنا نہ تھے بلکہ ایسے مختلط صحابہ بنی تلظیم کی ایک جماعت آپ کی ہم خیال ہو گئی تھی جیسا کہ لفظ "اِنَّا کُنَّا" سے ظاہر ہے اور یہ لوگ دو سروں سے برملا کہنے گئے تھے کہ: "لاَ تُحَدِّثُوْنَا اِلاَّ بِالْفُوْانِ" "قرآن کے سوا ہم سے پچھ اور بیان نہ کرو" لیکن حالات نے بتا دیا کہ وضعی احادیث کے سدباب کے لیے یہ بھی کوئی کامیاب حل نہ تھا۔ کیو تکہ قرآن کے بیشتر احکام کی تفصیل احادیث سے ہی ملتی تھی۔ چنانچہ حضرت عمران بن حصین رُخات کو جب ان حالات کی فر ہوئی تو آپ نے ان لوگوں کو جنہوں نے ارادہ کیا تھا کہ آئندہ ہم نہ کسی سے کوئی حدیث سنیں گے اور نہ ہی سنی ہوئی حدیثوں کو قبول کریں گے متنبہ کرتے ہوئے گرجدار آواز میں فرمایا:

«خُدُوْ عَنَّا فَانَّكُمْ وَاللهِ إِنْ لَمْ تَفْعَلُوْ "" م لوگول (يعنى رسول الله ) صحابوں) - احاديث لَضَلَلْتُمْ " (كفاية ص١٥، بحواله برهان اغسطس كو حاصل كرو خداكى فتم أكرتم ايسانه كرو كَ تو ممراه ٢٥ - ص٧٦)

گویا احادیث کو اخذ کرنے کا معیار بیہ قائم ہوا کہ بیہ صرف رسول اللہ کے فیض یافتہ صحابیوں سے ہی قبول کی جائے۔ پہلا معیار جو حضرت علی رنا شونے نے قائم کیا تھا وہ درایت سے متعلق تھا۔ اب بیہ دو سرا معیار روایت کی بنیاد کے طور پر سامنے آیا۔ اور اس طرح دور صحابہ رفن شام میں ہی موضوع احادیث کی جانچ پڑتال اور ان سے بچاؤ کی حفاظت کے لیے روایت ودرایت کی بنیاد رکھ دی گئی۔

نقتر حدیث کے معیار: کیکن بعد میں آنے والے ادوار میں جب کہ موضوعات کی گرم بازاری اور بر طمی تویہ بنیادی اصول ناکانی ثابت ہوئے۔ اب علمائے حق نے ان اماطیل کا مقابلہ کرنے کے لیے ایسے ایسے طریق دریافت کر لئے جنہیں استعال کرنے سے موضوع حدیث الگ ہو کر سامنے آجاتی تھی۔ لندا فتنہ وضع حدیث کو بلاآخر محدثین کے سامنے ہتھیار ڈال دینے پڑے۔ وہ طریقے کیا تھے؟ یہ داستان بہت طویل اور الگ تفصیل کی متقاضی ہے جس کی تفصیل کا یہاں موقع نہیں۔ مختراً یہ کہ یہ طریقے دو قسم کے تھے۔ (ا) نظری اور (ب) عملی۔ اور یہ مختراً درج ذیل ہیں۔

(۱) نظری طریق: سے مراد وہ قواعد ہیں جو موضوع حدیث کی پیچان کے لیے بنائے گئے ۔ اس طریق کی

www.wkrf.net (Tahafuz-e-Hadees Foundation) کر آئینہ کروریت کہ 197 کر (حصہ چمارم) دوا کے حدیث کہ 197 پر دو قسمیں ہیں۔ پہلی قسم کے قواعد متن حدیث یا درایت سے تعلق رکھتے ہیں اور وہ درج ذیل ہیں۔ درایت کے اصول

<u>ا۔ خلافِ عقل ہو:</u> چیے یہ حدیث کہ اللہ تعالیٰ نے طوڑے کو پیدا کر کے اسے بھگایا تو اسے پید آگیا۔ چراس پیدنہ سے اپنے آپ کو پیدا کیا'' یہ وضعی حدیث غالبا طوڑے کی تعریف میں وضع کی گئی جس میں پہلے اللہ تعالیٰ کو خالق بیان کیا گیا ہے۔ پھر اس کی نفی بھی کر دی گئی ہے گویا اس میں تضاد بھی ہے غیر معقولیت بھی اور لغویت بھی۔

۲۔ خلاف مشاہدہ ہو: جیسے یہ حدیث کہ "بینگن ہر مرض کی شفا ہے" طلائکہ تجربہ اس کے خلاف ہے۔ ۳۔ قرآن کی قطعی ولالت یا سنتِ متواترہ یا اجماع قطعی کے خلاف ہو: اور جع و تطبیق کا بھی کوئی امکان نہ ہو۔ جیسے یہ حدیث کہ "دنیا کی عمر سات ہزار برس باتی رہ گئی ہے" یہ اس لیے وضعی ہے کہ قرآن کی صریح آیات کے خلاف ہے۔ للذا قیامت کی مدت متعین کرنے والی اس قسم کی دوسری سب احادیث موضوع ہوں گی یا ہیہ کہ "ولد الزنا جنت میں نہیں جائے گا" یا ہی کہ "جس شخص کا نام احمد یا محمد ہو ده دوزخ میں نہیں جائے گا" ہی سب احادیث وضعی ہیں۔

۲۰- عذاب وتواب میں مبالغد آرائی: مثلاً بیه حدیث که جو مخص لا الله الا الله کمتا ہے تو اللہ تعالیٰ اس کلمہ سے ایک پرندہ پیدا کرتا ہے جس کی ستر ہزار زبانیں ہو تیں ہیں۔ الٰی احرہ یا بیہ کہ ''جو شخص حلال عسل جنابت کرے گا اے اللہ تعالیٰ ہر قطرہ کے عوض ہزار شہید کا تواب دے گا'' اور ای قبیل کی دو سری روایات سب موضوع ہیں۔

۵۔ ایسا تاریخی واقعہ جو سمی اجتماع میں پیش آیا ہو کیکن اس کے راوی ایک یا اقل قلیل تعداد میں ہوں۔ جیسے شیعہ کا یہ دعویٰ کہ رسول اللہ سلی کی خصرت علی مِنْ هُوَ کو حجتہ الوداع سے واپسی پر غدیر خم کے مقام پر خلافت عطا کی۔ حالا نکہ اس واقعہ کے وقت ایک لاکھ سے زیادہ اصحاب ریکن تھی، موجود تھے لیکن شیعہ کے سوا اسے کسی نے روایت نہیں کی لہذا یہ حدیث وضعی ہے۔

۲۔ نسلی اور قومی تعصبات سے متعلق احادیث: مثلاً یہ حدیث کہ "ترکوں کا ظلم منظور ہے گر عربوں کا عدل بھی مقبول نہیں"

ے۔ فرقہ وارانہ روایات: شیعہ حضرات کی وہ روایات جو اہل بیت کے فضائل میں ہیں یا دو سرے صحابہ بھُنَھُ کے خلاف ہیں۔ مثلاً ان کی بیہ روایت کہ ''حضرت ابو بکراور عمر بھُنھؓ نے حضرت علی تُکاٹھ سے خلافت چھین کی تقی'' یا بیہ حدیث کہ ''میرے اہل بیت کی مثال نوح علیتﷺ کی کشتی کی طرح ہے جو اس میں سوار

جر آئینہ پَرویزیت ہوا نجات پاگیا اور جو پیچھے رہ گیا وہ غرق ہوا اور دھن گیا'' یا یہ حدیث کہ ''میری امت میں ایک شخص محمر بن ادر لیں ہو گاجو میری امت کے حق میں شیطان سے بھی زیادہ ضرر رسال ہو گا'' واضح رہے کہ یہ محمد بن اور لیں ''امام شافعی رطنتے '' ہیں یا یہ حدیث کہ ''میری امت میں ایک شخص پیدا ہو گا جسے ابو حذیفہ کها جائے گاوہ میری امت کا چراغ ہو گا'' یہ وضعی حدیث ''ابو حَنِیفَة وسوَا جُ اُمتِنی'' کے الفاظ سے مشہور ہے۔

۸۔ تاریخ کے خلاف ہو: مثلا اہل خیبر سے جزبیہ وضع کرنے کی حدیث جس میں وضاع نے حضرت سعد بن معاذ ریخانھ کی شہادت کو بھی شامل کر دیا۔ اس میں دو تاریخی لغزشیں ہیں۔ ایک میہ کہ حضرت سعد بن معاذ ریخانھ جنگ خندق (۵ ھ) کے موقعہ پر فوت ہوئے تھے دو سرے جزمیہ کا حکم 9ھ میں غزوہ تبوک کے بعد نازل ہوا تھا۔

۹- راوی کا غیر طبعی طویل عمر کا دعویٰ: جیسے کہ چھٹی صدی ہجری میں رتن ہندی کا یہ دعویٰ کہ ''وہ رسول اللہ ملتی ہے مل چکا ہے اور صحابی ہے '' حالانکہ یہ بات مسلمہ ہے کہ آخری صحابی ابوالطفیل عامرین واکلہ ہیں جنہوں نے ۲۰۱ھ میں دفات پائی۔ لہذا رتن ہندی کی سب مرویات موضوع ہیں۔ ایک طرح یے کما کک ''صحابی '' جسرین حرب چھٹی جد کی کہ میں دان کہ متعلقہ مشہور ہوئی ہے دکھیں جائیں ہے کہ ایک ''حکم میں دفات پائی۔ لیڈا رتن ہندی کی سب مرویات موضوع ہیں۔

ای طرح کے ایک ''صحابی'' جبیر بن حرب چھٹی صدی کے ہیں ان کے متعلق مشہور تھا کہ وہ جنگ خندق میں شریک تھے۔

یا ابو عبداللہ الصقلی پانچویں صدی ہجری کا "صحابی" ہے اس کے بارے میں مشہور تھا کہ اس نے رسول اللہ اللہ اللہ میں مشہور تھا کہ اس نے رسول اللہ سل میں میں مشہور تھا کہ اس نے

نیز قیس بن تمیم گیلانی بھی چھٹی صدی ہجری کا ''صحابی'' ہے جس کی پیشانی پر ایک نشان تھا اور اور مشہور یہ تھا کہ حضرت علی <sub>تنالقر</sub> کی خچرنے اس کی پیشانی پر لات ماری تھی۔

محد ثین نے ایسے تمام بنادٹی صحابیوں کا پورا تعاقب کیا۔ ان کو دضاع اور ان کی مرویات کو موضوع قرار دیا اور اپنی تصانیف میں بالخصوص ان کا ذکر کر دیا۔

•ا کشف و رؤیا پر مبنی روایات : الیمی روایت طبقه صوفیه کی خود ساخته ہوتی ہیں جو کہتے ہیں کہ کشف یا خواب میں میری رسول اللہ سر کی اللہ سر ملاقات ہوئی اور انہوں نے یوں فرمایا یا یہ کام کیا ۔ للذا الیمی تمام مرویات موضوع ہیں کیونکہ مسلمہ امرہے کہ رؤیا یا کشف سے کسی شرعی حقیقت کا اثبات نہیں ہو تا۔

اا۔ رکاکت لفظی یا معنومی: رکاکت لفظی کا تعلق زیادہ تر ذوق ہے ہو تا ہے۔ جیسے اقبال کا گہری نظر سے مطالعہ کرنے والے حضرات اس کا کلام پیچان لیتے ہیں۔ اس طرح محدثین لفظوں سے بھی اس اقصح العرب والعجم کا کلام پیچان لیتے ہیں اور معنوی رکاکت ہیہ ہے کہ اس حدیث کے مضمون کی کوئی شرعی بنیاد نہ ہو۔ جیسے سے روایت کہ ''مرغ کو گالی نہ دو کہ وہ میرا دوست ہے'' یا ہیہ کہ ''اگر چاول آدمی ہوتے تو بڑے بردبار ہوتے۔''

جب آئینہ ترویزیت محل وال میں معام جراح میں مدام محل محل میں اسلم محل محل محل محل محل محل اس مقام پر میہ تذکرہ دلچی سے خالی نہ ہو گا کہ جناب حافظ اسلم صاحب جرا جیوری نے مقام حدیث محل میں دو مقامات پر ص ۱۹ اور ص ۱۹۵ پر روایت کے ان اصولوں کا ذکر فرایا ہے پہلے مقام پر آٹھ اصول کی دو مقامات پر ص ۱۹ اور ص ۱۹۵ پر روایت کے ان اصولوں کا ذکر فرایا ہے پہلے مقام پر آٹھ اصول کی دو مقامات پر ص ۱۹ اور ص ۱۹۵ پر روایت کے ان اصولوں کا ذکر فرایا ہے پہلے مقام پر آٹھ اصول کی دو مقامات پر ص ۱۹ اور ص ۱۹۵ پر روایت کے ان اصولوں کا ذکر فرایا ہے پہلے مقام پر آٹھ اصول کی دو مقامات پر ص ۱۹ اور ص ۱۹۵ پر روایت کے ان اصولوں کا ذکر فرایا ہے پہلے مقام پر آٹھ اصول کی معن دو متعل پر مقام پر آٹھ اصول کی معن دو مقام پر مقام پر سنت متوازہ یا اجماع فلو معن دو مقلم پر سات البتہ تیسرے قاعدہ کہ دو قرآن کی قطعی دلالت یا سنت متوازہ یا اجماع قطعی کے خلاف ہو <sup>(1)</sup> کو دونوں مقامات پر مخصر کر سے صرف اتنا لکھ دیا ہے کہ ''قرآن کی خلوف ہو'' سے اختصار کیوں کیا گیا؟ اس کی وجہ آپ بھی سیخص سی معن میں ایسی من مانی' علی خلین نہ میں اور کی جن پر

نظری طریق کی دو سری قشم

روایت یا اساد کی چھان پھنک کے اصول : بیہ مضمون الگ تفصیل کا محتاج ہے۔ سردست ہم چند اشارات پر اکتفا کریں گے۔ اس سلسلہ میں محدثین کرام نے مندرجہ علوم کی داغ بیل ڈالی:

(۱) علم الجرح والتعديل : اس كي تفسيل "تقيد حديث" ميں گزر چكي ہے۔

۲۔ علم الماریخ والرواق: اس میں راویوں کے حالات زندگی سے بحث کی جاتی ہے۔ یعنی فلاں راوی کب پیدا ہوا۔ حدیث سننے کا آغاز کب کیا؟ کس کس محدث سے ملا اور کس کس شہر میں گیا۔ حافظہ کی صورت حال کیا تھی؟ اگر پہلے ٹھیک تھا تو کب ذہول ہوا؟ کون سی احادیث خرابی حافظہ سے پہلے کی سنی ہوئی ہیں اور کون سی بعد میں اور کب اور کہال فوت ہوا؟ اس علم سے کئی فائدے ہوئے۔ ایک تو موضوع احادیث کا پتہ چل جاتا تھا۔ دو سرے سند کے متصل یا منقطع ہونے کا تیسرے سند میں تدلیس کا۔

امام مسلم اینے مقدمہ میں روایت کرتے ہیں کہ ''معلیٰ بن عرفان نے ابو واکل کے واسطہ سے بیہ حدیث سائی کہ ''حضرت عبداللہ بن مسعود بناتو جنگ صفین میں ہمارے پاس آئے'' یہ حدیث سن کر معلیٰ ہی کے ایک شاگر د ابو تعیم فضل بن رکمین نے برجت کمہ دیا کہ ''کیا حضرت عبداللہ بن مسعود بناتو دوبارہ زندہ ہو گئے تھے؟'' اس طنز میں اس تاریخی لغزش کی طرف اشارہ تھا کہ عبداللہ بن مسعود بناتو تو ۳۲ھ میں دور عثانی میں فوت ہو گئے تھے۔ چروہ جنگ صفین جو حضرت علی بناتو کہ دوبارہ شال ہو سکتے تھی، ہوئی 'کی معلیٰ

آئینہ ترویزیت اساعیل بن عیاش نے ایک آدمی سے دریافت کیا کہ آپ نے خالد بن معدان سے کس سال حدیثیں سنی ؟ اس نے کہا "سااھ میں" اساعیل کہنے لگے "گویا تمہارا دعویٰ یہ ہے کہ تم نے خالد سے اس ک موت کے سات سال بعد ساع کیا" کیونکہ یہ خالد بن معدان ۲۰۱ ، جری میں وفات پا گئے تھے۔ محمد بن حاتم الکشی نے عبد بن حمید سے حدیث روایت کی تو امام حاکم نے اس کا من ولادت دریافت کیا۔ اس نے کہا " ۲۰ اھ" یہ سن کر امام حاکم کہنے لگے کہ "اس شخص نے عبد بن حمید کی وفات سے تیرہ سال

سفیان توری کہا کرتے تھے "جب راویوں نے کذب بیانی سے کام لینا شروع کیا تو ہم تاریخ سے فائدہ اٹھانے لگے " اور احسان بن بزید کہتے تھے کہ "جھوٹے راویوں کے خلاف جنتنی مدد ہمیں تاریخ سے ملی ہے اور کسی چیز سے نہیں ملی"

۲۔ معرفة الصحابہ رضافتہ : اس میں صحابہ رضافتہ کے نام القاب اور تحنیدوں وغیرہ سے معرفت حاصل کی جاتی ہے۔ معرفت حاصل کی جاتی ہے۔ اس علم کے ذریعہ کسی حدیث کے متصل یا مرسل ہونے کا پتہ چکتا ہے اس فن سے محدثین کی ابتداء ہی سے گہری دلچیں رہی ہے اور اس پر بے شار تصانیف شائع ہو چکی ہیں۔

۳۔ علم الاسماء وا لکنیٰ: اس میں عام راویوں کے نام' القاب اور کنیت سے متعلق علم حاصل کیا جاتا ہے۔ بعض دفعہ ایک راوی اس کے باپ اور دادا تک کے نام دو سرے رادی سے مل جاتے ہیں۔ بھی کنیت ایک ہوتی ہے پھر بعض لوگ اپنی کنیت یا لقب ہد لتے بھی رہتے ہیں۔ جب تک ان سب امور کی پوری تحقیق نہ ہو تدلیس اور اشتباہ کا امکان باتی رہتا ہے۔

غرض درایت کے پہلو کے لحاظ سے بہت سے علوم معرض وجود میں آگئے۔ جن میں چند کا ذکر ہم نے کر دیا ہے۔ ان علوم سے جہاں موضوع احادیث کو دریافت کرنے میں مدد ملی۔ وہاں کسی حدیث کے صحت وسقم کے لحاظ سے درجات متعین کرنا بھی میسر آگیا اور اس طرح عدو شرے برانگیزد کہ خیرے مادراں باشد

کے مصداق ان علوم سے جمال موضوعات کا سدباب ہوا۔ وہاں سے دو سرا فائدہ از خود سامنے آگیا کہ اگر وضاعین حدیثیں نہ گھڑتے تو محدثین کو چھان چٹک کے ایسے کڑے معیار تلاش کرنے کی شائد خرورت ہی پیش نہ آتی۔

(ب) عملی طریق : معملی طریقہ بیہ ہے کہ محدثین نے ان وضاعین کے ناموں کا برملا اعلان کیا ادر ان کی بیان کردہ موضوعات پر روشنی ڈال کر ان کو موضوع ثابت کیا۔ ان موضوعات کو اس طرح حفظ کیا جس طرح صحیح احادیث کو تاکہ عوام کو ہر طرح سے آگاہ کر سکیں۔ امام بخاری رملیتھ سے پہلے دور میں یحیی بن معین اور امام احمد بن حنبل رمیشیلیا نقد حدیث کے امام سمجھے

آئینہ ترویزیت جاتے ہیں۔ ایک دفعہ لوگوں نے دیکھا کہ لیچیٰ بن معین پھ حدیثیں لکھ رہے ہیں لیکن جب کوئی ان کے پاس آکر بیٹھا تو وہ اس رجٹر کو ایک طرف رکھ دیتے۔ کسی نے پوچھا ''آپ ایسا کیوں کرتے ہیں؟ تو انہوں نے جواب دیا کہ میں ان تمام موضوع احادیث کو لکھ رہا ہوں جنکا رادی ابان ہے۔ دہ اپنی جگہ کسی دو سرے رادی کا نام بتا کر لوگوں کو آسانی ہے دھو کہ میں میتلا کر سکتا ہے۔ لندا ہمارے لیے یہ ضروری ہے کہ ہم لوگوں کو اصل حقیقت حال سے آگاہ کریں '' ہمارے علم کی حد تک موضوع احادیث کا یہ پہلا تحریری مجموعہ متد ادل ہیں۔

موضوع احادیث کی جاریج : منظرین حدیث کی طرف سے یہ اعتراض بڑے شدومہ سے پیش کیا جاتا ہے کہ وضعی روایات اقوال رسول کے ساتھ یوں خلط ملط ہو چکی تھیں کہ حق کو باطل سے الگ کرنا ناممکنات سے تھا۔ اور حافظ اسلم صاحب نے یہ اضافہ بھی فرمایا ہے۔ کہ وضاعین ناقدین حدیث اور ماہرین فن اساء الرجال کی گرفت سے بچنے کی خاطریوں کرتے تھے کہ سند میں مشہور ثقہ راویوں کے نام درج کر دیتے تھے (م۔ ح ص ۱۵۵) اس طرح ان کی وضعی روایت بھی قبولیت کا درجہ حاصل کر لیتی تھیں۔ اور ان کا املیاز نامکن ہو جاتا تھا'' اور ہم یہ سبھتے ہیں کہ ایسے تبصرے یا تو اس لیے کئے جاتے ہیں کہ یہ لوگ فن تنقید حدیث سے خود نابلد ہوتے ہیں۔ یا پھر اس طرح سے جاہل موام کو دھوکا دینا مقصود ہوتا ہے۔

حدیث ک درب بر بر بر بر بر بی یو بر اس س س بل درم و در دو دو دو دو در بو ب ب اب ہم میہ دیکھیں گے کہ ایسی موضوع حدیث میں جس کے تمام تر رادی ثقہ درج کیے گئے ہوں۔ محدثین کی گرفت میں آسکتی ہے یا نہیں؟ محدثین میں میہ سلسلہ سند عن مالک عن نافع عن ابن عمد عن النبی صلی الله علیه و سلم" بہت متند تسلیم کی گئی ہے۔ اور اسے "سلسلہ" الذہب" (سونے کی زنچیر) کے نام سے موسوم کیا گیا ہے۔ کیونکہ اس کے تینوں راوی بلند پایہ ثقہ ہیں۔ اب فرض سے بچیے کہ ایک شخص فضیل ایک روایت بیان کرتا ہے اور اس روایت کے ساتھ کی متند سند جڑ دیتا ہے۔ تو اب ناقدین حدیث کے اقدامات میہ ہوں گے کہ وہ دیکھیں گے کہ آیا:

ا ہی "نفیل" امام مالک کا شاگر دیمی ہے یا نہیں؟ اگر شاگر د نہیں تو پھر اس کا ہم عصر ہے یا نہیں۔ اور آیا اس کی ملاقات امام مالک سے ثابت ہے یا نہیں؟ اگر اس معیار پر فضیل پورا نہیں اتر تا تو اس کی روایت مردود ہوگی۔

② اور اگر فضیل کہلی شرط پر بورا اتر تا ہے تو پھر یہ دیکھا جائے گا کہ وہ معروف ہے یا جہول' معروف سے مراد ہے کہ اس کے باپ دادا کا نام' اور اتا پتا معلوم ہے۔ اگر سہ باتیں معلوم نہ ہو سکیں تو وہ مجہول الحال قرار پائے گااور اس کی روایت مردود ہوگی۔

③ کچراگر فضیل معروف ثابت ہوا تو کچرد یکھا جائے گا کہ وہ سمی بدعی عقیدہ کا بانی یا موید تو نہیں؟ یا جو روایت وہ بیان کرتا ہے۔ اس میں ایسی خصوصیت تو نہیں پائی جاتی۔ اگر ایسی بات ہو تو کچر بھی اس ک

# آئینهٔ پَرویزیت 602 🔨 (حصه چهارم) دوا کے حدیث

حدیث مردود ہوگی۔ (یہ مردود ہوگی۔ (یہ اگر وہ ان سب معیاروں پر پورا اتر تا ہے تو پھر اس کی نقابت کو دیکھا جائے گا اور بیہ معیار ایسا کڑا ہے کہ اس پر برے متقی اور پر ہیز گاری بھی کم ہی پورا اترتے ہیں۔ یعنی بیہ دیکھا جائے گا کہ وہ صادق ہے یا کاذب' اگر کاذب ہو گا تو اس کی روایت مردود ہوگی۔ بیہ بھی ممکن ہے کہ کسی رادی کو ایک محدث صادق کمہ دے اور دو سرا کاذب کے تو محدثین کا اس کے صدق پر اتفاق محال ہے۔ اور اگر وہ صادق ہو گا تو پھر دیکھا جائے گا کہ اس میں حافظہ کی خرابی وہم یا مبالغہ آمیزی یا فریب دیکی قسم کے عیوب تو نہیں ہیں۔ اگر کوئی ایسی بات ہو تو بھی اس کی بیان کردہ روایت مردود ہوگی۔

® پھر یہ بھی دیکھا جائے گا کہ اس میں بیان کردہ روایت کی قنم وبصیرت اور اے بالکل صحیح منہوم میں آگے منتقل کرنے کی اہلیت ہے لیمی وہ بات ہے جس کی وجہ سے محدثین متقی اور پر ہیزگار قشم کے لوگوں کو بھی اَحَدَنْهُ غَفْلَةُ الصَّالِحِیْن کمہ کر رد کر دیا کرتے تھے۔

® اب اگر فضیل ان سب معیاروں پر پورا اتر تا ہے تو پھر یہ دیکھا جائے گا کہ جو روایت وہ بیان کر رہا ہے۔ امام مالک کے دو سرے شاگر دول کے بیان کے خلاف یا شریعت کے عام مزاج کے خلاف تو شیں جب کہ فضیل خود بھی ثقہ اور معروف ثابت ہو چکا ہے اگر یہ روایت خلاف ہوگی تو بھی یہ شاذ قرار پائے گی۔ اور مردود ہوگی۔

اب دیکھ کیچے اس مثال میں سلسلہ الذہب کے بعد صرف ایک راوی ہے اور اگر دویا دو سے زیادہ ہوں گے تو پھر تدلیس اتصال دانقطاع اور علل حدیث کی تلاش بھی ان معیاروں میں شامل ہو جائیں گے۔ اندریں حالت میہ بتا دینچیے کہ کوئی موضوع حدیث ان معیاروں سے بچ سکتی ہے؟ کیا اس طرح سے پر کھی ہوئی حدیث سے بھی مفید یقین علم حاصل نہیں ہو تا موضوع حدیث صرف یوں بچ سکتی ہے کہ تحقیق و تنقید میں تساہل سے کام لیا جائے۔

محد ثنین کا کارنامہ: بھران محد ثنین اور ناقدین فن کا کام صرف نمی نہ تھا بلکہ تمام جھوٹے راویوں کے نام اور ان کی مرویات بھی الگ طور پر قلم بند کر رکھی تھیں اور یاد کی ہوئی تھیں تا کہ لوگوں کو ایسے وضاعین کے فریب سے متنبہ رکھ سکیں۔

محدثین کا کام کتنا کٹھن تھا؟ اس کے تصور سے بھی روح کانپ اٹھتی ہے اور اس کا تفصیلی ذکر ہم پہلے "روایت حدیث ؓ کے تحت تفصیل سے ذکر کر چکے ہیں محدثین کی انہی جانگداز کاد شوں کا ذکر حالی نے درج ذمل اشعار میں کیا ہے۔

گروہ ایک جویا تھا علم نبی کا لگایا پتا اس نے ہر مفتری کا نہ چھوڑا کوئی رفنہ کذب نفی کا کیا قافیہ تنگ ہر مدعی کا کیے جرح وتعدیل کے وضع قانون نہ چلنے دیا کوئی باطل کا افسول

| 60.                              | المكتر المكتر ويرتع المح           |
|----------------------------------|------------------------------------|
| ای شوق میں طے کمیا تبجر دہر کو   | اسی دھن میں آسال کیا ہر سفر کو     |
| لیا اس سے جا کر خبر ادر اثر کو   | سنا خازن علم و دیں جس بشر کو       |
| دیا اور کو خود مزا اس کا چکھ کر  | پھر آپ اس کو پرکھا کسوٹی پہ رکھ کر |
| مناقب کو چھانا مثالب کو تایا     | کیا فاش رادی میں جو عیب پایا       |
| آئمه ميں جو داغ ديکھا بتايا      | مشائخ میں جو قبح نکلا جنایا<br>"   |
| نه ملا کو چھوڑا نہ صوفی کو چھوڑا | طلسم ورع ہر مقدس کا توڑا           |

احتمالات وشبهمات : اس کے باوجود پھھ لوگ کہتے ہیں کہ ان تمام تر کو سشوں کے باوجود یہ دعویٰ غلط ہے کہ انہوں نے موضوعات کو صحیح احادیث سے الگ کر کے دودھ کا دودھ اور پانی کا پانی کر دیا ہے۔ اور اب بھی بہت سی موضوعات صحیح احادیث کے مجموعوں میں ملی ہوئی ہیں۔ ان کی دلیل سے ہے کہ سب انسانی کو ششیں ہیں اور انسانی کو ششوں میں بہرحال غلطی کا امکان باقی رہتا ہے۔

نظریہ کی حد تک ان کا یہ اعتراض مسلم' لیکن سوال یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے انسان کو اتن تکلیف کب دی ہے کہ جب تک ہر معاملہ کی جزئیات تک یقینی کیفیت پیدا نہ ہو جائے وہ اس پر عمل پیرا نہ ہو؟ عام مسلمانوں کی بات چھوڑ بیئے۔ خود رسول اللہ ملتی ہے منازعات کے جو فیصلے کئے وہ مدعیوں اور گواہوں کے انہی ظنی بیانات پر کیے۔ اور اس بات کو آپ ملتی ہے خود بھی برملا الفاظ میں بیان فرمایا کہ اگر <sup>دو</sup>کوئی شخص چرب زبانی سے میرے سامنے دو سرے کا حق غصب کرنے میں کامیاب ہو جاتا ہے۔ تو وہ یہ خوب سمجھ لے کہ وہ اپنے بھائی کا حق نہیں لے رہا بلکہ جہنم کی آگ کا حکڑا لے رہا ہے'' انہی ظنی بیانات پر آپ ملتی ہے نے فیصلے کیے لیکن ان فیصلوں کی دینی حیثیت سب کے ہاں مسلم ہے۔

رسول الله طنی یک تو خیر معاملہ ہی الگ ہے کہ آپ طنی ہے سمی نزاع نے فیصلہ میں غلطی کے صدور کا امکان نہیں۔ لیکن ایک عام قاضی سے فیصلہ میں غلطی بھی ممکن ہے۔ گویا گواہوں کے بیانات بھی ظنی ہو سکتے ہیں اور قاضی نے فیصلہ میں غلطی بھی ہو سکتی ہے۔ لیکن ان دونوں باتوں نے باوجود اس کا فیصلہ نافذ العل ہوتا اور عکمل شرعی حیثیت رکھتا ہے۔ بشرطیکہ قاضی نے یہ فیصلہ خلوص نیت اور اپنی پوری کو شش سے کیا ہو۔ گویا کسی معاملہ کی دینی حیثیت معلوم کرنے کے لیے مجتد میں ممارت و ممارست ' امکان بھر کو شش اور خلوص نیت انہی تین باتوں کو معلوم کرنے کے لیے مجتد میں ممارت و ممارست ' امکان بھر کو شش اور خلوص نیت انہی تین باتوں کو معلوم کرنے کی ضرورت ہوتی ہے۔ اس کے بعد بھی اگر غلطی کو شش اور خلوص نیت ان کا معلف نہیں۔ حضرت عمر بنا تھ کے ذمانے کا واقعہ ہے کہ ایک دفعہ رمضان میں بادل کی دوجہ سے آفتاب کے چھپ جانے کا دھوکا ہوا۔ حضرت عمر بنا تھ نے دوزہ کھول لیا۔ تھو ڑی دیر میں بادل کی دوجہ سے آفتاب کے چھپ جانے کا دھوکا ہوا۔ حضرت عمر بنا تھ نے دوزہ کو لیا۔ تھو ڑی دیر اللَّخَطْبُ يَسِيرٌ وَقَدِ اجْتَهَدُنَا»

# آمَيْنَهُ بَرُويَنِيْت 604 (حصه چمارم) دوا ) حديث

(الفاروق- شبلی مطبوعہ سنگ میل پہلی کیشنز میں ، ۳۵۰ ، بحوالہ موطا امام محمد ص : ۸۴ ) حضرت عمر ریلانی کے اس مجمتدانہ قول سے صاف ظاہر ہے کہ کسی بھی دینی معاملہ کی تحقیق میں انسان اس حد تک مکلف ہے جو اس کی امکانی کو ششوں کے دائرہ میں ہو۔ اب یا تو یہ بتایا جائے کہ محد شین کرام نے احادیث کی تحقیق و تقدید میں کوئی کسراٹھا رکھی اور پوری امکانی کو ششوں سے کام نہیں لیا لیکن اگر اس بات کا جواب نفی میں ہے تو پھرلامحالہ یہ اقرار کرنا پڑے گا کہ حجت قائم ہو چکی ہے۔

پھر پچھ لوگ ایسے بھی ہیں جنہوں نے کہا کہ ''محد شین کی یہ مساعی جیلہ سر آنکھوں پر ادر ان کے قواعد جرح وتعدیل ادر ردایت درایت مسلم' لیکن یہ حرف آخر نہیں۔ ان اصولوں میں معقول طریقہ سے اضافہ کیا جا سکتا ہے'' دلیل ان کی بھی وہی ہے جو پہلے فریق کی ہے۔ نظری حد تک ان کا یہ اعتراض بھی مسلم۔ لیکن سوال یہ ہے کہ ایسے لوگوں نے کبھی کوئی ''معقول طریقہ والا اضافہ'' تجویز بھی فرمایا ہے؟ اگر وہ فی الواقع معقول بھی ہوا در نفذ حدیث کے سلسلہ میں مفید بھی۔ تو اہل العلم اتنے تنگ نظر نہیں کہ وہ ایسے معقول ادر مفید طریقہ تنقید کو ماننے سے انکار کر دیں۔

ذخیرہ احادیث میں موضوعات اور ضعیف احادیث کا وجود: بعض حضرات کی طرف سے یہ اعتراض مجمی کیا جاتا ہے کہ نفذ ونظر کے بعد جو احادیث موضوع یا ضعیف یا مردود قرار دی گئی ہیں۔ وہ ذخیرہ کتب احادیث میں درج کیوں کی گئیں اور ان کا وجود کیوں باقی رہنے دیا گیا؟ تو اس کا جواب یہ ہے کہ بعض محدثین نے یہ التزام کیا ہے کہ صرف صحیح احادیث ہی درج کی جائیں۔ بعض نے ضعیف احادیث درج تو ک ہیں۔ تو اس حدیث کے درجہ کی وضاحت بھی کر دی۔ چیے صحاح ستہ کی باقی چاروں کتب۔ پھر بعض محدثین ایسے بھی ہیں کہ جو کچھ ان کو ملا۔ وہ سب پچھ درج کر دیا۔ بعض نے موضوعات اور ضعیف احادیث درج تو ک محدثین نے یہ التزام کیا ہے کہ صرف صحیح احادیث ہی درج کی جائیں۔ بعض نے ضعیف احادیث درج تو ک ہیں۔ تو اس حدیث کے درجہ کی وضاحت بھی کر دی۔ چیے صحاح ستہ کی باقی چاروں کتب۔ پھر بعض محدثین محدثین نے معال میں کہ جو پچھ ان کو ملا۔ وہ سب پچھ درج کر دیا۔ بعض نے موضوعات اور ضعیف احادیث درج تو ک محمو سے بالکل الگ تیار کر دیۓ ان تمام قسم کی مساعی سے یہ معلوم ہو تا ہے کہ محدثین نے کسی بھی بات کو جو منہ وب الک الگ تیار کر دیۓ ان تمام قسم کی مساعی سے یہ معلوم ہو تا ہے کہ محدثین نے کسی بھی بات کو موضوع الکل الگ تیار کر دیۓ ان تمام قسم کی مساعی سے یہ معلوم ہو تا ہے کہ محدثین نے کسی بھی بات کو در منہ وب الکا الگ تیار کر دیۓ ان تمام قسم کی مساعی سے یہ معلوم ہو تا ہے کہ محدثین نے کسی بھی بات کو در منہ میں بو تا ہے محدثین نے کمال دیا نہ داری سے ایں ایک محمون اور موضوع احادیث ضائع کر دی جاتیں تو ہمارے طبقہ صوفیاء کو یہ کینے کا موقع میسر آسکنا تھا کہ ہماری طریقت دی ہیں۔ "

نیمی صورت دو سرے فرق باطلہ کے دلائل کی صورت میں پیش آ سکتی تھی۔ گر اللہ تعالیٰ نے تحد ثین نے ذریعے اپنے دین کو کمال تحفظ عطا فرمایا۔ کہ روایات میں مقبول اور مردود کو الگ الگ کر دیا۔ گر دجود سب کا بر قرار رکھا۔

موجودہ دور میں وضع حدیث: ہمارے خیال میں مدیثین کے دریافت کردہ اصول' نفذ حدیث ادر

''آج دنیا حیران ہے کہ محمد رسول اللہ والذین معہ کی قلیل سی جماعت نے اتنے مختصر عرصہ میں ایسی محیر العقول ترقی س طرح کر لی تھی؟ دنیا حیران ہے اور اس کے لیے تحقیقاتی ادارے قائم کرتی ہے لیکن اسے معلوم نہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے وہ معاشرہ منشکل کیا جو قرآنی نظام ربوبیت کا حامل تھا۔ '' (قرآنی نظام ربوبیت' ص: ۱۸۰)

تو پرویز صاحب کی اس بات کو بھی ہم انہی اصولوں کی رو سے پر کھ سکتے ہیں اور بیہ کمہ سکتے ہیں کہ چو نکہ یہ فعل منسوب الی الرسول ہے۔ للذا حدیث کی تعریف میں آتا ہے اور سنت فعلی ہے۔ تاہم درج ذیل وجوہ کی بنا پر موضوع ہے۔

- II تاریخ کے خلاف ہے۔ احادیث یا تاریخ کی سی کتاب سے اس "نظام ربوبیت" کا سراغ شیں ملتا۔

للذا پرویز صاحب کا بیہ قول موضوع حدیث ہے۔ مزید بر آل چو نکہ بیہ فعل منسوب الی الر سول سلی کیا ہے گر بلاسند ہے۔ للذا بیہ ویسے بھی مردود ہے۔ اسی طرح ادارہ طلوع اسلام نے کئی مقامات پر دعویٰ کیا ہے کہ:

''جب نبی اکرم طُرُطیع اس دنیا سے تشریف کے گئے ہیں تو یہ (قرآن) بعینہ ای شکل وتر تیب میں'جس میں یہ اس وقت ہمارے پاس ہے' لا کھوں مسلمانوں کے پاس موجود تھا۔ اس کی متتد کالی مسجد نبوی طُرُقیدِم میں ایک ستون کے قریب صندوق میں رکھی رہتی تھی۔ یہ وہ نسخہ تھا جس میں سب سے پہلے وحی لکھوایا کرتے تھے۔ '' (طلوع اسلام' فروری ۸۲'ص:۱۱)

یہ فعل بھی منسوب الی الرسول سٹی پیلم ہے اور یہ سنت فعلی بھی ہے اور تقریری بھی۔ اور اس حدیث کے موضوع ہونے کے لیے مندرجہ بالا دونوں وجوہ کے علاوہ ایک تیسری وجہ یہ بھی ہے کہ قرآن کریم موجودہ تر تیب کے لحاظ سے نازل نہیں ہو رہا تھا۔ بلکہ کئی کئی سورتوں کے مضامین ایک ہی دور میں نازل ہو رہے تھے۔ لہذا کلمل تنزیل سے پہلے اس کا موجودہ تر تیب سے ہونے کا تصور ہی ناممکن ہے۔ اور جب تنزیل کلمل ہوئی تو فور ابعد ہی آپ سٹی پیلم رحلت فرما گئے۔

اس وقت ہمارا یہ مقصد نہیں کہ پرویز صاحب یا ادارہ مذکور کی تمام موضوعات کو پیش کریں (ادر اگر

آئینہ ترویزیت ایسا کریں تو بلاشبہ ایک دفتر تیار ہو سکتا ہے) بلکہ مقصد حرف یہ ہے کہ آج بھی اتوال دافعال منسوب الی الرسول ملاقی کا دودو پایا جاتا ہے۔ ادر اس میں حرف «طول اسلام »،ی نمیں کی دد مرے حفز ات بھی شریک ہیں۔ <sup>©</sup> اور یہ افتراء علی الرسول اللہ ایسا شدید جرم ہے کہ جس کی سزا آخرت میں جنم ادر اس شریک ہیں۔ <sup>©</sup> اور تی افتراء علی الرسول اللہ ایسا شدید جرم ہے کہ جس کی سزا آخرت میں جنم دنیا میں قتل بھی ہے اور تحریق فی النار بھی۔ ان تصریحات سے ایک اور پہلو بھی سامنے آتا ہے کہ جس طرح طلوع اسلام حدیث کی جمیت کا منگر ہونے کے باوجود وضعی روایات کے جرم میں ملوث ہے۔ حالا نکہ عقل کا نقاضا یہ ہے کہ جو شخص حدیث کی جمیت کو تسلیم ہی نہیں کرتا۔ اسے وضع حدیث کے کاروبار سے چنداں دلچی نہ ہونی چاہئے ای طرح معزلین بھی جمیت حدیث کے منگر ہونے کے باوجود وضع حدیث کے دهندے میں شریک رہے ہیں۔ الہذا آج بھی مسلمانوں پر ان کے دفاع کی ولی ہی ذمہ داری عائد ہوتی ہے موجود ہیں۔ بالضو ص جب کہ آج ہمیں یہ سولت بھی میسرہے۔ کہ معیار کے لیے اصول وقواعد پہلے سے موجود ہیں۔

۵ موضوع حدیث کے لیے یہ تو ضروری نہیں کہ وہ عربی زبان میں ہو یا معہ اساد ہو۔ آخر بنادٹی صحابی جو روایات فرمانے تھے۔ وہ بھی تو بلا سند ہی ہوتی تھیں۔

\*\* \*\* \*

•

www.wkrf.net (Tahafuz-e-Hadees Foundation) آئینہ پَرویزیت 🔧 **607** (حصه چهارم) دوا ] حدیث  $\searrow$ باب: تفم حدیث کو دین شبخصے کے نقصانات جدیث اور گمراہی جناب حافظ الملم صاحب فرمات مي كه: " تہمارے قرآن میں کتاب اللہ کی سوا کسی حدیث پر ایمان لانے کا حکم نہیں ہے۔ بلکہ ممانعت نکلتی ''اور لبعض آدمی وہ ہیں جو ''حدیث'' کے مشغلہ کے ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَشْتَرِى لَهْوَ ٱلْحَدِيثِ لِيُضِلَّ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ وَيَتَّخِذَهَا خریدار ہوتے ہیں تاکہ لوگوں کو اللہ کی راہ سے بلاعکم هُزُوًّا أُوْلَيِّكَ لَهُمْ عَذَابٌ مُهِينٌ ٥ (یقین کے بھٹکا دیں اور اس کو مذاق بنالیں۔ جن کے لي رسواكرف والاعذاب ٢-) (لقمان ۲/۲۱) اس آیت میں "حدیث" کی تین صفتیں بیان کی گئی ہیں۔ (۱) اس ہے لوگوں کو تمراہ کرنے کا کام لیا جاتا ہے۔ (۲) اس کی بنیاد علم یعنی لیقین پر شیس ہے۔ (۳) اس سے لوگ اللہ کی راہ یعنی دین کو مذاق بناتے ہیں۔ اس کیے جن لوگوں نے اس لفظ کی تفیر غنائین راگ کے ساتھ کی ہے۔ ان کا قول صحیح شیں ہے۔ کیونکہ راگ سے غرض نشاط و طرب ہوتی ہے۔ نہ کہ گمراہ کرنا' یا اللہ کی راہ کو مذاق بنانا۔ اور نہ ہی اس کو علم یعنی یقین سے کوئی تعلق ہے۔ یہ صرف فصص وروایات ہیں جو اس کے ذمل میں آتے ہیں۔" (م-ح ص اسلام ۱۳۳) به حافظ صاحب کی فریب دہی : اقتباس بالا میں حافظ صاحب نے کمال میہ دکھایا ہے کہ قرآن نے جو نقصانات کہو الحدیث کے بتائے تھے وہ آپ نے حدیث کے ذمہ لگا دیتے اب سوال یہ ہے کہ کیا۔ "کہو الحديث " اور "حديث" ايک ہي بات ہے؟ قرآن نے خود اينے آپ کو مندرجہ ذمل آيات ميں "حديث "

آئينة رَدويزيت 608 (حصه چهارم) دوام حديث  $\gtrsim$ كماير. ·'اگر دہ تیچ ہیں تو ایسا کلام بنالا <sup>م</sup>یں۔'' كأنوأ ﴿ فَلْيَأْنُوا بِحَدِيثٍ مِثْلِهِ إِن صَدِقِينَ (أَنَّافَ (الطور ٥٢ / ٣٤) "(اے منگرین خدا) کیاتم اس حدیث (قرآن کریم) ﴿ أَفِينَ هَٰذَا ٱلْحَدِيثِ تَعْجَبُونَ ٥ سے تعجب کرتے ہو۔" (النجم٥٣/٥٩) "بير قرآن ايسي حديث نهيں ہے جو (اينے دل سے) ﴿ مَا كَانَ حَدِيثًا يُفْتَرَعَت وَلَكُكِن بنائی گئی ہو بلکہ سابقہ کتب کی تصدیق کرنے دالی ادر ہر تَصْدِيْقَ ٱلَّذِي بَيْنَ يَكَدَيْهِ وَتَفْصِهِ لَ حُكِّلْ چیز کی تفصیل کرنے والی اور مومنوں کے لیے ہدایت شَىءٍ وَهُدَى وَرَحْمَةَ لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ ۞ ﴾ اور رحت ہے۔" (يوسف١١١/١٢) الله تعالى في احسن الحديث (قرآن كريم) نازل كيا- وه ﴿ ٱللَّهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ ٱلْحَدِيثِ كِنَبًا مُّتَشَبِهُا ایس کتاب ہے جس کی آیتیں ملتی جلتی ہیں اور دہرائی مَنَانِيَ نَقْشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ ٱلَّذِينَ يَخْشَوْبَ جاتی ہیں اور جو لوگ اپنے پروردگار سے ڈرتے ہیں رَبْعُمْ (الزمر ٣٩/ ٢٣) اس سے ان کے رونگٹے کھڑے ہو جاتے ہیں۔ تو کیالہو الحدیث کے سب نقائص و مصرات <sup>©</sup> قرآن کریم کے بھی ذمہ لگا دیئے جائیں گے؟ اب ہم یہ ہتائیں گے کہ جو نقصانات حافظ اسلم صاحب نے "حدیث" کے ہتائے ہیں۔ وہ دراصل کہو کے ہیں نہ کہ حدیث کے۔ چنانچہ پرویز صاحب اپنی کتاب لغات القرآن میں (ل- ہ- و) کے عنوان کے تحت لکھتے ہیں کہ: ''علائے لغت نے لہو اور لعب میں فرق کیا ہے وہ کہتے ہیں کہ ان دونوں میں یہ چیز مشترک ہے کہ انسان بے ہودہ اور بے معنی باتوں میں مشغول ہو یا ہے اور جذباتی اور عارضی مسرت کے بیچھے پڑتا ہے۔ لیکن لہو کا لفظ لعب سے عام ہے۔ بعض لوگوں نے کہا ہے کہ لعب سے مراد ہے جلدی مسرت حاصل کرنا اور اس سے دل کو راحت و آرام پنچانا اور لہو سے مقصود خواہشات اور طرب جو انسان کی توجہ اور فکر کو مصروف کر دیں۔ اور اس کے برعکس طرطوسی کا کہنا ہے کہ لہو اس لذت کو کہتے ہیں جو ناپائیدار ہویا وہ لذت جو انسان کی توجہ اہم کاموں سے ہٹا کر غیراہم کاموں کی طرف منعطف كرد .... (لغات القرآن ج ٢ ص٩٠٥١) اقتباس بالاس مندرجه ذمل باتیں معلوم ہو کیں۔

 ۱۵۰ سنین کو باغین کو باغ

### ② اجتماعی مصالح کافقدان

احادیث کو مجمعت شکیم کرنے کا دو سرا نقصان حافظ صاحب سیہ بتاتے ہیں کہ: ""اس (حدیث) کو دین بنا کینے سے بڑا نقصان سیہ ہوا ہے کہ قرآن جو سرا سر زندگی ہے۔ تجاب میں آ گیا ہے۔ چنانچہ محدثین میں آج تک جو اہم اور معر کہ آراء امور زیر بحث رہے ہیں بالعوم اس قسم کے ہیں جن کا ملت کی صلاح وفلاح اور اجتماعی زندگی سے کوئی تعلق شیں ہے۔ مثلاً حضرت ابو بکر زناپٹر افضل ہیں یا حضرت علی ٹناٹٹر قرآن مخلوق ہے یا غیر مخلوق رات کے پیچھلے پہر اللہ تعالیٰ اسماء دنیا پر مطرح زنول فرماتا ہے؟ قیام نماز میں ہاتھوں کو باند حمنا چاہیے یا نہیں؟ کیا امام کے پیچھے فاتحہ پڑھنا ضروری ہے؟ آمین زور سے کمی جائے یا آہستہ؟ وغیرہ وغیرہ بخلوف رات کے پیچھلے پر اللہ تعالیٰ اسماء دنیا پر مشروری ہے؟ آمین زور سے کمی جائے یا آہستہ؟ وغیرہ وغیرہ بخلاف اس کے آگر قرآن پر مدار رہتا تو ہوں کی خاص کی مسائل پیش نظر رہتے کہ مرکز کو قومی اور صلح العل کیو نکر رکھا جائے؟ قرآنی ہرایت کو عام کرنے اور جملہ انسانی برادری کو اس نجلت اور سعادت کے راستے پر لانے کے کیا وسائل ہیں؟ کائت فطرت جن کی نظر رہتے کہ مرکز کو قومی اور صلح العل کیو نگر رکھا جائیں۔ مار کر بین زرائع ہے؟ این نی مار کے با آبستہ؟ وغیرہ دیخلاف اس کے اگر قرآن پر مدار رہتا تو مار کی ہیں؟ کائت فطرت جن کی نظر رہتے کہ مرکز کو قومی اور صلح کو اعلی کیو کر رکھا جائے؟ قرآنی وسائل ہیں؟ کائت فطرت جن کی نبست قرآن نے کما ہے کہ انسان کے لیے منز کے گئے ہیں۔ مار کے کو کن ذرائع سے ایسا فروغ ویا جائے کہ ملت کا ہر فرد صحیح ''خلیفہ فی الارض ''ہو سکھ جس کے لیے اس کی علی نی درائع سے ایسا فروغ ویا جائے کہ ملت کا ہر فرد صحیح ''خلیفہ فی الارض ''ہو سکھ جس کے اب دیکھتے محدثین کا اصل کارنامہ ہی ہے کہ انہوں نے روایات کے سیلاب کے آگے بند لگایا اور جو کچھ

اب دیکھتے بحد تین کا اصل کارنامہ میہ ہے کہ انہوں نے روایات کے سیلاب کے آئے بند لگایا اور جو پھھ حق وباطل کی آمیزش ہو گئی تھی اس میں سے کھرے کو کھوٹے سے الگ کیا۔ دو سرا کارنامہ محدثین کا میہ ہے کہ جب کوئی بدعی عقیدہ امت میں داخل ہونے لگا۔ تو وہ اس کے آگے سینہ سپر ہو گئے اور یہ لڑائی انہیں چو کمھی لڑنا پڑتی ہے۔ حضرت ابو بکر رنڈالٹنہ کی زندگی تک سے سوال کمھی پیدا نہ ہوا تھا کہ حضرت ابو بکر رنڈیٹھ

# آئينهُ پُرويزيت ٢٠ 610 ٢٠ (حصر چمارم) دوام حديث

خلق قرآن اور اللہ کے آسان دنیا پر نزول فرمانے کے دونوں مسلط صفات خداوندی سے تعلق رکھتے بیں اور جہمیہ اور معتزلہ کے بدعی عقائد سے ہیں.... اگر یہ عقائد محض نظری اور انفرادی حیثیت رکھتے بیں۔ تو سمجھ کیچے کہ قرآن کی بیشتر کمی سورتیں اور مدنی سورتوں کا بھی ایک خاصہ حصہ ایسے ہی انفرادی اور نظری عقائد کو زیر بحث لاتا ہے۔ اور اس پر دو سرا سوال سے پیدا ہوتا ہے کہ اگر سے مسائل محض انفرادی اور نظری عقائد کو زیر بحث لاتا ہے۔ اور اس پر دو سرا سوال سے پیدا ہوتا ہے کہ اگر سے مسائل محض انفرادی اور نظری عقائد کو ذیر بحث لاتا ہے۔ اور اس پر دو سرا سوال سے پیدا ہوتا ہے کہ اگر سے مسائل محض انفرادی اور نظری میں تو مامون الرشید جو پکا معتزلی تھا۔ خلق قرآن کے مسئلہ پر کیوں ایسا دیوانہ ہو گیا تھا کہ اس نے بیشتر علمائے امت کے خون سے اپنے ہاتھ رنگے۔ غیر معتزلین کو سرکاری ملاز متوں سے بر طرف کر دیا اور ان ک شہادت کو مردود قرار دیا۔ اور اس سوال کا جواب قبلہ حافظ صاحب کے ذمہ ہے کہ اگر سے مسئلہ محض انفرادی قسم کا تھا تو معتزلہ اس معاملہ میں اتنے متعقب کیوں ہو گئے تھے حالانکہ وہ حدیث کو ، سے نہیں سیمحقہ تھے اور قرآن کو تجاب میں بھی نہیں آنے دیتے تھے۔

رہے نماز کے فروعی اختلافات آمین بالجمریا قرات خلف الامام دغیرہ تو یہ اختلاف فی الواقع فروعی ہیں اور ابتداءً فروعی ہی سمجھے جاتے رہے۔ گر جب تقلید شخصی کے بدعی عقیدہ کو فروغ ہوا تو ان مسائل میں بھی تعصب پیدا ہو گیا۔ گویا اصل باعث نزاع مسئلہ تقلید شخصی کا التزام ہے۔ نہ کہ یہ فروعی مسائل۔

قبلہ حافظ صاحب کے اقتباس کا دو سرا پہلو یہ ہے کہ انہوں نے حدیث کو قرآن سے جدا کر کے بتایا ہے کہ اگر قرآن پر مدار رہتا تو یہ اور یہ مسائل پیش نظر رہتے۔ اب سوال یہ ہے کہ امت مسلم کی پوری تاریخ میں کوئی ایسا دور آیا بھی ہے۔ جب کہ صرف قرآن پر مدار رہا ہو؟ نیز کیا قرآنی مدار کے یہ مسائل کبھی امت مسلمہ کے پیش نظر رہے بھی یا نہیں؟ حدیث تو محض قرآن ہی کی شرح و تعبیر ہے۔ للذا قرآن کبھی امت مسلمہ کے پیش نظر رہے بھی یا نہیں؟ حدیث تو محض قرآن ہی کی شرح و تعبیر ہے۔ للذا قرآن کبھی امت مسلمہ کے پیش نظر رہے بھی یا میں؟ حدیث تو محض قرآن ہی کی شرح و تعبیر ہے۔ للذا قرآن کی تعلیمات کو حدیث کی روشن میں اجاکر ہونا چاہئے نہ سے کہ وہ تجاب میں آجائیں؟ پھر یہ بات بھی قابل غور ہے کہ جو جو اجماعی مسائل حافظ صاحب نے قرآن پر مدار کے نام پر گنوائے ہیں۔ یہ سب کام محدثین اور حدیث کو دین سمجھنے والے سرانجام دیتے رہے ہیں۔ مثلا آپ لکھتے ہیں کہ اگر قرآن پر مدار رہتا تو اس نوعیت کے مسائل پیش نظر رہتے۔

مرکز کو قوی اور صالح العل کیونکر رکھا جائے۔' اب ہتا بیخ کہ جن جن بدعی عقائد کی روک تھام

آئینہ تردیزیت
 [
 آئینہ تردیزی کی المور کو مشیں کی ہیں۔ وہ مرکز کو قوی اور صالح العل رکھنے کے لیے ہی نہ تعیین؟
 علادہ ازیں کیا انہوں نے خلافت بلا مشورہ کو روکنے کے لیے قربانیاں نہیں دیں؟ کیا انہوں نے اپنی جان پر
 علادہ ازیں کیا انہوں نے خلافت بلا مشورہ کو روکنے کے لیے قربانیاں نہیں دیں؟ کیا انہوں نے اپنی جان پر
 علادہ ازیں کیا انہوں نے خلافت بلا مشورہ کو روکنے کے لیے قربانیاں نہیں دیں؟ کیا انہوں نے اپنی جان پر
 علی کر بیت المال کی آمدو خرچ کا احساب نہیں کیا؟ پھر مرکز کو قوی ادر صالح العل بنانا ادر کے کتے ہیں؟
 هیں ترقرآنی ہدایت کو عام کرنے ادر جملہ انسانی برادری کو نجات ادر سعادت کے راستہ پر لانے کے
 وساکل کیا ہیں؟ " اب ہمارے خیال میں بیہ وساکل تمن قسم کے ہوتے ہیں (۱) درس و تدریس (۲) خطاب
 وتقریر ادر (۳) قرآنی ہدایات پر مشتمل کت لیے نعن حدیث ونفاسیر کی نشرو اشاعت۔ اب بتائے کہ
 محدثین ادر حدیث کو دین سیجھنے والوں نے ان تینوں شعبوں میں ہے کس شعبہ میں بھرپور کام نہیں کیا۔
 محدثین ادر حدیث کو دین سیجھنے والوں نے ان تینوں شعبوں میں ہے کس شعبہ میں بھرپور کام نہیں کیا۔
 محدثین ادر حدیث کو دین سیجھنے والوں نے ان تینوں شعبوں میں سے کس شعبہ میں بھرپور کام نہیں کیا۔
 محدثین ادر حدیث کو دین سیجھنے والوں نے ان تینوں شعبوں میں سے کس شعبہ میں بھرپور کام نہیں کیا۔
 محدثین ادر حدیث کو دین سیجھنے والوں نے ان تینوں شعبوں میں سے کس شعبہ میں بھرپور کام نہیں کیا۔
 محدثین ادر حدیث کو دین سیجھنے والوں نے ان تینوں شعبوں میں سے کس شعبہ میں بھرپور کام نہیں کیا۔
 محدثین ادر حدیث کو دین سیجھنے میں ان تینوں شعبوں میں سے کس شعبہ میں بھرپور کو شعبوں کی تی خریزہ مراز کو دو میں دین بھرپور کو دین سیجھنے میں ان کی نہ تیوں شعبوں میں ہے کس شعبہ میں بھرپوں میں بھرپور کا میں پھرپور کا منہیں تو درکن رخود میں دین کے حلی کے تی ہے گئی کرپور دو میں دین میا ہوں کا دو در میں غرض کے لیے قائم کے جاتے رہ ہوں دی گئی ہوں کا تھا کہ سی ادر دارالولوں آخری خرو اشاعت کا تعلی ہو دوہ کیا ہو کہ ہو در میں خری کی خرو اشاعت کا تھا کہ ۔
 مسی کی تو دوہ کی خرو اشاعت کو تو ک

گر وہ علم کے موتی کتابیں اپنے آباء کی جو دیکھیں ان کو یورپ میں تو دل ہوتا ہے سیپارہ اب کیا حافظ صاحب ہتائیں گے کہ قرآنی ہدایات کو عام کرنے کے لیے اور کیا وسائل ہو سکتے ہیں' جو ان احادیث کو دین شبیحصنے والوں نے استعال نہیں کیے؟

کم اسانی دوام مدین انسانی خدمت پر لگایا تھا؟ آخر حافظ صاحب قبلہ کو یہ حدیثی مسلمان کیوں نظر نہیں آئے؟ (حصہ چمارم) دوام حیک مالح کو کن ذرائع سے ایسا فروغ دیا جائے کہ ملت کا ہر فرد صحیح خلیفہ فی الارض ہو سکے " یہ مسئلہ دراصل مسئلہ تمبرا اور نمبر ۲ کی ہی الگ شکل ہے جن کا جواب دیا جا چکا ہے۔ اور قبلہ حافظ صاحب کے اقتباس کا تیسرا پہلو یہ ہے کہ معتزلہ سرسید اور اس کے تبعین ' اہل قرآن اور طلوع اسلام اور اس کے پیٹرو سب حضرات حدیث کو دین نہیں سمجھتے۔ اور قرآن کو بے تجاب دیکھتے ہیں۔ آخر ان لوگوں نے وہ کونسا کارنامہ سرانجام دیا ہے۔ جس سے امت کے اجتماعی مسائل کو کچھ فائدہ پہنچا ہو! کیاان حضرات نے ہیشہ امت مسلمہ میں تشت و انتشار کے ہی نیچ نہیں ہوتے؟

### ③ حديث اور فرقه بندى

حدیث کا تیسرا نقصان جو حافظ اسلم صاحب نے بیان فرمایا وہ یہ ہے۔

''ان (احادیث) کو دین مان کینے کا نتیجہ یہ ہوا کہ امت میں سینکڑوں فرقے بن گئے۔ اور ملت کا شیرازہ بکھر گیا۔ سنیوں کی حدیثیں الگ ہیں اور شیعوں کی الگ' ہر فرقے نے اپنے مذہب کی تعمیر اپنے حسب منشاء روایات سے کی ہے۔ وہ صرف اپنی ہی حدیثوں کو صحیح سبھتا ہے اور دو سروں کی حدیثوں کو غلط۔ جب کہ فرقہ بندی قرآن کریم کی روسے شرک ہے۔ ''(م- ح ص ۱۳) اب دیکھتے اس اقتباس میں حافظ صاحب نے ذکر تو سینکڑوں فرقوں کا کیا ہے۔ جس سے معلوم ہوتا ہے کہ یہ فرقے کم از کم سو سے زائد ہی ہو سکتے ہیں۔ مگر نام صرف دو فرقوں سنی اور شیعہ کے گنوائے ہیں۔ جن کی حدیثیں الگ الگ ہیں کیا دو کو سینکڑوں سے تعبیر کیا جا سکتا ہے؟

شیعہ اور سی فرقہ بندی کا اصل سبب احادیث کا الگ الگ ہونا نہیں بلکہ یہ تو نتیجہ ہے۔ جو بہت مدت بعد ظاہر ہوا۔ اس فرقہ بندی کا اصل سبب وہ بدعی عقائد ہیں۔ جو عبد الله بن سبا یہودی نے مسلمانوں میں داخل کر دیئے تھے۔ جن میں سرفہرست استحقاق خلافت حضرت علی تناظر اور عقیدہ امامت تھا۔ جن لوگوں نے ان عقائد کو تشلیم کر لیا دہ شیعہ کہلائے ان کے مقابلہ میں باتی تمام مسلمان اہلسنّت والجماعة کہلانے لگے۔ بعد میں پیدا ہونے والے شیعوں نے احادیث کے معابلہ میں باتی تمام مسلمان اہلسنّت والجماعة کہلانے مدیث صرف دہ ہوگی جو ان کے کمی نہ کمی امام سے منقول ہو۔ خلام ہیں ایک شرط کا اضافہ کر لیا کہ صحیح مدیث صرف دہ ہوگی جو ان کے کمی نہ کمی امام سے منقول ہو۔ خلام ہے کہ ایک نشرط کا اضافہ کر لیا کہ صحیح مال سنت محدثین ہر اس حدیث کو صحیح مانے ہیں جو کمی بدعی عقیدہ کی مواد را کہ تعصب کی اسلام میں سرے سے کوئی گنجائش نہیں۔ تاہم انہوں نے ای بنا پر اپنے مجموعہ احادیث الگ تیار کر لیے جب کہ میں سرے سے کوئی گنجائش نہیں۔ تاہم انہوں نے ای بنا پر اپنے مجموعہ احادیث الگ تیار کر لیے جب کہ مندن صرف دہ ہوگی جو ان کے کمی نہ کمی امام سے منقول ہو۔ خلام ہے میں معاد میں کی تشرط کا اضافہ کر لیا کہ صحیح میں سرے سے کوئی گندین نہیں۔ تاہم انہوں نے ای بنا پر اپنے مجموعہ احادیث الگ تیار کر لیے جب کہ میں سرے سے کوئی گندین ہوں۔ تیک ہے صحی خواہ سنیوں کے کمی امام سے منقول ہو یا کمی بھی صحت کی دوسری شرائط بھی پائی جاتی ہوں۔ پھر سے حدیث خواہ سنیوں کے کمی امام سے منقول ہو یا کمی بھی دو سرے

پھر سی بدعی عقائد انکار حدیث کا بھی سبب بنتے ہیں۔ چنانچہ شیعہ ان تمام احادیث کا انکار کر دیتے ہیں جو ان کے بدعی عقیدہ کی تردید کرتی ہیں۔ پھر چو نکہ ان کے ہاں سلسلہ اساد میں کسی نہ کسی ''امام ''کا رادی ہونا بھی شرط ہے۔ لہذا انہیں اپنے الگ مجموعہ ہائے حدیث تیار کرنے کے بغیر چارہ نہ رہا۔ پھر اس سلسلہ میں موضوعات تراشنے کا کاروبار بھی جی بھر کر کیا۔ اب وہ اہل سنت محد شین کے مرتب کردہ مجموعہ ہائے حدیث مے صرف ایس حدیثوں کو صحیح سبیصتے ہیں۔ جو ان کے کسی نہ کسی امام سے منقول ہوں اور دو سرے ان کے بدعی عقیدہ کی تردید نہ کرتی ہوں۔

گویا میہ بدعی عقائد ایک طرف تو انکار حدیث کا سبب بنتے ہیں تو دو سری طرف فرقہ بندی کا اصل سبب بھی نہی عقائد ہوتے ہیں۔ شیعوں میں چونکہ بدعی عقائد بہت زیادہ ہیں۔ لندا نہی گردہ سب سے زیادہ فرقہ بندی کا شکار ہوا ہے۔ سے پہلے تین بڑے فرقوں غالیہ' زیدیہ اور رافضیہ میں تقسیم ہوئے۔ بعد ازاں غالیہ بارہ فرقوں میں' زیدیہ چھ فرقوں میں اور رافضہ چودہ فرقوں میں بٹ گئے۔ اس طرح سے شیعہ ۳۲ ذیلی فرقوں میں تقسیم ہو گیا۔ (تفصیل کے لیے دیکھتے: الملل والنہ للشہوستانی)

اب شیعہ کے ردعمل کے طور پر خارجی فرقہ پیدا ہوا۔ جو حضرت علی بناتھ کو کافر کہتا تھا۔ یہ عقیدہ بھی چو نکہ بدعی عقیدہ تھا۔ للذا ان لوگوں نے بھی حسب ضرورت احادیث کا انکار بھی کیا ادر موضوعات بھی تراشیں' یہ خارجی فرقہ بھی بالآخر پندرہ ذیلی فرقوں میں بٹ گیا۔

بدعی عقائد کا حامل تیسرا فرقہ معتزلین کا ہے۔ جو دو سری صدی ہجری میں معرض وجود میں آیا۔ اور جو حافظ اسلم صاحب اور طلوع اسلام کا مورث اعلیٰ ہے۔ یہ لوگ اپنے آپ کو اہل العدل والتو حید کہتے تھے جب کہ دو سرے مسلمان انہیں معتزلہ کہتے ہیں۔ ان کے بدعی عقائد کیا تھے؟ اس کی تفصیل ہم پہلے پیش کر چکھ ہیں۔ ان لوگوں نے انہی بدعی عقائد کی بنا پر احادیث کو ناقابل احتجاج قرار دیا سہ فرقہ بھی مندرجہ ذیل چھ فرقوں میں بٹ گیا۔

> فرقه كانام پيثيواكانام (1) الهذلية بمدان بن ابو النذيل العلاف (2) النظاميه ابرابيم بن سبار بن بانى النظام (3) المعمويه معمر (4) الجبانيه ابو على محمد بن عبدالوباب الجبانى (3) البهشميه ابو باشم عبدالسلام بن الجبانى-(3) الكعبيه ابو القاء الكعى البغداي

(فرقوں کی مزید تفصیلات کے لیے دیکھتے الملل والنحل ص ۲۹ تا ص ۷۰ غنیة الطالبین ص ۱۹۳ تا

أَمَيْنُهُ بَدُويزيتت 614 (حصه چهارم) دوا محديث

ص ٢١٢ حقيقت الفقه ازص ١٨ تاص٢٩)

اب سوال ہے ہے کہ فرقہ بندی کا اصلی سبب احادیث کو حجت تسلیم کرنا ہے۔ تو معتزلہ کیوں استے فرقوں میں بٹ گئے تھے۔ حالا نکہ وہ حدیث کو حجت تسلیم نہیں کرتے تھے۔ اور آپ کس بنیاد پر یہ دعویٰ کرتے ہیں کہ اگر حدیث کو دین سے خارج کر دیا جائے۔ تو فرقہ بندی ختم ہو جائے گی۔ بدعی عقیدہ کے لحاظ سے چوتھا فرقہ مقلدین کا ہے ان کا بدعی عقیدہ یہ ہے کہ وہ تقلید شخصی یعنی کسی نہ کسی امام فقہ کی تقلید کو ضروری شبھتے ہیں۔ یہ چکر چار فرقوں میں آئمہ اربعہ کی نسبت سے مشہور ہوئے یعنی حنقی' ماکنی' شافعی' حنبلی۔

پھر ان مقلدین کی بھی دو قسمیں ہیں۔ ایک تو دہ ہیں کہ جب کوئی حدیث مل جائے تو امام کے قول کو چھوڑ دیتے ہیں۔ ایسی تقلید میں چندال مضا کقہ نہیں۔ بلکہ ایسے لوگوں کو اصطلاحی معنوں میں مقلد کہنا بھی درست نہیں۔ کیونکہ دہ حجیت حدیث کے پابند ہوتے ہیں۔ ادر جن مسائل میں حدیث بھی خاموش ہو تو کسی امام کے قول کو اختیار کرنے میں چندال مضا کقہ نہیں ہوتا۔ ادر یہ ایک ضرورت ہے ادر دو سرے دہ ہیں کہ اگر صحیح حدیث مل بھی جائے تو اپنے امام کے قول کو ترجیح دیتے ہیں ادر حدیث کی مدون قرار دے دیتے ہیں۔ ایسی ہی تقلید شخصی حرام ادر فرقہ بندی کی بنیاد بنتی ہے۔

بعد ازال حنفی مزید دو فرقوں میں بٹ گئے (۱) دیو بندی جو عقائد و فردعات میں حسب سابق امام ابو حنیفہ کے مقلد ہیں (۲) بر یلوی جنہوں نے بدعی عقائد میں احمد رضا خان بر یلوی کا اتباع کیا اس طرح تقلید شخصی کی بناء پر جو فرقے پیدا ہوئے ان کی تعداد پانچ ہے اور اگر پاکستان میں موجود فقہ جعفر یہ کے حامی شیعہ حضرات کو بھی شار کیا جائے تو ان کی تعداد چھ ہو جاتی ہے۔ پھر جن لوگوں نے حدیث سے کلیڈ انکار کر دیا۔ وہ اہل قرآن کہلاتے ہیں۔ لیکن دو سرے مسلمان انہیں عبدالللہ چکڑالوی سے منسوب کر کے چکڑالوی کہتے ہیں۔ ان اہل قرآن کا کسی بھی اصولی مسلمہ پر اتفاق سمیں ہو سکا۔ اور ان کا ہر نامور فرد خود اپنی ذات میں ایک الگ فرقہ تھا۔ آج کل منگرین حدیث کی نمائندگی دو ماہناے طلوع اسلام اور بلاغ القرآن (سمن آباد لاہور) ماہناموں کی راہیں ہر مسلمہ میں الگ ہو جاتی ہے۔ میں مو سکا۔ دور ان کا ہر نامور فرد خود اپنی ذات میں ایک ماہناموں کی راہیں ہیں الگ ہو جاتی ہیں۔ میں مو سکا۔ دور ان کا ہر نامور فرد خود اپنی داند میں ایک مر رہے ہیں۔ سے ماہناے بھی احدیث کی نمائندگی دو ماہناے طلوع اسلام اور بلاغ القرآن (سمن آباد لاہور) ماہناموں کی راہیں ہر مسلمہ میں الگ ہو جاتی ہیں۔ میں میں ماہناموں کی مندی ہیں ایک روز کر ہوں ایک الگ میں میں کر ہو ہوں کا کر ہوں کر ایک میں ایک ہوں ا

پھر پچھ مسلمان ایسے بھی ہیں جو نہ کسی بدعی عقیدہ کو گوارا کرتے ہیں اور نہ ہی تقلید شخصی کو جائز سبیھتے ہیں۔ یہ لوگ شریعت صرف کتابت و سنت کو سبیحتے ہیں اور اس میں کسی قشم کا رد وبدل گوارا نہیں کرتے۔ یہ لوگ ابتداء اہل سنت والجماعہ کہلاتے تھے۔ بھر جب اہل الرائے کا دو سری صدی میں ظہور ہوا۔ تو یہ اہل حدیث کہلانے لگے۔ پھران میں ضمناً وہ لوگ بھی شامل ہو جاتے ہیں جو اپنے آپ کو کسی امام سے منسوب تو کرتے ہیں لیکن اصطلاحی معنوں میں مقلد نہیں ہوتے۔ جسے پیران پیر شیخ عبدالقادر جیلانی حنبلی کہلاتے تھے۔ یا شاہ ولی اللہ اور مولانا مودودی سخفی کہلاتے تھے۔

| www.wkrf.net (Tahafuz-e-Hadees Foundation)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| www.wkrf.net (Tahafuz-e-Hadees Foundation)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| گر بیہ حضرات مقلد نہیں تھے۔ بلکہ تقلید <sup>شخ</sup> ص کے مخالف تھے۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| قرآن کے معانی میں اختلافات : اس کے بعد حافظ اسلم صاحب فرماتے ہیں:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ··· بے شک آیات قرآنی کے معانی سیجھنے میں بھی اختلافات (لیعنی انکار حدیث کے بعد) ہو سکتے ہیں گُر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| یہ اختلافات چو نکہ الفاظ وعبارات کے نہ ہوں گے بلکہ صرف قہم کے ہوں گے۔ اس لیے مزید غور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| و فکر ہے مٹ جائیں گے اور ان سے فرقہ بندی نہ ہو سکے گی۔" (م-ح ص ۱۳۱)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ۔<br>حافظ صاحب کی اس "نیک توقع" کو ہم ایک سمانا خواب ہی کہہ کیتے ہیں۔ بھلا جو بات پہلے ہی تجربہ میں                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| آ چکی ہو اس کے متعلق ایسی خود فریبی چہ معنی دارد مثلاً:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ۵ معتزلہ کی ایک قلیل می جماعت نے انکار سنت کے بعد قرآن کے معانی میں غور کیا تو ایک صدی کے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| اندر ہی چھ فرقوں میں بٹ گئے۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ۵ اہل قرآن نے اسی انداز میں غور کیا تو پچان سال کے عرصہ میں صرف ایک نماز کی تعداد ور کعات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| اور ترکیب پر بھی متفق نہ ہو سکے اور تشتت و انتشار کا شکار ہو گئے۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| (3) طلوع اسلام بھی اسی انداز پر غور کر رہا ہے اور بلاغ القرآن بھی لیکن بے شار مسائل ایسے ہیں جن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| میں ان کے اتفاق کی کوئی صورت ممکن نہیں۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| گے۔ حافظ صاحب آج تو سینکڑوں فرقوں کا رونا رو رہے ہیں۔ پھرلاکھوں کی بات ہوگی۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| اور سب سے بڑی بات ہے ہے کہ انکار حدیث کے بعد قرآن کو ایک «محفوظ» کتاب بھی ثابت نہیں                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| کیا جا سکتا جیسا کہ پرویز صاحب کو خود اعتراف ہے۔ اس صورت میں معانی کے اختلاف کا معاملہ تو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| بعد کی بات ہے۔ پہلے یہ اختلاف ہو گا کہ آیا قرآن کی یہ آیت محفوظ بھی ہے یا نہیں۔ یا قرآن کا کچھ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| حصہ ضائع تو نہیں ہو گیا؟ جنیہا کہ شیعہ حضرات انکار حدیث اور اپنے الگ مجموعہ ہائے حدیث تیار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| کرنے کے بعد کماکرتے ہیں۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ۵ اب اگر عقلی لحاظ ہے دیکھا جائے تو معاملہ یوں بنتا ہے کہ امت کا بیشتر حصہ قرآن کی وہی تشریح و تعبیر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| معتبر سبجھتا ہے جو احادیث سے ثابت ہے۔ کیکن اس کے باوجود امت ہیسیوں فرقوں میں بٹ گئی۔ پھر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| اگر اس نبوی نُشرت و تعبیر کو بھی پیچھے ہٹا دیا جائے تو کیا یہ تعداد ہزاروں بلکہ لاکھوں تک نہ پہنچے گی؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| (1) حدیث اور فروعی اختلافات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| طلوع اسلام کا دعویٰ بیہ ہے کہ وہ کوئی الگ فرقہ نہیں کیونکہ فرقہ بندی قرآن کی رو سے شرک ہے مگر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ہم دیکھ کچکے ہیں کہ فرقہ بندی کی بنیاد ہمیشہ بدعی عقائد ہی ہوا کرتے ہیں اور اس سلسلہ میں طلوع اسلام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| he a she what he has a start for the start of the start o |

بہتوں سے بازی لے گیا ہے۔ اب اس کا دو سرا پہلو سے کہ طلوع اسلام نے مسلمانوں بالخصوص اہل سنت

#### کو فروعی اختلاف کو اچھالنا اور ہوا دیتا اپنا مشن بنا رکھا ہے۔ حالا نکھ جو شخص فرقہ بندی اور فرقہ پر سی کو کے فروعی اختلاف کو اچھالنا اور ہوا دیتا اپنا مشن بنا رکھا ہے۔ حالا نکھ جو شخص فرقہ بندی اور فرقہ پر سی کو شرک قرار دینے میں مخلص ہو وہ ہرا یسے کام سے اجتناب کرے گاجس سے ان چیزوں کو فردغ حاصل ہو۔ نماز کیسے پڑھیں؟ : تفصیل اس اجمال کی یہ ہے کہ کسی سائل نے یہ یوچھا کہ اگر حدیث کو جمت نہ ماز کیسے پڑھیں؟ : تفصیل اس اجمال کی یہ ہے کہ کسی سائل نے یہ یوچھا کہ اگر حدیث کو جمت نہ ماز کیسے پڑھیں؟ : تفصیل اس اجمال کی یہ ہے کہ کسی سائل نے یہ یوچھا کہ اگر حدیث کو جمت نہ موقعوں پر سائل کا ذہن ہیشہ دو سری طرف موڑ دیتا ہے۔ چنانچہ پرویز صاحب نے جوابا کر ایسے موقعوں پر سائل کا ذہن ہیشہ دو سری طرف موڑ دیتا ہے۔ چنانچہ پرویز صاحب نے جوابا کو ایا موقع میں آگیا اور فرمایا۔

جب سنیوں سے ان اختلافات کا ذکر کیا جاتا ہے تو وہ کمہ دیتے ہیں کہ یہ اختلاف فروع ہیں۔ جنہیں چنداں اہمیت حاصل نہیں۔ یہ بات غلط ہے۔ ان فروعی اختلافات کو ان کے ہاں اس قدر اہمیت حاصل کی کہ ایک فرقہ نے پیروکار کمی دو سرے فرقے والوں کے کے ساتھ مل کر نماز پڑھنا تو کجا (اگر مثلاً نیچی آواز سے آمین کہنے والا اونچی آواز سے آمین کہنے والوں کی مسجد میں جا کر نماز پڑھنا تو کجا (اگر مثلاً نیچی آواز اکھیڑیں گے تو کم از کم اسے دس بار دھو کر پاک اور صاف ضرور کریں گے۔ یہ جو آئے دن وہایوں ' بدعتیوں یا بریلویوں اور دیوبندیوں کی مسجدوں پر تنازعے المحص ہیں۔ امام قتل کر دینے جاتے ہیں مقتریوں میں دنگا فساد ہو تا ہے۔ پولیس مداخلت کرتی ہے۔ مسجد پر تلا پڑ جاتا ہے اور مقد مہ عدالت میں پہنچ جاتا ہے۔ تو یہ نماز کے ان فروعی اختلافات ہی کی وجہ سے ہو تا ہے۔ لہذا سے کہنا کہ ان فروعی اختلافات کو چنداں میں دنگا فساد ہو تا ہے۔ پولیس مداخلت کرتی ہے۔ مسجد پر تلا پڑ جاتا ہے اور مقد مہ عدالت میں پہنچ جاتا ہے۔ تو یہ نماز کے ان فروعی اختلافات ہی کی وجہ سے ہو تا ہے۔ لہذا سے کہنا کہ ان فروعی اختلافات کو چنداں

محاذ آرائی کے اسباب: اب دیکھتے کہ پرویز صاحب نے ان فرد عی اختلافات کی آڑ میں مسلمانوں کی محاذ آرائی کا جو منظر پیش فرمایا ہے اس کا تعلق صرف بریلوی فرقہ سے ہے۔ ان کے قائد احمد رضا خان بریلوی (مالاسالام) نے عشق رسول کے نام پر چند بدعیہ اور شرکیہ عقائد کو اپنے عقیدہ میں شامل کر لیا تو اس فرقہ کی باقی سب اہل سنت سے تھن گئی۔ گویا اس محاذ آرائی کی اصل وجہ بدعی عقائد ہی ہیں نہ کہ فروعی اختلافات اور ہمارے اس دعویٰ کے دلائل حسب ذیل ہیں۔

The اس بریلوی فرقہ کی پیدائش سے پہلے ہمیں اس قسم کی محاذ آرائی کی کوئی نظیر نہیں ملتی۔ بر صغیر میں
 The اس بریلوی فرقہ کی پیدائش سے پہلے ہمیں اس قسم کی محاذ آرائی کی کوئی نظیر نہیں ملتی۔ بر صغیر میں
 The نشخت کے تین ہی فرقے ملتے ہیں (۱) حنفی بریلوی (۲) حنفی دیو بندی (۳) اہل حدیث۔ دیو بندی اور اہل
 حدیث اسمنٹ کے تین ہی فرقے ملتے ہیں اور ایک دو سرے کے پیچھے بھی حالا نکہ جو اختلافات پرویز صاحب
 تحدیث اسمنٹ کی نماز پڑھ لیتے ہیں اور ایک دو سرے کے پیچھے بھی حالا نکہ جو اختلافات پرویز صاحب
 تحدیث اسمنٹ کی نماز پڑھ لیتے ہیں اور ایک دو سرے کے پیچھے بھی حالا نکہ جو اختلافات پرویز صاحب
 نے گنوائے ہیں۔ وہ سب کے سب ان دونوں فرقوں میں بھی موجود ہیں۔ مولانا احمد علی صاحب مرحوم
 (ویو بندی) تادم زیادی ترامی حسب کے سب ان دونوں فرقوں میں بھی موجود ہیں۔ مولانا احمد علی صاحب
 (دیو بندی) تادم زیادی تعلیم سے سب کے سب ان دونوں فرقوں میں بھی موجود ہیں۔ مولانا احمد علی صاحب
 (دیو بندی) تادم زیادی تعلیم سب کے سب ان دونوں فرقوں میں بھی موجود ہیں۔ مولانا احمد علی صاحب
 (دیو بندی) تادم زیادی تعلیم سب کے سب ان دونوں فرقوں میں بھی موجود ہیں۔ مولانا احمد علی صاحب
 (دیو بندی) تادم زیادی تاری بی میں بھی موجود ہیں۔ مولانا دو میں نے پیچھے پڑھی دولان دونوں تعلیم نے معلیم پڑھیں
 دریو بندی کی تعلیم نے میں معلیم نے میں بھی موجود ہیں۔ مولانا احمد علی صاحب
 دریو بندی کی نوں تا دونوں نوں نوں اور دولان دونوں تعلیم نوں اور دولان دونوں اور دولان دولان دولان دولوں اور دولوں د

المَيْدَ بَرُويزيت ٢٠ 617 (حصه چمارم) دوا باحد يث

رہے ہیں۔ ® بیت اللہ شریف میں مسلمانوں کے تمام فرقے حنفی' ماکلی' شافعی' حنبلی اور اہل حدیث ایک ساتھ مل کر اور ایک ہی امام کے پیچھے نماز ادا کرتے ہیں۔ حالاتکہ یہ فروعی اختلافات موجود ہوتے ہیں۔ لیکن کوئی کسی دو سرے پر تنقید تک بھی نہیں کرتا۔

(3) پرویز صاحب کو غلطی لگ گئی۔ نیچی آداز سے آمین کینے والا اگر او نچی آداز سے آمین کینے والوں کی مسجد میں نماز پڑھ لے تو ان کی مسجد کا کچھ بھی نہیں بگڑتا۔ نہ وہ اس کا فرش اکھیڑتے ہیں نہ ہی دس بار دهوتے ہیں۔ بلکہ وہ تو صدق دل سے چاہتے ہیں کہ نیچی آداز سے آمین کینے والے ان کی مسجد میں آیا دهوتے ہیں۔ بلکہ وہ تو صدق دل سے چاہتے ہیں کہ نیچی آداز سے آمین کینے والے ان کی مسجد میں آیا دهوتے ہیں۔ بلکہ وہ تو صدق دل سے چاہتے ہیں کہ نیچی آداز سے آمین کینے والے ان کی مسجد میں آیا دهوتے ہیں۔ بلکہ وہ تو صدق دل سے چاہتے ہیں کہ نیچی آداز سے آمین کینے والے ان کی مسجد میں آیا کریں۔ البتہ بریلویوں کی بعض مساجد میں ابتداء آ ایسے الفاظ لکھے ہوئے ملتے تھے مگر عملاً یہ کام بھی نہیں ہوا۔ عملاً جو کچھ ہو تا ہے وہ یہ ہے کہ بریلوی حضرات اپنی اکثریت کے بل بوتے پر غنڈہ گر دی کے ذریعہ ہوا۔ عملاً جو کچھ ہو تا ہے وہ یہ ہے کہ بریلوی حضرات اپنی اکثریت کے بل بوتے پر غنڈہ گر دی کے ذریعہ ہوا۔ عملاً جو کچھ ہو تا ہے وہ یہ ہے کہ بریلوی حضرات اپنی اکثریت کے بل بوتے پر غنڈہ گر دی کے ذریعہ ہوا۔ عملاً جو کچھ ہو تا ہے وہ یہ ہے کہ بریلوی حضرات اپنی اکثریت کے بل بوتے پر غنڈہ گر دی کے ذریعہ ہوا۔ عملاً جو کچھ ہو تا ہے وہ یہ ہے کہ بریلوی حضرات اپنی اکثریت کے بل بوتے پر غنڈہ گر دی کے ذریعہ ہوا۔ عملاً جو پند پر ای حدیث کی مساجد پر قبضہ کرنے کی کو شش کر کے محاذ آرائی پیدا کرتے اور قابض ہو جاتے ہیں اور اہل حدیث کی مساجد پر قبضہ کرنے کی کو شش کر کے محاذ آرائی پیدا کرتے ور پر دو خوئی کی عملاً تردید بھی کر دیتے ہیں۔ یعنی جن مساجد کے فرش پر مزیزیں زمان شروع کر دیتے ہیں۔

اس فرش اکھیڑنے اور دس بار دھونے کے مسئلہ کا حدیث سے کوئی تعلق نہیں۔ مسجد نبوی میں نجران کے عیسا نیوں کو نماز ادا کرنے کی خود رسول اللہ سٹی تیا نے اجازت دی تھی۔ اس سے مسجد نبوی کا فرش ناپاک نہ ہوا۔ نہ اسے اکھیڑا گیا نہ دس بار دھویا گیا اسے صرف بریلوی حضرات کی تنگ نظری اور وہایوں (یعنی دیوبندی اور اہل حدیث) سے متاد کی دلیل تو کہا جا سکتا ہے۔ گر شریعت سے اس مسئلہ کا وہ بیوں (یعنی دیوبندی اور اہل حدیث) سے متاد کی دلیل تو کہا جا سے مرف بریلوی حضرات کی تنگ نظری اور وہایوں (یعنی دیوبندی اور اہل حدیث) سے متحد نبوی کا درش ناپاک نہ ہوا۔ نہ اسے اکھیڑا گیا نہ دس بار دھویا گیا اسے صرف بریلوی حضرات کی تنگ نظری اور وہایوں (یعنی دیوبندی اور اہل حدیث) سے متاد کی دلیل تو کہا جا سکتا ہے۔ گر شریعت سے اس مسئلہ کا دہاں تعلق نہیں۔ محاد آرائی کے اسباب میں بدعی عقائد جماعتی تعصب اور پیٹ کے دھندے سب کو دخل ہو۔

<sup>®</sup> جن فرقول میں ایسے فروعی اختلافات پائے جاتے ہیں دہ خود انہیں جب "فروعی" تسلیم کرتے ہیں پھر طلوع اسلام کو کیا حق پنچتا ہے کہ دہ زبرد ستی سیہ بلت تسلیم کردائے کہ یہ اختلاف فروعی نہیں بلکہ اصول قتم کے ہیں۔

۵ نماز کے متعلق قریباً دو صد سے زیادہ مسائل ایسے ہیں جن میں تمام فرقوں میں اتفاق پایا جاتا ہے (تفصیل کے لیے حدیث کی کسی کتاب میں کتاب الصلوۃ ملاحظہ فرما کیجے) ادر ایسے ہی مسائل اصولی نوعیت کے کہلائے جاتے ہیں پھراگر آٹھ دس مسائل میں اختلاف ہو بھی تو ایسا اختلاف فردگی ہی کہلا سکتا ہے۔

رسول الله ملتفايم كى نماز: آگ چل كر برديز صاحب فرمات بين:

''کیا آپ باور کر سکتے ہیں کہ رسول اللہ کے زمانے میں کچھ لوگ شیعوں کی سی نماز پڑھتے تھے اور نہیں سنیوں کی سی اور کچھ لوگ اہل حدیث کی سی نماز پڑھتے تھے اور کچھ سنیوں کی سی یا خود رسول

آئینہ پُویزیت مسلم اللہ ایک اور بڑھاتے تھے۔ جیسے آج شیعہ نماز بڑھتے ہیں اور بھی اس اللہ بھی اس طریق سے نماز پڑھتے اور پڑھاتے تھے۔ جیسے آج شیعہ نماز پڑھتے ہیں اور بھی اس طریق کی می نماز جیسے آج سی پڑھتے ہیں اور بھی اہل حدیث کے طریقہ جیسی نماز۔ ظاہر ہے کہ ایسا ایک ہی جیسی نماز پڑھتی ہوگا۔ دین میں لوختلاف کی تخبائش شمیں۔ (ایصنا ص ۲۰) تو اطلوع اسلام کے نزدیک یہ نامکن بات ہے کہ کبھی رسول اللہ نے ہاتھ کندھوں تک اٹھاتے ہوں اور کبھی کانوں تک۔ کبھی ناف پر ہاتھ باند سے کبھی ذرا اوپر یا ذرا نے بچ کبھی نماز کی ابتدا میں اس

سے پڑھی ہو تبھی نہ پڑھی ہو۔ بیہ سب باتیں ممکن ہیں للذا بیہ اختلافات فردعی ہوئے۔ اب سوال سے رہ جاتا ' ہے کہ کسی خاص فرقہ نے کسی خاص بات کو کیوں اپنالیا۔ تو اس کی دد وجوہ ہیں۔

(ا) تقلید شخصی : جب نمی امام نے ایک مسئلہ کو اپنالیا تو اس کے مقلدین ای طریق کو برحق ثابت کرنے کی کو شش میں لگ گئے۔ حالانکہ اگر غیر جانبداری سے دیکھا جائے تو آج بھی احادیث کی کثرت اور صحت کے اعتبار سے راج اور مرجوح طریق کا پتہ لگایا جا سکتا ہے۔

(۲) مذہبی شعار : اس کی مثال یہ سبیحظے کہ موطا امام مالک میں دو حدیثیں نماز میں ہاتھ باند سے کے متعلق مذکور ہیں لیکن جب مالکی فقہ کی تدوین ہوئی تو آپ کے ایک شاگر د ابن قاسم نے ایک ایسی روایت بھی درج کی جس میں ہاتھ کھلے چھوڑنے کا ذکر تھا اب ہاتھ کھلے چھوڑ کر نماز پڑھنا چونکہ حنفی' شافعی اور حنبلی فقوں کے مطابق درست نہیں۔ للذا امتیاز پیدا کرنے کی خاطر مالکیوں نے ہاتھ کھلے چھوڑ کر نماز پڑھنے کو ہی اپنا شعار بنالیا۔ حالانکہ ان کے نزدیک بھی ہاتھ باندھ کر پڑھنے کی احادیث ہی صحیح تر ہیں۔

حضرت جاہر بن عبدالللہ تلی تھنانے ایک دفعہ صرف قمیص میں نماز پڑھی جسے آپ نے گدی پر باندھ لیا تھا۔ اور باتی کپڑے ایک تپائی پر رکھ دیتے ایک کہنے والے نے کہا۔ تم کپڑوں کے ہوتے ساتے ایک کپڑے میں نماز پڑھتے ہو؟ حضرت جاہر کہنے لگے ''ہاں! تاکہ تجھ جیسے بے وقوفوں کو ایک کپڑے میں نماز پڑھنے کا جواز معلوم ہو جاتے۔ اور رسول اللہ ملٹی کی زمانہ میں س کے پاس دو کپڑے ہوتے تھے۔؟ (بخاری' کتاب الصلوٰۃ باب عقد الازار علی القفا......)

اس حدیث سے نظم سر نماز پڑھنے کا جواز ثابت ہوا۔ لیکن حنفی حضرات نے اسے مکروہ سمجما اور اگر کسی کے پاس رومال وغیرہ نہ ہو تو اس کے لیے مسجد میں گھاس کے تکوں کی ٹوپیاں رکھنا شروع کر دیں۔ تاکہ کوئی نظمے سر نماز نہ پڑھے۔ دو سری طرف اہل حدیث حضرات نے ردعمل کے طور پر نظم سر نماز پڑھنا اپنا شعار بنا لیا۔ حالا نکہ حدیث سے صاف واضح ہے کہ حضرت جابر خود بھی عموماً نظم سر نماز نہیں پڑھا کرتے تھے۔ اور رسول اللہ تو بسا او قات ٹوپی کے ساتھ عمامہ بھی پہنچ تھے۔ گویا ایک معمولی اور فروعی مسئلہ میں جب کھینچا تانی شروع ہوئی تو دونوں فریق دونوں انتاؤں کو جا پہنچے۔

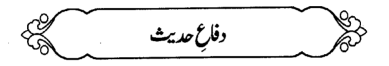
www.wkrf.net (Tahafuz-e-Hadees Foundation) آئینه پَرویزیت 619 (مصه چهارم) دوا ] حدیث ایک نومسلم کی مشکل: اس کے بعد پرویز صاحب فرماتے ہیں: ''ایک نومسلم سمی دیوبندی کے ہاتھ پر مسلمان ہو تا ہے۔ جو اس کو سب ہے پہلے نماز کا طریقہ بتاتا ہے۔ وہ اس طریق پر نماز پڑھتا ہے۔ پھرجب اے ایک اہلحد بیٹ مولوی نماز پڑھتے دیکھتے ہیں تو کہتے ہیں کہ تمہاری نماز نہیں ہوئی۔ اور خلاہر ہے کہ جب نماز نہیں ہوئی تو وہ مسلمان کیسے رہا؟ کیونکہ ات بتايا كيا تماكه كفراور اسلام مي مابد الاممياز نماز ب? (ايينا ص ٢٢) اب دیکھتے ایک طرف تو پرویز صاحب کمہ رہے ہیں کہ یہ فرقے ان اختلافات کو فروعی کمہ کر بیچھا چھڑا جاتے ہیں۔ اور اب فرمایا ہے کہ اہلحدیث مولوی کہ دے گا کہ "تماری نماز ہی شیں ہوئی۔ ان دونوں بیانات میں کوئی مطابقت ہے؟ بات یہ ہے کہ نہ تو اہلحدیث مولوی ایسا کیے گا اور نہ دیوبندی۔ البتہ پرویز صاحب ضرور ایسا کہیں گے۔ کیونکہ ان کا کام ہی فروعی اختلافات کو ہوا دے کر مسلمانوں کو حدیث سے متنفر کرناہے۔ اب جو نومسلم کی اس مشکل کا حل آپ نے تجویز فرمایا ہے۔ وہ یہ ہے کہ "ایس جزئیات مرکز ملت قائم ہوگا تو متعین کرے گا۔ جس میں اختلافات نہ ہوں گے جس کا واضح مطلب ہے ہوا کہ جب تک مرکز ملت تشریف نہ لائے۔ سمی کو مسلمان نہ ہونا چاہیئے کیونکہ اس نومسلم کی اس مشکل کا ہمارے پاس براہ راست کوئی حل نہیں ہے۔

\$ \$ \$

•

www.wkrf.net (Tahafuz-e-Hadees Foundation) (حصه بنجم) دفاع حديث **620** آئينه يَرويزيت

حصه پنجم



(الف) مقام حدیث میں مندرج پرویز صاحب کے اعتراضات اور (ب) حدیث کے داخلی مواد پر اعتراضات کے جوابات

فهرست ابواب

(۵) متعه کی اباحت و حرمت 😗 حصول جنت العراض احاديث فابل اعتراض احاديث اشدین کی شرعی تبدیلیاں کے شرعی تبدیلیاں

حدیث پر چند بنیادی اعتراضات
 حدیث اور چند نامور ایل علم و فکر
 جمع قرآن روایات کے آئینہ میں
 تفسیر بالحدیث

\$ \$ \$

آئينهُ پَرويزيت (حصه پنجم) دفارع حديث  $\Sigma$ ( باب: اوّل

حدیث پر چند بنیادی اعتراضات

حدیث ظنی ہے اور خلن دین نہیں ہو سکتا

ذخیرہ کتب احادیث کو بے کار ثابت کرنے کے لیے طلوع اسلام نے جس موضوع پر سب سے زیادہ زور دیا ہے۔ دہ ظن اور لیقین کی بحث ہے۔ پھر اس ضمن میں کٹی ذیلی مباحث پر بھی قلم اٹھایا گیا ہے۔ مقام حدیث کے پیش لفظ میں بیہ سوال اٹھایا گیا ہے کہ:

<u>طلوع اسلام کا دعویٰ</u>: "آپ سمی مسلمان سے پوچھتے وہ بلا تال کہ دے گا کہ دین نام ہے قرآن اور حدیث کا خالطہ قرار دیا ہے۔ لیکن حدیث کا۔ قرآن کے دین ہونے میں تو کوئی شبہ نہیں خود خدا نے اسے دین کا ضابطہ قرار دیا ہے۔ لیکن سوال یہ ہے کہ کیا حدیث بھی دین کا جزا ج یہ تعلیم خود خدا نے اسے دین کا ضابطہ قرار دیا ہے۔ لیکن موال یہ ہے کہ کیا حدیث بھی دین کا جزا ہے ہو تعلیم خود خدا نے اسے دین کا ضابطہ قرار دیا ہے۔ لیکن موال یہ ہے کہ کیا حدیث بھی دین کا جزا ہے؟ یہ تعلقہ موال جس پر طلوع اسلام نے غور کرنے کی دعوت دی ۔ طلوع اسلام کا کہنا یہ تعلیم کہ اگر حدیث بھی دین کا جزو تھیں تو رسول اللہ کو چاہئے تھا کہ جس طرح آپ نے اسلام کا کہنا یہ تعلیم کہ اگر حدیثیں بھی دین کا جزو تھیں تو رسول اللہ کو چاہئے تھا کہ اگر حدیثیں بھی دین کا جزو تھیں تو رسول اللہ کو جاہئے تھا کہ اگر حدیثیں بھی دین کا جزو تھیں تو رسول اللہ کو جاہئے تھا کہ اگر حدیثیں بھی دین کا جزو تھیں تو رسول اللہ کو اللہ کا کہنا یہ تعلیم اگر حدیثیں بھی دین کا جزو تھیں تو رسول اللہ کو جاہتے تھا کہ جس طرح رہ بلا تال کہ جس طرح اللہ نے اللہ تو قرآن دیا تھا اس طرح اپنی احادیث کا ایک مستند مجموعہ بھی است کو دے جاتے۔ لیکن رسول اللہ نے اینا نہیں کیا" (مقام حدیث پیش لفظ حں س)۔

مغالطے اور جھوٹ : ہمارے خیال میں مندرجہ بالا چند سطور کے اقتباس میں جتنے فقرے ہیں اس سے زیادہ اس میں مغالطے دیئے گئے ہیں۔ جن کی تفصیل کچھ اس طرح ہے۔

The approximation of the set of the

🗘 اس کی تفصیل "دلائل حدیث" میں وحی جلی اور وحی خفی کے تحت گذر چکی ہے۔

آئیڈ، ترویزیت 20 (حصہ بنجم) دفاع حدیث کی میں طلوع اسلام قرآن کی ایک بھی ایکی آیت پیش نہیں کر سکتا جس میں یہ وضاحت ہو کہ دین کا <sup>(1)</sup> ملخد صرف قرآن ہی ہے۔

(2) پھرارشاد فرمایا ''اگر حدیثیں بھی دین کا جزد تھیں تو جس طرح آپ نے امت کو قرآن دیا تھا اس طرح اپنی احادیث کا ایک متند مجموعہ بھی امت کو دے جاتے۔ لیکن رسول اللہ نے ایسا نہیں کیا۔ '' اس ایک فقرہ میں دو جھوٹ ہیں' اور ایک مغالطہ--- جھوٹ سے ہیں:

(الف) اس فقرہ سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ رسول اللہ نے احادیث کا تو کوئی متند مجموعہ امت کو نہیں دیا تھا۔ البتہ قرآن کا متند مجموعہ ضرور دیا تھا <sup>(©</sup>

(ب) اور دو سرا جھوٹ ہے ہے کہ ''لیکن رسول اللہ نے ایسا نہیں کیا۔'' اس فقرہ کے دو پہلو ہیں۔ ایک بیر کہ رسول اللہ ( للہ یہ ) نے قرآن کا تو متند مجموعہ امت کو دیا تھا۔ لیکن حدیث کا نہیں دیا تھا۔ اس قضیہ کا پہلا حصہ ہی جب بے بنیاد ہو تو دو سرے حصہ کے لیے بنیاد کا کیسے کام دے سکتا ہے؟ اور دو سرا پہلو یہ ہے کہ اس بات پر تو سب کا اتفاق ہے کہ رسول اللہ کی وفات کے وقت قرآن بورے کا بورا تحریری شکل میں موجود تھا۔ تو کیا احادیث کا بھی کچھ سرمایہ تحریری طور پر موجود تھا؟ اس سوال کے جواب میں ہم مقام حدیث ہی کے حوالوں سے یہ بات ثابت کر چکے ہیں۔ کہ رسول اللہ لیڈی کی وفات کے وقت قرآن بورے کا پورا تحریری کہ مواد کے لگ بھگ احادیث کا بھی تحریری سرمایہ موجود تھا۔ جو آپ کے حکم' اجازت یا تر غیب کی بنا پر لکھایا لکھوایا گیا تھا۔ <sup>(1)</sup>

(ج) وح**ی اور کتابت**: اور مغالطہ اس فقرہ میں بیہ ہے کہ "بما انزل اللہ" یا وحی منزل اللہ کے لیے قطعاً یہ ضروری نہیں کہ جب تک آپ اس وحی کی کتابت نہ کروا جاتے۔ وہ دین نہیں بن سکتی۔ بیہ ایسا مفروضہ ہے۔ جو سرا سرغلط ہے۔

ظن اور یقین کی بحث

طلوع اسلام نے اپنے اسی دعویٰ کو ایک دو سرے انداز میں یوں دہرایا ہے: "دین کے متعلق ایک چیز سے متعلق تو یقدینا آپ متنق ہوں گے۔ یعنی سیہ کہ دین وہی ہو سکتا ہے جو یقینی ہو۔ خلنی اور قیامی نہ ہو" (مقام حدیث ص ۲۲) پھراس کے بعد قرآن کے یقینی ہونے سے متعلق چند آیات کا حوالہ دیا گیا ہے۔ اس بات سے تو ہر مسلمان طلوع اسلام سے اتفاق رکھتا ہے لہٰذا اس کی

یہ بحث بھی دلائل حدیث میں گزر چکی ہے۔
 اس کی تفصیل قرآن کی جمع و تدوین کے تحت ملاحظہ فرمائے۔
 تفصیل کے لیے دیکھئے دسمتابت حدیث"

آئینهٔ پُرویزیت 🔧 623 🔨 (حصه پنجم) دفاع حدیث تفصیل میں جانے کی ضرورت بھی نہیں۔ بحث جہاں سے شروع ہوتی ہے وہ یہ بات ہے کہ بعض محد ثین خود اعتراف کرتے ہیں کہ حدیث کا علم خلنی ہے اب چو نکہ ہمارے ہاں خلن کا لفظ صرف شک اور وہم کے معنوں میں ہی استعال ہو تا ہے (حالانکہ قرآن نے اسے یقین کے معنوں میں بھی استعال کیا ہے) لہذا طلوع اسلام نے محد شین کے اس قول اور عوام کی لاعلمی سے فائدہ اٹھاتے ہوئے تمام تر مجموعہ احادیث کو خلنی اور قیاسی قرار دے دیا ہے۔ سمی بات دراصل محل نزاع ہے۔ لفظ د فظن " کی لغوی بحث : اس لغوی بحث میں ہم اپنی طرف سے کچھ خمیں لکھنا چاہتے بلکہ مفردات امام راغب سے اس کی تفصیل نقل کیے دیتے ہیں۔ جسے طلوع اسلام نے بھی لغات القرآن کے مقدمہ میں ایک متند لغت کی حیثیت سے تسلیم کیا ہے اور اس سے کافی حد تک استفادہ بھی کیا ہے۔ '' الطن کسی چیز کی علامات ہے جو نتیجہ حاصل ہو تا ہے۔ اسے نطن کہتے ہیں۔ جب بیہ علامات قوی ہوں تو ان سے علم کادرجہ حاصل ہوتاہے۔ مگرجب بہت کمزور ہوں تو وہ نتیجہ وہم کی حد سے آگے تجاوز نہیں کرتا۔ '' ہی وجہ ہے کہ جنب متیجہ قوی ہو اور علم کا درجہ حاصل کرے تو اس کے بعد اَنَّ یا اَنْ کا لفظ استعال ، ہو تا ہے۔ مثلاً آیات: "جو یقین کیے ہوئے ہیں کہ وہ اپنے پروردگار سے ﴿ ٱلَّذِينَ يَظُنُّونَ أَنَّهُم مُّلَقُوا رَبِّهِمْ ﴾ ملنے والے ہیں۔ (البقرة٢/٢٤) جولوگ یقین رکھتے ہیں کہ انہیں خدا کے روبرد حاضر ﴿ ٱلَّذِينَ يَظُنُّونَ أَنَّهُم مُّكَقُوا ٱللَّهِ ﴾ بوناب-" (البقرة / ٢٤٩) اور اس (جان بلب شخص) نے یقین کرلیا کہ اب سب ﴿ وَظَنَّ أَنَّهُ ٱلْفِرَاقُ (القيامة ٢٥ / ٢٨) ہے جدائی ہے۔ مندرجہ بالا آیات میں ظَنَّ کالفظ علم ویقین کے معنی میں استعال ہوا ہے۔ اس کے بعد امام راغب نے مزید آٹھ (۸) قرآنی آیات سے استشاد کیا ہے جہاں نظن کا لفظ علم ویقین کے معنی میں استعال ہوا ہے۔ جنہیں ہم طوالت سے بچنے کی خاطر نظرانداز کر رہے ہیں۔ پھرامام راغب کہتے ہیں۔ ''مگرجب وہ خلن کمزور ہو اور وہم کے درجہ سے آگے نہ بڑھے تو پھراس کے ساتھ اِنْ یا اِنَّ استعال ہو تا ہے۔ جو تھی قول یا فعل کے عدم کے ساتھ مختص ہے۔" (ادر اسکی دو سری علامت ہیے ہوتی ہے۔ خطن کے مقابلہ میں یقین 'علم حق اس جیسے دو سرے الفاظ موجود ہوتے ہیں۔ جو خطن کے معنی کو وہم کے ساتھ مخص کر دیتے ہیں۔ بالفاظ دیگر خلن کا معنی وہم صرف اس صورت میں ہو گا۔ جب کہ اس کے لیے قرینہ ہو گا۔ (مولف) اب ایس مثالیں ملاحظہ فرمائے۔ ﴿ يَظُنُونَ بِأَللَهِ عَيْرَ ٱلْحَقِّ ظَنَّ ٱلْمَنْهِ لِيَّةٍ ﴾ " "اور وه خدا ك بارب من ناحق زمانه جابليت ك ے گمان رکھتے ہیں۔" (آل عمران۳/ ۱۵٤)

| <u>www.wkrf.net (</u> Tahafu:<br>62 (حصه پنجم) دفارغ حدیث | iz-e-Hadees Foundation)                                      |
|-----------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------|
|                                                           |                                                              |
| "بے شک ظن یقین کے مقابلے میں کچھ کام نہیں<br>آتا "        | •                                                            |
| "جو خدا کے بارے میں برے خیال رکھتے ہیں۔"                  | ﴿ ٱلظَانَيْنِ بَاللَّهِ ظَنَ ٱلسَّوْءُ ﴾                     |
| •                                                         | (الفتح/٤/٦)                                                  |
| «ہم توا <b>ے محض دہم ہی خیال کرتے ہیں اور اس پر</b>       | ﴿ إِن نَّظُنُّ إِلَّا ظُنًّا وَمَا خَنُ بِمُسَتَّيْقِنِينَ ٢ |
| ليفين نهيس ركھتے۔''                                       | (الجائية ٢٥ / ٣٢)                                            |
| ت ہے ہے کہ ظن کی بحث میں قرآن سے صرف الی                  | طلوع اسلام کی دیانت: اب طلوع اسلام کی دیانت                  |
| ۔ اور ایس آیات کو یکس نظرانداز کر دے گا۔ جن میں           | آیات پیش کرے گا جہاں ظن کا معنی وہم و قیاس ہو۔               |
| . السرسية جام قل لعن علم لقت . جرا                        | الذا ظريفيس اعكم سمعنه مداييه الأنكع تنس مد                  |

لفظ خلن یقین یا علم کے معنی دیتا ہے۔ حالا نکہ قرآن میں ایس آیات جن میں خلن یعنی علم ویقین استعال ہوا ہے ان آیات سے بہت زیادہ ہیں..... جن میں خلن بہ معنی وہم وقیاس استعال ہوا ہے۔

محد شین کے نزدیک لفظ نظن کا مفہوم: بلاشبہ بعض محد شین نے علم حدیث کے لیے نظن کا لفظ استعال کیا ہے۔ لیکن اس سے ان کی ایک مراد ہر گز نہ تھی جیسا ناثر طلوع اسلام دینا چاہتا ہے۔ بلکہ وہ اس لفظ نظن کو ان جملہ پہلوؤں میں لیتے تھے۔ جن پر قرآن کریم نے روشنی ڈالی ہے یا جو مفاتیم اس زمانہ میں منتعمل تھے۔ جن کی وضاحت محد شین نے کردی ہے۔ مثلاً:

I <u>سنن</u> متواترہ و متعاملہ: جن پر امت دورِ صحابہ سے لے کر آج تک بلا اختلاف کار بند چلی آرہی ہے۔ اور ان کا ذکر بالوضاحت احادیث میں بھی ملتا ہے۔ مثلاً بیر کہ نمازوں کی تعداد پانچ ہے۔ نماز کی ادائیگی کی ترکیب' رکعات کا تعین' زکوۃ' حج اور زکوۃ کی ادائیگی کے طریقے' نکاح وطلاق' قوانین عدل وانصاف اور اسلامی عدالتوں کا طریق کار انفرادی عقائد واعمال اس لحاظ سے احادیث کا بست بڑا حصہ متواتر ہے۔ جو بغیر کی ادائیگی کی طریق کی مناقب کی متعالی کی تعداد پانچ ہے۔ نماز کی ادائیگی کی تعداد بان کا ذکر بالوضاحت احادیث میں بھی ملتا ہے۔ مثلاً بیر کہ نمازوں کی تعداد پانچ ہے۔ نماز کی ادائیگی کی ترکیب' رکعات کا تعین' زکوۃ' حج اور زکوۃ کی ادائیگی کے طریقے' نکاح وطلاق' قوانین عدل وانصاف اور اسلامی عدالتوں کا طریق کار انفرادی عقائد واعمال اس لحاظ سے احادیث کا بست بڑا حصہ متواتر ہے۔ جو بغیر کی انتظاع کے نسل در نسل کرو ڑ با انسانوں کے ذریعہ مشرق و مغرب میں منتقل ہو تا ہوا ہم تک پنچا ہے۔ بید تعالی اس خطی اور یہ متواتر ہے۔ جو بغین متعال ہو تا ہوا ہم تک پنچا ہے۔ میں نتظاع کے نسل در نسل کرو ڑ با انسانوں کے ذریعہ مشرق و مغرب میں متعال ہو تا ہوا ہم تک پنچا ہے۔ بید تعالی اس خطی از مناز ہے۔ بید تعالی اس خطی تعد بی بندا کر انظام کے نسل در نسل کرو ڑ با انسانوں کے ذریعہ مشرق و مغرب میں منتقل ہو تا ہوا ہم تک پنچا ہے۔ یہ تعالی امت قطعی اور یہ جا اور یکھی ہے۔ بید مشرق و مغرب میں منتقل ہو تا ہوا ہم تک پنچا ہے۔ یہ بی بید بی تعالی امت قطعی اور یقین ہے۔

Identified and a set of the s

حدیث عزیز اور مشہور: حدیث عزیز دہ ہوتی ہے جس کے رادی ہر سطح پر دو ہوں اور دہ عادل د ضابط بھی ہوں اور حدیث مشہور دہ ہے۔ جس کے رادی ہر سطح پر دو سے زیادہ رہے ہوں۔ ایسی احادیث صابط بھی ہوں اور حدیث مشہور دہ ہے۔ جس کے رادی ہر سطح پر دو سے زیادہ رہے ہوں۔ ایسی احادیث سے داخت دلا کل کی بناء پر گمان غالب حاصل ہو تا ہے۔
 <u>خبر داحد:</u> ایسی حدیث ہے جس کا رادی محس سطح پر صرف ایک ہی رہ گیا ہو۔ ایسی ہی احادیث ہیں

جن کے متعلق محدثین نے ''نظنی علم'' کا لفظ استعال کیا ہے۔ لیکن یمال بھی ظن کے ساتھ علم کا لفظ جن کے متعلق محدثین نے ''نظنی علم'' کا لفظ استعال کیا ہے۔ لیکن یمال بھی ظن کے ساتھ علم کا لفظ استعال کیا جاتا ہے۔ جس کا واضح مطلب یہ ہے کہ یمال بھی ظن وہم اور شک کے معنوں میں استعال نہیں ہوا۔ کیونکہ محدثین نے پہلے روایت اور درایت کے معیار مقرر کیے۔ پھر ان معیاروں پر حدیث کو جانچا اور پر کھا۔ پھر بعد میں ہر حدیث کے متعلق کھلے الفاظ میں اپنی رائے ظاہر کر دی۔ کہ یہ حدیث ہاری جقیق کے مطابق صحیح ہے یا حسن <sup>(1)</sup> ہے یا ضعیف ہے یا موضوع یا متروک ہے۔ اور ظن کا لفظ اس لیے استعال کیا ہے کہ یہ روایت ودرایت کی جائج پڑتال کی تمام تر کو ششیں بسرحال انسانی ہیں۔ جن میں سو وخطا کا امکان ہے۔ لندا اس تحقیق و تنقید کے میدان کو بعد میں آنے والے محدثین کے لیے کھلا چھوڑ دیا ہے۔ تاکہ متعلقہ محدث کی تحقیق و تنقید کے میدان کو بعد میں آنے والے محدثین کے لیے کھل چھوڑ دیا ہے۔ تاکہ متعلقہ محدث کی تحقیق کے بعد تحقیق و تنقید کا سلسلہ جاری رہ سکے۔ اور یہ ان دونوں کتابوں کو کہ مثلاً امام ابن جر عسقلانی نے بخاری و مسلم کے بعض رجال پر تنقید کی ہے۔ والا کہ ان دونوں کتابوں کو صحیحین کہا جاتا ہے۔

(1) واضح رہے کہ طلوع اسلام کا احادیث پر ایک اعتراض یہ بھی ہے کہ اقوال منسوب الی الرسول کی دو ہی قسمیں ہونی چاہئیں۔ کہ آیا وہ صحیح ہے یا غلط؟ یہ کیا ہوا کہ کمی حدیث کو صحیح کہ دیتے ہی کمی کو حسن 'کمی کو ضمیں ہونی چاہئیں۔ کہ آیا وہ صحیح ہے یا غلط؟ یہ کیا ہوا کہ کمی حدیث کو صحیح کہ دیتے ہی کمی کو حسن 'کمی کو ضحیف کی کو متروک وغیرہ وغیرہ وغیرہ۔ نو ہمارے خیال میں طلوع اسلام کا یہ اعتراض لاعلی پر مبنی ہے۔ کیونکہ قبولیت کے صحیف کی کو متروک وغیرہ وغیرہ۔ نو ہمارے خیال میں طلوع اسلام کا یہ اعتراض لاعلی پر مبنی ہے۔ کیونکہ قبولیت کے صحیف کی کو متروک وغیرہ وغیرہ۔ نو ہمارے خیال میں طلوع اسلام کا یہ اعتراض لاعلی پر مبنی ہے۔ کیونکہ قبولیت کے لیے لی طلوع اسلام کی الفاظ میں ایک صحیح اور کے لی لوہ مربی غلط) پھر صحت و عدم صحت کے لحاظ سے مقبول اور مردود احادیث کی گئی اقسام ہیں۔ جو فن حدیث کی دو مربی غلط) پھر صحت و عدم صحت کے لحاظ سے مقبول اور مردود واحادیث کی گئی اقسام ہیں۔ جو فن حدیث کی دو مربی غلط) پھر صحت و عدم صحت کے لحاظ سے مقبول اور مردود واحادیث کی گئی اقسام ہیں۔ جو فن حدیث کی دو مربی غلط) پھر صحت و عدم صحت کے لحاظ سے مقبول اور مردود احادیث کی گئی اقسام ہیں۔ جو فن حدیث کی دو مربی غلط) پھر صحت و نظام میں۔ ایک مقبول اور مربی مردود احادیث کی گئی اقسام ہیں۔ جو فن حدیث کی دو محت اور کی ای بی اب جو لوگ ان علوم سے بر مہرہ ہوں یا ان سے بچھ دلی پی ستیں رکھے۔ انہیں اس کی کیا قدر ہو سکتی ہے۔ دو اپنی لاعلی کی بناء پر ان اقسام پر اعتراض نہ کریں تو کیا گئی۔ اپنی استعداد سے برحد کی لوگوں کو تشکیک میں ڈال کر انہیں اس علم سے بدخن کرتے ہیں۔ اب میں اصل موضوع کی طرف آتا ہوں' کر جو کام انہوں نے مزدجہ ذیل اقسام ہیں۔ (۱) متوار (۲) عزیز (۲ اور ۳) کو بخض علاء نے خبر واحد ہی کی لوگوں کو تشکیک میں ڈال کر انہیں اس علم سے بدخن کرتے ہیں۔ اب میں اصل موضوع کی طرف آتا ہوں' کی اوری کی صحیف کی مندرجہ ذیل اقسام ہیں۔ (۱) متوار (۳) عزیز (۲) معروف (۳) عزیز (۲) مرس العی کی می میں اسل موضوع کی طرف آتا ہوں' کی مقبول حدیث کی مندرجہ ذیل اقسام ہیں۔ (۱) متون (۳) عزیز (۲ اور ۳) کو میں اسل موضوع کی خبر واحد ہی کی مقبول ای کی میں ایک میں دال کی میں اسل موضو کی می مواح ہی میں مقبول کی میں میں میں میں دال میں میں موضوع کی خبر واحد ہی کی می میں نے ای میں میں میں میں موضول

اور مردود حدیث کی بیه اقسام بین: (۱) موضوع- (۲) متروک- (۳) ضعیف- (۴) مضطرب- (۵) شاذ- (ضد محفوظ) (۲) منکر (ضد معروف) (۷) معلل- (۸) معصل- (۹) منقطع- (۱۰) بدلس- (۱۱) مجهول- (۱۲) مقلوب- (۱۳۱) منسوخ-(۱۳) مبهم- (۱۵) مرسل المحفی- (۱۷) مرسل التابعین-

ان اتسام کی تشریح وتوضیح اس مقام پر نہ ہمارا موضوع ہے اور نہ سیہ سردست مکمن ہے تاہم اس مختصر سی وضاحت سے بھی دو ہاتوں کا ضرور پنہ چلتا ہے ایک سیہ کہ محد شین نے اس فن کو کس حد کمال تک پنچایا ہے اور دو سرے سیہ کہ ان میں جرح کا پہلو تحدیل کے پہلو سے بسرحال غالب رہا ہے اور کی اس شخصیق و تنقید کا تقاضا تھا۔

× 626 ×

(حصه پنجم) دفاع حديث

ب سيتي بعدون کنک کم کام امترا است

### آئينه يَرويزيت عقلوں کا فرق : ہم اس بات کے توحق میں ہیں ۔ کہ ایس احادیث پر مزید جرح و تنقید کا عمل ہو سکتا ہے ۔ لیکن اس کے ساتھ بیہ شرط بھی لازم ہے کہ بیہ حق کسی ماہر فن ہی کو دی<u>ا</u> جا سکتا ہے جیسا کہ بعد میں آنے والے بعض محدثین نے اس حق کا استعال کیا ہے۔ لیکن اس بات کے حق میں قطعاً شیں۔ کہ ہر کس دناکس' جو علوم حدیث کی ابجد بھی نہ سمجھتا ہو۔ محض اپنی عقل کو معیار بنا کر اس ذخیرہ کتب احادیث پر نیشہ چلانا شروع کر دے۔ کیونکہ عقل ہرایک کی این این ہوتی ہے۔ محدثین نے درایت کے لحاظ سے ایک معیار ہد بھی مقرر کیا تھا۔ کہ وہ عقل اور قرآن کے خلاف نہ ہو۔ اب ایک محدث اس اصول کے تحت ایک حدیث کو مقبول قرار دیتا ہے۔ لیکن دو سرا شخص اسی اصول کے مطابق محدث کی اس مقبول حدیث کو مردود سمجھتا ہے تو اس کا داضح نتیجہ بیہ نکلتا ہے کہ ان دونوں کی عقل اور قرآن قنمی میں فرق ہے۔

## ظن غالب پر دین کی بنیادیں

| رکشت: آب آنے بردھنے سے پیشر علوج احملام کے مام اسراطنات کو آیک دعلہ پر خاص کا ہے۔<br>                          | نگه باز   |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
|                                                                                                                | جو ہے ہیں |
| ں.<br>کر احادیث بھی دین کا حصہ تھا تو رسول اللہ نے جس طرح قرآن کا متند نسخہ لکھوا کر امت کے حوالہ              | Ń (1      |
| لیا تھا۔ احادیث کا ایسا متند مجموعہ لکھوا کر امت کے حوالہ کیوں نہیں کیا۔                                       | ſ         |
| ۔<br>رآن سے یقینی علم حاصل ہو تا ہے کیکن احادیث کے متعلق محد ثنین کا اپنا اعتراف ہے کہ ان سے                   |           |
| لنی علم حاصل ہو تا ہے۔ اور خلن دین نہیں بن سکتا۔                                                               | 5         |
| ہر متواتر سے فی الواقع یقینی علم حاصل ہو جاتا ہے۔ کیکن خبر متواتر کا وجود کہیں شیں پایا جاتا (کویا خبر         | 3         |
| تواتر کی اصطلاح پکار محض ہے)۔                                                                                  | <u>م</u>  |
| افظ اسلم صاحب نے ابو علی جبائی معتزل کی تائید میں بیہ اقرار تو کر لیا کہ روایت تبنیزلہ شہادت ہے ۔              | o (4)     |
| ر ابتدا میں ایک صحابی اور بعد میں دو دو رادی آخر تک روایت کرتے جاملیں تو ایک حد <i>ثی</i> ث معبول              | 1         |
| ے۔ لیکن جب دیکھا کہ اس طرح تو تمام مشہور اور عزیز احادیث کو مانتا پڑے گا۔ تو ایسی روایات کے                    | •         |
| جود ہے بھی انکار کر دیا۔                                                                                       | و         |
| روایت بالمعنیٰ کے متعلق آپ کا بیان یہ ہے کہ سب روایات روایت بالمعنیٰ ہیں اور الفاظ کی تبدیلی                   | , 5       |
| سرچہ نکہ فرق یقینی ہے۔ لہذا متون احادیث بھی طنی ہیں۔                                                           |           |
| یتون کی اسانید ۔ یعنی جرح وتعدیل بھی خلنی ہے۔ کیونکہ کسی کے صدق و کذب کا پتہ لگانا باقلسی صفات                 | 6         |
| سر تعلق رکھتا ہے۔ ادر اس سے کیمین ہو جانا انسان کے کس کی با <sup>ت بھی</sup> کمیں۔ چراس جر <sup>ک</sup> ولغدیں |           |
| یں ذاتی میلانات اور ربحانات کا بھی اثر انداز ہونا ناگزیر ہے۔ لکذا صرف احادیث ہی خلنی شیں بلکہ                  | 6<br>-    |
| ان کو جانبچنے کے طریقے بھی خلنی اور قیاحی ہیں۔                                                                 | 1         |
|                                                                                                                |           |

<u>سیسی (حصر پنجم) دفاع حدیث</u> اور پھراس سے نتیجہ یہ نکالا ہے کہ جہال ہر طرف ظن ہی ظن ہو۔ اے دین کیے جھا جا سکتا ہے۔ للذا اس ذخیرہ کتب احادیث کو ہم زیادہ سے زیادہ اس دور کی تاریخ کمہ سکتے ہیں۔ جس کے ردو قبول میں ہر مخص آزاد ہونا چاہیئے۔ گویا طلوع اسلام کی ساری بحث کا ماحصل یہ ہے کہ: ا خلن دین نہیں ہو سکتا۔ ا حادیث کی حیثیت محض تاریخ کی اور ظنی ہے للذا یہ دین نہیں۔

کیا تحکن دین ہو سکتا ہے؟ : اگر تو طن کا معنی شک اور وہم لیا جائے جیسا کہ طلوع اسلام تو عوام کو سمی تاثر دیتا چلا آرہا ہے۔ تو اس سوال کا جواب ہیہ ہے کہ طن دین نہیں ہو سکتا۔ اور اگر طن کا معنی مفید علم نظری یعنی قرائن سے مگان غالب یا یقین حاصل کرنا لیا جائے جیسا کہ محد شین نے اس کی وضاحت فرمائی ہے اور قرآنی آیات سے بھی یہ معنی ثابت ہیں تو اس سوال کا جواب سہ ہے کہ ایسا طن دین یا دین کا حصہ بن سکتا ہے اور ہمارے دعویٰ کے اثبات کے لیے ہمارے پاس درج ذیل دلا کل ہیں۔

ا- قرآن سے اِستدلال

ا۔ شہادت : شہادت نکنی چیز ہے تاہم قرآن نے اسے قابل اعتماد سمجھ کر اس کا تحکم دیا ہے اور یہ بحث پہلے تنقید حدیث میں گزر چکی ہے۔

۲۔ ثالثی فیصلہ: محولہ بحث میں دو آیات کے حوالے دیئے گئے ہیں۔ ان میں پہلا لین دین کے معاملہ میں شہادت سے تعلق رکھتا ہے اور دو سرا طلاق کی شہادت کے متعلق۔ اب میں ایسی آیت کا ذکر کرتا ہوں۔ جس میں شہادت تو دور کی بات ہے کسی بھی اہل عدل کے ذہن پر کلی طور پر انحصار کیا گیا ہے مثلاً اگر کوئی حالی حالت احرام میں شکار کر گزرے تو اس کے کفارہ کے دینے جانے والے جانور کے تعین کے متعلق اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

﴿ فَجَزَاً \* مِثْلُ مَا قَنَلَ مِنَ ٱلنَّعَمِ يَعَكُمُ بِدِهِ ذَوَا "تَوَاسَ كابدله اس طرح كم چوپايه جے تم ميں ہے دو عَدْلِ مِنكُمْ هَدْيَا بَنلِغَ ٱلْكَمْبَةِ ﴾ (المائدة٥/ ٩٥) معتبر شخص مقرر كرديں اور به جانور بطور قربانى كعبه تك پنچائى جائے۔''

اب دیکھئے یہال جانور کا کفارہ تجویز کرنے کے لیے دو صاحب عدل لوگوں کے فیصلہ پر انحصار کیا گیا ہے۔ اب سوال ہیہ ہے کہ کیا ان صاحب عدل لوگوں کی تجویز ایسی ہی یقینی اور قطعی ہو سکتی ہے۔ جیسی کہ ہمارے یہ دوست چاہتے ہیں؟ لیکن اس تجویز کے غیر یقینی اور خلنی ہونے کے بادجود ان کی تجویز اللہ تعالٰی کے ہاں مقبول ہے اور سے کام بھی خالصتا دیتی ہے۔ قرآن واقعتا یقینی سہی لیکن جو احکام سے بتاتا ہے وہ غیر یقینی

آئينة پَرويزيت 🕺 628 🔧 (حصه پَنجم) دفاع حديث ادر خلنی ہوں تو اس کا کیا علاج ہے؟ ۳۔ اعمال کے فتائج : ہم جو کام اللہ اور اس کے رسول کی اطاعت میں سر انجام دیتے ہیں ان کے نتائج <del>ہمی ظنی ہیں۔ اور بیہ خل</del>ن بلکہ خطرہ رہتا ہے کہ شاید بیہ عمل بار گاہ الٰمی میں قبول ہوی<u>ا</u> نہ ہو۔ جیسا کہ ارشاد بارى ب: "ان کے پہلو بچھونوں سے الگ رہتے ہی اور وہ ﴿ نُتَجَافَى جُنُوبُهُمْ عَنِ ٱلْمَضَاجِعِ يَدْعُونَ اینے بروردگار کو خوف اور امید سے پکارتے ہیں اور رَبَّهُمْ خَوْفًا وَطَمَعًا وَمِمَّا رَزَقْنَنَهُمْ جو مال ہم نے ان کو دیا ہے اس میں سے خرچ کرتے يُنفِقُونَ () (السجدة ١٦/٣٢) بات بالكل واضح تقی جسے حافظ صاحب نے اپنی بات كى بيج ميں آكر كچھ كا كچھ بنا دیا۔ الله تعالى نے انسان سے اس عدالت کی تحقیق کا صرف ای حد تک مطالبہ کیا ہے۔ جس حد تک انسان کے بس میں ہے۔ اگرچہ معقول اور منطقی حضرات کے مطابق اس سے یعین کامل کا درجہ نہ بھی حاصل ہو۔ پھر اس انسانی شخفیق کے مطابق عمل کرناعین اطاعت خداوندی ہو گااور دین یا اس کا حصہ ہی شار ہو گا۔ آتمہ رجال اور مولانا مودودی مرحوم : اس عقل کے میدان میں مولانا مودودی صاحب مرحوم بھی طلوع اسلام کا پورا ساتھ دیتے ہی۔ چنانچہ طلوع اسلام نے مقام حدیث میں ان کے بہت سے اقتباسات پیش کیے ہیں جن میں سے چندا یک بیہ ہیں۔ "محدثين ينطين كى خدمات مسلم- يد بھى مسلم كە نقد حديث كے ليے جو مواد انہوں نے فراہم كيا ہے-وہ صدر اول کے اخبار و آثار کی تحقیق میں بہت کار آمد ہے۔ کلام اس میں نہیں بلکہ صرف اس امر میں ہے کہ کلیٹاان پراعتاد کرناکہاں تک درست ہے وہ بسرحال تھے توانسان ہی۔انسانی علم کے لیے جوحدیں فطر تأ اللد تعالی نے مقرر کر رکھی ہیں۔ ان سے آگے تو وہ نہیں جا سکتے۔ انسانی کاموں میں جو نقص فطری طور پر رہ جاتا ہے۔ اس سے تو ان کے کلام محفوظ نہ تھے۔ پھر آپ کیے کہہ سکتے ہیں کہ جس کو وہ صحیح قرار دیتے ہیں۔ وہ حقیقت میں بھی صحیح ہے۔ صحت کا کامل یقین تو خود ان کو بھی نہ تھا..... محد ثین کرام نے اساء الرجال كاعظيم الشان ذخيرہ فراہم کیا۔ جو بلاشبہ بیش قیمت ہے۔ گُران میں کوئسی ایسی چیز ہے جس میں غلطی کا اخلل نہ ہو۔ نفس ہرایک کے ساتھ لگا ہوا تھا اور اس بات کا قوی امکان تھا کہ اشخاص کے متعلق رائے قائم کرنے میں ان کے ذاتی رجحانات کا بھی کسی حد تک دخل ہو جائے۔ یہ امکان محض امکان عقلی نہیں بلکہ اس امر کا ثبوت موجود ہے۔ اس قشم کی مثالیس پیش کرنے سے ہمارا مقصد بیہ نہیں ہے کہ اساء الرجال کا سارا علم غلط ہے بلکہ ہمارا مقصد صرف بیہ ظاہر کرنا ہے کہ جن حضرات نے اساء الرجال کی جرح وتعدیل کی ہے۔ وہ بھی تو آخر انسان تھے۔ بشری کمزوریاں ان کے ساتھ لگی ہوئی تھیں کیا ضرور ہے کہ جس کو

کم آئین پُرویزیت انہوں نے ثقد قرار دیا ہو وہ بالیقین ثقد اور تمام روایتوں میں ثقد ہے۔ اور جس کو انہوں نے غیر ثقد تھرایا ہے۔ وہ غیر ثقد ہو..... ان سب چزوں کی تحقیق انہوں نے اس حد تک کی ہے جس حد تک وہ کر کتے تھ مگر لازم نہیں کہ روایت کی تحقیق میں یہ سب امور ان کو تھیک تھاک معلوم ہو گئے ہوں۔ بہت ممکن ہے کہ جس روایت کو وہ متصل السند قرار دے رہے ہیں وہ در حقیقت منقطع ہو یہ اور ایسے ہی بہت سے امور ہیں۔ جن کی بناء پر اسناد اور جرح وتحدیل کے علم کو کلینا صحیح نہیں سمجھا جا سکتا یہ مواد اس حد تک قابل اعتماد ضرور ہے کہ سنت نبوی اور آثار صحابہ کی تحقیق میں اس سے مدد کی جائے اور اس کا مناسب کی لظ کیا جائے مگر اس قابل نہیں ہے کہ بالکل اسی پر اعتماد کر لیا جائے۔ '' (مقام حدیث' ص: ۲۲-۲۳ ' بحوالہ تغییرات ' اول 'ص: ۲۳ تا ۲۳ تا

ان اقتباسات سے بد معلوم ہو تا ہے کہ:

E ذخیرہ جرح وتعدیل کو بے کار ثابت کرنے کے لیے جو دلائل طلوع اسلام دیتا ہے وہی دلائل مولانا مرحوم نے بھی پیش کیے جیں۔ مرحوم نے بھی پیش کیے جیں۔ مرحوم نے بھی پیش کیے جیں۔ شاید اس انداز میں طلوع اسلام بھی پیش نہیں کر سکا۔ تو زیادہ مناسب ہوگا۔

(2) البتہ یہ فرق ضرور ہے کہ طلوع اسلام تو ایسے دلاکل دینے کے بعد ذخیرہ اساء الرجال کو بے کار تسلیم کروانا چاہتا ہے۔ جب کہ مولانا زبانی طور پر محد شین کی خدمات کے معترف بھی ہیں۔ اور اس ذخیرہ کو بستایم کروانا چاہتا ہے۔ جب کہ مولانا زبانی طور پر محد شین کی خدمات کے معترف بھی ہیں۔ اور اس ذخیرہ کو بستایم کروانا چاہتا ہے۔ جب کہ مولانا زبانی طور پر محد شین کی خدمات کے معترف بھی ہیں۔ اور اس ذخیرہ کو بستایم کروانا چاہتا ہے۔ جب کہ مولانا زبانی طور پر محد شین کی خدمات کے معترف بھی ہیں۔ اور اس ذخیرہ کو بستایم کروانا چاہتا ہے۔ جب کہ مولانا زبانی طور پر محد شین کی خدمات کے معترف بھی ہیں۔ اور اس ذخیرہ کر بہت کار آمد اور عظیم الثان بھی سیجھتے ہیں۔ مگر بالواسطہ وہی کچھ کہ گئے ہیں جو طلوع سلام کہنا چاہتا ہے۔ مولانا کے ان اقتراسات کے جوابات تو میں پہلے ''اصول حدیث' کے باب میں پیش کر چکا ہوں۔ تاہم مختصراً درج ذیل ہیں:

I ان آئمہ کو انسانی کمزوریوں' فطری میلانات اور بشری حدود علم کا پورا پورا پن تھا ای لیے انہوں نے اس اس علم کو ظنی کا نام دیا۔ جس کا مطلب بیہ نہ تھا کہ بیہ سب کچھ شک ودہم اور قیاس و تخیین ہے۔ بلکہ بیہ نھا کہ ہم اس تحقیق میں اپنی امکانی کو شش صرف کر چکے ہیں اور بیہ کچھ ہماری تحقیق کا ماحصل ہے۔ للد بیہ نھا کہ ہم اس تحقیق میں اپنی امکانی کو شش صرف کر چکے ہیں اور بیہ کچھ ہماری تحقیق کا ماحصل ہے۔ للد انہوں کہ تھا کہ ہم اس تحقیق میں اپنی امکانی کو شش صرف کر چکے ہیں اور بیہ کچھ شک ودہم اور قیاس و تخیین ہے۔ بلکہ بیہ نھا کہ ہم اس تحقیق میں اپنی امکانی کو شش صرف کر چکے ہیں اور بیہ کچھ ہماری تحقیق کا ماحصل ہے۔ للذا انہوں نے آیت قرآنی ﴿ لاَ يُحَلِّفُ اللّٰہُ نَفْسًا اللّٰ وَسْعَهَا ﴾ کے مطابق اپنی اس تحقیق کا ماحصل ہے۔ للذا انہوں نے آیت قرآنی ﴿ لاَ يُحَلِّفُ اللّٰہُ نَفْسًا اللّٰ وَسْعَهَا ﴾ کے مطابق اپنی اس تحقیق کا ماحصل ہے۔ للذا موں نے آیت قرآنی ﴿ لاَ يُحَلِّفُ اللّٰہُ نَفْسًا اللّٰ وَسْعَهَا ﴾ کے مطابق اپنی اس تحقیق کا ماحصل ہے۔ للذا موں نے آیت قرآنی ﴿ لاَ يُحَلِّفُ اللّٰہُ نَفْسًا اللّٰ وَسْعَهَا ﴾ کے مطابق اپنی اس تحقیق کا ماحمل ہے۔ للذا معلی کی مطابق اپنی اس تحقیق کا ماحمل ہے۔ للذا انہوں نے آیت قرآنی ﴿ لاَ يُحَلِّفُ اللّٰہُ نَفْسًا اللّٰ وَسْعَهَا ﴾ کے مطابق اپنی اس تحقیق کے مطابق خود بھی محلی کی تھی اپنی ایلی میں اپنی اس تحقیق کے مطابق خود ہمی محلی کی اور اسے دو مروں کے لیے بھی واجب الاتا جوال دیا۔

ا چونکہ انسانی علم کی حدیں محدود میں لندا انہوں نے اس بات پر قطعی اصرار نہیں کیا۔ کہ جو تچھ ہم کہ چکے یہ حرف آخر ہے۔ اور سمی ان کا خلنی کہنے کا مطلب تھا۔ اور تحقیق کے میدان کو آنے والی نسلوں کے لیے کھلا چھوڑ دیا۔ چنانچہ حافظ ابن حجرنے صحیحین کی اسانید پر جرح کی جس کو امت نے گوارا کر لیا۔ اور اگر دو سرا کوئی ماہر فن مزید تحقیق کر کے اس میں کوئی غلطیاں نکالے تو علمائے حق اتنے تنگ ظرف نہیں کہ اس کو خوش آمدید نہ کہیں۔ تحقیق کر بعد جو بات ثابت ہوگی۔ بعد میں وہی بات واجب الاتباع قرار پائے گی اور دین کا حصہ ہوگی کیونکہ یہ بات اِلاَ وُسْعَهَا کے ضمن میں آگئی۔

آئینهٔ پُرویزیت 💦 (همه پنجم) دفاع حدیث ابی ہے بات کہ انسانی کمزور یوں اور محدود علم کا سہارا لے کر اس بناء پر انکار کر دیا جائے کہ اس ے قطعی یقین حاصل نہیں ہو تا تو یہ بات دراصل قرآنی آیت ﴿ لَا يُكَلِّفُ اللَّهُ نَفْسًا ﴾ كاانكار ہے۔ ۲- سنت رسول سے استدالل : فرمان نبوی ہے کہ: «إِنَّكُمْ تَخْتَصِمُونَ إِلَى وَلَعَلَّ بَعْضَكُمْ أَنْ ""تم تنازعات لے كر ميرے پاس آتے ہو۔ مكن بے يَكُونُ ٱلْحَنَ بِحُجَّتِهِ مِنْ بِعْضٍ فَأَفْضَى كُونَى تم ت دليل پيش كرف ميں موشيار مو اور ميں نَحُوْهَا مَا أَسْمَعَ فَمَنْ قَضَيْتُ لَهُ بِحَقِّ الكَابِ فِعَلَمَ ردو توات جابي كمه وه اين اَخِيْهِ فَلاَ يَأْخُذُهُ شَيْئًا فَإِنَّمَا أَقْطَعُ لَهُ بھائی کا ناجائز حق نہ لے اگر کیتا ہے تو آگ کا نگڑا قِطْعَةً مِنَ النَّارِ»(بخاري، كتاب الاحكام، ليتاب-" باب موعظة الامام للحضوم) اس حدیث نبوی سے درج ذمل امور کا پتہ چکتا ہے۔ ① باوجود اس بات کے کہ گواہوں کے بیانات میں کذب کا امکان ہوتا ہے۔ عدالت انٹی بیانات کے مطابق فیصلہ کرنے کی پابند ہوتی ہے۔ ۵ قاضی خواه کتنی ہی دمانت داری سے فیصلہ کرے اور درست فیصلہ کرے کیکن چو نکہ بنیاد (یا گواہوں) کے بیانات) میں کذب بیانی کا امکان ہے لنڈا اس فیصلہ کے صدور میں غلطی کا امکان رہتا ہے۔ ③ اس غلطی کے امکان کے باوجود اور اس بات کے باوجود کہ ایک شخص عدالت کے روبرو حرام طریقہ سے دو سرے محض کا حق حاصل کر سکتا ہے وہ فیصلہ نافذ ہو جاتا ہے اور یہ سارا عمل قضا اطاعت خدادندی کے تحت آتا ہے۔ لندا یہ عین دین ہے اور ناجائز حق وصول کرنے والے کو اخروی زندگی میں اس کی مزامل کے رہے گی اور سیر بھی دین ہے۔ اب بتائی کہ اس بارے میں آپ کی عقل کیا راہمائی کرتی ہے؟ زیادہ سے زیادہ ہم سمی کمہ سکتے ہیں کہ رسول اللہ نے فیصلہ میں غلطی کا امکان نہیں ہو سکتا۔ لیکن عالم الغیب تو وہ بھی نہ تھے۔ پھر دو سرے قضاۃ کے علم کی محدودیت کے علاوہ بشری کمزوریاں بھی لگی ہوئی ہوتی ہیں۔ تو کیا ایس اسلامی عدالتیں جو قانون خداوندی کے تحت فیصلے کرتی ہیں وہ دین ہے یا نہیں؟ کیا کبھی کسی نے یہ بھی کہا ہے کہ چو نکہ عدالتی فیصلوں میں نطن کا امکان غالب رہتا ہے اس لیے عدالتوں کو فیصلے کرنا ترک کر دینا چاہئے؟ ۳۔ دینی معمولات سے استدلال : فرض شیجیے کہ آپ نماز میں بھول جاتے ہیں اور آپ کو یقین نہیں که میں اس وقت تک تنین رکعت ادا کر چکا ہوں یا چار۔ اب اس صورت میں آپ کا ظن غالب ضرور

رہنمائی کرے گا۔ لیعنی اس شک میں بھی ایک کمزور پہلو ضرور ہو گا اوردو سرا غالب ہو گا۔ اب اطاعت خداوندی سہ ہے کہ آپ اپنے گمان عالب کے مطابق عمل کریں۔ اور بھو لنے کے عوض نماذ کے آخر میں www.wkrf.net (Tahafuz-e-Hadees Foundation) (حصہ پنجم) دفاع حدیث کم المنینہ پَرویزیت کے المقال (حصہ پنجم) دفاع حدیث کم حجدہ سہو ادا کریں یہ عین دین ہے حالا نکہ اس کی بنیاد یقین پر نہیں تھی۔ اور ہمارے اس دعویٰ کی دلیل یہ حدیث ہے۔ حدیث ہے۔ «دَعْ مَا يُرِيْبَكَ إِلَى مَا لاَ يُرِيْبَكَ» ''اس چیز کو چھوڑ دو جو کھٹک کا باعث ہے اور اس کو اختی شدع ما یہ درخ ما یہ کی دلیل یہ اختیار کر وجس میں کھٹک نہیں۔'' اختیار کر وجس میں کھٹک نہیں۔'' وواب مل جائے گا۔ بس مقصد اطاعت خداوندی اور نیت خالص ہونی چاہئے۔ پھر اگر اجتماد میں یا یادداشت میں کوئی غلطی ہو بھی جائے تو اس سے آپ کے دین یا اطاعت خداوندی میں چندوں فرق نہیں پڑے گا۔ بین کوئی غلطی ہو بھی جائے تو اس سے آپ کے دین یا اطاعت خداوندی میں چنداں فرق نہیں پڑے گا۔

میں۔ طلوع اسلام کے نظریہ سے استدلال : ادارہ مذکورہ کا دعویٰ یہ ہے کہ قرآن میں جو قوانین مذکور ہیں۔ صرف دہ غیر متبدل ہیں۔ باتی قوانین حسب اقتفآت زمانہ مرکز ملت وضع کرے گا ادر اس طرح شریعت اسلامی عکمل ہوگی۔ اب سوال یہ پیدا ہو تا ہے کہ مرکز ملت جو قوانین بنائے گا۔ ان کی بنیاد یقین پر ہوگی یا اس ادارہ کے انسان بشری کمزوریوں' علم کی محدودیت وذاتی ربحانات سے مبرا ہوں گے؟ آخر دہ کون سی خامی ہے جو آئمہ رجال یا محدثین میں تو موجود ہے مگر ان میں دہ موجود نہ ہوگی؟ چر کیا ظن و تخمین پر بننے والے یہ قوانین دین کا حصہ ہوں گے؟ اور اگر ہوں گے تو کیسے جب کہ یقین پر مبنی کوئی بات نہیں؟

<u>۵۔ عام معمولات :</u> اس دنیا میں تمام امور خواہ وہ دینی ہوں یا دنیوی خلن کے سمارے پر ہی چل رہے ہیں اور چل سکتے ہیں۔ دنیا بر امید قائم ہے یقین کمیں بھی نہیں ہوتا۔ تاجر یا کاروباری حضرات کو ایسا یقین نہیں ہوتا کہ جو سودا یا کاروبار وہ کر رہے ہیں اس میں یقدینا نفع ہوگا۔ بس امید ہی ہوتی ہے بادشاہ لشکر کشی کرتے ہیں تو انہیں بھی فتح کی امید ہی ہوتی ہے۔ جب کہ معاملہ دگر گوں بھی ہو سکتا ہے۔ کسان کھیتی باڑی کرتا ہے تو وہ بھی امید کی بنا پر کرتا ہے۔ غرضیکہ اس کا تنات کا تمام کاروبار امید یا گمان غالب کے سمارے چل رہا ہے۔ او راسی گمان غالب کو محدثین خلن کہتے ہیں۔ جس سے انسان کے لیے اس دنیا میں مفرکی کوئی

۲۰ تاریخ اور حدیث میں فرق

ادارہ طلوع اسلام کی طرف سے اکثر وبیشتر یہ دعوئی کیا جاتا ہے کہ ذخیرہ احادیث کی حیثیت محض تاریخ کی سی ہے...... زیادہ سے زیادہ اس کو دینی تاریخ کہا جا سکتا ہے۔ لیکن سہ دین نہیں ہو سکتا۔ اور اس پر سہ دلیل بھی دی جاتی ہے کہ امام بخاری نے اپنی کتاب (جو آج کل صحیح بخاری کے نام سے موسوم ہے) کا نام

آئينهُ پَرويزيت 632 (حصه پنجم) دفاع حديث

ركها تما- (الجامع الصحيح المختصر من امور رسول الله للتي م وسننه وايامه)

صحیح بخاری کے پورے نام کی وضاحت : لطف کی بات ہیہ ہے کہ اس نام میں امور اور ایام کے الفاظ پر خاصا زور دیا جاتا ہے۔ کیونکہ ان الفاظ سے تاریخ ہونا ثابت ہو تا ہے۔ کیکن دو سرے الفاظ جو حدیث کو تاریخ سے بلند تر مرتبہ پر فائز کرتے ہیں۔ ان کو نظرانداز کر دیا جاتا ہے۔ حالانکہ اس نام پر غور کرنے سے تاریخ اور حدیث کا فرق بہت حد تک واضح ہو جاتا ہے۔ جو کچھ اس طرح ہے۔

<u>ا۔ الجامع</u>: حدثین کی اصطلاح میں جامع کا لفظ اس مجموعہ حدیث کے لیے بولا جاتا ہے۔ کہ زندگی کے جملہ پہلوؤں کو محیط ہو۔ تاریخ کا میدان میہ ہے کہ مورخ کمی بادشاہ یا علاقہ کے سیاسی حالات کو قلمبند کرے پھر اس میں ضمنا کچھ نہ کچھ محاشی اور محاشرتی پہلوؤں کا ذکر بھی آجاتا ہے لیکن جامع کا میدان اس سے بہت زیادہ وسیع ہے۔ وہ عقائد واعمال اخلاق وعادات' معیشت ومعاشرت' اکتساب ومعاملات حتی کہ مابعد الطبیعات تک کے مسائل حشرونشر' مکافات عمل اور جنت دوزخ تک سب کو محیط ہے۔

۲۔ صحیح : یہ کتاب صحیح بھی ہے۔ محدثین کی اصطلاح میں صحیح حدیث وہ ہے جس کے تمام رادی ثقہ لیتن عادل وضابط ہوں۔ ان میں جھوٹ فسق اور بدعیہ عقائد کا شائبہ تک نہ ہو۔ پھران تمام راویوں میں اتصال ہو۔ اور دہ کسی دو سری صحیح حدیث کے متصادم بھی نہ ہو۔

اب دنیا بھر کی کوئی تاریخ کی کتاب اٹھا کر دیکھتے ان کے مورخین لکھتے وقت ایسی کسی ایک شرط کی بھی پابندی کی ہے؟ ایک عام تاریخی تصنیف کے متعلق ایک بڑے مشہور مسلم الثبوت مورخ کا بیان ہے کہ "کسی زمانے کے حالات جب قلمبند کیے جاتے ہیں تو یہ طریقہ اختیار کیا جاتا ہے کہ ہر قتم کی بازار کی افوا ہیں قلمبند کر لی جاتی ہیں۔ جن کے رادیوں کا نام ونشان تک معلوم نہیں ہوتا۔ ان افوا ہوں سے وہ واقعات انتخاب کر لیے جاتے ہیں جو قرائن وقیاسات کے مطابق ہوتے ہیں۔ تھوڑے زمانہ بعد (یعنی کتابی شکل اختیار کرنے کے بعد) سی مجموعہ ایک دلچسپ تاریخی کتاب بن جاتی ہے۔ یورپ کی اکثر تصانیف اس طرز پر لکھی گئی ہیں۔"

اب اگر اس طرح لکھی ہوئی تاریخ کی ہم آہنگی میں کوئی قلمی نوشتہ بھی مل جائے تو پھر تو اس تاریخ کے متند ہونے کے کیا کہنے سیہ قلمی نسخہ جتنا زیادہ پرانا اور دیمک خوردہ ہوگا' اسی نسبت سے وہ ایک قیمتی دستاویز قرار پائے گا۔ حالانکہ اس کا رادی مجبول الحال اور نہ معلوم کس قتم کے کردار کا مالک ہوتا ہے۔ اور آج کل تو لوگوں نے ایسی قیمتی دستادیزات کے حصول کے لیے کئی مصنوعی طریقے بھی دریافت کر لیے

ت پھراگر کہیں سے پھریا دھات پر کوئی تحریر زمین میں دفن شدہ مل جائے۔ تو اس کی وقعت وحی اللی سے بھی بڑھ جاتی ہے۔ گویا اس کا تحریر کنندہ ہر طرح کے عیوب اور غلطیوں سے پاک وصاف تھا۔ تاہم چونکہ

تاریخ کے میدان میں جو چیز فی الواقع کچھ اہمیت رکھتی ہے وہ میہ ہے کہ وہ خود نوشتہ سوائح حیات (Autobiography) ہو لیکن اس میں بھی انسانی عواطف' جانبداری اور "ملا در مدح خود می گوید" کے فطری ربحانات سے کون انکار کر سکتا ہے؟

- بس ہیہ ہے تاریخ کی کل کائنات جس کی تصنیف و تدوین کے لیے تمام حکومتیں اپنے وسیع ذرائع استعال کرتی اور کروڑ ہا روپے خرچ کر رہی ہیں۔ اب اس کے مقابلہ میں حدیث کی تصنیف پر نظرڈالیے جس کے اولین رادی صحابہ کرام کی پاک باز جماعت ہے۔ جن میں دو سرے راویوں کے علادہ پھھ ذائد خصوصیات بھی پائی جاتی ہیں جو سہ ہیں۔
- یہ اولین رادی واقعہ کے عینی شاہد ہیں جو کچھ ردایت کرتے ہیں خود آنکھوں سے دیکھے کر ادر کانوں سے ن کم کر ادر کانوں سے سن کر کرتے ہیں۔
- ایک نقل وہ اس بات کے پابند اور مامور ہیں۔ کہ جس جستی کی تاریخ مرت کر رہے ہیں اس کی ایک ایک نقل وحرکت اور ادا کو بغور ملاحظہ کریں۔ پھر اپنے آپ میں وہی خصوصیات پیدا کرنے کی حتیٰ الامکان کو شش کریں اور حتیٰ المقدور اپنے آپ کو انہیں کے رنگ میں رنگ کیں۔
- 3 وہ اس بات کے بھی پابند اور مامور ہیں کہ آپ کی اس سیرت طیبہ کو ان لوگوں تک پنچائیں جو غیر حاضر میں یا بعد میں آنے والے ہیں۔
- انہیں یہ تحکم بھی دیا گیا تھا جس ہستی کے وہ مورخ بننے والے ہیں۔ اس کو اپنی جان ہے بھی عزیز سمجھیں۔ اس تحکم نے جہاں صحابہ کرام میں جانثاری کی کیفیت پیدا کر دی تھی وہاں آپ کے ساتھ دلی لگاؤ اور قلبی محبت بھی پیدا کر دی تھی۔ اس بات کا جو اثر حافظہ پر قائم ہوگاوہ معلوم ہے۔
- الآ پجر ساتھ ہی ان صحابہ پر یہ تلوار بھی لنگ رہی تھی کہ جس نے مجھ پر کوئی جھوٹ باندھا یا کوئی غلط بات منسوب کی اس کا ٹھکانا جہنم ہے۔ یمی وجہ تھی کہ صحابہ کرام آپ کی کوئی حدیث یا تو بیان ہی نہ کرتے تھے یا پجرانتہا درجہ کی حزم واحتیاط سے کام لیتے تھے۔ اس لیے مورضین نے سے اصول قائم کیا کہ الصحابۃ کلھم عدولؓ -

اب ہتائیے دنیا کی سمی تاریخ کے مورخ میں یہ خصوصیات پائی جاتی ہیں؟ اگر اس بات کا جواب نفی میں ہے تو حدیث کی حیثیت تاریخ کی کیسے ہو تکتی ہے؟

۳۰ المسند : کا مطلب بیہ ہے کہ تھی حدیث میں جس قدر رادۃ آتے ہوں۔ سب کو بالتر تیب ذکر کر دیا گیا ہو۔ اس سلسلہ میں نہ تو انقطاع ہو نہ تدلیس اور نہ علت' خواہ ہیہ روایت تھی تابعی پر ختم ہوتی ہو یا صحابی پر

بر آئین برویزیت 634 (حصه پنجم) دفاع حدیث بر ایا خود رسول کابی ذکر نہیں بلکه محابه و تابعین کے آثار کابھی ذکر نہیں بلکه محابه و تابعین کے آثار کابھی ذکر ہے۔

یہ سلسلہ اساد صرف احادیث کے ساتھ مخصوص ہے۔ دنیا بھر کی سمی دوسری تاریخ میں ایسا الترام نہیں۔ پھران رواۃ کی نقابت کی جانچ پڑتال کے لیے اسماء الرجال کی لاتعداد کتابیں موجود ہیں۔ کہ اگر اس سلسلہ میں مزید تحقیق کی ضرورت پیش آئے تو ان سے استفادہ کیا جا سکتا ہے۔ اس لحاظ سے احادیث کا رتبہ اناحیل اربعہ سے بھی بلند ہے۔

۲۰۔ المختصر: کا مطلب بیہ ہے کہ بخاری میں ان جملہ احادیث صححہ کو درج نہیں کیا گیا۔ جو امام بخاری کی شرائط پر پوری اترتی تھیں۔ جتنی احادیث سے سیرۃ طیبہ کے جملہ پہلوؤں پر روشنی پڑ سکتی ہے یا ان سے شرعی مسائل کا استنباط کیا جا سکتا ہے۔ اتنی ہی درج کی گئی ہیں۔ طوالت سے بچنے کی خاطر ''تکرار برائے تکرار'' کے اصول کو نہیں اپنایا گیا۔

۵۔ من امور رسول الله ملتی میں : یعنی اس کتاب میں صرف ایک ہستی یعنی محمد رسول الله طلق کی سے معمد رسول الله طلق مع متعلق ہر پہلو پر روشنی ڈالنے والی احادیث کو جمع کیا گیا ہے۔

"یمال سے تاریخ کا میدان بھر حدیث سے الگ ہو جاتا ہے۔ تاریخ میں سمی ملک کے ایک طویل دور کی داستان قلمبند کی جاتی ہے۔ علاقہ وسیع بات طویل اور مورخ ایک شخص یا دویا چند اشخاص پر مشتمل ادارہ۔ لیکن حدیث میں صرف اور صرف ایک شخص کی ذات کے جملہ پہلوؤں کو قلمبند کیا جاتا ہے۔ اور اس تاریخ ساز ہتی سے ابتدائی مورضین کی تعداد کم از کم چار ہزار ہے۔ جو آپ کی ایک ایک بات کی شخص نے لیے مینوں کا سفر گوارا کرتے ' مصائب جھیلتے اور بے در لیغ مال ودولت صرف کرتے ہیں۔ بھر ان مورضین میں جہال مرد ہیں وہال عور تیں بھی ہیں۔ جن کی وجہ سے آپ کی خاطی زندگی کا کوئی گوشہ پس پردہ نہیں رہ گیا۔ یہی صورت تھی جس کی بنا پر آپ نے فرمایا تھا جنتُ بدِینِ بَیْصَاً ءَ لَیکُھا کَنَھا وَھا یعنی میں ایسا روشن دین لے کر آیا ہوں جس کی رات بھی اس طرح تابناک ہے۔ جس طرح اس کا دن

اب ہتا بیئے آپ کی ہستی کے سوا دنیا کا کوئی انسان' خواہ وہ پیغیر ہو یا شہنشاہ جرنیل ہو یا فاتح۔ ایسا ہے جس کی سوائح حیات اس انداز میں لکھی گئی ہو۔ یقینا ایس کوئی تاریخ نہ آپ سے پہلے مرتب ہوئی اور نہ ہی آئندہ تاقیامت ہو سکتی ہے۔ پھر حدیث اور تاریخ کادرجہ ایک جیسا کیو نکر ہو سکتا ہے؟

کم آئند ترویزیت کم 635 (حسب مجم) دفاع حدیث کم وجہ ہے اس تاریخ نولی میں ایسی کری شرائط کو طحوظ رکھا گیا ہے۔ اب اگر طلوع اسلام صحیح بخاری کے اس پورے نام سے صرف آخری لفظ ایامہ سے بیہ ثابت کرے کہ بیہ محض تاریخ ہے اور ثابت بھی اس انداز سے کرے کہ اس میں اور تاریخ کی دو سری کتابوں میں چنداں فرق نمیں اور وہ ظفی ہونے کے لحاظ سے برابر ہیں تو سوائے اس کے کہ "بریں عقل ودانش بباید کر یہت فرق نمیں اور کیا کہا جا سکتا ہے؟ اور کیا کہا جا سکتا ہے؟ اب ہم تاریخ اور حدیث کے اس فرق کو نکات وار پیش کرتے ہیں۔ تاکہ بیہ فرق پوری طرح واضح ہو جائے۔

تاريخ اور حديث كاتقابل

() حدیث کا مواد مینی شاہدوں کے بیانات پر مشتمل () تاریخ کی بنیاد افواہوں پر رکھی جاتی ہے جنہیں بعد میں قرائن وقیاسات سے تر تیب دے کر تاریخ ہو تا ہے۔ ان شاہروں میں کچھ ایسے بھی تھے جو سفر مرتب کر کی جاتی ہے۔ و حضر غرضیکہ ہر دفت آپ کے ساتھ اور آپ کی صحبت میں رہتے تھے۔ مثلاً حضرت انس نظاشۂ ابو ہریرہ بناشد ، عبدالله بن مسعود بناشد وغيره-جا مورخین کا صاحب تاریخ سے گہرا قلبی لگاؤہونا 🖓 مورخ کا صاحب تاریخ سے کوئی تعلق نہیں ہو تا ضروری ہے۔ 🛞 مورخ کے ذاتی کردار کو تبھی زیر بحث شیں لایا 💮 مورخین کا قاتل اعتماد ہونا ضروری شرط ہے۔ اور سب سے پہلے راوی کا کردار ہی زیر بحث لایا جاتا ٢Ļ 🛞 تاریخ کا تعلق کسی خاص ملک اور خاص دور سے 🛞 حدیث کا تعلق تمام نوع انسانیت ہے ہے۔ اور قیامت تک کے لیے ہے۔ ہوتاہے (3) حدیث کے سلسلہ میں مور نیین کے لیے قابل ۵ تاریخ میں کسی حکمران اور اس کے قبیلہ کے حالات قلمبند کیے جاتے ہیں ذکر صرف ایک ہستی ہے۔ (1) تاریخ کا مورخ نمجی صرف ایک شخص ہوتا ہے 🚯 ابتدائی راویوں کی تعداد چار ہزار ہے۔ پھر بعد مجمی دویا زیادہ سے زیادہ چند اشخاص پر مشتمل میں اس سلسلہ میں منسلک ہونے والے بھی شامل کیے طومت کاکوئی ادارہ ہو تا ہے۔ جائيں توبيہ تعداد لاڪوں تک جا پہنچتی ہے۔

جر آئینہ پرویزیت راوی صرف ۳ میں۔ پھر انہوں نے بھی خود قلبند نہیں کی۔ بلکہ بعد میں آنے والے شائر دوں نے کی۔ سلسلہ اساد کاکوئی ذکر نہیں روایت درایت کاکوئی معیار نہیں۔ توریت قوم موٹ کو لکھی لکھائی مل گئی۔ جو بعد میں دو دفعہ ضائع ہوئی۔ پھر سینکڑوں سال بعد دوبارہ ضبط تحریر میں لائی گئی۔ ان دونوں کتابوں میں قرآن کی رو سے تحریف بھی ثابت ہے۔ لیکن ان سب باتوں نے باوجود اللہ تعالی نے ہمیں ان کتابوں سے بھی ات بر ظن نہیں کیا۔ جتنا ہمارے ہی کرم فرما ہمیں اس ذخیرہ حدیث سے بد ظن کرتا چاہتے ہیں جو انسان کی مکنہ کو ششوں کی حد تک منتح کر دیا گیا ہے۔

الحجاز حدیث : اور اس سے بھی زیادہ قابل غور بات ہے ہے کہ آیا اس اسوہ حسنہ کی حفاظت کا یہ اہتمام محض اتفاقی طور پر ہو گیا ہے؟ اگر الی بات ہوتی تو اس کی کوئی اور مثال بھی مل جانا چاہئے تھی۔ گر ایسا نہیں ہے۔ لنذا ہم لامحالہ اس نتیجہ پر پہنچتے ہیں کہ اسوہ رسول کی الی حفاظت کے سلسلہ میں دست قدرت بھی شامل ہے۔اللہ تعالیٰ نے ہی ان لوگوں کو ایسا حافظہ اور ہمت دی۔ جس کی مثال بعد میں نہیں ملتی۔ پھر انہیں دولت سے نوازا۔ تو انہوں نے بے درلینے اس مقصد پر خرچ کیا۔ اور اپنی انتقک جسمانی اور دمانی کو ششوں سے اس فریضہ کو سرنجام دینے والی پاک باز جماعت پیدا کی تو کیا یہ سب امراتفاتی تھا؟ اللہ تعالیٰ نے ایسے اسب پیدا کر کے اس اسوہ رسول کی حفاظت کی ذمہ داری پوری کر دی جس کا اس نے ذمہ کے رکھا تھا اور جسے تاقیامت باقی رہنا تھا۔ ورنہ اس اسوہ کی حفاظت کے بغیر قرآن کے الفاظ کی حفاظت تو پھر معنی نہیں رکھتی۔

۳- کثرت احادیث

احادیث کی عدد دی کثرت کے اسباب : علم الحدیث پر منگرین حدیث نے بیہ اعتراض بھی بڑی شدد مد سے اٹھایا ہے۔ کہ محدثین کے پاس اتن تعداد میں احادیث آکماں سے گئیں؟ وہ نمایت مہیب اور مرجش اعداد وشار پیش کر کے قار کمین کو بیہ تاثر دیتا چاہتے ہیں کہ ان میں سے ۹۵ فیصد موضوع اور جعلی احادیث تعیں اور جو پانچ فیصد صحیح احادیث تعیں بھی تو وہ اس طرح خلط ملط ہو گئی تعییں کہ ان کو الگ کر دینا کسی بھی اور جو پانچ فیصد صحیح احادیث تعیں بھی تو وہ اس طرح خلط ملط ہو گئی تعییں کہ ان کو الگ کر دینا کسی میں اور جو پانچ فیصد صحیح احادیث تعیں بھی تو وہ اس طرح خلط ملط ہو گئی تعیں کہ ان کو الگ کر دینا کسی میں اور جو پانچ فیصد صحیح احادیث تعیں بھی تو وہ اس طرح خلط ملط ہو گئی تعیں کہ ان کو الگ کر دینا کسی میں دوہ بھی چنداں قابل اعتبار نہیں۔ حالا نکہ کثرت تعداد احادیث کے درج ذیل پانچ اسباب میں سے مرف ایک سبب موضوع احادیث کا وجود ہے۔ اور وہ اسباب درج ذیل ہی پنچ اسباب میں سے مرف ایک سبب موضوع احادیث کا وجود ہے۔ اور وہ اسباب درج ذیل ہی ہی اسباب میں سے مرف ایک سبب موضوع احادیث کا وجود ہے۔ اور وہ اسباب درج ذیل ہی ہی اسباب میں سے مرف ایک سبب موضوع احادیث کا وجود ہے۔ اور وہ اسباب درج ذیل ہیں۔ مرف ایک سبب موضوع احادیث کا وجود ہے۔ اور وہ اسباب درج ذیل ہی ہی اسباب میں سے مرف ایک سبب موضوع احادیث کا وجود ہے۔ اور وہ اسباب درج ذیل ہی۔ مرف ایک سبب موضوع احادیث کا وجود ہے۔ اور وہ اسباب درج ذیل ہیں۔ مرف ایک سبب موضوع احادیث کا وجود ہے۔ اور وہ اسباب درج ذیل ہیں۔ مرف ایک سبب موضوع احادیث کا وجود ہے۔ اور وہ اسباب درج ذیل ہی۔ مرف ایک سبب موضوع احادیث کا وجود ہے۔ اور وہ اسباب درج ذیل ہیں۔ مرف ایک سبب موضوع احادیث کا وجود ہے۔ اور احادیث کا تعلق ہے شار صحاب درج دیل ہیں کا تعلق مرف ایک سبب موضوع الد اور احرق۔ جس کی متال ہم پہلے پیش کر چکے ہیں کہ الڈ محمال بالڈیڈیات ایک سنت کا والی سنت الک خمال بالڈیڈی ایک سنت ایک سنت

تول ہے۔ جب کہ احادیث کے لحاظ سے اس کا شار سات سو ہے اس لحاظ سے بھی احادیث کی تعداد سنن سے بیسیوں گنا بردھ جاتی ہے۔

③ دور نبوی میں سنت کا مدار کتابت وروایت سے زیادہ تعامل پر تھا۔ مثلاً صحابہ آپ کو جیسے نماز پڑھتے دیکھتے ویسے ہی پڑھ لیتے۔ یا جو دفود ہاہر سے مدینہ آتے۔ آپ انہیں چند دن اپنے پاس تھرا کر جاتے دقت ہے وصیت کرتے کہ صَلَّوْا حَمَا دَايَتْهُونِي اُصَلِّمَا یَ لَا آپ نے جمتہ الوداع کے موقع پر فرمایا۔ خُدُوْا عَنِی یا آپ نے جمتہ الوداع کے موقع پر فرمایا۔ خُدُوْا عَنِی مَدَاسِتَ کرتے کہ صَلَّوْا حَمَا دَايَتْهُونِي اُصَلِّى یا آپ نے جمتہ الوداع کے موقع پر فرمایا۔ خُدُوْا عَنِی مَد مَن پڑھ لیتے۔ یا جو دفود ہاہر سے مدینہ آتے۔ آپ انہیں چند دن اپنے پاس تھرا کر جاتے دقت ہے وصیت کرتے کہ صَلَّوْا حَمَا دَايَتْهُونِي اُصَلِّى یا آپ نے جمتہ الوداع کے موقع پر فرمایا۔ خُدُوْا عَنِی مَدَاسِتَ کَکُمْ چُھر جب صحابہ نے نماز جُ مَنَاسِکَکُمْ چُھر جب صحابہ نے نماز جُن روزہ وزکوۃ اور دو سرے احکام کے کوا نُف و تفصیلات کو روایت وکتا ہے۔ کرنا شروع کیا تو انہیں چھوٹے ارشادات سے دفتر کے دفتر تیار ہو گئے۔

الله موضوع احادیث کا وجود۔ اس ضمن میں ہم اپنے مضمون وضع حدیث اور وضاعین میں بھرپور تبصرہ پیش کر کی ہے ہوں میں میں بھرپور تبصرہ پیش کر چکے ہیں۔

(3) موضوع احادیث کے طرق اور اساد۔ ہم محولہ بالا مضمون میں یہ بھی بتا چکے ہیں کہ محد شین کو موضوع احادیث کے ساتھ ان کی اساد کو بھی یاد رکھنا پڑتا تھا تاکہ ان سے عوام کو متنبہ رکھ سکیں۔ تو جس طرح سنن رسول جب طرق کے لحاظ سے بیان کی جاتی ہیں تو احادیث بیسیوں گنا بڑھ جاتی ہیں۔ اس طرح موضوع احادیث بھی جاتی ہیں۔ اس جس طرح موضوع احادیث بھی جاتی ہیں۔ اس جس طرح موضوع احادیث بھی جاتی ہیں۔ اس جس طرح موضوع احادیث کے طرق اور اساد کو بھی یاد رکھنا پڑتا تھا تاکہ ان سے عوام کو متنبہ رکھ سکیں۔ تو جس طرح سنن رسول جب طرق کے لحاظ سے بیان کی جاتی ہیں تو احادیث بیسیوں گنا بڑھ جاتی ہیں۔ اس حک طرح سنن رسول جب طرق کے لحاظ سے بیان کی جاتی ہیں تو احادیث سی بھی ہے۔ اس طرح سنن رسول جب طرق کے لحاظ سے کئی گنا زیادہ شار ہونے لگی تھیں۔

کثرت احادیث کی بات جب چل ہی نگلی تو مناسب معلوم ہو تا ہے کہ لگے ہاتھوں ان اعتراضات کا بھی جائزہ لیتے چلیں جو اس سلسلہ میں طلوع اسلام کی طرف سے اٹھائے گئے ہیں۔

حدیثوں کی تعداد : احادیث کو مشکوک ثابت کرنے کے لیے حدیثوں کی تعداد کو جس انداز میں پیش کیا جاتا ہے۔ وہ پچھ اس طرح ہے مقام حدیث کے ص ۲۵ پر زیر عنوان '' کتنی حدیثوں کو رد کر دیا'' لکھتے ہیں۔ ضمنا یہ بھی دیکھیے کہ ان حضرات کو کس قدر احادیث ملیں اور ان میں سے انہوں نے کتنی احادیث کو منتخب کر کے اپنے مجموعہ میں داخل کیا۔

> (۱) امام بخاری چھ لاکھ میں سے مکردات نکال کر صرف ۲۷۷۲ مصل تنہ سر میں

- (۲) امام مسلم تین لاکھ میں سے صرف ۳۲۴۸
  - (۳) ابوداؤد بالج لاکھ میں سے ۸۰۰ م
    - (۳) امام ترمذی 🗘
  - (۵) ابن ماجه جار لاکه میں سے صرف ۲۰۰۰ (
    - (۲) نسائی دولاکھ میں سے صرف ۳۳۲۱

(1) امام ترفدی کی مرویات اور تعداد شاید درج کرنا چھوڑ گئے ہیں۔

مر آئینہ بَرویزیت طاہر ہے کہ جب رد وقبول کا مدار جامع احادیث کی ذاتی بصیرت ہو تو کون کمہ سکتا ہے کہ ان لا کھوں کے انبار میں سے جنہیں ان حضرات نے مسترد قرار دے دیا تھا کتنی صحیح حدیثیں بھی ضائع ہو گئی ہوں گی۔ باقی رہا یہ معاملہ کہ جن احادیث کا ان حضرات نے انتخاب کیا۔ ان میں کتنی حدیثیں ایسی آگئی ہوں جے کسی صورت میں بھی حضور اکرم کے اقوال یا افعال قرار نہیں دیا جا سکتا۔ " (م- ح ص16-11) امام بخاری کے متعلق ایک دوسرے مقام پر لکھتے ہیں کہ:

''انہوں نے شہر بہ شہر اور قربہ بہ قربہ بھر کرچھ لاکھ کے قریب احادیث جمع کیں ان میں سے انہوں نے اپنے معیار کے مطابق صرف ۲۰۰۰ احادیث کو صحیح پایا اور انہیں اپنی کتاب میں درج کر لیا باق پاپنچ لاکھ ترانوے ہزار کو مسترد کر دیا۔'' (م-ح ص۲۲) اور تیسرے مقام پر امام بخاری کے متعلق فرمایا:

"ذرا سوچنے کہ اگر امام بخاری پانچ لاکھ چورانوے ہزار احادیث کو یہ کمہ کر رد کر دیتے ہیں کہ وہ ان کی دانست میں رسول اللہ کی نہیں ہو سکتیں اور اس سے وہ منکر حدیث نہیں قرار پاتے تو اگر آج کوئی شخص ایک حدیث کے متعلق کہتا ہے کہ اس کی بصیرت قرآن کی رو سے وہ رسول اللہ سلی آپام نہیں ہو سکتی تو وہ کافر اور خارج از اسلام کس طرح قرار پا سکتا ہے۔؟ وہ در حقیقت ایک جامع حدیث کے شاید یا راوی کی روایت کے صحیح ہونے سے انکار کرتا ہے۔ ارشاد نبوی سے انکار نہیں

مندرجه بالا اقتباسات سے درج ذیل امور قابل غور میں۔

اقتباس نمبر(۱) میں مندرجہ تختہ کے پہلے کالم سے احادیث کی تعداد ۲۲ لاکھ سے متجاوز ہے جب کہ ان کی زیادہ سے زیادہ تعداد جو روایات میں مذکور ہے۔ وہ چودہ لاکھ ہے۔ جس میں صرف مندرجہ بالا محد شین ہی شامل نہیں بلکہ دو سرے محدثین بھی شامل ہیں۔ اور اس کثرت تعداد کے پانچ اسباب ہم پہلے بتا چکے ہیں۔ گویا سے تعداد مختلف طرق اسانید کی ہے نہ کہ متون سنن وآثار کی۔ چونکہ محدثین ہر طریقہ سند کو الگ حدیث شار کرتے ہیں لہذا سے تعداد انہیں کے شار کے مطابق ہے۔ متون کے متون کے شار کے مطابق نہیں۔

ا<u>حادیث کی اصل تعداد</u>: دو سرے کالم میں متون وسنن و آثار مندرج ہے۔ بسے عرف عام میں حدیث کها جاتا ہے۔ ان کی مجموعی تعداد ۲۰ نزار سے متجاوز نہیں پھر بے شار ایسی احادیث ہیں۔ جو مندرجہ بلا مختلف مجموعوں میں مشتر کہ طور پر پائی جاتی ہیں۔ اس طرح ان کی اصل تعداد نصف سے بھی کم رہ جاتی ہے۔ چنانچہ حاکم کی تحقیق کے مطابق صحاح ستہ کے علاوہ مند احمد بن حنبل سمیت صحیح احادیث کی تعداد دس نزار سے زیادہ نہیں۔ ان کے اپنے الفاظ یہ ہیں۔ «الاَحَادِیْتَ الَّتِيْ فِي اللَّرْجَةِ الأُوْلَى لاَ ''اعلیٰ درجہ کی حدیثوں کی تعداد دس نہیں

## المَيْة پَرُويزيت ٢٠ 640 (حمد يَجْم) دفاع حديث

حدیث ص: ۲۰۰ ) اب اگر اس دس ہزار میں زیادہ سے زیادہ وسعت پیدا کی جائے اور صرف صحیح اور اعلیٰ درجہ کی احادیث کے علاوہ حسن اور ضعیف روایتوں کو بھی لیا جائے اور صحاح ستہ اور مند احمد کے علاوہ دو سری

بیسیوں کتب احادیث کو بھی جن کا شار طبقہ سوم اور چہارم میں ہوتا ہے۔ تو ان کے مجموعی تعداد کے متعلق جناب مناظراحن گیلانی اپنی تصنیف تدوین حدیث میں لکھتے ہیں۔ "بہرحال شار کرنے سے میہ معلوم ہوا ہے۔ کہ صحیح 'حسن' ضعیف ہر قشم کی تمام حدیثیں جو اس وقت صحاح سنہ ' مند احمد اور دو سری کتابوں میں موجود ہیں۔ ان کی تعداد پچاس ہزار بھی نہیں ہے۔ اور سہ ہر رطب ویابس کے مجموعہ کی تعداد ہے۔ تمام کتابوں سے چھان بین کر کے ابن جو زی کا نہیں جن کی تقد کے متعلق معیار بہت سخت ہے۔ بلکہ حاکم جو نرمی اور مسامحت میں مشہور ہیں۔ ان کا بیان ہے کہ اول درجہ کی صحیح

حدیثوں کی تعداد دس ہزار تک بھی نہیں پہنچتی۔''(۱۹۵ ت) یہ بات بلاخوف تردید کمی جا تحق ہے کہ اس پچاس ہزار کی تعداد میں احادیث کی جملہ اقسام (خواہ وہ احادیث متبول کے ظمن میں آتی ہوں یا مردود کے) سب شامل ہیں۔ مردود واحادیث کی اقسام میں موضوعات سب سے کم تر درجہ کی ہیں۔ پھر جب ہمارے طبقہ سوم اور چہارم میں بالخصوص موضوعات کی ایک کثیر تعداد موجود ہے تو اس حقیقت سے کیسے انکار کیا جا سکتا ہے۔؟

زخیرہ احادیث میں رطب ویابس کا اندراج؟: رہا یہ سوال کہ محدثین نے ہر طرح کے رطب ویابس کو اپنے مجموعوں میں کیوں شامل کر دیا؟ تو اس کا جواب ہم "وضع حدیث" میں دے چکے ہیں۔ مختصراً سے کہ باطل فرقوں کے اس اعتراض کی مخبائش کو ختم کر دیا گیا ہے کہ "محدثین نے ہماری روایات کو ضائع کر دیا ہے حلائکہ وہ صحیح تقییں"

صحیح احادیث کی صحت کی عقلی دلیل : بات ہو رہی تقلی صحیح احادیث کی کل تعداد کی کہ وہ دس ہزار تک بھی نہیں پیچی۔ تو اب اس تعداد کا اس تحریری سرمایہ احادیث سے مقابلہ کیجیے۔ جو عہد نبوی میں تحریر ہو چکا تھا۔ جس کی تفصیل ہم کتابت حدیث میں پیش کر چکے ہیں۔ اور جس کا طلوع اسلام کو بھی اعتراف ہے کیا اس بات سے یہ حقیقت واضح نہیں ہو جاتی کہ تیسری اور چو تقی ہجری میں اگر سرمایہ حدیث میں پکھ اضافہ یا ملاوث ہوئی بھی تقی تو محققین کی جماعت نے اس کی نشان وہ کر کے اسے پھر سے الگر سرمایہ حدیث میں پکھ اور اس اسوہ رسول کے صحیح خدوخال تکھر کر سامنے آگئے ہیں۔ جس کی اتباع تا قیامت مسلمانوں کے لیے انسافہ یا ملاوث ہوئی بھی تقلی اور جس کی حفاظت کی ذمہ داری خود اللہ تعالیٰ نے لے رکھی تقلی کے ایک رویا ہے درض قرار دی گئی تقلی اور جس کی حفاظت کی ذمہ داری خود اللہ تعالیٰ نے لے رکھی تھی؟ اور یہ تو خاہر ہے انسانی دنیا میں اللہ تعالیٰ اپنی ذمہ داری انسانوں کے ذریعہ ہی پوری کراتا ہے اور جن انسانوں نے اس ذمہ داری کو پورا کیا وہ سمی محد ثین کرام کی جماعت تھی ہو ہوں کراتا ہے اور جن انسانوں نے اس ذمہ <u>www.wkrf.net (Tahafuz-e-Hadees Foundation)</u> <u>آئید می وزیت</u> <u>ماسلام کا سفید جموف:</u> آپ دیکھتے ہیں کہ مندرجہ بالا تینوں اقتباسات میں احادیث کے ردو قبول <u>ک</u> سلسلہ میں طلوع اسلام نے حدثین (بالخصوص امام بخاری) کے متعلق ''ذاتی بصیرت اپنے معیار اور اپنی دانست '' کے الفاظ استعال کیے ہیں۔ یہ جموٹ اس لیے ہے کہ حدثین نے احادیث کے ردو قبول کے لیے اپنی دانست یا بصیرت کو قطعاً معیار نہیں بنایا۔ بلکہ اس کا معیار روایت درایت یا چھان بین کے وہ اصول تھے۔ جن کی ابتداء حضرت علی تناشی نے خود کی تھی اور بتدر نے ارتقائی مراحل سے گزرتے ہوئے حدثین تک پنچ تھے۔ (نیز یہ سفید جموٹ اس لیے ہی کہ طلوع اسلام نے ای کتاب مقام حدیث میں صلاحا اور ص ۵۹ پر ان اصولوں کا ذکر بھی کیا ہے۔

روایت کے معیار کے لیے ص ۳۰ پر اساء الرجال ص ۲۲ پر نقابت کا فیصلہ ص۸۰ تا ۱۳ پر تنقید حدیث ص91ا۔ ۱۲۰ پر روایت اور شہادت وغیرہ عنوانات کے تحت ہو تبصرہ اور تنقید پیش کی گئی ہے۔ اگر روایت کے معیار کے محدثین کے کوئی اصول ہی نہ تھے۔ اور وہ محض اپنی دانست اور بصیرت سے ردو قبول کرتے تھے تو پھرادارہ مذکور کو مندرجہ موضوعات پر تبصرہ فرمانے کی ضرورت کیوں پیش آئی؟

حدیثوں کے ضیاع کی فکر: فرماتے ہیں کہ ''ان لا کھوں کے انبار میں جنہیں ان حضرات نے مسترد کر دیا تھا کتنی صحیح حدیثیں بھی ضائع ہو گئی ہوں گی' اور ہم یہ عرض کرتے ہیں کہ فکر تو ان لوگوں کو ہونی چاہئے جن کے ہاں حدیث کی کچھ اہمیت ہے اور وہ اسوہ رسول کو واجب الاتباع اور دین کا حصہ سبیحے ہیں لیکن وہ لوگ جن کے ہاں صحیح حدیث کی بھی فقط اتن ہی اہمیت ہو کہ وہ صرف عہد نبوی میں ہی واجب الاتباع یا اسوہ حسنہ کا حصہ تھی۔ اب اس کی ضرورت نہیں کیونکہ اب زمانہ کے حالات بدل چکھے ہیں۔ اور نہ ہی وہ اسے دین کا حصہ سبیحے ہیں۔ انہیں ایس فکر کیوں ہو؟

تاہم اطلاعاً عرض ہے کہ بخاری میں مرویات (جمع اخبار و آثار) کی کل تعداد ۹۲۸۴ ہے۔ اگر آثار اور مراسیل کو حذف کر دیا جائے تو باتی مرفوع احادیث کی تعداد مکررات نکالنے کے بعد ۲۲۹۳ رہ جاتی ہے۔ امام بخاری نے باقی پانچ لاکھ نوے ہزار کو مسترد نہیں کیا تھا بلکہ چھوڑ دیا تھا۔ کیونکہ امام مذکور کی میہ کتاب "المختصر" بھی ہے۔ پھر ایسی نظر انداز شدہ صحیح احادیث جو امام مذکور کی شرائط پر پوری اترتی تھیں وہ بھی ضائع نہیں ہو کیں۔ بلکہ بعد میں آنے والے محدث حاکم نے انہیں اپنی تصنیف "مستدرک" میں جمع کر دیا ہے۔ لہذا اس بات پر افسوس کی کوئی ضرورت نہیں کہ دین کا کچھ حصہ ضائع ہو گیا ہوگا۔

طلوع اسلام کی اصل شکایت: اب تیسرے اقتباس کو پھر سامنے لائیے جو یہ ہے ''ڈرا سو پنے کہ اگر امام بخاری پانچ لاکھ چورانوے ہزار احادیث کو یہ کمہ کر چھوڑ دیتے ہیں کہ وہ ان کے دانست میں رسول اللہ ک نہیں ہو سکتیں۔ اور وہ منکر حدیث نہیں قرار پاتے تو اگر آج کوئی شخص ایک حدیث کے متعلق کہتا ہے کہ اس کی قرآنی بصیرت کی رو سے رسول اللہ کی نہیں ہو سکتی تو وہ کافر اور خارج از اسلام کس طرح قرار پا

کم آئینہ پَرویزیت کے **642 کر (حصہ پنجم) دفاع حدیث ک** سکتا ہے؟ وہ در حقیقت ایک جامع حدیث کے فیصلے یا راوی کی روایت کے صحیح ہونے سے انکار کرتا ہے۔ ارشاد نبوی سے انکار نہیں کرتا۔ "

اس سوال پر تو دراصل طلوع اسلام ہی کو سوچنا زیادہ مناسب تھا کہ آخر ایسا کیوں ہو تا ہے؟ لیکن اس نے سوچنے کی ذمہ داری دو سروں پر ڈال دی۔ یہ سوال جن غلط مفروضوں کو اکٹھا کر کے بنایا گیا ہے ان کی کچھ وضاحت ہم ذیل میں کیے دیتے ہیں۔

I امام بخاری نے جن احادیث کو چھوڑا ان کی حیثیت تین قشم کی تقی (۱) محض طرق اسانید و شواہد دنوابع کی 'جن کا درج کرنا ضروری نہ تھا (۲) ایس احادیث جو آپ کی مقرر کردہ شرائط پر پوری نہ اتر سکیں مثلا آپ کی ایک شرط یہ بھی تھی کہ راویوں کا محض ہم عصر ہونا کافی نہیں بلکہ ان کی ملاقات کا ثابت ہونا بھی شرط ہے۔ لیکن امام مسلم کے نزدیک ملاقات شرط نہیں۔ للذا بہت می ایس صحیح احادیث ہیں جنہیں امام بخاری نے چھوڑ دیا۔ لیکن امام مسلم کے نزدیک ملاقات شرط نہیں۔ للذا بہت می ایس حکیم احادیث ہیں جنہیں امام چھوڑنا حدیث کے فی نفسہ صحت و سقم کی بناء پر نہ تھا۔ بلکہ ان کی مقرر کردہ شرائط پر پورا اترنا تھا (۳) پھر آپ نے اپنی شرائط پر پوری اتر نے والی بھی بہت می حدیثوں کو اس لیے نظر انداز کر دیا۔ کہ ان کا پورا مفہوم پہلی منتخب شدہ احدیث میں آچکا تھا۔

امام بخاری نے احادیث کی تحقیق میں اپنی دانست یا پیندیدگی دناپیندیدگی سے کام نہیں لیا۔ بلکہ روایت در ایت کے ان کڑے معیاروں کو ملحوظ رکھا ہے۔ جن کی بنیاد حضرت علی بڑا تحد نے ڈالی پھراپنی ارتفائی منازل طے کرتے ہوئے دوسری صدی ہجری کے آخر تک ایک مکمل فن کی حیثیت اختیار کر چکھے تصور امام بخاری اس فن کے جملہ علوم کے ماہر تتھ اور انہوں نے صحیح بخاری کو مرتب کرنے سے پہلے خود ہمی اس میں ایک بلکہ معیاروں کو ملحوظ رکھا ہے۔ جن کی بنیاد حضرت علی بڑا تحد نے ڈالی پھراپنی ارتفائی منازل طے کرتے ہوئے دوسری صدی ہجری کے آخر تک ایک مکمل فن کی حیثیت اختیار کر چکھے تھے۔ امام بخاری اس فن کے جملہ علوم کے ماہر منص اور انہوں نے صحیح بخاری کو مرتب کرنے سے پہلے خود محمل من پر پر کہ کی میں ایک میں ایک میں۔

الا امام بخاری کی دانست یا بصیرت محض قرآنی نه تقی بلکه دینی تقی۔ جس میں اسوہ رسول بھی شال ہے۔ جو انہیں صحابہ تابعین اور تیج تابعین کی راہ سے ملی۔ تیج تابعین کا دور سن ۲۲۰ ہے اور بقول بعضے سن ۲۰ ہے جو انہیں صحابہ تابعین اور تیج تابعین کی راہ سے ملی۔ تیج تابعین کا دور سن ۲۲۰ ہے اور بقول بعضے سن ۲۰ ہے جو انہیں صحابہ تابعین اور تیج تابعین کی راہ سے ملی۔ تیج تابعین کا دور سن ۲۲۰ ہے اور امام صاحب کی پیدائش ۱۹۲ ہے اور فات ۲۵۰ ہے جو لندا آپ کو تیج تابعین سے استفادہ کا بھر موقعہ ملا ہے۔ پھریہ دینی بصیرت بھی محض متوارث نه تقی۔ بلکہ یہ بصیرت بھی روایت دورایت کا بھرپور موقعہ ملا ہے۔ پھریہ دینی بصیرت بھی محض متوارث نه تقی۔ بلکہ یہ بصیرت بھی روایت دورایت کا بھرپور موقعہ ملا ہے۔ پھریہ دینی بصیرت بھی محض متوارث نه تقی۔ بلکہ یہ بصیرت بھی روایت دورایت کے معیاروں کی تختی سے بابند تھی اسی بصیرت کی محض متوارث نه تقی۔ بلکہ یہ بصیرت بھی روایت دورایت کے معیاروں کی تختی سے بند تقی دورایت اسی کی بلکہ پر بصیرت بھی روایت دورایت استفادہ کے معیاروں کی تختی سے بابند تھی اسی محیرت کے تحت آپ نے لاکھوں کے انبار سے چند احادیت کا انتخاب کیا اور دین حدیثوں کو آپ نے صحیح سمیرا اس پر خود بھی عمل کیا اور دین حدیثوں کو آپ نے صحیح سمیرا سی دور بھی عمل کیا اور دو سروں نے بھی اسے دادیت کا انتخاب کیا اور دی تا آئکہ کوئی حدیث مزید ردو قدر کے بعد صحت کے معیار ہے گر نه جائے۔ کی وجہ ہے کہ اس انتخاب پر ہر طرف سے مدر و تحسین کی صدائیں بلند ہو کیں۔ کفریا خروج از اسلام تو دور کی بات ہو تیں کے وہم و گھی نہ آسکی بھی نہ آسکی تھی۔

<u> کفر کی اصل وجہ؟:</u> اب اس قرآنی بصیرت والے شخص کی طرف آیئے۔ اس کی قرآنی بصیرت کے ماخذ

www.wkrf.net (Tahafuz-e-Hadees Foundation) آمَيْنَهُ رَدِينِيتُ 643 (حصه بَنْجُم) دفارع حديث

>

دو بیں (۱) دور جاہلیہ کی عربی لغت اور (۲) زمانہ بھر میں تھیلے ہوئے جدید اور طحدانہ افکار ونظریات ' اب یہ حض ان افکار ونظریات کو لغت سے کام لے کر اپنی عقل کی روشنی میں قرآن میں سمونا چاہتا ہے۔ وہ محض تحریف معنوی ' آیات کی نقذیم و تاخیر اور ان کے جو ژ تو ژ میں بڑا دلیر اور مشاق ہے۔ اب عقل کے لیے یہ کام بھی کیا کم ہے کہ وہ شخص سنن رسول کی اطاعت کا پیندا بھی اپنے گلے میں ڈال کر خواہ مخواہ راہ میں رکاو ٹیس پیدا کر لے۔ اس شخص کے لیے اعادیث میں مذکور اسوہ رسول کا مفہوم یہ ہو کہ اس کی انتہا صرف صحابہ کے لیے لازم تھی۔ اور بعد میں آنے والے ادوار میں اسوہ رسول کی اخترع کا مفہوم ہے ہو کہ اس کی انتہا مرکز ملت جو شریعت وضع کرے اس کی انتہاع فی الحقیقت اسوہ رسول کی اطاعت ہے۔ گویا اس کی نظروں میں تمام تر ذخیرہ اعادیث بے کار بھی ہے اور بعد از وقت بھی۔ لہذا آپ ہی بتا کیں ایس شخص کو منگر سنت

رہا بخاری کی کسی ایک حدیث سے انکار پر کافر اور خارج از اسلام قرار پانے کا مسلہ تو اس کا کوئی بھی قائل نہیں۔ مقام حدیث میں امام ابو حنیفہ ؓ اور ان کے علاوہ اور بھی ''چند نامور ہستیوں '' کے متعلق مذکور ہے۔ کہ وہ بعض حدیثوں سے انکار کر دیتے تھے یا ان پر جرح کی ہے۔ لیکن ان پر محض اس بناء پر کفر کا فتولی نہیں لگایا گیا۔ کفر کا سوال دراصل اس وقت پیدا ہو تا ہے۔ جب کسی سنت رسول کے صحیح ثابت ہو جانے کے بعد بھی اسے واجب الاتباع نہ سمجھا جائے۔

کثرت احادیث اور صحیفہ ہمام بن منبہ: مقام حدیث ص ۱۹ پر پرویز صاحب لکھتے ہیں ''اس طلمن میں بیر بات قابل غور ہے کہ امام ہمام بن منبہ سن ۵۸ھ سے پہلے مدینہ میں بیٹھ کر احادیث کا مجموعہ مرتب کرتے ہیں۔ اور انہیں صرف ۱۳۸ حدیثیں ملتی ہیں۔ اور تیسری صدی ہجری میں جب امام بخاری احادیث جنع کرنے کا ارادہ کرتے ہیں تو انہیں چھ لاکھ احادیث مل جاتی ہیں (امام احمد بن حنبل کو دس لاکھ اور امام یحٰ بن معین کو بارہ لاکھ احادیث ملی تھیں) نیز یہ حقیقت بھی غور طلب ہے کہ جو احادیث حضرت ابو ہریرہ سے مروی ہیں ان کی تعداد ہزاروں تک پہنچتی ہے۔ لیکن ان کے شاکر دکے مجموعہ میں کل ۱۳ احادیث ہیں۔ بسرحال پہلی صدی ہجری میں انفرادی طور پر جنع کرنے کی جو کو شش ہوئی اس کا ماحصل صحیفہ ہمام بن منبہ ک

مندرجہ بالا اقتباس میں آپ نے دو عدد غور طلب حقیقتیں بیان فرمائیں اور تیسرا اننی غور طلب حقیقوں کا نتیجہ- اب ہم ان نتیوں حقیقوں پر بالتر تیب غور کرتے ہیں۔

چند غور طلب حقائق : گہلی غور طلب بات میں ایک اور غور طلب بات ضمناً شامل ہو جاتی ہے اور وہ یہ ہے کہ ہمام بن منبہ تن ۵۸ھ میں احادیث لکھتے ہیں تو انہیں صرف ۸۳ احدیثیں ملتی ہیں۔ اور حضرت ابو بکر رناتی سن ۱۲ ھ سے پہلے لکھنے ہیٹھتے ہیں تو انہیں ۵۰۰ احادیث مل جاتی ہیں۔ غور کیجیے کہ حضرت ابو بکر رنایتو '

آئینه پُرویزیت 💦 😽 (حصه پنجم) دفاع حدیث 🔨

ہمام بن منبہ سے ۲۷ سال پہلے لکھنا شروع کرتے ہیں تو انہیں، تین چار گنا زیادہ احادیث مل جاتی ہیں۔ بھر یہ بات کیا ہوئی؟ اور حضرت ابو بمریزا پخد کے پانچ سو احادیث لکھنے کی حقیقت کو طلوع اسلام نے مقام حدیث میں کٹی مقامات پر تشلیم کیا ہے۔ جہاں تک احادیث کو تحریر میں لانے اور ان احادیث کے صحیح ترین مجموعہ ہونے کا تعلق ہے۔ اس سے کس کو انکار ہے؟ پھر اس سے صعمناً یہ متیجہ بھی نگلتا ہے کہ حضرت ابو بمریزا پھر سے پہلے دور نبوی ملتی پیلم میں ۵۰۰ سے زیادہ احادیث بھی تحریر میں آئتی ہیں۔ جیسا کہ صحیح روایات سے بھی امارت ہے کہ حضرت عبداللہ بن عمرو بن عاص نے آپ کے تحکم سے ایک ہزار احادیث پر مشتمل الصحیعہ

دو سری غور طلب بات آپ نے بیہ فرمانی کہ روایات سے معلوم ہو تا ہے کہ ابو ہریرہ کی مرویات کی تعداد ہزاروں تک پہنچی ہے۔ لیکن ان کے شاگر دوں کے مجموعہ میں کل ۲۳۸ احادیث ہیں۔ بیہ غور طلب مسلہ بھی دراصل کم فنمی پر مبنی ہے۔ اگر تو جام بن منبہ نے کہیں یہ بھی لکھا ہو تا کہ میں نے اپنے استاد سے مسلہ بھی دراصل کم فنمی پر مبنی ہے۔ اگر تو جام بن منبہ نے کہیں یہ بھی لکھا ہو تا کہ میں نے اپنے استاد سے مسلمہ بھی دراصل کم فنمی پر مبنی ہے۔ اگر تو جام بن منبہ نے کہیں یہ بھی لکھا ہو تا کہ میں نے اپنے استاد سے مسلم بھی دراصل کم فنمی پر مبنی ہے۔ اگر تو جام بن منبہ نے کہیں یہ بھی لکھا ہو تا کہ میں نے اپنے استاد سے مساری حدیث افذ کر لی ہیں۔ تو پھر طلوع اسلام کا اعتراض بجا تھا۔ مگر ایسا نہیں ہے۔ نہ بی امام جام نے کہیں یہ لکھا ہو تا کہ میں نے دینہ میں افذ کر لی ہیں۔ تو پھر طلوع اسلام کا اعتراض بعا تھا۔ مگر ایسا نہیں ہے۔ نہ بی امام جام نے کہیں یہ لکھا ہو کہ جو پکھ میں نے اپنے استاد سے تو نی مسلم کی میں ہو تکھا ہو تا کہ میں ہے۔ آج کل کہیں یہ لکھا ہے کہ جو پکھ میں نے اپنے استاد سے اختراض بعا تھا۔ مگر ایسا نہیں ہے۔ نہ بی امام جام نے کہیں یہ لکھا ہو کہ ہے معلوم اس کا اعتراض بعا تھا۔ مگر ایسا نہیں ہے۔ نہ بی امام جام نے کہیں یہ لکھا ہے کہ جو پکھ میں نے اپنے استاد سے اخذ کیا اس کا ماحصل کی ۲۳ احادیث ہیں۔ آج کل کہ میں یہ لکھا ہو کہ میں نے اپنے استاد سے اختر کھا ہوں کہ معلوم ہوں گی بی جات ہے بی نہیں تو اس سے یہ نتیجہ نکالنا کہ اس نے اسپند سے بھی بی معلوم ہوں گی۔ جملات پر مبنی نیو اور کیا ہے؟

حضرت ابو ہریرہ کے آٹھ سو شائر دیتھ۔ جن میں ایک امام ہمام بن منبہ بھی ہیں۔ اور جس طرح ہر شائر دینے اپنی بسلط کے مطابق استاد سے علم حاصل کیا۔ ای طرح آپ نے بھی کیا۔ آپ نے جو مجموعہ مرتب کیا۔ اس کا تعلق صرف اقوال رسول سے ہے یعنی اس میں صرف قولی حدیثیں درج ہیں۔ فعلی اور تقریری وغیرہ مذکور نہیں۔ پھر ان قولی احادیث کے انتخاب میں آپ کی پند کو بھی خاصا دخل ہے۔ یہ آپ نے کہیں وضاحت نہیں فرمائی کہ جتنی قولی حدیثیں میں نے اپنے استاد سے حاصل کیں۔ وہ سب اس مرف مند کر دی ہیں۔ ڈاکٹر غلام جیلانی برق نے تاریخ حدیث کے دو سرے حصہ انتخاب حدیث صرف میں درج کی دی ہیں۔ ڈاکٹر غلام جیلانی برق نے تاریخ حدیث کے دو سرے حصہ انتخاب حدیث میں حدیثیں درج کی ہیں۔ تو کیا اس اور مولانا عبد الغفار حسن نے اپنی کتاب انتخاب حدیث میں صرف چال ہو حدیثیں درج کی ہیں۔ تو کیا اس سے یہ مراد کی جا سکتی ہے کہ ان حضرات کا اپنا یا اپنی استادوں کا علم بس

ان دو قامل غور حقیقتوں کے بعد آپ نے جو نتیجہ پیش فرمایا وہ یہ ہے کہ پہلی صدی کے آخر تک ماسوائے ان ۱۳۸۸ احادیث کے اور کسی تحریری سرمایہ کا سراغ نہیں ملتا''

آپ کا یہ نتیجہ جھوٹ کا ملیندا اس لیے ہے کہ اس تحریر (ص19 کی تحریر) سے پہلے آپ کو اس تحریر یک کا سرمایہ کا بہت کچھ سراغ لگ چکا تھا۔ جو پہلی صدی کے آخر میں نہیں بلکہ دور نبوی میں موجود تھا اور جس کا

۳. طلوع اسلام كامعيار حديث

مرکز ملت کی دریافت کے بعد بھی حدیث کے بہت سے ایسے گوٹے باتی رہ گئے تھے۔ جن کی بناء یر طلوع اسلام کو احادیث کی افادیت کا اقرار کرنا ہی بڑا۔ سب سے برا نقصان سہ ہو تا تھا کہ اگر حدیث وروایات کو ناقابل اعتماد قرار دے دیا جائے تو سرے سے قرآن کریم کو ہی اللہ کا کلام ادر اس کا محفوظ شکل میں موجود ہونابھی ثا**بت نہیں کیا جا سکتا تھا۔ اس مجبوری کے تحت پرویز صاحب نے فرمایا**: '' آپ سوچے کہ اگر احادیث وروایات سے انکار کر دیا جائے تو پھر خود قرآن کے متعلق شبہات پیدا ہو جائیں گے ۔ آخر یہ بھی تو روایات ہی کے ذریعہ معلوم ہو تا ہے کہ رسول کریم ﷺ نے قرآن کو موجوده شکل میں ترتیب دیا۔ " (م-ح ص ۳۴) للذا طلوع اسلام کو اپنی ضرورت اور پند کی روایات کے لیے کچھ معیار قائم کرنے پڑے جو یہ ہیں۔ "جمال تک احادیث کا تعلق ہے ہم ہر اس حدیث کو صحیح سجھتے ہیں جو قرآن کریم کے مطابق ہویا جس سے حضور نبی اکرم ملتی کیل یا صحابہ کہار رشمانی کی سیرت داغدار نہ ہوتی ہو۔'' (طلوع اسلام کا مقصد ومسلك شق نمبر ١٩٠) اس اقتباس ہے مندرجہ ذمل تین معیار سامنے آئے۔ وہ حدیث قرآن کے مطابق ہو۔ اس میں رسول اکرم ملٹی اپر کسی قشم کا طعن نہ پایا جاتا ہو کہ اس سے آپ کی سیرت داغدار ہو۔ 2 میں اصول صحابہ کبار کے لیے بھی سامنے رکھا جانا چاہئے۔ 3 ( معیار اول: قرآن کے مطابق ہو ) اس معیار پر مندرجہ ذیل اعتراض وارد ہوتے ہیں۔ کانی نہیں۔ قرآن کو این تائید کے لیے کسی حدیث یا روایت کی ضرورت بھی کیا ہے؟ (2) جو روایات قرآن کی آیات کی تر تیب ہتاتی اور اس کی محفوظیت کو ثابت کرتی ہیں۔ آپ انہیں کس قاعدہ کی رو سے درست سیجھتے ہیں؟ مثلاً یہ کہ نمازوں کی تعداد ہردن میں پانچ ہے۔ یہ حدیث قرآن کی کوئسی آیت کے مطابق ہے؟ پھر کیا یہ حدیث یا ایس احادیث طلوع اسلام کے نزدیک صحیح ہوں گی یا غلط؟ یہ بھی خیال رہے کہ ایس روایات سے نہ رسول کریم ملتی کہا کی سیرت داغدار ہوتی ہے نہ صحابہ کرام ریکناتی

آئينهُ پَرُويزيت 🔥 646 🌾 (حصه پنجم) دفاع حديث 3 قرآن تو حروف والفاظ كامجموعه ب جب تك اس كاكوئى مفهوم متعين نه كيا جائر بي كي معلوم ہو کہ فلال حدیث قرآن کے مطابق ہے یا نہیں؟ اب خاہر ہے کہ طلوع اسلام کے قرآنی مفہوم 🗘 کو ہی صحیح تصور کیا جائے۔ جو کہ ہر آن بدلتا رہتا ہے۔ تو اس کے مطابق ایک ہی حدیث ایک مقام پر توضیح قرار پاتی ہے۔ کیکن دو سرے مقام یا دو سرے دور میں وہی حدیث مردود بن جاتی ہے۔ اور اس قشم کی کئی مثالیں آپ کو اس کتاب میں مل سکتی ہیں۔ اگر قرآن ہی کی ایک آیت دو سری کے مخالف یا متعارض ہو تو پھر کیا کیا جائے؟ مثلا ارشاد باری ﴿ إِنَّكَ لَا تَهْدِى مَنْ أَحْبَبْتَ وَلَئِكَنَّ ٱللَّهَ "اے محمد ملتی ایم جسے چاہو ہدایت نہیں دے سکتے يَهْدِى مَن يَشَاءُ ﴾ (القصص ٢٨/٥١) بلکہ اللہ ہی جسے چاہتا ہے مدایت دے سکتا ہے۔ '' اور دو سرب مقام بر فرمایا: "اورب شک (اے محمد سلی کے) تم سیدھے راتے کی ﴿ وَإِنَّكَ لَتَهْدِى إِلَىٰ صِرَطٍ مُسْتَقِيمٍ ۞ ﴾ طرف مدايت ديتے ہو۔" (الشورى٤٢/ ٥٢) ای طرح جبر وقدر کی آیات میں بھی بظاہر تعارض معلوم ہو تا ہے۔ پھراور بھی کئی ایسے امور ہیں۔ اب چونکہ ہم قرآن کے ارشاد کے مطابق اس بات پر ایمان رکھتے ہیں کہ قرآن میں اختلاف شیں ہے۔ لہٰذا ایسے مقامات پر تاویل کے ذریعہ تطبیق پیدا کر کیتے ہیں۔ پھر جو لوگ اس بات پر ایمان رکھتے ہیں کہ قرآن اور رسول اللہ ملتی کیا سے قول دفعل میں تعارض یا خلاف نہیں ہو سکتا۔ تو وہ اگر ایسے مقامات پر تاویل کے ذربعہ تطبق پیدا کر لیں تو ان پر کیا اعتراض ہو سکتا ہے؟ للمذا مندرجه بالا وجوه کی بنایرید معیار درست نهیں۔ اب دیکھنے اگر قرآن کی سمی آیت سے رسول اللہ ملی قدام کی سیرت بظاہر داغدار معلوم ہوتی ہو تو اس کا کیا حل ہو گا؟ کیا پھر قرآن کی معيار دوم: رسول الله کي توجين اس آیت کو بھی (نعوذ باللہ) مردود سمجھا جائے گا مثلاً قرآن میں ہے۔ ﴿ عَبَسَ وَتَوَلَّقُ ٢٠ إَنَّ جَلَةُ ٱلْمَعْمَىٰ ٢٠ ﴾ "رسول أكرم مالياً في تيوري جِرْهائي اور منه بيمرليا جب کہ اس کے پاس ایک نابینا آیا۔ " (عیس ۸۰/ ۱\_۲) اب دیکھتے سے آیت ایک اخلاقی عیب کی طرف اشارہ کر رہی ہے۔ جس سے آپ کی سیرت داغدار ہوتی ہے۔ "ہم نے آپ کو فتح مبین دے دی ہے تا کہ اللہ تعالی ﴿ إِنَّا فَتَحْنَا لَكَ فَتْحَا مُّبِينَا ٢ آب کے الگلے اور پچھلے گناہ معاف کردیے۔" نَقَذَمَ مِن ذَلْبِكَ وَمَا تَأَخَّرَ ﴾ (الفتح ٤/ ٢-٢)

🚯 قرآنی مفہوم کے لقین کے لیے دیکھتے اس کتاب کا مضمون ''ایمان بالکتاب'' حصہ ششم

www.wkrf.net (Tahafuz-e-Hadees Foundation) آئىينە پَروېزىت 🔨 😽 (خصە چْجر) دفاع حديث اس آیت سے معلوم ہو تا ہے کہ آپ ملتی کی سے کچھ نہ کچھ گناہ بھی سرزد ہوئے ہیں۔ لہذا سے آیت بھی آپ کی سیرت مقدسہ کو داغدار کر رہی ہے۔ ''اور اگر ہم تمہیں ثابت قدم نہ رکھتے تو تم کسی قدر ﴿وَلَوْلَا أَن ثَبَّنْنَاكَ لَقَدْ كِدِنَّ تَرْكَنُ ان(مشرکین مکہ) کی طرف مائل ہو ہی چلے تھے۔'' إلَيْهِر شَيْنَا قَلِي لا ٢٠٠ (الأسرا-١٧/ ٧٧) ہتائیے کیا بیہ آیت رسول اکرم ﷺ کے کسی کمزور پہلو کی نشان دہی نہیں کر رہی؟ اور اس سے آپ ملی کا سیرت داغدار نہیں ہوتی؟ اب سوال بہ ہے کہ اگر کیمی باتیں قرآنی آیات کے بجائے احادیث میں نہ کور ہو تیں تو وہ یقینا اس معیار کے مطابق مردود قراریاتیں۔ لہٰذا معلوم ہوا کہ طلوع اسلام کا یہ قائم کردہ معیار بھی درست نہیں۔ بات دراصل ہیہ ہے کہ بھول چوک اور لغزش انسانی فطرت میں داخل ہے اور اس سے انبیاء بھی مبرا نہ تھے۔ انہیاء کی عصمت کا مطلب صرف یہ ہے کہ ان کی لغزشوں پر انہیں مطلع کر دیا جاتا ہے اور وہ معاف بھی کر دی جاتی ہی۔ کیکن صحابہ یا صحابیات حتیٰ کہ ازداج مطهرات بھی معصوم نہیں معيار سوم: توبين صحابه رشاطته ہیں اور قرآن میں کئی ایسی آیات مذکور ہیں۔ جن میں ان کے بعض کمزور پہلوؤں کی نشاندہی کی گئی ہے مشلا۔ ال سورہ تحریم میں اللہ تعالیٰ نے ایک راز کی بات کا ذکر کرتے ہوئے دو ازواج مطہرات ٹائٹٹ کے سلسلہ میں فرمایا: ﴿ إِن نَنُوبَا إِلَى ٱللَّهِ فَقَدْ صَغَتْ قُلُوبُكُما ﴾ "اگر تم دونوں اللہ سے توبہ کرلو (توخیر ورنہ) تمہارے دل شير هے ہو گئے ہیں۔ " (التحريم٦٦/٤) 🗵 سورہ احزاب میں اللہ تعالیٰ نے ازواج مطہرات ٹائٹٹ کے دنیوی زندگی اور اسکی ذیب وزینت کی طرف میلان کی مذمت کرتے ہوئے فرمایا: "اے نبی ملتی این بیویوں سے کمہ دو اگر تم دنیا کی ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّتَى قُل لِأَزْوَبَجِكَ إِن كُنتُنَّ تُردَت زندگی اور اس کی زیب د زینت کی طلب گار ہو تو آؤ۔ ٱلْحَيَوْةَ ٱلدَّنْيَا وَزِينَتَهَا فَنَعَالَيْنَ أُمَتِّعْكُنَّ میں تمہیں کچھ مال دے دوں اور تمہیں اچھی طرح وَأُسَرِّحَكُنَ سَرَلِحًا جَمِيلًا ۞ ﴾ رخصت كردوں۔" (الأحزاب٣٣/ ٢٨) گویا ازواج مطہرات ٹڑٹٹن کا یہ میلان اللہ اور اس کے رسول سُتَّرَیم کی نظروں میں اتنا ناپندیدہ تھا کہ خدانے نبی کو حکم دیا کہ اگر وہ اپنے اس میلان سے باز نہیں آتیں تو ان سب کو طلاق دے کر رخصت کر دو کہ ہتائیے کیا ازواج مطہرات کی صریح توہین نہیں؟

اب صحابہ کرام میں شدی کی بات سنتے صحابہ کبار کے متعلق اللہ تعالی فرما رہے ہیں۔

| www.wkrf.net (Tahafuz-                                              | -e-Hadees         | s Foundation)                         |                      |
|---------------------------------------------------------------------|-------------------|---------------------------------------|----------------------|
| فالم (حصه بنجم) دفاع حديث                                           | 548               | آئينه َ پَرويزتيت                     | X>                   |
| ''اور بیه لوگ جب کوئی تجارت یا تماشا دیکھتے ہیں تو                  | بُوا إِلَيْهَا    | بِجَـٰرَةً أَوْ لَهُوًا ٱنْفَطْ       | ﴿ وَإِذَا رَأَوْأ    |
| اس کی طرف چلے جاتے ہیں ادر آپ کو کھڑا چھوڑ                          |                   | (الجمعة ٢٢/ ١١)                       | وَتَرَكُوكَ قَآبِماً |
| جاتے ہیں۔"                                                          |                   | 111 1 2120                            | <i>.</i>             |
| اور مومنوں کی ایک جماعت (جہاد سے) نفرت کرتی<br>پتر                  | هون 🕥             | مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ لَكُو             | ﴿ وَإِنَّ فَرِبِقًا  |
| تھی یہ لوگ فتح کے ظاہر ہونے کے بعد آپ سے                            |                   | اَلْحَقِّ بَعْدَمَا نَبَيَّنَ كَأَذَّ |                      |
| جھکڑنے لگھ گویا وہ موت کی طرف دھکیلے جارہے ہیں<br>سر                |                   | وَهُمْ يَنْظُرُونَ                    |                      |
| ادرات دیکھ رہے ہیں۔                                                 |                   | (                                     |                      |
| الله تعالی نے معلوم کر لیا کہ تم اپنی جانوں سے خیانت                | فتانۇب            | أَنَّكُمْ كُنتُمْ قَ                  | ﴿ عَلِمَ ٱللَّهُ     |
| کرتے تھے۔ پس اللہ رحت کے ساتھ تمہاری طرف                            | ا عَنكُمْ ﴾       | نتَابَ عَٰلَيْكُمْ وَعَفَا            | أَنفُسَكُمْ فَ       |
| متوجه ہوااور تمہارا قصور معاف فرمادیا۔                              |                   |                                       | (البقرة / ۱۸۷)       |
| یہاں تک کہ تم نے (جنگ احد میں) بزدلی دکھائی اور<br>مذہب             | زَعْتُمَ فِي      | ا فَشِلْتُمْ وَتَنَ                   | ﴿ حَةَّ ٢ إِذَ       |
| تحكم رسول ملتيليط ميس جنقكرا كميا. اور اپني يسنديده چيز (فتح        | اً أَرَبِكُم مَّا | مكينتم مِنْ بَعْدِ مَا                | ٱلْأَمْسِ وَعَمَ     |
| کے آثار) دیکھ لینے کے بعد تم نے (رسول کی) نافرمانی                  | •                 | ه (آل عمران۳/ ۱۰۲)                    |                      |
| ی-                                                                  |                   |                                       |                      |
| خطبہ جعہ کے دقت تجارت کا مال یا کوئی تماشا دیکھ کر<br>ا             |                   |                                       |                      |
| ند کرتے تھے۔ بعض ماہ رمضان میں رات کو مباشرت<br>                    |                   |                                       |                      |
| مائی اور رسول مل <sub>ک</sub> قیم کی نافرمانی بھی کی تھی۔ اب دیکھتے | بن بزدگی بھی دکھ  | ر بعض نے جنگ احد م                    | كرليت تصاد           |
| ؟ أكر طلوع اسلام كا قائم كرده به معيار اتنا بى انهم تقاتو           |                   |                                       |                      |
| ی واقعات کی تشریح یا ایسی ہی کوئی دو سری بات طلوع                   |                   |                                       |                      |
| ں بنا پر موضوع قرار دینا کہ اس سے صحابہ کی توہین                    | تو اے محض ا       | دیث میں رکھے پاتا ہے                  | اسلام ذخيره احا      |
| کردہ بیہ معیار بھی درست نہیں۔                                       |                   |                                       |                      |
| ب نے بتائے ہیں۔ اور ان کے استاد حافظ اسلم جہاں                      | ر تو پرویز صاحب   | ریث کے یہ تین معیا                    | روايت ہ              |
| :-                                                                  | ہ تو فرماتے ہیں ک | یہ دنافتنہ کا ذکر کرتے ہیں            | مرويات ابو هرم       |
| ہ علم و عقل کی رو ہے گرفت () کی گئی ہے اور کی                       | بی ہیں کہ ان پ    | سے بہت سی حدیثیں ا                    | "ان میں ۔            |
| کہ اس قشم کی روایتیں انہوں نے (حضرت ابو ہررہ                        | ل نہیں کر سکتا    | ۔ اس لیے ہمارا ضمیر قبو               | جا شکتی ہے           |
|                                                                     | ح ص ۸۲)           | يان کى ہوں گى-" (م-                   | منافقتہ ) نے :       |
|                                                                     |                   |                                       |                      |

🚯 اس گرفت کے لیے دیکھتے اس کتاب کا مضمون ''بخاری کی قابل اعتراض احادیث''

اب دیکھتے جہال تک چوتھا معیار: خلاف علم نہ ہو پوتھا معیار: خلاف علم نہ ہو ماکنی علوم مشاہرہ اور تجربہ کے خلاف ہیں۔ اب محرین حدیث کا رویہ یہ ہوتا ہے کہ قرآن میں مذکور تمام معجزات اور مابعد الطبیعات امور کا علی الاطلاق انکار تو شیں کرتے۔ گران کی نمایت بھونڈی تادیلات میں کر دیتے ہیں جن پر علم وعقل کی رو سے بھی شدید گرفت کی جا سکتی ہے۔ اور بہت سے مقامات پر ہم نے بھی کی ہے۔ لیکن اگر ایسے ہی واقعات آپ حدیث میں دیکھ پاتے ہیں تو ان احادیث کو موضوع قرار دے کر انکار کر دیتے ہیں۔

(پانچوال معیار: خلاف عقل نہ ہو کے بعد محدثین نے بھی قائم کیا ہے۔ لیکن اس معیار پر پر کھنے حدیث کی عقلیں انہیں بھی تسلیم کرنے سے اہا کرتی ہیں جس کا واضح مطلب سمی ہو سکتا ہے کہ ان دونوں فرقوں کی عقل میں فرق ہے۔ محدثین اپنی عقل کو وحی اللی کے تابع رکھتے اور عقل کا جائز استعال کرتے ہیں۔ جس کی تفصیل ہم دوسرے باب میں پیش کر آتے ہیں۔ لیکن طلوع اسلام عقل کی برتری اور تفوق کا قائل ہے۔ اور بیہ چیز اسے معتزلین سے وریڈ میں ملی ہے۔ آگرچہ طبقہ صوفیہ کی طرح طلوع اسلام کا بھی زبانی دعویٰ سمی ہے کہ:

'' تہما عقل انسانی زندگی کے مسائل کا حل دریافت نہیں کر سکتی۔ اسے اپنی رہنمائی کیلئے اسی طرح وحی کی ضرورت ہے جس طرح آنکھ کو سورج کی روشنی کی ضرورت۔'' (طلوع اسلام کا مسلک شق نمبرا) مگر عملاً وہ وحی کے سورج کو عقل کا چراغ دکھانے سے باز نہیں آتے۔ تفصیل کے لیے دیکھتے اس کتاب کا حصہ دوم ''طلوع اسلام کے نظرمات'' اور حصہ ششم ''طلوع اسلام کا اسلام''

جر آئینہ بَرویز بیت 650 (حصہ پنجم) دفاع حدیث کے استعال کر این شدید پابندی لگا میں سکتے (۲۵:۳۰) اور اس طرح فرمان نبوی سلی کی سامنے بھی عقل کے استعال پر اتن شدید پابندی لگا دی تھی لیکن ان سب باتوں کے باوجود طلوع اسلام کی داد دیجیے کہ اس نے وحی اللی میں عقل کی مداخلت کے لیے قرآن ہی سے ایک عدد دلیل بھی مہیا فرما دی جو بہ ہے۔

عقل کے استعال کی دلیل : اور وہ (یعنی قرآن) مومنین کی خصوصیت سے بتاتا ہے کہ: ﴿ وَٱلَّذِينَ إِذَا ذُكْتِ رَبِي اَيَكَتِ دَبِيهِ مَدَ لَمَ "بي وہ لوگ بیں کہ جب ان کے سامنے (اور تو اور) پَخِرُواً عَلَيْتُهَا صُمَّا وَعُمْيَانًا (﴾ برے اور اند ھے بن کر نہیں گرتے۔ (الفر قان ٢٧/٢٧)

اب دیکھئے ترجمہ میں خط کشیدہ تمام الفاظ پر ویز صاحب کی طرف ہے یا تو اضافہ ہیں یا مغالطے - مغالطے یہ ہیں۔ ۵ دہمچڑوا کا ترجمہ " پیش کی جائمیں " غلط ہے۔ پیش کرنا کے لیے عَوَضَ آتا ہے۔ دہمچڑوا کا صحیح ترجمہ " " نصیحت کیے جاتے ہیں " ہوگا۔

کرتے ہیں)"(م-ح ص ۴)

واضح رہے کہ مفہوم القرآن کے مقدمہ میں پرویز صاحب نے خود اس آیت کو ان آیات میں شار کیا ہے جن کا لفظی ترجمہ ہو ہی نہیں سکتا۔

**651** (حصه بنجم) دفاع حديث آئينه يَرويز تيت ( 📭 : دوم 🖡 )

حديث اور چند نامور ابلِ علم و فکر

اس باب میں پرویز صاحب نے ان چند نامور ہستیوں کے اقتباسات پیش کیے ہیں جنہیں طلوع اسلام حدیث کو شریعت کا حصہ نہ سیجھنے میں اپنا برابر کا شریک سیجھتا ہے ۔ اور وہ ہتیاں یہ ہیں۔ اقبال' شاہ ول اللہ' امام ابو حذیفہ' عبداللہ سند تھی' حمید الدین فراہی وسید سلیمان ندوی' مناظراحسن گیلانی پڑھینیے ہم مختصراً ان اقتباسات کا جائزہ پیش کریں گے۔

اقبل رطیقہ : خطبات اقبل (ص ۱۹۳-۱۹۳) کا ایک طویل اقتباس پیش کیا گیا ہے جس کا آخری ۔ حصہ یہ ہے۔

"امام اعظم ابو حذیفہ رطبقہ نے جو (اسلام کی عالمگیریت میں خاص بھیرت رکھتے تھے) اپنی فقہ کی تدوین میں حدیثوں سے کام نہیں لیا۔ انہوں نے فقد کی تدوین میں استحسان کا اصول وضع کیا جس کا مفہوم یہ ہے کہ قانون وضع کرتے وقت اپنے زمانے کے نقاضوں کو سامنے رکھنا چاہیئے اس سے یہ واضح ہو جاتا ہے کہ انہوں نے اپنی فقہ کا مدار احادیث پر کیوں نہیں رکھا۔ ان حالات کی روشنی میں میں یہ سمجھتا ہوں کہ ان احادیث کے متعلق جن کی حیثیت قانونی ہے۔ امام ابو حذیفہ کا یہ طرز عمل بالکل معقول اور مناسب تھا۔ اگر آج کوئی وسیع النظر مقنن میہ کہتا ہے کہ احادیث ہمارے لیے من وعن شریعت کے احکام نہیں بن سکتیں تو اس کا یہ طرز عمل امام ابو حذیفہ کے طرز عمل کے ہم آہنگ

اب دیکھنے کہ اقتباس بالا کے دو پہلو ہیں۔ پہلا سے کہ جو پھھ اقبال ؓ نے امام ابو حذیفہ دطنتے کے متعلق تبعرہ کیا ہے آیا وہ صحیح ہے یا غلط؟ امام ابو حذیفہ دطنتہ کے نزدیک حدیث کا مقام کیا تھا۔ سے ایک الگ باب کی حیثیت سے بھی طلوع اسلام نے پیش کیا ہے۔ لنذا اس پر تو بعد میں تبعرہ کریں گے۔ سردست اس کے پہلے پہلو کو زیر بحث لائیں گے اور وہ سے ہے کہ کم از کم اقبال ؓ نے سی نتیجہ اخذ کیا کہ امام ابو حذیفہ نے زمانہ کے نقاضوں کو ملحوظ رکھ کر حدیثوں سے کام نہیں لیا۔ اور اقبال خود بھی سی پیند فرماتے ہیں۔

| آئينة يَرويزيت ٢٠ 652 (حصه بنجم) وفاع حديث                                                          |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                                     |
| تحریر میں ہر نظریہ سے متعلق تضاد پایا جاتا ہے۔ مثلاً۔                                               |
| (1) پہلے اقبال نیشنگ سٹ شخص ادریوں فرمایا۔                                                          |
| مذہب شمہیں سکھاتا آپس میں بیر رکھنا                                                                 |
| ہندی ہیں ہم وطن ہیں ہندوستان ہمارا                                                                  |
| پھر جب اس نظریہ کو مردود قرار دیا اور اسلام کی طرف رخ کیا تو فرمایا۔                                |
| چین و عرب ہمارا ہندو ستان ہمارا                                                                     |
| مسلم ہیں ہم وطن ہے سارا جہاں ہمارا                                                                  |
| 2 ایک وقت تھا جب آپ تصوف پر اس قدر فریفتہ تھے کہ آپ کے گھر پر ابن عربی کی کتاب کا در س              |
| ہوتا تھا۔ پھر جب تصوف کی حقیقت سامنے آئی تو فرمایا۔ "تصوف سرزمین اسلام میں ایک اجنبی پودا ہے اور    |
| صوفيه پريوں تبصرہ کيا۔                                                                              |
| گو سفندے ور لباس آدم است ستحکم اوبر جان صوفی محکم است                                               |
| بر تخیل ہائے او فرمان اوست جام او خواب آورد گیتی رباست                                              |
| قوم با از شکر او مسموم گشت 🔹 خفت از ذوق عمل محروم گشت                                               |
| ۵ روس میں اشتراکیت نمودار ہوئی تو آپ اس پر فریقہ ہو گئے کہ وہ لینن کو پنجبر سے تھو ژا ہی کم درجہ    |
| کا انسان سمجھنے لگھ اور فرمایا                                                                      |
| نیست پنجبر و کنیکن در بغل وارد کتاب                                                                 |
| حتیٰ کہ آپ کو کمیونسٹوں میں شار کیا جانے لگا تو آپ نے ایک اخباری بیان کے ذریعہ تردید فرمائی۔ پھر جب |
| اس کی بوری حقیقت سامنے آئی تو فرمانے گگے۔                                                           |
| دین آل پیغیبر ناحق شناس                                                                             |
| برمسادات شکم دارد اساس                                                                              |
| آپ تقلید محض کے بھی قائل تھے اور اسے بہتر سبجھتے تھے چنانچہ اسرار خودی (۱۹۱۵ء میں سب سے             |
| کہلی تصنیف) میں فرماتے ہیں۔                                                                         |
| مصلحل گردد چوں تقویم حیات ملت از تقلید می گیرد ثبات                                                 |
| راه آباء روکه این جعیت است معنی تقلید ضبط ملت است                                                   |
| پھر جب تقلید کے نتائج پر غور کیا تو فرمانے لگے                                                      |
| تقلید کی روش سے تو بہتر ہے خودکشی                                                                   |
| رسته تجمی د هوند خصر کا سودا تجمی چھوڑ دے                                                           |
| ® اس طرح جب آپ نے خطبات اقبال (۱۹۲۸ء) میں لکھے تو حدیث رسول کے متعلق آپ کا ذ <sup>ہ</sup> ن وہی     |
|                                                                                                     |

<u>شاہ ولی اللَّد</u> : طلوع اسلام کے اقتباس بلا میں اقبال نے شاہ ولی اللہ کے فلسفہ حدیث سے غلط نتیجہ نکلا اور اس کی <sup>ر</sup>لیل ہیہ ہے کہ اگر شاہ ولی اللہ کا حدیث کے متعلق وہی ذہن ہو تا جو اقبال سمجھے تو شاہ ولی اللہ کبھی حدیث کی خدمت نہ کرتے۔ آپ نے (۱) موطا امام ملک کی فارس میں بھی شرح لکھی جس کا نام مصفیٰ ہے (۲) بھراسی موطا کی عربی میں شرح لکھی جس کا نام مسوی ہے (۳) تاویل الاحادیث۔ جس میں این چند متعارض حدیثوں میں تطبیق چیش کی گئی ہے (۲) انصاف فی بیان سبب اختلاف۔ اس کتاب میں ان چند مسائل کاذکر ہے جن میں بعض صحابہ اختلاف رکھتے تھے پھراس کی وجوہ بیان کی گئی ہیں۔

غور فرمائیے کہ اگر شاہ ولی اللہ کا وہی مسلک ہو تا جو اقبال سیمجھے یا جو طلوع اسلام اپنے مسلک کی تائید میں پیش کر رہا ہے تو کیا ایسا شخص حدیث کی اس طرح خد مت کر سکتا ہے؟ یا بر صغیر میں موجود اہل سنت کے نینوں فرقوں (اہلحدیث' دیو بندی' بر یلوی) میں سے کسی نے بھی شاہ ولی اللہ کے متعلق ایسا گمان کیا ہے؟ آپ گو اپنے آپ کو حنفی ند ہب سے وابستہ کرتے ہیں تاہم آپ تقلید شخص کے قائل نہ تھے۔ بلکہ اگر صحیح حدیث مل جائے تو امام کے قول سے دستبردار ہو جاتے تھے۔

امام ابو حنیفتہ : امام صاحب کے متعلق طلوع اسلام نے بہت سے اقتباس دے دیئے ہیں۔ جن سے نتیجہ یہ نکتا ہے کہ تیجہ یہ نکتا ہے کہ آپ اکثر حدیثوں کو قبول نہیں کیا کرتے تھے۔ بقول بعض آپ نے چار سو احادیث رذ کیں اور بقول بعض آپ نے دو سو رذ کیں۔ اور آپ قرآن کو سامنے رکھ کر قیاس واجتماد سے زیادہ کام کیتے تھے۔ اور نیز یہ کہ آپ کو زیادہ احادیث کا علم بھی نہ تھا۔

کم آئینہ ترویز تیت کم 654 کم (حصہ بنجم) دفاع حدیث کم ایک ایک کر ایک میٹ کم کا تقید بیر سب باتیں درست ہیں آپ نے باقاعدہ طور پر علم حدیث نہ سیکھا نہ اس کے لیے سفر کیا نہ ہی تفقید حدیث کے فن سے واقف تھے۔ اور کی وجہ ہے محدثین نے امام موصوف کے متعلق بڑے سخت ریمارکس دیتے ہیں۔ ان تبصروں کا تذکرہ بھی طلوع اسلام نے کر دیا ہے۔ لیکن ان سب باتوں کے باوجود بی میں یہ دیکھنا چاہئے کہ کیا۔ مہیں یہ دیکھنا چاہئے کہ کیا۔ (ا) یہ قول ان کا اپنا ہے اور درست ہے؟ «اُنْرُ کُوْا قَوْلِيْ بِخَبْرِ دَسُوْلِ الله بِنظِنَهُ»

نیز بیہ قول کہ: «إِذَا أَصَحَّ الْحَدِيْثُ فَهُو َ مَذْهَبِيْ» " "جب صحیح حدیث مل جائو وہی میرا نہ جب - " اگر بیہ دونوں اقوال فی الواقع امام موصوف کے ہیں تو علامہ اقبال کو یا طلوع اسلام کو یا کسی دو سرے کو کیا حق پنچتا ہے کہ وہ ان پر منگر حدیث کا فتو کی لگائے یا طلوع اسلام انہیں اپنا ہم مسلک قرار دے۔ پھر ہمیں بیہ بھی دیکھنا چاہئے کہ ان کے متبعین حنفی حضرات بھی بیہ تسلیم کرتے ہیں کہ آپ نے فقہ مرتب کرتے وقت صرف قرآن کو سامنے رکھا تھا اور حدیث کو نظر انداز کر دیا تھا؟

آپ کے زیرک اور مقن ہونے میں کلام نہیں۔ پھر آپ میں علم حدیث کی کمی بھی تھی۔ للذا جب آپ کوئی ایس حدیث سنتے جو آپ کو پہلے معلوم نہ ہوتی تو اس پر فورا عقل کی رو سے تقید کر دیتے تھے۔ تقید کرنا بھی کوئی جرم نہیں۔ صحابہ سے خود ایسے موقعوں پر تقید معقول ہے۔ امام صاحب پر الزام اصل یہ ہے کہ آپ کوئی نئی حدیث من کر اس کی تحقیق کرنے کی بجائے فورا اس پر جسارت سے تقید کر دیتے تھے۔ یہی وجہ ہے کہ تمام فقهاء میں سے یہی ایک امام میں جو ''اہل الرائے'' کے لقب سے مشہور ہوئے۔ اور اس لقب کے مقابلہ میں باقی مسلمان المحدیث کہلانے لگے۔ حدیث کے معاملہ میں عقل کا ایسا آزادانہ استعمال فی الواقعہ امام صاحب کا ایک کمزور پہلو ہے۔ جس کے اثرات آپ کے متعین میں بھی جائے خاند معاملہ میں مقل کا ایسا آزادانہ پر چن لوگوں نے حدیث کے معاملہ میں ظن واشتباہ کو پیدا کیا۔ وہ اپنی آپ کو حنی کہلانے میں عافیت استعمال فی الواقعہ امام صاحب کا ایک کمزور پہلو ہے۔ جس کے اثرات آپ کے متعین میں بھی پلی خاند معند سے معند معن کہ معاملہ میں خلی واشتباہ کو پیدا کیا۔ وہ اپنی آپ کو حنی کہلانے میں عالی نماز میں جن لوگوں نے حدیث کے معاملہ میں خلی واشتباہ کو پیدا کیا۔ وہ اپنی آپ کو حنی کہلانے میں عالی نماز ماستعمال فی الواقعہ امام صاحب کا ایک کمزور پلو ہے۔ جس کے اثرات آپ کے متعین میں بھی پائی نماز میں جن کو کوئی رکھتے ہیں۔ پھر جن لوگوں کے نام طلوع اسلام نے گنوائے ہیں۔ مثل عبد سند ھی ' ہمار پر صنے کا دعویٰ رکھتے ہیں۔ پھر جن لوگوں کے نام طلوع اسلام نے گنوائے ہیں۔ مثل عبد اللہ سند ھی ' ہمر مواہ درج کر دیا ہے۔ سید سلیمان ندوی دہ شخصیت ہیں جنہ میں علامہ اقبال نے اپنے خطبات برائے تبھرہ دو تقید تصح میں آبل نے این خطبات کے مضامین سے انفاق نہ رکھتے ہوئے تسمیں کر ان کا کا تی خلی ہوں دی کر دیا ہے۔ تقید تصح میں آبل کی آبی نے ان خطبات کے مضامین سے انفاق نہ رکھتے ہوئے ترموں کر کی ترموں کر کے تو انکار کر ایک ترمو کر کے انکار کر خلی تھی تھی تھی تھی جن تیں میں علیہ اقبال نے اپنے خطبات برائے ترموہ دی کر تو تیں ہی تھی تھی تھی ہی خلی ہے۔ کا میں کر نے انکار کر تھی تھی تھی تھی تی تھی تیں ہی تیں ترموں کرنے تی ترموں کر ہے تیں تیں ہیں ہیں تی تی تھی تیں تھی تھی تھی تھی تیں تھی تیں ہو تیں ہوں کرنے ہی تیں دیں ہیں ہو تیں ہرہ دی تی تی تی ہوں ہ تیں تر ہیں تا تھی تی تھی تی تیں تیں ہں تیں تے

مولانا عبید اللد سند حمی: آپ نو مسلم ہیں۔ رام چند سار کے ہاں ۱۸۷۲ء میں باپ کی دفات کے بعد پیدا

م آئینه کرویز نیت 655 (حصه پنجم) دفاع حدیث

ہوئے پندرہ سال کی عمر میں مسلمان ہوئے۔ پہلے سندھ میں اپنے ماموں کے ہاں رہے اور وہیں سے ابتدائی دینی تعلیم حاصل کی۔ بعد ازاں مدرسہ دیوبند میں تعلیم حاصل کرنے کے بعد مدرس لگ گئے۔ انگریز کے خلاف سیاسی سرگر میوں کی بناء پر آپ کو مسند تدریس سے الگ کر کے مدرسہ سے نکال دیا گیا۔ (تحریک جہاد --- صلاح الدین یوسف ص2)

اپ عالم دین ہونے کے بجائے ایک سیاسی شخصیت کے طور پر زیادہ مشہور ہوئے۔ ۱۹۱۵ء میں افغانستان گئے اور کانگریس سمیٹی کی بنیاد رکھی اور اس کا الحاق ہندوستان کی کانگریس سمیٹی سے کیا۔ ترکی اور روس کا بھی دورہ کیا۔ آپ چاہتے تھے کہ تمام مسلمان متحد ہو جائیں۔ لیکن اس مشن میں آپ کامیاب نہ ہو سکے۔ ۱۹۳۷ء کو واپس آگئے اور ۱۹۴۴ء میں وفات پائی۔

آپ کی دینی بصیرت کا اندازہ ای بات سے ہوتا ہے کہ آپ اناجیل اور احادیث کو برابر کا درجہ دے رہے ہیں۔ حلائکہ کتب احادیث دو پہلوؤں سے اناجیل سے فوقیت رکھتی ہیں۔ ایک سیر کہ حدیث میں سلسلہ سند مذکور ہوتا ہے۔ دو سرے سیر کہ اس کی سند کی تحقیق مزید کے لیے بھی اسماء الرجال کی کتب موجود ہیں۔ طلوع اسلام نے عبید اللہ سند تھی کے ایک مضمون سے جو الفرقان دبلی کے دشماہ دلی اللہ نمبر'' میں چھپا تھا۔ چند اقتباسات پیش کیے ہیں جن میں سے ایک تو اناجیل اور احادیث کے معادی درجہ کے متعلق تھا۔ اور دو سرا میہ ہے:

"میں نے شیخ عبدالحق محدث دہلوی (م۵۲۰ء) کے مقدمہ مشکوۃ میں جب یہ مضمون دیکھا کہ بچاں کے قریب حدیث کی کتابیں ہیں جن میں صحیح اور غیر صحیح احادیث جمع کی گئی ہیں اور شیخ صاحب نے ان سب کو ایک درجہ پر رکھا ہے۔ وہ صحاح میں غلط روایات کا اختلاط مانتے ہیں جس طرح باتی کتب میں'تو میرے دماغ پر ایک پریشانی می طاری ہو گئی۔" (م- ح ص ۲۴۰)

اس اقتباس سے معلوم ہوتا ہے کہ حدیث کے متعلق مولانا عبید اللہ سند ھی کو مظلوۃ کے مقدمہ سے معلوم ہوا کہ کتب احادیث کی تعداد پچاس کے لگ بھگ ہے۔ محد ثین نے جو مقبول اور مردود احادیث کا معیار مقرر کیا ہے۔ اس کا بھی انہیں علم نہ تھا کہ صحت کے لحاظ سے ان کتب احادیث کے درجاتِ محد ثین کے نزدیک کیا ہیں؟

البتہ یہ معلوم نہیں ہو سکا کہ مولانا موصوف پر پریشانی اس وجہ سے طاری ہوئی تھی کہ کتب احادیث میں صحیح اور غلط روایات کا اختلاط ہے یا اس وجہ سے کہ شیخ صاحب نے ہر طرح کی کتب احادیث کو ایک درجہ پر رکھا ہے؟ کیونکہ سب طرح کی کتب احادیث کو ایک درجہ پر رکھنا بھی تو ایک فاش غلطی ہے اور اگر آپ کی پریشانی کی وجہ صحیح اور غلط احادیث کا اختلاط ہے تو یہ بات بھی تمام ذخیرہ امحادیث سے بیزاری کی معقول وجہ نہیں بن سکتی۔ عدالتوں میں جا کر لوگ پچ سے زیادہ جھوٹ ہو گتے ہیں۔ تو کیا کبھی کسی اس سے یہ نتیجہ بھی نکالا ہے کہ عدالتیں لے کار چیز ہیں۔ کیونکہ وہاں پچ سے زیادہ جھوٹ بول جاتا ہے۔ تو جس

## أَمَيْنَهُ بَرُويزيتت ٢٠ 656 ٢٠ (حصه چَنجم) دفاعِ حديث

طرح عدالتوں میں جرح و تحقیق کے بعد بھی پچ بات معلوم ہو ہی جاتی ہے۔ اس طرح احادیث کی صحت کی بھی جانچ پڑتال کی جا چکی ہے اور مزید شخقیق کا میدان بھی موجود ہے۔ للذا اگر عدالتوں کی افادیت مسلم ہے تو کتب احادیث سے ایس پریثانی اور بیزاری کا اظہار کس بنا پر کیا جاتا ہے؟ بعد ازال طلوع اسلام نے سند تھی صاحب کا ایک اور اقتباس بیش کیا ہے کہ ''حافظ ابن حجر کی شخقیق

بعد ارال موں معام سے سعد کی شاہب کا ہیں اور بیٹ اور میں کی یہ جب کہ سلط ہیں جرف میں کے مطابق بخاری میں بھی چالیس کے قریب ایسی احادیث موجود ہیں جن کی اساد میں ضعف ہے" (م- ح ص۲۱۱) اس سے حدیث ہیزار طبقہ اس نتیجہ پر پہنچا کہ جب بخاری جیسی کتاب جسے اصح الکتاب بعد کتاب اللہ سمجھا جاتا ہے۔ میں بھی ضعیف روایات موجود ہیں تو چھر احادیث پر اعتماد کیسا؟ حالانکہ نتیجہ اس کے بر عکس نگلتا ہے اور وہ ہیہ ہے کہ۔

- II بخاری جیسی صحیح کتاب کو بھی وہ درجہ حاصل نہیں جو قرآن کو ہے۔ لہذا یہ کتاب اضح الکتاب بعد کتاب اللہ ہی کہلا علق ہے۔
- اس کے اضح الکتاب ہونے کا اس سے زیادہ کیا ثبوت ہو سکتا ہے کہ ابن عسقلانی جیسے ماہر فن حدیث کو جس نے بخاری کی کا جلدوں میں شرح بھی لکھی اور فن رجال پر کتابیں بھی تصنیف کی ہیں۔ بخاری کی ساڑھے سات ہزار احادیث میں سے صرف چالیس احادیث الی مل سکی ہیں جن کی سندوں میں مذکور اشخاص میں سے کسی شخص کا ضعف آپ کو معلوم ہو سکا۔
- اس شخفیق کے بعد بخاری کی باقی ۲۴۵۰ احادیث نے یقین کا اور زیادہ درجہ حاصل کر لیا ہے۔ سند ھی صاحب کا آخری اقتباس جو طلوع اسلام نے درج کیا وہ یہ ہے کہ بخاری میں پچھ احادیث ایسی

سم بین جو مساجد میں پڑھائی جا سمتی ہیں۔ لیکن کالجوں میں یا ایک نو مسلم یور پین کو نہیں پڑھائی جا سکتیں۔ بھی ہیں جو مساجد میں پڑھائی جا سمتی ہیں۔ لیکن کالجوں میں یا ایک نو مسلم یور پین کو نہیں پڑھائی جا سکتیں۔ اور ایس حدیثوں کا ذکر سند ھی صاحب مجلس عامہ میں نہیں' کسی فارغ التحصیل طالب علموں کی خصوصی مجلس میں ہی کہہ سکتے ہیں۔ للذا حدیث کی طرف سے ان کا یقین متزلزل ہونے لگا۔ اور قرآن کی طرف توجہ بڑھنے گلی۔ (م-ح ص۲۳۲)

اب دیکھتے جہاں تک قرآن کی طرف توجہ بڑھنے کا تعلق ہے تو یہ بہت اچھی بات ہے اور ایسا ہی ہونا چاہئے ۔ اور ہم یقین سے کہہ سکتے ہیں کہ اگر آپ احادیث سے پہلے قرآن کی طرف ہی توجہ بڑھاتے تو حدیث میں یقین کے ترکزل کی نوبت ہی نہ آتی۔ رہا ایس حدیثوں کا معاملہ جنہیں آپ کالجوں میں یا ایک نو مسلم یو رپین کو نہیں پڑھا سکتے تو ان میں سے کسی ایک حدیث کا بھی آپ نے ذکر نہیں فرمایا۔ شاید یہ وہی حدیثیں ہوں جنہیں طلوع اسلام نے ایک الگ باب "بخاری کی چند احادیث " کے تحت جمع کر دیا ہے۔ اور جن کا جواب بھی ہم نے "بخاری کی قابل اعتراض احادیث " کے تحت دی ہے۔

مولانا حمید الدین فراہی اور امین احسن اصلاحی: یہ دونوں حضرات حنفی ہیں۔ اور حنفی مذہب میں حدیث اور بالحضوص "خبر واحد" کے قابل احتجاج ہونے اور اسے عقیدہ کی بنیاد بنانے سے متعلق جو کزور

آئینہ بَرویزیت 657 (حصہ بنجم) دفاع حدیث میں جمل موجود ہے۔ وہ ان حضرات میں بھی پایا جاتا ہے تاہم میہ حضرات اصولی طور پر سنت کو جمت اور شریعت کا حصہ تسلیم کرتے ہیں۔

مولانا مناظراحسن گیلانی : اگرچہ حنفی ہونے کی بنا پر آپ کی تحریر میں خبرواحد سے متعلق وہ کمزور پہلو موجود ہے۔ جس کا ہم نے اوپر ذکر کیا ہے۔ تاہم آپ نے تدوین حدیث لک<sub>ھ</sub> کر درج ذیل امور پر روشنی ڈالی ہے۔

- I احادیث کی تدوین تیسری صدی میں نہیں ہوئی جیسا کہ طلوع اسلام کا دعویٰ ہے۔ بلکہ تحریر و تدوین حدیث کی تدوین حدی میں نہیں ہوئی جات کی مدی میں نہیں ہوئی جات کی مدی میں تیسری صدی تک کسی وقت بھی انقطاع واقع نہیں ہوا۔
- العديث كى حيثيت مستعل دائمى ب<sup>2</sup> نيز جيت شرعيه اور شريعت اسلامى كا دو سرا اور مستعل ماخذ ب-
- 3 عام تاریخ کی کتابوں اور احادیث میں زمین و آسمان کا فرق ہے۔ (یہ فرق ہم نے اسی کتاب سے '' تاریخ اور حدیث میں فرق '' کے تحت اس کتاب میں درج کیا ہے)۔

اب طلوع اسلام نے تدوین حدیث کے ص ۳۸۳ سے گیلانی صاحب کا جو اقتباس پیش کیا ہے۔ اس میں کیلانی صاحب تو یہ تاثر دے رہے ہیں کہ صحیح بخاری کے اصل نام سے ظاہر ہوتا ہے کہ یہ محض عام تاریخی کتاب نہیں۔ بلکہ پوری عالم انسانیت پر اثر انداز ہونے والی ہستی (حضور اکرم سلڑیلیم) کے سنہری دور کی نہایت متند تاریخ ہے۔ لیکن طلوع اسلام کو نتیجہ کے طور پر صرف رسول اللہ کے عمد مبارک کی تاریخ یاد رہ گیا اور پھر دو سری کتب احادیث کو بھی محض تاریخی کتب قرار دے دیا ہے۔

مندرجہ بالا تصریحات سے یہ نتیجہ اخذ کیا جا سکتا ہے کہ حدیث اور بالخصوص ''خبر واحد'' کو شک وشبہ سے دیکھنے والا طبقہ بالعموم امام ابو حذیفہ کا مقلد ہو تا ہے۔ اور یہ بات انہیں امام موصوف کی تقلید کے ذریعہ سے ورنڈ میں ملی ہے۔ ''امام ابو حذیفہ اور حدیث'' کے عنوان سے طلوع اسلام نے ایک الگ باب باند ها ہے اس میں بعض محدثین کے امام موصوف کے متعلق تبصرے بھی درج ہیں۔ جن میں آخری تبصرہ سے

امام ابو حذیفہ رطیقہ نظیر نے علم <sup>30</sup> میں ایسی بہت سی چیزیں داخل کر دی ہیں جن سے خالی پانی کو چبانا زیادہ اچھا ہے۔ میں نے ایک روز امام ابو حذیفہ کے کچھ مسائل امام احمد بن حنبل کے سامنے پیش کیے تو وہ تعجب کرنے لگے اور کہنے لگے۔ ''ایسا معلوم ہو تا ہے کہ ابو حذیفہ تو بالکل ہی ایک نیا اسلام تصنیف کر رہے ہیں۔'' (م-ح ص 21 بحوالہ خطیب ج ساحں ۱۳۶) یہ اقتباس لکھنے کے بعد پرویز صاحب فرماتے ہیں کہ :

1 اس دور میں علم کالفظ "دعلم الحدیث" کے لئے استعال ہو تا تھا۔

کر آئینہ بَرویزیت کوئی نئی بات نہیں : ''للذا اگر کوئی شخص آج حدیث کے متعلق وہی بات کے جو امام اعظم کے متعلق کی گئی اور ایسے شخص کے متعلق ہمارا قدامت پند طبقہ کے کہ ایک نیا دین پیدا کیا جا رہا ہے تو یہ بات بھی کوئی نئی نہیں ہوگی شروع سے ہی چلی آرہی ہے۔'' (م-ح ص اے۲)

دیکھا آپ نے امام احمد بن حنبل کا امام ابو حنیفہ کے متعلق تبصرہ۔ پرویز صاحب کے لیے س قدر اطمینان بخش ثابت ہوا ہے جب پرویز صاحب پر ان کی اپنی جماعت کی طرف سے "المیزان" کی مشتر کہ رقم ہضم کر جانے کا الزام لگا۔ تو اس وقت بھی آپ نے سی پچھ کہا تھا کہ یہ کوئی نئی بات نہیں۔ رسول اللہ سلامین پر بھی منافقوں نے ﴿ وَمِنْهُمْ هَنْ يَلْمِؤُكَ فِی الصَّدَقْتِ ﴾ کمہ کر الزام لگایا تھا۔ اگر جھ پر سے "منافق لوگ" ایسا الزام لگا رہے ہیں تو یہ بات شروع سے چلی آرہی ہے۔ آپ کے اس طرز استدلال پر آپ کی بزم کے ایک رکن چوہدری محمد علی بلوچ تبصرہ کرتے ہوئے لکھتے ہیں۔

<sup>دو</sup> صحافتی بازی گری کی ایک تکنیک میہ بھی ہے کہ جب آپ کے کسی کام پر اعتراض کیا جائے تو آپ کسی مشہور ہستی کا نام لے دیجیے جس کا تقدس واحترام مخاطب کے لیے مسلم ہو اور اس ہستی کی کسی ایسی ہی غلطی کی نشان دہی کر دیجیے جیسی آپ سے مرزد ہوئی ہے۔ اور کمہ دیجیے کہ میہ ایسی کوئی بڑی بات نہیں ہے خلطی کی نشان دہی کر دیجیے جیسی آپ سے مرزد ہوئی ہے۔ اور کمہ دیجیے کہ میہ ایسی کوئی بڑی بات نہیں ہے جات ہے کہ مشہور ہستی کو اپنی سطح پر لا گھڑا کرنا تو دنیا کے بہت سے شاطروں کا شیدوں رہا ہے۔ کہ کی کسی ایسی کوئی بڑی بات نہیں ہے جات کی کسی مشہور ہستی کو اپنی سطح پر لا گھڑا کرنا تو دنیا کے بہت سے شاطروں کا شیدوں رہا ہے۔ لیکن اس مقصد کے لیے کسی مشہور ہستی کو اپنی سطح پر لا گھڑا کرنا تو دنیا کے بہت سے شاطروں کا شیدوں رہا ہے۔ لیکن اس مقصد کے لیے حضور اکرم سلی کی ہمت کو وہی شخص استعال کر سکتا ہے جس کے دول میں خوف خدا بلکہ ایمان کا شائبہ بھی نہ رہا ہو۔ واقعہ میہ ہے کہ حضور اکرم سلی پر اس انداز کا الزام کھیں نوف خدا بلکہ ایمان کا شائبہ بھی نہ رہا ہو۔ واقعہ میہ ہے کہ حضور اکرم سلی پر اس انداز کا الزام کھی تھی نہیں لگایا گیا کہ آپ میں میں تی ہے معاملہ میں گڑ بڑ کرتے ہیں۔ آپ کے متعلق منافقین نے دل میں خوف خدا بلکہ ایمان کا شائبہ بھی نہ رہا ہو۔ واقعہ میہ ہے کہ حضور اکرم سلی پر اس انداز کا الزام کھی بھی نہیں لگایا گیا کہ آپ معاذ الللہ بینے کے معاملہ میں گڑ بڑ کرتے ہیں۔ آپ کے متعلق منافقین نے محضور اگر لگا تھا کہ آپ میں معاذ الللہ بید شکایت پیدا ہوئی ہو کہ آپ معاذ اللہ خود بچھ لے لیے ہیں۔ دنیا دیون ہو کہ آپ معاذ اللہ خود بچھ لے ہیں۔ دنیا دیون ہو کہ آپ میں دور ای کر میں تو ہوں ہو کہ آپ میں دور پر میں خون خود بچھ ہے ہیں۔ دنیا خون ہو کہ آپ میں دور بچ ہیں۔ دور بچھ ہوں۔ دنیا خود ہو ہے کہ کی کر میں تو ہوئی ہو کہ آپ میں گڑ ہو کہ آپ کی میں کر دول ہوں۔ دور بچھ ہو کہ آپ معاذ اللہ خود بچھ ہیں۔ دریا جائی ہوں۔ دیو جان کی میں کر معاذ اللہ ہوں کی دول کو جان ہو ہوں ہو کہ آپ میں دور بھی ہوں۔ در میں خون ہوں کہ خود بچھ ہوں۔ دول کر میں تو بھی می کر دول ہوں ہوں ہوں ہوں ہوں۔ دول ہوں ہوں ہوں۔ دول ہوں ہوں ہوں ہوں ہوں ہوں ہوں ہوں۔ دول ہوں ہوں۔ دول ہوں ہوں ہوں ہوں ہوں۔ دول ہوں ہوں۔ دول ہوں ہوں ہوں۔ دول ہوں۔ دول ہوں ہوں ہوں ہوں ہوں۔ دول ہوں ہوں ہوں۔ دول ہوں۔ دول ہوں ہوں ہو

پرویز صاحب نے امام ابو حنیفہ پر انکار حدیث کا الزام لگا دیا۔ حالانکہ امام موصوف تو حدیث کو جمت شرعیہ ادر شرعی قانون کا مستقل' الگ ادر دو سرا ماخذ تشلیم کرتے تھے۔ ادر پرویز صاحب ان باتوں کے مطر ہیں۔ تاہم آپ کو امام احمد بن حنبل کے امام ابو حنیفہ پر تبصرہ سے بہت تسلی ہو گئی۔

www.wkrf.net (Tahafuz-e-Hadees Foundation) فلاع حديث (حصه پنجم) دفاع حديث آئينه پَرويزيت

باب : سوم

جمع قرآن روایات کے آئینے میں

طلوع اسلام کے اعتراضات کاجائزہ

طلوع اسلام کا دعومی : جب قرآن کریم کی تنزیل ختم ہوئی تو اس کے بعد رسول اللہ لیتی کو اتی فرصت ہی کب ملی تقلی کہ وہ سارے قرآن کو از سر نو موجودہ تر تیب کے مطابق لکھوا سکتے؟ پھر ''طلوع اسلام'' کا یہ دعومیٰ کہ ''جب رسول اللہ لیتی کے فات ہوئی تو اس وقت امت کے لا کھوں افراد کے پاس قرآن اپنی اس موجودہ تر تیب کے لحاظ سے لکھا ہوا موجود تھا' از خود ہی غلط اور باطل قرار پاتا ہے۔ اس دعومیٰ پر دلیل یہ دی گئی تقلی کہ ''آپ لیتی کے لحاظ سے لکھا ہوا موجود تھا' از خود ہی غلط اور باطل قرار پاتا ہے۔ اس دعومیٰ پر دلیل نے تہمیں اللہ کا پیغام پہنچا دیا ہے۔ اس ثبوت کی خطبہ میں لا کھوں افراد کے محمع سے بیہ اقرار لیا تھا کہ میں ان موجودہ تر تیب کے لحاظ سے لکھا ہوا موجود تھا' از خود ہی غلط اور باطل قرار پاتا ہے۔ اس دعومیٰ پر دلیل یہ دی گئی تقلی کہ ''آپ لیتی ہو ہے۔ اس ثبوت کی خطبہ میں لا کھوں افراد کے مجمع سے بیہ اقرار لیا تھا کہ میں نے تہمیں اللہ کا پیغام پہنچا دیا ہے۔ اس ثبوت کی کمزوری اس سے بڑھ کر کیا ہو سکتی ہے کہ دعومیٰ اور دلیل کوئی باہمی ربط نہیں۔ دعومیٰ یہ ہے کہ امت کے لاکھوں افراد کے مجمع سے مع اقرار لیا تھا کہ میں لحاظ سے لکھے ہوئے نیخ موجود تھے اور دلیل ہے ہے کہ آپ سیتی کی اور دیا جہت الوداع میں لاکھوں افراد سے ہو

اینے دعومیٰ کی تروید: آگے چل کر ''طلوع اسلام'' اپنے اس دعومٰ کی خود ہی تردید فرما دیتا ہے۔ چنانچہ ''قرآن کے لاکھوں نسخ'' کے ذیلی عنوان کے تحت درج ہے کہ: ''امام ابن حزم نے لکھا ہے کہ خلیفہ اول کے ذمانہ میں کوئی شہر ایسا نہیں تھا جہاں لوگوں کے پاس بکثرت قرآن کریم کے نسخے نہ ہوں اور حضرت عمر بنائٹڑ کے ذمانے میں اس کتاب عظیم کے لکھے

ہوئے نسخ ایک لاکھ سے کم نہ تھے۔'' (طلوع اسلام' فروری ۱۹۸۲ء ص۱۱) ہوئے نسخ ایک لاکھ سے کم نہ تھے۔'' (طلوع اسلام' فروری ۱۹۸۲ء ص۱۱) اب دیکھئے اس شارہ کے ص ۱۱ پر تو یہ فرما رہے ہیں کہ ''جب نبی اکرم میں بیا اس دنیا سے تشریف لے گئے ہیں تو یہ (قرآن) بعینہ ای شکل اور تر تیب میں' جس میں یہ اس وقت ہمارے پاس ہے' لاکھوں www.wkrf.net (Tahafuz-e-Hadees Foundation) کر آئینہ پُرویزیت مسلمانوں کے پاس موجود اور ہزاروں سینوں میں محفوظ تھا'' اور ص ۱۲ پر فرما رہے ہیں کہ '' حضرت عمر میلائور کے زمانے میں اس کے نسخ ایک لاکھ سے کم نہ تھے۔''

O حضرت عثمان بنائل بھی دو سرے خلفاء کی طرح ناشر قرآن ہی تھے اور بحیثیت ناشر قرآن ان کا کارنامہ بیر
 تصاب کی ساح میں دو سرے خلفاء کی طرح ناشر قرآن ہی تھے اور بحیثیت ناشر قرآن ان کا کارنامہ بھا۔
 تصاب انہوں نے ساح یا آٹھ نقول تیار کروا کر مختلف مراکز میں بھیجی تھیں۔ بیہ تو ان کا بحیثیت ناشر کارنامہ تھا۔
 تصری تو بتانا چاہئے تھا کہ دو سرے خلفاء نے بحیثیت ناشر قرآن کیا کارنامے سرانجام دیے تھے؟

© حضرت عثمان یناشم کا بید کام کرنا اس لیے ''نهایت ضروری تھا کہ لوگوں نے جو نسخ اپنے اپنے طور پر مرتب کیے بیضے ان میں سہو وخطا کا امکان ہو سکتا تھا'' اور یہی وہ سہو وخطا کا امکان تھا جسے کتاب المصاحف لابن ابی داؤد میں یا ای طرح کے دو سرے مصاحف میں بیان کیا گیا ہے۔ ان مصاحف میں بیان شدہ اختلافات کا کثیر ابی داؤد میں یا ای طرح کے دو سرے مصاحف میں بیان کیا گیا ہے۔ ان مصاحف میں بیان شدہ اختلافات کا کثیر حصہ ایسے ہی سہو وخطا کا امکان ہو سکتا تھا'' اور یہی وہ سہو وخطا کا امکان تھا جسے کتاب المصاحف لابن ابی داؤد میں بیا ای داؤد میں اس کی میں بیان میں سہو وخطا کا امکان ہو سکتا تھا ، اور یہ دو سرے مصاحف میں بیان کیا گیا ہے۔ ان مصاحف میں بیان شدہ اختلافات کا کثیر حصہ ایسے ہی سہو وخطا کے امکانت پر مشتمل ہے۔ پھر آپ ان روایات کو وضعی کیوں قرار دیتے ہیں ؟

③ حکومت نے جو نسخ تیار کروائے تھے تو ان میں بھی سمو و خطا کا امکان تھا۔ کیونکہ یہ انسانوں ہی نے لکھ سے ایک نے لکھے تھے۔ کتاب المعاحف والوں نے ایکی ہی اغلاط کو اختلاف کمہ کر اگر پیش کیا تو آخر کون ساجرم کیا؟ جسے طلوع اسلام اچھال اچھال کر مہیب اختلافات کی صورت میں پیش کرتا ہے۔

٤ حضرت عثمان بناشد نے یہ نسخ اس کیے مختلف مراکز میں بھیج تھے کہ ''لوگ ان کے مطابق اینے

آئینہ پَرویزیت ایخ نسخ مرتب کر لیں "جس کا واضح مطلب میہ ہے کہ لوگوں کے پاس جو نسخ پہلے سے موجود تھے 'وہ اس تر تیب کے موافق نہیں تھے۔ جو تر تیب حضرت عثان بڑاٹند نے دی تھی جو امت کے نزدیک متند نسخہ قرار پائی۔ اگر یہ تر تیب پہلے سے ہی رسول اللہ ملٹی کے خود دے چکے تھے تو حضرت عثان بڑاٹند کو میہ ہدایت دینے ک

''طلوع اسلام'' کے نزدیک بھی مناسب بات نیمی ہے کہ ''ایسے سابقہ تمام نسخوں کو تلف کر دیا جائے جو اس ''امام'' کے مطابق نہ تھے'' اب نیمی مناسب بات جب کسی روایت میں مذکور ہوتی ہے تو ''طلوع اسلام'' کے ہاتھ گویا ایک نیا شخل آجاتا ہے اور مزے لے لے کر اسے اچھالنے کی کو شش کرتا ہے۔ کہ مثلاً عبداللہ بن مسعود بڑاتھ نے اپنے صحیفے جلانے سے انکار کر دیا تھا یا مثلاً مروان نے حضرت حفصہ رقماط والے نسخ کو جلا دیا'' وغیرہ وغیرہ۔

قرآن کی موجودہ شکل تک کے مختلف مراحل

اب پیشتر اس کے کہ ہم قرآن کی جمع و تدوین پر ''طلوع اسلام'' کے اعتراضات اور ان کا جائزہ پیش کریں۔ ضروری معلوم ہو تا ہے کہ ایسے تمام مراحل کا ذکر کر دیا جائے جن سے گزر کر قرآن مجید موجودہ شکل وصورت میں ہم تک پینچا ہے۔

۱- دور نبوی سن انبوت تا سن ااھ :

( ) طوالت کے لحاظ سے قرآن کریم کی سورتوں کی تین قشمیں ہیں (اے سبع طوال - یعنی سورہ بقرہ ہے لے کر الاعراف تک چھ' اور ساتویں سورہ کمف - (۲) منتین وہ سورتیں جن میں آیات کی تعداد سو سے زائد ہے - (۳) مثانی ۔ وہ سورتیں جن میں آیات کی تعداد سو سے زائد ہے - (۳) مثانی ۔ وہ سورتیں جو ٹی چھوٹی سورتیں تو بالعوم یکبار گی نازل ہوتی رہیں ہو تیں ہو تیں جو ٹی چھوٹی سورتیں تو بالعوم یکبار گی نازل ہوتی رہیں ہو تیں ہو تیں جن میں آیات کی تعداد سو سے کم ہے ۔ چھوٹی چھوٹی سورتیں تو بالعوم یکبار گی نازل ہوتی رہیں ہو تیں ہو تیں جن میں آیتوں کی تعداد سو سے کم ہے ۔ چھوٹی چھوٹی سورتیں تو بالعوم یکبار گی نازل ہوتی رہیں ہو تیں ہو تیں ہو تیں ہو تیں ہو تیں ہو بالعوم یکبار گی نازل ہوتی ( ) مثانی ۔ وہ سورتیں پڑی جن میں آیتوں کی تعداد سو سے کم ہے ۔ چھوٹی چھوٹی سورتیں ای ساتھ نازل ہوتی رہیں ۔

کُذُب قَسِيمَةُ (آلبینة ۹۸/ ۲-۳) کرتا ہے جو متحکم کتابوں پر مشتمل ہیں۔'' کُنب قَسِیمَةُ (آلبینة ۹۸/ ۲-۳) اس آیت میں کتاب کے بجائے کتب کا لفظ انہی قرآن کی سورتوں کی طرف اشارہ کر رہا ہے اور ان سب سورتوں یا کتابوں کے مجموعہ کا نام قرآن ہے اور وہ بھی ایک کتاب ہے۔

③ کسی سورت کا کوئی حصہ جب نازل ہو کا تو حضرت جریل طب میں ہی بھی ہتا دیتے تھے کہ یہ کازہ نازل

جم آئینہ پَرویزیت 662 (حصہ پنجم) دفاع حدیث شدہ آیات فلال سورت کے فلال مقام پر پڑھی جائمیں گی۔

لمبی سورتوں کی تنزیل کی بیہ صورت تھی کہ اگر اس کا کچھ حصہ ایک سال نازل ہوا تو اس کا کچھ حصہ کٹی برس بعد نازل ہوا اور در میان میں دو سری سورتوں کے بھی کچھ حصے نازل ہوتے رہے۔ للذا ہم قرآن کو بحیثیت مجموعی سورتوں کے لحاظ سے تو بہ تر تیب نزدل نمبردے سکتے ہیں مگر آیتوں کے لحاظ سے پورے قرآن کی تر تیب نزدلی قائم کرنا منشائے اللی کے خلاف بھی ہے۔ اور ناممکن بھی۔ کیونکہ ایسی صورت میں ان کٹی ایک سورتوں کے 'جو کسی ایک معین عرصہ کے در میان نازل ہو رہی تھیں' مضامین گڑتے ہو جاتے۔

احادیث صحیحہ میں مذکور ہے کہ جبریل مکتینے؟ ہر سال رسول اللہ سکتائیا سے قرآن کا معارضہ (یا جے موجود زمانہ کے حفاظ کی اصطلاح میں ''دور '' کہا جاتا ہے) کیا کرتے تھے۔ اور بیہ معارضہ ماہ رمضان کے پورے مینے میں ہوتا تھا۔ حضرت ابن عباس ریکھنا کہتے ہیں کہ:

«لأَنَّ جَبْرِيْلَ كَانَ يَلْقَاهُ فِي كُلِّ لَيْلَةٍ فِي "رمضان ك من كَ بردات كو جريل التي مول شَهْرِ رَمَضَانَ حَتَّى يَنْسَلَخُ يُعْرِضُ عَلَيْهِ الله الله عَلَيْمَ كَ پاس آت اور قرآن كا معارضه كرتے رَسُونُ الله عَظِ الْقُرْآنَ» (بحاري، كتاب يمال تك كه يه ممينه كرر جاتا. " التفسير، باب كان جبريل يعرض القرآن...)

اور جس سال آپ طلی کی وفات ہوئی' یہ معارضہ دوبار ہوا۔ ایک دفعہ تو ماہ رمضان (•اھ) میں ادر دو سری بار تنزیل وحی کے خاتمہ (سورہ النصر کی تنزیل) پر اور یہ دو سرا معارضہ گویا آپ طلی کی لیے اجل کا پیغام تھا (بخاری' حوالہ ایصاً) اس کا مطلب سہ ہے کہ یہ معارضہ ہر سال اتنا،ی ہو تا تھا جتنا کہ قرآن نازل ہو چکا ہو تا البتہ آخری سال میں دو سری بار جو معارضہ ہوا تو دہ پورے قرآن کریم کا ہوا تھا۔

® نماز کے دوران یا تلاوت کے دقت یہ کوئی پابندی نہ تھی کہ فلال سورہ پہلے پڑھی جائے اور فلال بعد میں۔ البتہ یہ پابندی ضرور تھی کہ آیات کا ربط و نظم' جو بذریعہ وحی مقرر کیا گیا تھا اس میں کسی قشم کی تقذیم و تاخیر نہیں کی جا سکتی۔

<u>www.wkrf.net (Tahafuz-e-Hadees Foundation)</u> آئینہ کرویزیت مستقل حیثیت ہے۔ اگر ایک شخص ان دونوں کتابوں کو اکٹھا جلد کراتے وقت گلستان کو پہلے رکھ لے یا بوستان کو اس سے کچھ فرق نہیں پڑتا۔ بس سی صورت دور نبوی سڑتاییم میں قرآن کی سورتوں کو اپنے وقت میں جمع کرنے کی تھی۔

قرآن کریم مکتوبه شکل میں نہیں بلکہ صوتی انداز میں نازل ہوا۔ جس طرح حضرت جریل نے نبی سی تی کی کو قرآن پڑھایا۔ اسی انداز میں آپ ملی کی نے صحابہ کو سنایا اور حفظ کروایا۔ اس طریق حفاظت میں نہ کسی مخصوص رسم الخط کی ضرورت تھی نہ حروف کی شکوں' نقاط ' اعراب وغیرہ کی اور نہ ہی آیات کے ربط میں رموز او قاف وغیرہ کی صرورت تھی نہ حروف کی شکوں ' نقاط ' اعراب وغیرہ کی اور نہ ہی آیات کے ربط میں رموز او قاف وغیرہ کی صدورت تھی نہ حروف کی شکوں ' نقاط ' اعراب وغیرہ کی اور نہ ہی آیات کے ربط میں رموز او قاف وغیرہ کی صدورت تھی نہ حروف کی شکوں ' نقاط ' اعراب وغیرہ کی اور نہ ہی آیات کے ربط میں رموز او قاف وغیرہ کی معلومات کی ' یہ طریقہ نهایت سادہ اور فطری تھا لندا اسی پر زیادہ توجہ صرف کی گئی۔
 اہل عرب کا حافظ بہت قومی تعالیکن پڑھے لکھے لوگ بہت کم تھے۔ ان تعداد پانچ فیصد سے بھی کم تھی۔
 اہل عرب کا حافظ بہت قومی تعالیکن پڑھے لکھے لوگ بہت کم تھے۔ ان تعداد پانچ فیصد سے بھی کم تھی۔
 اہل عرب کا حافظ بہت قومی تعالی میں ہی نازل ہوئی تھی ' پڑھے لکھے طبقے سے ہی مخصوص ہو کر رہ گئی تھی۔
 بی میں آنے والے پڑھے لکھے لوگوں نے ہی اس میں تحریف کر ڈالی۔ لندا قرآن کریم کی حفاظت کی سادگار تھا۔ سلسلہ میں آن دونوں طریقوں کو لازم ولی تھی ' پڑھے لکھے طبقے سے ہی مخصوص ہو کر رہ گئی تھی۔
 بی میں آنے والے پڑھے لکھے لوگوں نے ہی اس میں تحریف کر ڈالی۔ لندا قرآن کریم کی حفاظت کے سالسلہ میں ان دونوں طریقوں کو لازم وطرد قرار دیا گیا۔ اور ماداگار تھا۔
 سلسلہ میں ان دونوں طریقوں کو لازم وطرد قرار دیا گیا۔ اور ماحول چو نکہ حفظ کیلیے ہت زیادہ سادگار تھا۔
 سلسلہ میں ان دونوں طریقوں کو لازم وطرد قرار دیا گیا۔ اور ماحول چو نکہ حفظ کیا ہیں ہیں کی حفاظت کے سادگار تھا۔
 سلسلہ میں ان دونوں طریقوں کو می تھی ہو تھی ہیں ہیں ہیں میں ہیں بیا ہو دیا گیا ہے۔ ' ہو گوں کے سلسلہ میں میں ہیں جنہیں علم دیا گیا ہے۔
 بل مگور می آلی دو اول کی ہے می میں ہیں جنہیں ملم دیا گیا ہے۔ ' ہو گوں کے تھی ہیں ہیں جنہیں ملم دیا گیا ہے۔ ' ہو گوں کو گرم کی ہوں ہیں ہو جنہیں ہو ہوں ہوں ہوں ہو ہوں ہو گوں کو گرم کے گھی ہو گوں کو گوں کو گرم گوں کو گرم ہو گوں ہوں ہوں ہوں ہوں ہوں گئی ہوں کو گرم ک

ایس کلھے ہوئے کو پڑھتے وفت ایک کم پڑھا لکھا آدمی غلطی کر جاتا ہے۔ لیکن حافظ تلاوت کرتے وفت ایس غلطی نہیں کرتا،

یمی دجوہ تھیں کہ آپ ﷺ کی وفات کے وقت زیادہ سے زیادہ سترہ مصاحف کا پنہ چکنا ہے جب کہ حفاظ کرام کی تعداد اس سے بہت زیادہ تھی۔ بیئر معونہ کا واقعہ 'جو سن <sup>مہ</sup> ہجری میں پیش آیا' اس میں تقریباً ۵۰ حافظ شہید ہوئے اور جنگ یمامہ 'جو مسیلمہ کذاب سے ہوئی۔ اس میں ۵۰۰ حفاظ شہید <sup>©</sup> ہوئے تھے۔ سہ سب حفاظ قرآن کے حفظ میں سورتوں کی موجودہ تر تیب سے آزاد تھے۔

 لا المحمد المح

جاتا اور وہ لکھنے کے کام آتی تھیں۔

اس کام کو حضرت زید بن ثابت م<sup>یل تی</sup>خ نے نہایت محنت اور جانفشانی سے سرانجام دیا۔ رسول اللّٰہ س<sup>ت</sup>یظیم کی لکھوائی ہوئی یادداشتوں کو بھی سامنے رکھا۔ پھر ہر آیت کی تصحیح دو دو حافظوں سے بھی کراتے چلے جاتے تھے۔ اور قرآن مجید کی کل سورتوں کو قراطیس یا ایک ہی تقطیع کے اوراق پر لکھا: '''تاہم ان میں سورتوں کی ایسی تر تیب نہیں دی گئی تھی جو آج کل قرآن میں پائی جاتی ہے۔ پیر <u>سلیم آیکینہ ترویز تیت</u> <u>مصحف جو</u> بین الدفتین میں لایا گیا' حکومت کی گرانی میں رہتا تھا پہلے حضرت ابو بکر بڑاتھ کے پاس رہا پھر حضرت عمر بڑاتھ: کے پاس رہا۔ پھر حضرت عمر بڑاتھ: کی وفات کے بعد یہ مصحف ام المومنین حضرت حفصہ بڑی تھ حضرت عمر بڑاتھ: کی بیٹی کے پاس چلا گیا۔ '' (بخاری' کتاب فضائل القرآن' باب جمع القرآن) گویا حضرت ابو بکر بڑاتھ: کے عمد میں جمع قرآن کے محرکات دو تھے۔ **1** قرآن کریم کی کمتوب تحریروں کا متفرق افراد کے پاس ہونا اور منتشرادر بکھری ہوئی صورت میں ہونا۔ **2** حفاظ کا جن کے سینوں میں قرآن محفوظ تھا۔ کثرت سے شہید ہو جانا۔ للذا اس جمع قرآن کا مقصد محض اس کی کسی آیت یا حصہ کو ضائع ہونے سے بچانا تھا۔

س- دور عثمانی: سن ۲۴ حد تا ۳۵ حد میں قرآن کی نشرو اشاعت: قرآن کی شیرازہ بندی تو دور صدیقی میں ہو گئی تھی۔ لیکن قرات کے اختلاف کا مسلہ ابھی باقی تھا۔ قاری اور حفاظ حکومت کی طرف سے مختلف مراکز میں لوگوں کو قرآن کی تعلیم دینے کے لیے بیسے جاتے تھے۔ پھر جو لوگ ان قراء سے قرآن سیکھتے وہ اپنے استاد کی قرآت پر اس قدر متشد ہو جاتے کہ دو سروں کی قرات کو غلط قرار دینے پر بھی اکتفا نہیں کرتے تھے بلکہ ان سے ایک وات کی تعلیم دینے کے لیے بیسے جاتے تھے۔ پھر جو لوگ ان قراء سے قرآن سیکھتے وہ مراکز میں لوگوں کو قرآن کی تعلیم دینے کے لیے بیسے جاتے تھے۔ پھر جو لوگ ان قراء سے قرآن سیکھتے وہ اپنے استاد کی قرآت پر اس قدر متشد ہو جاتے کہ دو سروں کی قرات کو غلط قرار دینے پر بھی اکتفا نہیں کرتے تھے بلکہ ان سے الجھنے اور ان کی تعلیم دور عثانی میں پر میں پڑی آیا جو جاتے کہ دو سروں کی قرات کو خلط قرار دینے پر بھی اکتفا نہیں مرتز میں پڑی تھی جاتے تھے۔ پھر جو لوگ ان قراء سے قرآن سیکھتے دہ ای نہیں ای قدر متشد د ہو جاتے کہ دو سروں کی قرات کو غلط قرار دینے پر بھی اکتفا نہیں مرتز میں پڑی آیا جو جاتے تھے۔ تھر بھی جاتے تھے۔ پر میں مرد مین پر میں ایک مرد میں مرد میں تعلیم دوں میں قرار دینے پر بھی اکتفا نہیں مرکز میں بی تی آیا جو بلدی کہ دو سروں کی قرات کو خلط قرار دینے پر بھی اکتفا نہیں مرتز میں بیش آیا جو بخاری میں یوں ذکور ہے:

''صذیفہ بن یمان بڑالقہ ' حضرت عثمان بڑالقہ کے پاس آئے۔ وہ شام اور عراق کے مسلمانوں کے ساتھ آر مینیا اور آذر با یُبچان فتح کرنے کو لڑ رہے تھے۔ حذیفہ بڑالقد اس سے گھرا گئے کہ ان لوگوں نے قرآن کی قرآت میں اختلاف کیا اور حضرت عثمان بڑالقد نے ام المومنین حضرت حفصہ بڑی تفا کو کہلا بھیجا کہ اپنا مصحف ہمارے پاس بھیج دیں 'ہم اس کی نقلیں اثار کر پھر آپ کو واپس کر دیں گے۔ ام المومنین حضرت حفصہ بڑی تفا نے بھیج دیا تو حضرت عثمان بڑالقد نے ام المومنین حضرت کر یہ عبرالللہ بن زبیر ویڑا تو نظری حضرت حفصہ بڑی تفا نے بھیج دیا تو حضرت عثمان بڑا تو نے زید بن ثابت بڑا تو 'عبرالللہ بن زبیر ویڑا تو 'سید بن العاص بڑا تو 'اور عبدالر حمٰن بن حارث بڑا تو نے زید بن ثابت بڑا تو 'عبرالللہ بن زبیر ویڑا تو 'سعید بن العاص بڑا تو 'اور عبدالر حمٰن بن حارث بڑا تو نوں (عبداللہ بڑا تو 'عمر اللہ من کو ویڑا تو 'سعید بن العاص بڑا تو 'اور عبدالر حمٰن بن حارث بڑا تو نو نے زید بن ثابت بڑا تو 'سعید اور عبدالر حمٰن ویڑا تو 'سعید بن العاص بڑا تو 'اور عبدالر حمٰن بن حارث بڑا تو نو نوں (عبداللہ بڑا تو ' سعید اور عبدالر حمٰن ویڑا تو 'سعید بن العاص بڑا تو 'اور عبدالر حمٰن بن حارث بڑا تو نوں (عبداللہ بڑا تو ' سعید اور عبدالر حمٰن ویڑا تو ' سعید بن العاص بڑا تو ' تھو نے تیزوں قراب من خانو پڑا تو نوں (عبداللہ بڑا تو ' سعید اور عبدالر حمٰن ویڑا تو ' سعید این ایر این کو خو نو نوں تر ثابت بڑا تو میں (جو انصاری تھ) قراب کا اختلاف ویڈ و تو قراب کے معادر کے مطابق لکھنا۔ اس لیے کہ قرآن ان می کے معادرہ پر اترا ہے۔ انہوں نے الیا ہی کیا جب مصارف تیار ہو چکے تو حضرت عثمان بڑا تو نو میں کے معادرہ پر اترا ہے۔ انہوں نو واپس کر دیا۔ پھر ان مصاحف میں سے ایک ایک کو تمام مراکز میں پھرایا اور اس کے سوا جنے معادف الگ الگ چیزوں میں لکھے ہوئے تھے ان کو جلا دینے کا تھم دی کا تھر کی کر این کر میں کو میں کر دیا۔ کر کر کر کر نو کر کر معان کو مصاحف الگ الگ چیزوں میں لکھے ہوئے تھے ان کو جلا دینے کا تھم دیا؟ (بخاری ' کراری ' کراری

مندرجہ بالا حدیث اور اس کے ساتھ دو سری روایات کو بھی ملانے سے اس ضمن میں حضرت عثان مِنالَحْتُ کے مندرجہ ذیلِ اقدامات کا پتہ چکتا ہے۔

آئینہ پُرویزیت 666 (حصہ پنجم) دفاع حدیث

آپٹ نے ایک بارہ رکنی تمیٹی اس غرض کے لیے تفکیل دی۔ جس میں رئیس التحریر حضرت زید بن مثابت بڑا تھ بتھے کیونکہ وہ بہترین ماہر کتابت شخص۔ کتابت کے جملہ کام کی نگرانی انہی کے سپرد ہوئی۔
 ۳ اس تمیٹی کا دفتر حضرت عمر بڑا تھ کے مکان کا صحن تھا۔ جمال اس کی نگرانی نے لیے حضرت عثان بڑا تھ خود بھی کا دفتر حضرت عمر بڑا تھ کے مکان کا صحن تھا۔ جمال اس کی نگرانی کے لیے حضرت عثان بڑا تھ خود بحض کے ایک بڑی ہے۔
 ۱ س تمیٹی کا دفتر حضرت عمر بڑا تھ کے مکان کا صحن تھا۔ جمال اس کی نگرانی نے لیے حضرت عثان بڑا تھ خود بھی کا دفتر حضرت عمر بڑا تھ کے مکان کا صحن تھا۔ جمال اس کی نگرانی کے لیے حضرت عثان بڑا تھی خان میں مرتب کردہ قرآن بھی تھا۔
 ۱ ان تک بڑی تھا۔ جمل میں مرتب کردہ قرآن بھی تھا۔
 ۱ ان تک بڑی کی قرآت کی محمد ہو ہے۔

قرار دیا گیا۔ کیونکہ قرآن ای زبان میں نازل ہوا تھا۔ باقی قرانوں کی محض سہولت کی خاطر اجازت دی گئی۔ تھی۔

(ی چونکہ قرآن کا زیادہ حصہ مدینہ میں نازل ہوا۔ اور اس کے بیشتر حصہ کی کتابت حضرت زید بن ثابت انصاری مظافت کا زیادہ حصہ مدینہ میں نازل ہوا۔ اور اس کے بیشتر حصہ کی کتابت حضرت زید بن ثابت انصاری مظافت کی مقامات پر اختلاف قرات کا مسئلہ چھڑ جاتا۔ تو قرآت کے مدعی پر یہ لازم قرار دیا گیا کہ ایک تو دہ اپنی دلیل میں ملتوبہ کتابت بیش کریں۔ مسئلہ چھڑ جاتا۔ تو قرآت کے مدعی پر یہ لازم قرار دیا گیا کہ ایک تو دہ اپنی دلیل میں ملتوبہ کتابت بیش کریں۔ مسئلہ چھڑ جاتا۔ تو قرآت کے مدعی پر یہ لازم قرار دیا گیا کہ ایک تو دہ اپنی دلیل میں ملتوبہ کتابت بیش کریں۔ دوسرے کم از کم دو شاد تیں لائیں یا قشم اللہ کر کریں کہ ہم نے فی الواتو تو رسول اللہ ملتی ہے۔ کتابت بیش کریں۔ مسئلہ چھڑ جاتا۔ تو قرآت کے مدعی پر یہ لازم قرار دیا گیا کہ ایک تو دہ اپنی دلیل میں ملتوبہ کتابت بیش کریں۔ دوسرے کم از کم دو شاد تیں لائیں یا قشم اللہ کر کریں کہ ہم نے فی الواتو کو رسول اللہ ملتی کے سے آیت ای طرح سنی یا پڑھی تھی۔ اور اگر ایک شمادت میا نہ ہوتی تو اس آیت کی جگھ چھوڑ دی جاتی ہوڑی تو اس کے معاد میں لائیں میں کہ ہم نے فی الواتو کو رسول اللہ ملتی کر ہے کہ معد کر ہم نے فی الواتو کو رسول اللہ ملتی کر ہے۔ معد میں معرف کر ہیں کہ ہم نے فی الواتو ہو رسول اللہ ملتی کہ ہم نے میں خور میں کہ ہم نے فی الواتو ہو رہ کی جل ہے ہوڑ دی جاتی تا کہ ایک طرح سنی یا پڑھی تھی۔ اور اگر ایک شمادت میں نے ہوتی تو اس کے جاتی ہو جاتیں۔ پھر دو جاتیں۔ پھر اس کو اس کے اصل مقام پر درج کر دیا جاتا۔ اس سے بیہ معلوم ہو تا کہ قرات کے اختلاف سے معالمہ میں محض خبر دامد مقبول نہیں ہے۔

ایک اہم مسلم سورتوں کی ترتیب کا تھا۔ اس سلسلہ میں ترتیب نزولی کی بجائے اس بات کا زیادہ لی ایک اہم مسلم سورتوں کو ملاکر پڑھا کرتے تھے، علاوہ ازیں یہ بھی طے کیا گیا کہ لمبی سورتوں کو پہلے درج کیا جائے اور بتدریج چھوٹی سورتوں کو بعد۔ اور اس ترتیب کو ترتیب تلاوت کا نام دیا گیا۔ اور کی ترتیب آج تک قائم ہے۔

یمال میہ سوال پیدا ہو تا ہے کہ اس تر تیب تلاوت کی کچھ شرعی حیثیت بھی ہے تو اس کا جواب میہ ہے کہ اس کی شرعی حیثیت بھی ہو تا ہے کہ اس تر تیب تلاوت کی کچھ شرعی حیثیت بھی ہو تا ہے خاہر کہ اس کی شرعی حیثیت کچھ نہیں۔ جیسا کہ خود حضرت ابو بکراور حضرت زید بن ثابت کے جواب سے ظاہر ہو تا ہے کہ اس کی شرعی حیثیت کچھ نہیں۔ جیسا کہ خود حضرت ابو بکراور حضرت زید بن ثابت کے جواب سے ظاہر ہو تا ہے کہ جو کہ (یعنی قرآن کریم کی جمع و تر تیب کا کام) رسول اللہ نے خود نہیں کیا تو بھراس کی شرعی حیثیت کھ جو کام (یعنی قرآن کریم کی جمع و تر تیب کا کام) رسول اللہ نے خود نہیں کیا تو بھراس کی شرع حیثیت کیا ہو حض ہو کہ دی جمع و تر تیب کا کام) رسول اللہ نے خود نہیں کیا تو بھراس کی شرع حیثیت کیا ہو حکتی ہے؟ کی وجہ ہے کہ آج بھی ہم اس کے اظ سے آزاد ہیں کہ کوئی سورت پہلے پڑھ لیں کوئی حیثیت کیا ہو حکتی ہے؟ لی وجہ ہے کہ آج بھی ہم اس کے اظ سے آزاد ہیں کہ کوئی سورت پہلے پڑھ لیں کوئی حیثیت کیا ہو حکتی ہے؟ لی وجہ ہے کہ آج بھی ہم اس کے اظ سے آزاد ہیں کہ کوئی سورت پہلے پڑھ لیں کوئی حیثیت کیا ہو حکتی ہے؟ لیکن سورتوں کی آیات کے معالمہ میں ہم ایسا نہ میں کر سکتے۔ اس طرح جو لوگ تیسواں پارہ برائے حفظ سورہ نہاء کے بچائے سورہ ناس سے شروع کرتے ہیں یا جو پہلشر ایسا پارہ چھا ہے جن میں تمام حفظ سورہ نہاء کے بجائے سورہ ناس سے شروع کرتے ہیں یا جو پہلشر ایسا پارہ چھا ہے ہیں جن میں تمام سورتوں کی تر تیب الٹی ہوتی ہے انہیں مجرم نہیں قرار دیا جا سکتا۔

® اس سمیٹی کا ایک نمایاں کارنامہ یہ ہے کہ رسم الخط میں اختلاف کے معاملہ میں سو سے زیادہ مقامات پر اس نے اتفاق رائے کر لیا۔ مثلاً: (الف) بیہ کہ لفظ " الَّنِل " قرآن میں ہر جگہ ایک لام سے لکھا گیا ہے جب کہ عام کتب میں دو لام سے

| أَمَيْنَهُ يَرُوبِينَتْ 667 (حصه يَجْم) وفارع حديث | $\succ$ |
|----------------------------------------------------|---------|
|----------------------------------------------------|---------|

- یوں '' اللیل '' لکھا جاتا ہے۔ (ب) لفظ '' ابراھیم '' سورۃ بقرۃ میں تو '' ابڑھم '' (ھ کے بنچ کھڑی زیر) لکھا گیا لیکن بعد میں ہر معام پر '' ابراھیم '' (ی کے ساتھ) لکھا گیا۔
- (ج) دحمة اور لغة بیسے الفاظ فلال مقام پر تولمبی ت سے (رحمت) ککھے جائیں اور فلال مقام پر گول ۃ سے (بیسے رحمة)
- (د) ای طرح قرآن میں جمع مذکر "الف" کا مسئلہ ہے' طے سے مواکہ جاتو اور باءو کے بعد اسے نہ لکھا جائے۔
  - (o) افائن' شایء کے زائد ''الف''جن پر گول نُشان دے دیا جاتا ہے۔ وغیرہ وغیرہ۔ بر اس المان کا اللہ میں اللہ میں میں بر تو
- چونکہ مصاحف لکھنے والے صحابہ رشنانڈی کی تحریر میں رسم الخط کے ایسے اختلافات موجود تھے۔ للمذا اس رسم الخط پر اتفاق کا ہی سہ متیجہ ہے کہ یہ الفاظ آج تک بغیر کسی تبدیلی کے ویسے ہی لکھے جا رہے ہیں جیسے مصحف عثانی میں تھے۔
  - ایسے تمام مقامات کا تفصیلی ذکر کتاب المعاحف لابن ابی داؤد میں تفصیل سے مذکور ہے۔

ان تصریحات سے معلوم ہوتا ہے کہ حضرت عثان ریل تھو جامع القرآن نہیں تھے بلکہ "جامع الناس علی القرآن علی قراء ۃ داحدۃ " تھے اور آپ طبق کی یہ خدمت ایس گرانفذر ہے جس کا امت احسان نہیں اتار یحق۔

<sup>۸</sup>۲۔ دور حجابت بن یوسف ۲۵ ه تا ۱۵ ه <u>و</u> عراب اور نقاط: تنزیل قرآن کے دقت عربی زبان ایسے کوفی رسم الخط میں لکھی جاتی تھی جو زیر' زبر دغیرہ حرکات کے بغیر لکھا جاتا۔ علاوہ ازیں یہ قلیل النقط بھی تھا۔ مثلاً ج ح خ تینوں حروف ایک ہی طرح لکھے جاتے۔ اس طرح کی تحریر سے اہل عرب تو مستفید ہو سکتے تھے لیکن غیر عرب پڑھنے میں اکثر غلطیاں کر جاتے تھے۔ اس مشکل کو رفع کرنے کے لیے اللہ تعالیٰ نے یہ کام حجاج بن یوسف جیسے طالم شخص سے لیا اور یہ کام ۸۲ ھ میں سرانجام دیا گیا۔ ادارہ طلوع اسلام خود بھی اس بات کا معترف ہے۔ قرآنی فیصلے ص ۲۹ پر لکھا ہے کہ: "باقی رہا اعراب کا سوال 'سو عربوں کے لیے اعراب کی ضرورت نہیں تھی۔ دہ بلا اعراب قرآن کو اس

طرح پڑھتے تھے جس طرح غیر عرب اعراب کے ساتھ پڑھتے ہیں۔ یہ اِعراب غیر عربوں کی سولت کے لیے لگا دیے گئے۔ قرآن کی یہ خدمت اگر حجاج کے حق میں جاتی ہے تو اس کی خونخواری اس پر اثر انداز نہیں ہوتی۔"

بعض مور خین کہتے ہیں کہ نقاط لگانے کا کام حضرت علی رند کتھ کے حلقہ خاص کے آدمی ابو الاسود الدولی نے عمد صحابہ رند شقاء ہی میں سرانجام دے دیا تھا۔ ابوالاسود الدولی کی دفات ۲۹ھ میں ہوئی تھی جس سے سے معلوم ہو تا ہے کہ حروف پر نقاط لگانے کا کام تو ۲۹ ھ سے پہلے ہی مکمل ہو گیا تھا۔ البتہ اعراب لگانے کا کام

آئينهُ پَرُويزيت 💦 诸 🛠 (حصه پنجم) دفاع حديث

تحاج نے ۸۶ ھ میں انجام دیا تھا۔

<u>۵۔ ادوار مابعد میں رموز اوقاف وغیرہ</u>: بعد کے ادوار میں دو طرح کے اضاف ہوئے یعنی متن کے اندر اور متن کے باہر۔ متن کے اندر جو اضاف ہوئے' ان میں سرفہرست رموز اوقاف (عقاف) اندر اور متن کے باہر۔ متن کے اندر جو اضاف ہوئے' ان میں سرفہرست رموز اوقاف (عقاف) اور میں مقام پر تصرفان کریم کی تلاوت کے وقت کس مقام پر تصرفان خروری ہے اور کس مقام پر الکی عبارت کو ساتھ مانا خروری ہے اور کس مقام پر الکی عبارت کو ساتھ مانا خروری ہے۔ ایل عرب کو قت کس مقام پر تصرفان خروری ہے اور کس مقام پر تصرف خروری ہے اور کس مقام پر الکی عبارت کو میں مقام پر تصرف خروری ہے اور کس مقام پر الکی عبارت کو ساتھ مانا خروری ہے۔ ایل عرب کو تو ان اوقاف کی عبارت کو میں مقام پر تصرف خروری ہو اور کس مقام پر تصرف خروری ہوں ہوئی خرب کو تو ان اوقاف کی خروری ہوں مان موری ہوں ہوئی میں مقام پر الکی عبارت کو میں مقام پر الکی میں موری ہوں ہوئی خرب کو تو ان اوقاف کی خروری ہوں ہوئی خرب کو تو ان اوقاف کی خروری ہوئی خرب کو تو ان اوقاف کی خروری ہوں مولوں ہوئی خرب کو تو ان اوقاف کی خروری ہوئی خرب کو تو ان اوقاف کی خروری ہوئی خرب کو تو ان اوقاف کو خرب کو تو ان اوقاف کی خرب کو تو ان اوقاف کی خرورت نہیں تھی لیکن غیر عبر لوگوں کے لیے سر محل ان خروری ہیں۔ قرآن پر آپ کو جا بحاط' ج' صلے' (معالف ) اور م وغیرہ بار کی خرب کو کو خال کی خرب کو تو این ہوئی کو جا معال کر میں کر مون کو با خرب کو خال کر میں ہوئی کر مولوں کے لیے ہو کر دوف ملتے ہیں۔ سر ان کی رموز کی نشاندہ کی کرتے ہیں۔

# جمع اور ترتیب قرآن پر طلوع اسلام کے اعتراضات

طلوع اسلام نے مقام حدیث میں ایک مضمون "قرآن کریم روایات کے آئینے میں" کے تحت اور طلوع اسلام جنوری ۱۹۸۲ء میں "پھر قرآن مجید کی باری آئی" کے عنوان کے تحت قرآن کی جمع و تر تیب کے اختلافات بیان کر کے جو جو اعتراضات کیے ہیں انہیں تین قسموں میں تقسیم کیا جا سکتا ہے۔ (۱) لب ولہ یہ یا تلفظ کے اختلافات (۳) مختلف قراء توں میں زائد الفاظ کے اختلافات ہم اسی تر تیب سے ان کا جائزہ پیش کرتے ہیں۔

ا۔ لب ولجہ یا تلفظ کے اختلافات: اس صمن میں آپ نے بخاری کی اس حدیث کا ترجمہ پیش کیا ہے ، جس میں مذکور ہے کہ ہشام بن حکیم نظر نماز میں سورہ فرقان پڑھ رہے تھے۔ حضرت عمر نظر نے جب ان

«ان هذا القران انزل علیٰ سَبْعَة احرُفِ " بے شک یہ قرآن سا**ت محاووں پر اترا ہے۔ جو** فَاقْرَءُوْا مَا تَيَسَّرَ مِنْهُ<sup>»</sup>(بخاري، كتاب التفسير **محاورہ تم كو آسان معلوم ہواتی طرح پڑھ لو۔"** انزل القرآن علی سبعة احرف)

طلوع اسلام نے اس حدیث کا ترجمہ نقل کرنے کے بعد اس پر تبصرہ یوں فرمایا کہ: "آپ کو حیرت ہوگی کہ حضرت عمر بنائٹو بھی قرلیثی اور کمی اور ہشام بھی قرلیثی اور کی ہیں۔ دونوں کی زبان ایک ہے۔ لب ولبحہ ایک ہے ایک ہی خاندان اور ایک ہی مقام کے دونوں آدمی سورہ فرقان کو اس قدر اختلاف کے ساتھ پڑھتے ہیں کہ حضرت عمر بنائٹو ان پر حملہ کرنے کو تیار ہو جاتے ہیں اور نماز کے بعد انہیں کی چادر کس کر تھیٹیتے ہوئے رسول اللہ کے پاس لاتے ہیں۔ رسول اللہ سی تیزیا ہشام سے سن کر بھی فرماتے ہیں کہ ہاں یوں ہی نازل ہوئی ہے اور عمر بنائٹو سے سن کر بھی میں فرماتے ہیں کہ ہاں یو نبی نازل ہوئی ہے۔" (طلوع اسلام' جنوری ۱۹۸۲ء'ص:۵۵)

اس روایت کے ذکر اور تبصرہ سے آپ نے ثابت میہ کرنا چاہا ہے کہ بیہ اختلاف لب ولہجہ یا تلفظ کا نہ تھا بلکہ بہت سے الفاظ کا تھا اور تھا بھی اتنا شدید کہ حضرت عمر بنا ٹھ نماز میں ہی حملہ پر تیار ہو گئے۔

حضرت عمر بنائند کی جیسی جو شیلی طبیعت تھی وہ سب کو معلوم ہے۔ بارہا آپؓ نے جب کوئی کام اپنی مرضی کے خلاف اور معصیت کا دیکھا تو رسول اللہ سلی کی سے اس کے قتل کا اذن مانگنے لگتے اور آپ سلی کی ہے۔ حضرت عمر بنائند کو روک دیتے۔ اب طلوع اسلام کے اس تبصرہ کا جواب ہم خود نہیں دیں گے۔ بلکہ اس کے جواب میں طلوع اسلام کا ہی ایک دو سرے مقام سے اقتباس پیش کر دینا کافی سیجھتے ہیں فرماتے ہیں۔ اعتراض کا جواب بھی طلوع اسلام کی طرف سے :

" قرابت کے اختلاف کی حقیقت صرف اتن ہے کہ عربوں کے مختلف قبیلے بعض حروف کو مختلف طریق سے ادا کیا کرتے تھے۔ مثلاً بعض قبیلے "ک" کو "گ" بولتے تھے۔ اس طرح جس طرح آج

آئينة پُرويزيت ٢٠ (حصه پنجم) دفاع حديث م کل لاہور کے اصلی باشندے ڑکو رکھتے ہیں (یعنی چڑی کو چری) اور ہو شیار پور کے رہنے والے واہیات کو ہاہیات کہتے ہیں۔ حتیٰ کہ حیدر آبادی قرآن کو خران بولتے ہیں۔ اس اختلاف کے متعلق ابن خلدون نے لکھا ہے "قرات کے اختلافات قرآن کے تواتر میں مطلق خلل انداز نہیں ہو سکے۔ کیونکہ ان کا مرجع کیفیت ادائے حروف تھا۔ " (قرآنی فیصلے ص ۲۱۹) اب رہا یہ سوال کہ ایک ہی قبیلہ اور ایک ہی مقام کے لوگوں میں یہ لب ولہجہ یا الفاظ کا اختلاف کیے مکن ہے؟ ہمارے خیال میں سد بھی ممکن ہے کہ کیا آپ دیکھتے نہیں کہ ایک ہی قبیلہ کے ایک ہی مقام پر رب والے بعض گھرانوں میں بچے اپنے باپ کو اہا کہتے ہیں تو بعض دوسرے گھرانوں میں ابو کہا جاتا ہے۔ ای طرح بعض بچے اپنے باپ کے بھائی کو ''چاچا'' کہتے ہیں اور بعض دو سرے ''چاچو'' تو پھراگر حضرت عمر يناشر اور مشام بناشد ميں ايسے اختلاف واقع ہو گيا تو اس ميں كونسى عجيب بات نظر آتى ہے؟ نزول قرآن کے وقت میہ سہولت مد نظر رکھی گنی تھی کہ لوگ اپن زبان موڑنے پر توجہ دینے کی بجائے زیادہ توجہ اس کے حفظ پر دیں اور بیہ رعایت بالخصوص رسول اللہ للہ کی سفارش پر دی گئی تھی بخاری ميں ہے. ابن عباس بني الله بيان كرت بي كه رسول الله فرمايا كه: «أَنَّ ابْنَ عَبَّاس حَدَّثَهُ أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ "جریل ملت با نے مجھ کو ایک ہی محاورے یر قرآن قَـالَ: ٱقْرَأَنِيُ جَبْرِيْلُ عَلَى حَرْفِ یر سایا۔ میں نے اس سے تقاضا کیا اور برابر زیادہ قرانوں پر پڑھنے کے لیے نقاضا کر تا رہا۔ تا آنکہ سات فَرَاجَعْتُهُ، فَلَمْ أَزَلْ أَسْتَزِيْدُهُ وَيَزِيْدُنِيْ حَتَّى انْتَهَى إلى سَبْعَةِ أَحْرُفِ»(بخاري، كتاب التفسير، باب انزل القرآن على سبعة قرأتوں کی اجازت ملی۔ `` سَبْعَةَ أَخْرُفٍ مِن متعلق چند ضروري وضاحتين احرف)

مندرجہ ذیل اقتباحات : (کتاب البیان لبعض المباحث المتعلقة بالقرآن للمعتصم باللّه' ظاهر بن صالح بن احمد الجزائری' مطبوعة مطبعة المنار بمصر ١٣٣٣ه ـــــ ماخوذ بير-)

سَبْعَةَ أَخْرُفٍ بمعنى سات لغت يا سات محاور ب

اس صمن میں مندرجہ ذیل امور قابل ملاحظہ ہیں۔ ① سبعة احرف کی تعبير میں علماء نے اختلاف کیا ہے۔ سب سے رانح قول ہی ہے کہ اس سے مراد دہ مختلف لغات ہیں جو عرب قبائل میں رائج تقییں۔ قرآن بنیادی طور پر قریش کی زبان اور محاورہ کے مطابق نازل ہوا ہے۔ جیسا کہ صبح بخاری کی روایت میں حضرت عثان رناچو کے قول سے داضح ہو تا ہے تاہم تنزیل قرآن کے دوران رسول اللہ کی استدعا پر نزول قرآن میں دو سرے قبائل کی لغت بھی شامل تھی۔ محاورہ

مَنْ أَنْيُنْهُ بُودِينَتْ 💦 💦 (حصه بَجْم) دفاع حديث قرایش کے بعد دوسرا نمبر بنو سعد کاہے۔ آپ کی اسی قبیلہ میں بچین میں تربیت ہوئی تھی۔ پھراس میں کنانہ ' ہذیل' تقیف' قزاعہ اور اسد کے لغت شامل ہوئے۔ (بتیان ص ۲۴) ابعض علاء سبعہ کے عدد سے محض سات نہیں بلکہ کثرت کا عدد مراد کیتے ہیں۔ اور مندرجہ بالا قبائل میں قیس' صبہ اور تیم الرباب کو بھی شامل کرتے ہیں۔ (حوالہ ایونا) اور معنی کے لحاظ سے بھی سبعہ کالفظ صرف سات ہے ہی مختص نہیں بلکہ اس کااطلاق محض محاد رتأ ہوا ہے۔ یعنی بیہ لفظ محض ایک سے زیادہ لغتوں کے لیے آیا ہے۔ خواہ دہ دو ہی کیوں نہ ہوں۔ چنانچہ پورے قرآن میں ایک لفظ بھی ایسا نہیں جو سات مختلف لغتوں میں پڑھا گیا ہو۔ (ص ۴۳) ③ مختلف قراءت کی اجازت کے دو فائدے تھے۔ (۱) مختلف قبائل کے لیے قرآن پڑھنے میں آسانی (٢) مختلف قبائل کے لیے قرآنی الفاظ کے ترجمہ و تفسیر کی عدم ضرورت۔ ، بد اختلاف قرأت محض اجازت اور اباحت تھی۔ ان سب قرأتوں کو جانا فرض واجب یا ضروری نہ تھا۔ اور اس کا شبوت بیہ ہے کہ ماسوائے لغت قرایش کے اور کسی لغت کی باقاعدہ تعلیم نہیں دی گئی۔ حتیٰ کہ ان قرأتوں کو جاننے کا بھی کوئی مسلمان مکلف شیں (ص ۴۶)۔ ادا مردنوابی اور حلال وحرام میں اس اختلاف کی کوئی گنجائش نہیں۔ امام مسلم نے جہاں یہ سبعہ احرف والی روایت درج کی وہاں بخاری کی روایت سے درج ذیل زائد الفاظ کا اضافہ بھی کیا۔ زاد مسلم: وقال ابن شهاب يعني أن مدملم ني الفاظ زياده كي مي كدابن شماب زمرى تلك السبعة انما هي في الأمر الذي \_ ن كماكه ان سبعه احرف كي اجازت صرف ايس امر يكون واحدا لا يختلف في حلال مي تقى كه أسب طال وحرام مين اختلاف واقع نه وحرام مزید وضاحت س ب کہ اس اختلاف قراء ات میں طال وحرام کے علاوہ اوا مرونواہی کے معاملہ میں بھی کوئی گنجائش نہیں۔ (تبیان ص ۴۲) اور اس اختلاف قراء ات کی تعریف مندرجہ ذیل الفاظ سے کی جاتی في حرفٍ واحدٍ وكلمةٍ واحدةٍ باحتلاف الفاظ واتفاق المعاني (ص٣٣) ليني كمي حرف بإكلمه میں اختلاف کی صرف اس حد تک گنجائش کہ اس ہے معانی میں چنداں فرق نہ پڑے۔ ۵ اختلاف الفاظ کی مندرجہ ذیل دو صور تیں تھیں۔ (الف) تلفظ كا اختلاف جیسے (اب قبیلہ قیس کے لوگ مونٹ کے كاف كوش سے ادا كرتے تھے۔ (اب كَتُكْشه كَمْتَ تْصْح) مثلًا وه لوَّك قد جَعَلَ رَبُّكِ تَحْتَكِ سَرِيًّا كو قَدْ جَعَلَ رَبُّشٍ تَحْتَشِ سَرِيًّا پر صح تھے۔ (٢) قبیلہ تمیم کے لوگ ان کو عَن پڑھتے تھے (اسے عنعنہ کہتے تھے) وہ لوگ عَسَى الله أَنْ يَأْتِيَ بِالفَتْح كوعَسَى اللَّه عَنْ يَاتِي بِالفَتْحِ بِرْحَتِ تَقْهِ.

آئینہ ترویزیت ۲۰ (حصہ پنجم) دفاع حدیث ۲۰ (حصہ پنجم) دفاع حدیث ۲۰ (۲۰) بعض قبائل س کی بجائے ت پڑھتے یعنی الناس کو النات کہتے تھے۔ اسی طرح صراط کو سراط اور طلح کو طلع بھی پڑھا جاتا تھا (الیناص ۵۰) طلح کو طلع بھی پڑھا جاتا تھا (الیناص ۵۰) (ب) مرادفات کا استعال۔ یعنی ایے الفاظ جو کسی خاص معنی کے لیے مختلف قبائل میں مختلف تھے۔ جیسے ارب مرادفات کا استعال۔ یعنی ایے الفاظ جو کسی خاص معنی کے لیے مختلف قبائل میں مختلف تھے۔ جیسے ارب مرادفات کا استعال۔ یعنی ایے الفاظ جو کسی خاص معنی کے لیے مختلف قبائل میں مختلف تھے۔ جیسے اقبل نے مقام معنی کے لیے مختلف قبائل میں مختلف تھے۔ جیسے افزین ۔ هذا می دی محکم ایے مترادفات کے استعال کی ان قبائل کو حسب ضرورت اجازت تھی۔ (ایونا صرب) دانونا صرب)

### ۲۔ حضرت عثمان مناشقہ اور حرف واحد

ہم بخاری کی روایت کے حوالہ سے بتا چکے ہیں کہ حضرت ابو بکر ریافتر والے جع کردہ مصحف کو ساسنے رکھ کر قرآن کو سورتوں کے لحاظ سے از سر نو ترتیب دی اور قرآن کو صرف قریش کی لغت پر لکھوایا پھر مختلف دیار وامصار میں اس کی مختلف نقول بھوائیں۔ اور ساتھ ہی سیہ تھم نامہ جاری کیا کہ پہلے مصاحف (جو سبعہ احرف کے آئینہ دار تھے) کو جلا دیا اور تلف کر دیا جائے۔ اس طرح آپ نے امت کو ایک عظیم فتنہ سے بچالیا۔ سیہ کام آپ نے صحابہ کے اجماع سے کیا اور آپ کے اس کارنامہ کو تمام امت نے سراہا۔ اس مقام پر صاحب ہمیان چند ہمیادی سوال اٹھاتے ہیں وہ کہتے ہیں کہ:

آخر حضرت عثان نظافتہ کے پاس وہ کونسا اختیار تھا جس کی بناء پر انہوں نے باتی چھ محاوروں جو کہ ساتویں اور باتی رہنے والے کی طرح منزل من اللہ ہی تھے۔ کو موقوف یا ختم کر دیا؟ اور اس معاملہ میں امت آپ سے متغق کیسے ہو گئی؟ کیا اس کا نام حفاظت وحی اللی ہے جس کے لیے سے امت مامور تھی؟ نیز سے کہ باقی چھ محاورے منسوخ ہو گئے یا اٹھا لیے گئے۔

بھر اس کا جواب دیتے ہوئے لکھتے ہیں کہ لغت قرایش کے علادہ باقی چھ حروف محض اجازت ادر رخصت تھی۔ ان ساتوں قراء ات میں کسی ایک کو پند کر لینا امت کے لیے ایک اختیاری امر تھا۔ اور اس خاص قرآت کو اختیار کر لینے سے باقی کا خیاع یا ابطال یا تغلیط قطعاً لازم نہیں آتی۔ اس کی مثال سے دیتے ہیں کہ قسم کا کفارہ غلام آزاد کرنا بھی ہے۔ دس مسکنوں کو کھانا کھلانا بھی' انہیں پوشاک مہیا کرنا بھی ادر تین روزے رکھنا بھی ہے۔ اب اگر کوئی شخص ان سب میں سے کوئی ایک کفارہ ادا کر دیتا ہے تو اللہ کے حکم کی تقمیل بھی ہو گئی اور دو سرے متبادل اختیاری احکام میں سے کوئی ایک کفارہ ادا کر دیتا ہے تو اللہ کے نہیں ہوا۔ لہذا اگر امت نے حضرت عثان کی قیادت میں اپنے لیے ایک حرف (نغت قرار ٹی جو اس کی زیادہ مستحق تھی) کو پند کر کے اسے اختیار کر لیا تو اس سے دو سرے حروف کا خیاع یا ابطال یا تعلیط قطعاً لازم نہیں آتا۔

رہا یہ سوال کہ آیا باقی چھ حروف جو چھوڑ دیتے وہ اٹھالیے گئے یا منسوخ ہو گئے ہیں؟ تو اس کا جواب بیہ

www.wkrf.net (Tahafuz-e-Hadees Foundation) (حصه پنجم) دفارغ حدیث (مصمه پنجم) دفارغ حدیث (مصمه پنجم) دفارغ حدیث

ہے کہ وہ حروف نہ اٹھائے گئے ہیں نہ منسوخ ہوئے ہیں۔ اب بھی آئر کوئی قاری ان حروف میں ہے کسی حرف پر پڑھنا چاہے تو اس پر کوئی پابندی نہیں (ص ۳۹) تاہم مناسب سمی ہے کہ مسلمان اسی قراءت کا تنتیج کریں۔ جو مصحف عثانی میں متفق علیہ طور پر پائی جاتی ہے۔ ان کے اپنے الفاظ یہ ہیں۔ (فلا قراءة الیوم للمسلمین إلا بالحرف "آج مسلمانوں کے لیے یہ مناسب نہیں کہ اس الواحد الذي اختارہ لھم امامھم الشفیق حرف واحد کے سواجے ان کے مشفق اور ہمدرد امام الناصح دون ما عداہ من الاحرف نے ان کے لیے پند کیا۔ باقی چھ حروف میں کسی کے الستة الباقیة)

ابن عبدالبر کہتے ہیں کہ ماقی چھ قراء توں کو نماز کے علاوہ تو پڑھا جا سکتا ہے لیکن نماز میں پڑھنا درست نہیں (ایپنا ص ۴۰) اور مالک کہتے ہیں کہ جو شخص نماز میں قرآن مصحف عثان کے مطابق نہیں پڑھتا اس کے پیچھے نماز نہ پڑھی جائے۔ (ص ۴۰)۔

### سايه موجوده قراءات مختلفه

آج کل جو مختلف قاریوں میں اختلاف پایا جاتا ہے تو اس کا اصل ماخذ صرف وہ حرف واحد ہے۔ جو دور عثانی میں اختیار کیا گیا تھا۔ اور ان موجودہ قراتوں کے اختلاف کا تعلق محض تلفظ یا حروف کی ادائیگی سے ہے۔ جیسے مد'لین' تخفیف' تسہیل' اظہار' ادغام' امالہ وغیرہ' ایسے اختلافات کے متعلق بھی امت کا فیصلہ یہ ہے کہ اس کی بناء پر کسی دو سرے سے جھگڑا نہیں کیا جا سکتا۔ (۲۷)

یہ قرانیں بنیادی طور پر سات ہیں جو سبع قراء سے منسوب ہیں۔ یہ قراء حرمین' عراق اور شام سے تعلق رکھتے ہتھے۔ ان کے نام یہ ہیں۔ نافع' عبدالللہ بن کثیر' ابو عمرو بن العلاء' عبدالللہ بن عامر' عاصم' حمزہ' اور علی الکسائی۔ ان تمام قاریوں میں سے ہر ایک نے اپنی اپنی قرأت بہت سے صحابہ اور تابعین سے سیمی۔ پھر جن حضرات نے ان سے روایت کی ان کی تفصیل یہ ہے۔

- I نافع بن عبد الرحمان المدنى ان كے مشہور راوى بلاداسطہ (۱) قالون عيسى بن مينا) اور (۲) ورش (عثان بن سعيد المصرى) بيں۔
- الاردين كثير المكى ان ح راوى بوسائط (۱) بزى (احد بن محمد المكى) اور (۲) قلبل (محمد بن عبد الرحمٰن المحرومي المكى) بيں -
- ابو عمرو بن العلاء المبصرى المازنى ان كے راوى جو ليحيٰ بن مبارك اليزيدى سے روايت كرتے ہيں الدوري (ابو عمرو حفص بن عمراور (٢) السوسى ابو شعيب صالح بن زياد -
- ابن ذکوان عامرالمیعی یمنی ثم الد مشقی ان سے بو سائط دو راوی ہیں (۱) ہشام بن عمار (۲) ابن ذکوان (عبداللہ بن احمد بن بشیر بن ذکوان)۔

ı. н

|                                                                                                                  |                                       | ation)<br>آئنیه پَرویز:  | $\searrow$ |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------|--------------------------|------------|
| بیہ زبان کا فرق ہے چو نکہ صرف کے لحاظ سے<br>دونوں درست ہیں اس لیے کاتب نے غلطی سے<br>بریتدد لک <sub>ھ</sub> دیا۔ | يا ايها الذين آمنوا<br>من ير تدد منكم | با الذين آمنوا<br>د منكم |            |

خانہ نمبر ۲ میں منہمالکصنا کتابت کی غلطی ہے لاجدن تحيراً منهما منقل ، لا جدن خيراً منها منقلبا خانه نمبراين وكاتب چھو ڑگيا () وتوكل على العزيز الرحيم توكل على العزيز الرحيم خانہ نمبر۲ میں اَد کی بجائے و لکھا گیا @ أَوْاَنْ يْظْهَرَ وَ أَنْ يُظْهِرَ من مصيبة بِمَاكسبت خانہ نمبر ۲ میں کاتب فیما میں ہے ف چھو ڑگیا (٨) من مصيبة فَبمَا كسبت خانہ نمبر۲ میں تہ بیا کے بعد ہ زائد لکھا گیا ماتشتهيه الانفس هاتشتهى الانفس خانه نمبر٢ ميں كاتب ہو كالفظ چھو ژگيا فان الله الغنى الحميد ، فان الله هُوَ الغني الحميد خانه نمبر ۲ میں کانب واؤچھو ڑگیا لا يخاف عقبها ) وَ لا يخاف عقبُها

ہم نے یہ فہرست اس لیے دی ہے کہ آج کل بھی قرآن مجید لکھے جاتے ہیں۔ ان کی ایک کے بجائے تین تین مصحح کرام سے صحت کرائی جاتی ہے۔ لیکن چھپنے کے بعد معلوم ہوتا ہے کہ کتنی غلطیاں باقی رہ گئ ہیں۔ بعض دفعہ حردف الفاظ کا تو کیا ذکر' آیات تک رہ جاتی ہیں یا لفظ کچھ کا کچھ لکھ دیا جاتا ہے۔ تو نے فرے چھپوا کر لگوانا پڑتے ہیں۔ اور ہمارے خیال میں جس کاتب نے امام سے نقل کی اور صحت کرنے پر صرف گیارہ اغلاط نگلیں وہ نہایت مختاط کاتب تھا۔ اگر ہمارے بیان میں شک ہو تو آج بھی اس کا تجربہ کیا جا سکتا ہے۔ چھر آپ نے مصحف امام اور دو سرے صحابہ رسی کھی کے مصاحف کے اختلافات (یعنی اغلاط) کا ذکر فرایا کہ:

- مصحف عمر مناشد میں ۳ مقامات بر۔
- (r) حضرت على رظائفة ميس أيك مقام بر-
- (۳) ابی بن کعب ریل طخه میں ۴ مقامات پر۔
- (۴) عبدالله بن مسعود مناشد مي ۱۳۰۸ مقامات ير.
  - (۵) عبدالله بن عباس من شاط مي ۱۲ مقامات ير.
    - (۲) عبدالله بن زبیر مناشط میں ۲ مقامات پر۔

(2) حضرت عائشہ رہی ہُذا کے مصحف میں ۲ مقامات پر اختلاف پایا گیا ہے۔

اب دیکھتے یہ "الامام" کے مکمل اور تیار ہو جانے کا بی تمرہ تھا۔ کہ اس سے دو سرے مصاحف کا تقابل کر کے ان کی اغلاط کی نشاندہی کی گئی ہے۔ اگر بیہ الامام ہی تیار نہ ہو تا تو کسی بھی مصحف کی اغلاط پر کھنے کا کوئی معیار تھا؟ پھر ان مصح حضرات نے جو جو اغلاط دیکھیں نہایت دیانت داری سے وہ اختلاف بیان کر دیا۔ <u>www.wkrf.net (Tahafuz-e-Hadees Foundation)</u> آئینہ پُرویزیت اب وہ حضرات تو ان اختلافات ہے مراد سہو ونسیان کی وجہ سے سرزد ہونے والی غلطیال کیتے تھے اور ہمارے یہ کرم فرما اس اختلاف کے لفظ سے انتشار مراد نے کر مسلمانوں کو احادیث سے برگشتہ کرنے کے درپے ہیں۔

مصحف امام کی اغلاط: ہر چند کہ بارہ رکنی کمیٹی نے انتمائی احتیاط سے کام لیا۔ تابم اس میں تین چار اغلاط چر بھی رہ گئیں۔ اب غور فرمائیے کہ قرآن کی ۲۹۲۶ آیات ہیں اور ۲۹۳۴ الفاظ ہیں۔ ان میں تین چار اغلاط کے باقی رہ جانے کو بشریت کے نقاضوں پر ہی محمول کیا جا سکتا ہے۔ الامام سے نقول بھی تیار ہو گئیں۔ بھر جب الامام کی خود دوبارہ سہ بارہ چیکنگ کی گئی تو اس میں سے تین چار اغلاط نگل آئیں۔ جو قرایش کے المجہ سے متعلق تصیں گر ان سے معانی میں چنداں فرق نہ میں پڑتا تھا۔ چنانچہ عروہ بن زبیر جی تیار ہو گئیں۔ میں نے قرآن کی غلطیوں کے متعلق حضرت عائشہ رشاخ سے پوچھا کہ (۱۰) اِنْ هٰذَانِ لَسَاحِرَانِ (۲) وَ المقیمین الصلوة و المؤتون الز کوۃ (۳) والذین هَادُوا والصائبون کے متعلق کیا فرماتی ہیں ؟" تو حضرت عائشہ رشاخ نے فرمایا " بیتیج ' یہ کا ہوں کا کام ہے انہوں نے لکھنے میں غلطی کر ڈالی' ان اغلاط کی توجیہ میں ایک روایت بھی کتاب المعاحف میں آئی ہے جس کو مقام حدیث میں بھی جس کر ان اغلاط کی توجیہ میں ایک روایت بھی کتاب المعاحف میں آئی ہے جس کو مقام حدیث میں بھی صورت عائشہ رشاخ

"جب حضرت عثان ریلانی کے پاس مصحف لایا گیا تو اس میں انہیں کچھ غلطیاں نظر آئیں۔ اس پر انہوں نے فرمایا کہ اگر لکھانے والا بنو ہزیل کا اور لکھنے والا بنو نقیف کا کوئی آدمی ہو تا تو اس میں یہ غلطیاں نہ پائی جاتیں۔"

تحجاج بن یوسف کی درست شدہ اغلاط: اس کے بعد مقام حدیث ۲۹۴ پر ایک فہرست اس کتاب المصاحف کے حوالہ سے درج کی گئی ہے جس میں بتایا گیا ہے کہ حجاج بن یوسف نے گیارہ مقامات پر تبدیلیاں کیں۔ یہ روایت ہم تسلیم کرنے کو تیار نہیں جس کی وجوہ درج ذیل ہیں۔ © ایس حدیث کتب صحاح میں کہیں نظر نہیں آئی۔

- الله فہرست میں درج شدہ فہرست بھی تحقیق سے بعض مقام پر غلط ثابت ہوئی ہے۔ مثلاً نمبر ۵ کے تحت درج ہے کہ مصحف عثانی میں سَیَقُوْلُوْنَ لِلَٰهِ لِلَٰهِ لِلَٰهِ لِلَٰهِ دِهْمُ ۸۵٬۰۷۰ . ۲۳) درج ہے کہ جب کہ تجاج نے

| آئينهُ پَرُويزيت ٢٠ (حصه پنجم) دفاع حديث ٢٠                                                          |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| اس كو سَيَقُوْلُوْنَ لِللهِ الله الله بنا ديا ب- مَكرجب قرآن س مقابله كيا توبه بات غلط ثابت موتى اور |
| جب ایک بات غلط ثابت ہو گئی تو دو سرے بیان کا کیا اعتبار؟                                             |
| تيسرا اعتراض                                                                                         |

اختلافات قرأت جن میں الفاظ کی زیادتی ہے: اب ہم ان تین حدیثوں کا ذکر کریں گے جن میں سے دو میں تو الفاظ کی زیادتی ہے اور ایک میں اعراب کا فرق ہے۔ اور یہ تین حدیثیں یا مثالیں الی ہیں جنہیں طلوع اسلام نے اس سارے مجموعہ سے چھانٹ کر لوگوں کو احادیث سے برگشتہ کرنے کے لیے پیش کیا ہے اور وہ مثالیں سہ ہیں۔

- احضرت ابن عباس شن الله بى كى قرات ميس "وما ارسلنا من قبلك من رسول ولا نبى" (۵۲/۲۲) ك آگ "وَلا مُحَدِّثٍ" بهى مذكور ب جس كو غلام احمد قاديانى ن اپنى نبوت كى دليل كے طور پر پيش كيا۔
- التیسری مثال دراصل ایک استفسار ہے کہ "وَ امْسَحُوْ ابْدُهُ وَسِحُهُ وَ أَدْجُلَحُهْ الْمَ الْمَ الْحَعْبَيْنِ (١/٥) ار جلکم کے ل پر ذہر ہے یا ذیر؟ اگر زہر پڑھا جائے تو سنیوں کے مسلک لیعنی پاؤں دھونے کو تائید حاصل ہوتی ہے اور اگر ل کی ذیر پڑھی جائے تو شیعہ کے مسلک کو تائید حاصل ہوتی ہے کہ پاؤل پر مسح کرنا چاہیے اور قرات دونوں طرح سے متواتر آئی ہیں۔ پھران میں صحیح کون می ہوئی؟ ان مثالوں کو ہم نے اختصار کے ساتھ ضرور لکھا ہے گر اس احتیاط کے ساتھ کہ طلوع اسلام ہو تو کچھ

مطلب سمجھانا چاہتا ہے۔ وہ فوت نہ ہو۔ پھر آخر میں طلوع اسلام نے یہ تبصرہ فرمایا ہے کہ: «ہم سمجھتے ہیں کہ اس کے بعد "اختلاف قرات" کے فتنہ کے متعلق کچھ سمجھنے کی ضرورت باتی نہیں رہتی لیکن ہمارے علماء کرام قرآن کے متد اول متن کو بھی من جانب اللہ مانتے ہیں اور ان اختلافی آیات کو بھی من جانب اللہ ' کیونکہ ان کی بنیاد احادیث پر ہے۔ ہم نے ان اختلافی آیات کی صرف دو تین مثالیں پیش کی ہیں۔ آپ قرآن کریم کے نسخوں میں اکثر مقامات پر یہ لکھا دیکھیں گے کہ "ایک اور قرات میں یوں بھی آیا ہے" یعنی یہ آیت یوں بھی نازل ہوئی تھی اور یوں بھی۔ " (ایصا علاق) اب دیکھتے اختلاف قرآت کے فتنہ ہونے سے انکار کس کو ہے؟ یہ فتنہ ایسا نہیں جس کا سراغ طلوع اسلام نے ہی لگایا ہے۔ اس اختلاف قرأت کے فتنہ سے ہی متاثر ہو کر حضرت حذیفہ بن ایس بائی خور عثان ریک تو تا ہوں کہی کہ پر مان کی نی میں کہ کس کو ہے؟ ہو کہ میں اکثر مقامات پر یہ کھا دیکھیں گے کہ "ایک عثان ریک تو تا ہوں بھی آیا ہے" یعنی یہ آیت یوں بھی نازل ہوئی تھی اور یوں بھی۔ " (ایصا صراح) مار خورت میں یوں بھی آیا ہے" یعنی ہی آیت یوں بھی نازل ہوئی تھی اور یوں بھی۔ " (ایصا صراح) ماری خورت میں ایک میں ایک میں ایک میں کار ہوئی تھی اور یوں بھی۔ " ایک مراغ طلوع طلوع اسلام نے ای لگا ہے تبصرہ کہ "آپ قرآن کریم کے نسخوں میں اکثر مقامات پر یہ کھا دیکھیں گے کہ تا کے اس خال مادی میں میں میں میں بلی میں جس کا مراغ طلوع اسلام کے ہی لگایا ہے۔ اس اختلاف قرآت کے فتنہ سے ہی متاثر ہو کر حضرت حذیفہ بن الیمان ہیں تو حضرت طلوع اسلام کا یہ تبصرہ کہ "آپ قرآن کریم کے نسخوں میں اکثر مقامات پر یہ لکھا دیکھیں گے کہ ایک

# کم آئینہ ترویز تے کہ آیا ہے، درست نہیں۔ آپ خود اپنے گھر میں موجود قرآن کریم کے نتخوں میں یا اور قرآت میں یوں بھی آیا ہے، درست نہیں۔ آپ خود اپنے گھر میں موجود قرآن کریم کے نتخوں میں یا کسی قرآن کریم کے پبلشر کی دکان پر جا کر مختلف قسم کے نتخوں میں خود ملاحظہ فرما لیجیے کہ کسی قرآن کریم رو آن کریم کے پبلشر کی دکان پر جا کر مختلف قسم کے نتخوں میں خود ملاحظہ فرما لیجیے کہ کسی قرآن کریم و آن کریم کے پبلشر کی دکان پر جا کر مختلف قسم کے نتخوں میں خود ملاحظہ فرما لیجیے کہ کسی قرآن کریم کے نتخوں میں یا پر آپ کو ایک عبارت کہیں لکھی نظر آتی ہے ہم جانتے ہیں کہ بعض پرانے قلمی نتخوں میں ایسے اختلاف قرآت کا ذکر ہو تا تھا جب کہ ماحول علمی تھا۔ اور اب جو یار لوگوں کا زمانہ آگیا تو یہ سلسلہ بھی ختم کر دیا گیا۔ کتاب المعاحف میں آگر ایسے اختلاف کا ذکر ہو تا تھا جب کہ ماحول علمی تھا۔ اور اب جو یار لوگوں کا زمانہ آگیا تو یہ سلسلہ بھی ختم کر دیا گیا۔ کتاب المعاحف میں آگر ایسے اختلاف کا ذکر ہو تا تھا جب کہ ماحول علمی تھا۔ اور اب جو یار لوگوں کا زمانہ آگیا تو یہ سلسلہ بھی ختم کر دیا گیا۔ کتاب المعاحف میں آگر ایسے اختلاف کا ذکر ہو تو سے کہ ماحول علمی تھا۔ اور اب جو یار لوگوں کا زمانہ آگیا تو یہ سلسلہ بھی ختم کر دیا گیا۔ کتاب المعاحف میں آگر ایسے اختلاف کا ذکر ہو تو میں کہ ایک تو یہ کتاب لائبر یوں کے سوا دستیاب بھی کماں سے ہو سکت المی آتھ تو تو سال درس نظامی میں تعلیم عاصل کرنے والے اس کتاب کے نام تک سے نادانت ہوتے ہیں۔ تو کیا یہ بات اس ثبوت کے لیے کانی نہیں کہ ایسے مسائل عوای نہیں ہوتے؟

اشاعت كرك ايك دوسرا فتنه بياكر ف امت مي ذبن انتشار چميلا رباب.

اب رہا یہ سوال کہ اگر یہ اختلاف قرآت احادیث میں مذکور نہ ہوتے تو کیا شیعہ حضرات متعہ کے قائل نہ ہوتے؟ یا مرزا غلام احمد قادیانی نبوت کا دعوی نہ کرتا۔ جب تمام امت کا مصحف عثانی پر انفاق ہے۔ شیعہ حضرات بھی اسی متداول قرآن کو معتبر سمجھتے ہیں اور مرزائی بھی۔ تو ایسے اختلافات قرآت ثبوت نہیں بن سکتے۔ البتہ یہ لوگ ایس روایات کو بطور تائید ہی پیش کر سکتے ہیں۔ اور یہ پچھ وہ کرتے ہیں۔ کیا آپ یہ سمجھتے ہیں کہ اگر حدیث میں وَلاً مُحَدِّثٍ والی قرآت کا ذکر نہ ہوتا تو مرزا قادیانی نبوت کا دعوی نہ کرتا؟ قرآت میں تو ذکر محدث کا ہے اور قادیانی صاحب کا دعوی نبوت کا ہے۔ پھر اس لفظ محدث سے نبوت کا

ای طرح متعہ کے مسلہ کی بنیاد بھی محض یہ اختلاف قرات نہیں' بلکہ اس کا تعلق نائخ ومنسوخ سے ہے۔ یہ مسلہ چونکہ خاصی تفصیل چاہتا ہے اور طلوع اسلام نے بھی مقام حدیث میں ایک مستقل الگ باب کی صورت میں پیش کیا ہے۔ اس لیے اسے ہم نے بھی الگ عنوان کے تحت قلمبند کر دیا ہے۔

رہی بات کہ لفظ اُذ جُلَکُم کے ل پر زہر نازل ہوئی تھی یا زیر ' تو اس کا جواب یہ ہے کہ نازل تو نہ زہر ہوئی تھی نہ زیر۔ دور نبوی لیٹی پیم عربی زبان کو کوفی رسم الخط میں لکھا جاتا تھا جو قلیل اللفظ تھا۔ یعنی زیر ' زہر تو در کنار نقط بھی بہت کم ہوتے تھے۔ لہٰذا اگر ہم اس قضیہ کا فیصلہ کرنے کے لیے ' نیشنل لا تبریری کراچی میں ایوب خال صاحب کا روس سے مصحف عثانی کا لایا ہوا عکس دیکھ بھی لیں تو یہ چنداں سود مند نہ ہوگا۔

اب ہم طلوع اسلام کی منشاء کے لیے یہ فرض کر لیتے ہیں کہ قرآت کے اختلافات کی سب روایات غلط میں اور یہ بھی کہ رسول اللہ سی پیل پر جو وحی نازل ہوئی تھی اس پر زبر ہی تھا اور ایسے ہی آپ سی پیل نے امت کو پڑھایا تھا کہ کیا اَرْ جُلَکُمْ پڑھنے سے سہ مسئلہ حل ہو جائے گا؟ جب کہ ار جلکم (ل کی زبر) پڑھنے کے باوجود بھی قواعد زبان کی رو سے دلا کل ترجیح دونوں طرف قریب قریب برابر ہیں؟ اس صورت حال کو

کم آئینہ بَرویزیت کے **679 کی (حصہ پنجم) دفاع حدیث کم مسامنے رکھ کر آپ اس کا کیا حل تجریز فرمائیں گے؟** سامنے رکھ کر آپ اس کا کیا حل تجویز فرمائیں گے؟ اس کا صحیح حل وہی ہے جو حضرت عثان نے سر انجام دیا تھا۔ ایسے اختلافات والی تمام تر قرأت حسب ارشاد اللی بھلا دی گئیں (۲۰:۲۰۱۰) اور یہ جو پکھ ہوا۔ منشائے اللی کے عین مطابق تھا کیونکہ اللہ نے قرآن کریم کی حفاظت کا ذمہ خود لے رکھا ہے۔

اب طلوع اسلام جو خود بھی اس بات کا قائل نہیں کہ یہ قرأت یوں بھی ہو تحق ہے اور یوں بھی بھل اس مستشرق کو کیا جواب دے سکتا تھا؟ الٹا روایات پر برس پڑا اور ای پرانی سرتال میں فرمایا کہ۔ ''عجم کی سازش اس سے کہنا یہ چاہتی ہے کہ قرآن کریم میں پہلی صدی کے آخر تک تبدیلیاں ہوتی رہیں اور یمی وہ زمانہ ہے جب احادیث کی تدوین شروع ہوئی تھی یعنی امام مسلم این شماب زہری کا زمانہ۔ لہذا اس وقت قرآن وحدیث دونوں ہی غیر محفوظ شکل میں تھے۔ ہمارے پاس قرآن بھی ایک

آئینہ بَرویزیت تابعی' اور احادیث بھی تابعین ہی کی جمع کردہ ہیں۔ للذا دونوں میں کوئی فرق نہیں ہے اگر کوئی فرق ہے تو صرف اتنا ہی ہے کہ قرآن ایک ایسے تابعی کا ہے جو ظلم وستم اور فتق و فجور میں آج تک ضرب المثل ہے' اور حدیث امام زہری <sup>(()</sup> کی ہے جو آئمہ حدیث کے نزدیک نہایت متقی اور پر ہیزگار تھے۔" (مقام حدیث ص ۲۹۸)

حفاظت قرآن سے متعلق ایک اعتراض اور اس کا جواب: طلوع اسلام سے سمی نے پوچھا تھا کہ حفاظت قرآن سے متعلق داخلی شہادتیں تو صرف مسلمانوں کے لیے کار آمد ہیں۔ غیر مسلم اس کا کیوں اعتبار کریں اور خارجی ثبوت تاریخ ہی سے مل سکتے ہیں 'جس کے متعلق آپ کہتے ہیں کہ خلنی چڑہے۔ بھرایک ایسی چیز جو خود خلنی ہے دو سری کو بقینی کیونکر ثابت کر سکتی ہے؟ تو اس کو جواب آپ نے سمی دیا کہ ''ایمان بذات خود بچ اور سائٹلیفک چیز ہے اور پرانی یا تاریخی شہادتوں میں سے جو اس قرآن کے مطابق ہوگی ایسے ہم سچا قرار دیں گے اور دہ قرآن کی تائید میں بیش ہو کر خود اپنی سچائی کا سر شیفکیٹ حاصل کرے گی۔ ' اب بتائی کیا اس جواب سے اس منتفسر کی تعلق ہو گئی ہوگی ? (تفصیلات کے لیے دیکھنے قرآنی فیصلے ' عنوان

### حفاظت قرآن کے خارجی ثبوت

اس مسلہ میں پرویز صاحب نے جس بے کبی کا اظهار فرمایا ہے ۔ وہ طاہر ہے اگر آپ اپنے ایمان کو سچا اور سائنڈیفک سیجھتے ہیں تو اس لحاظ سے ہر ایک کو یہ حق حاصل ہو جاتا ہے کہ وہ اپنے ایمان کو سچا اور سائنڈیفک سیجھے اور ہر اس بات کا انکار کر دے جو اس کے ایمان کے خلاف ہو۔ پرویز صاحب واقعی کوئی خارجی ثبوت مہیا کر بھی نہیں سکتے۔ جب کہ ہمارے نزدیک کم از کم دو خارجی ثبوت خرور موجود ہیں۔

<u>ا۔ حفظ قرآن :</u> حفظ قرآن کا سلسلہ دور نبوی سلی کیا سے شروع ہوا اور آج تک بلا انقطاع جاری دساری اور ہر آن اضافہ میں ہے۔ حفاظت قرآن کا یہ ایسا زندہ ثبوت ہے جس کا ہر شخص کمی دفت بھی تجربہ کر سکتا ہے۔ مگر طلوع اسلام کے نظریات کے لحاظ سے بیکار ہے۔ کیونکہ قرآن رٹا کے بغیر حفظ نہیں ہو سکتا۔ اور طلوع اسلام بلا سوچ سمجھ تلادت قرآن کا مخالف ہے۔ حفظ عموماً بچپن میں کرایا جاتا ہے۔ پھر محجمی لوگ بھی حفظ کرتے ہیں۔ ان میں سے بھی اکثر قرآن کے معانی و مطالب نہیں سمجھتے۔ اگر کوئی پڑھا لکھا قرآن کے معانی پر ہی غور کرتا رہے تو حفظ نہیں ہو سکتا۔ علاوہ ازیں طلوع اسلام قرآن پاک کے صوتی اعجاز کا

 www.wkrf.net (Tahafuz-e-Hadees Foundation) (حصه پنجم) دفاع حدیث آئینہ کَرویزیت ۲۰۰۰ (حصه پنجم) دفاع حدیث ۲۰۰۰ تا ۲۰۰۰ (حصه پنجم) دفاع حدیث ۲۰۰۰ تا دوت قائل نہیں۔ بلکہ وہ اس صوتی اعجاز کا سلسلہ عہد سحرے منسلک کرتا ہے (تفصیل کے لیے دیکھتے " تلاوت قرآن پاک") للذا اس جماعت میں کوئی حافظ آپ کو کم ہی نظر آئے گا۔ پھران حضرات کو حفاظت قرآن کا یہ زندہ ثبوت نظر کیسے آئے؟

۲۔ متند احادیث : حفاظت قرآن کا دو سرا جیتا جاگتا ثبوت متند احادیث کا وجود ہے جسے طلوع اسلام ناقابل اور خلفی چیز سمجھتا ہے۔ اور محض تاریخ کے مقام پر لے آتا ہے۔ اور لطف کی بات بیر ہے کہ اس خلفی اور ناقابل اعتاد چیز کو کسی دقت حفاظت قرآن بلکہ حفظ قرآن جیسے اہم مسئلہ میں پیش کر دیتا ہے۔ مثلاً: خلفی اور ناقابل اعتاد چیز کو کسی دقت حفاظت قرآن بلکہ حفظ قرآن جیسے اہم مسئلہ میں پیش کر دیتا ہے۔ مثلاً: "اور تاریخ سے ہمیں اس بات کا ثبوت بھی ماتا ہے کہ رسول اللہ حفاظ سے بار بار قرآن کو سناکرتے تھی اور ناقابل اعتاد چیز کو کسی دقت حفاظت قرآن بلکہ حفظ قرآن جیسے اہم مسئلہ میں پیش کر دیتا ہے۔ مثلاً: "اور تاریخ سے ہمیں اس بات کا ثبوت بھی ماتا ہے کہ رسول اللہ حفاظ سے بار بار قرآن کو سناکرتے تھے اور خاد خود بھی ان کو سناکرتے تھے۔ اس مقصد کے لیے ملہ میں حضرت ارقم مخزومی کا مکان متعین تھا۔ تھے اور مدینہ میں محبر نبوی میں صفہ عام طور پر حفاظ کا مرکز تھا۔ چنانچہ حضور کی دفات کے وقت سینکڑوں حفاظ مور ندین میں محبر نبوی میں صفہ عام طور پر حفاظ کا مرکز تھا۔ چنانچہ حضور کی دفات کے وقت سینکڑوں حفاظ مود ہو کہ اللہ مند نے میں حفاظ کا مرکز تھا۔ چنانچہ حضور کی دفات کے وقت سینکڑوں دفاظ مود نہ کو مناکر خلی حضور کی دفاظ مور کہ خلی کہ مرکز تھا۔ چنانچہ حضور کی دفات کے دوت سینکڑوں حفاظ مود ہو دیکھ اللہ مود ہو حضوں کی دفات کے دفاظ کا مرکز تھا۔ چنانچہ حضور کی دفات کے دوقت سینکڑوں دفاظ مود دیت اور ان میں سے متعدد ایسے تھے جن کو سند خود رسول اللہ نے عطا فرمائی تھی۔ "

اب جدارا ہتائیے کہ جس شخص کی تمام عمر پورے مجموعہ حدیث کو ناقابل اعتماد قرار دینے میں گزری ہو۔ اے اس حدیث سے استفادہ کا حق پنچتا ہے؟ سمی تو سائل کا اعتراض تھا۔ پھر آپ نے جواب میں وہی خلق چز پیش فرما دی۔

(3)

. .

آئينة رَويزيت 682 (همه ينجم) دفاع حديث ( باب: چهارم ) تفسير بالحديث اس باب میں طلوع اسلام نے کتب صحاح کی کتاب النفسیر سے ایس احادیث کا انتخاب کیا ہے جو اس کی ہصیرت کے مطابق نا قابل تشکیم ہیں۔ فلہذا وہ تبھی رسول اللہ سٹھیل کی بیان فرمودہ تفسیر شیں ہو سکتی۔ اور اس کا عنوان رکھا ہے '' قرآنی آیات کی تغییر' احادیث کی رو سے '' بالفاظ دیگر ایس سب احادیث وضعی ہیں جو کتب صحاح میں شامل ہیں۔ وہ احادیث درج ذمل ہیں۔

حضرت موسىٰ علیتِ اور بنی اسرائیل

ارشاد باری ہے:

"اے ایمان والو ان لوگوں کی طرح نہ ہو جانا۔ جنہوں نے حضرت موسیٰ کو اذیت دی سو اللہ نے اے اس سے بری کیا اور مولیٰ اللہ کے ہاں بڑی آبرو والے تھے." ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَكُونُوا كَالَذِينَ ءَاذَوْا مُوسَىٰ فَبَرَآهُ ٱللَّهُ مِتَا قَالُوا وَكَانَ عِندَ ٱللَّهِ مُوسَىٰ فَبَرَآهُ ٱللَّهُ مِتَا قَالُوا وَكَانَ عِندَ ٱللَّهِ وَبِعِهُا (الأحزاب٦٩/٣٣)

پرویز صاحب فرماتے ہیں کہ بنی اسرائیل نے حضرت موٹ کو بھی کھانا مانگ کر' بھی پانی مانگ کر بھی ایک نیا معبود بنانے کی خواہش کر کے اور بھی خدا کو علانیہ دیکھنے کی خواہش کر کے اور بھی جماد سے انکار کر کے بہت ننگ کیا ہوا تھا۔ اللہ تعالیٰ مومنوں سے فرماتے ہیں کہ تم بھی بنی اسرائیل کی طرح نہ ہو جانا۔ کیونکہ جو قوم اپنے رسول کی اطاعت کرنے کے بجائے اسے ستاتی ہے تباہ ہو جاتی ہے۔ (م- ح ص ۱۶۱ تا ص ۱۹۸ طخصاً)

اب اس کے مقابلہ میں بخاری کی تفسیر دیکھتے۔

"ابو ہریرہ منافظ کہتے ہیں کہ رسول اللہ نے فرمایا۔ بنی اسرائیل برہنہ عنسل کیا کرتے تھے۔ ایک دوسرے کی طرف دیکھتا جاتا تھا۔ اور مویٰ ننها عنسل کیا کرتے تھے تو بنی اسرائیل نے کہا کہ واللہ مویٰ لیتِ کو ہم لوگوں کے ہمراہ عنسل کرنے سے سوا اس کے اور پھھ مانع نہیں کہ فستق میں مبتلا ہیں۔ اتفاق سے ایک دن

کم آئینہ ترویزیت کے اور اپنا لباس ایک پھر پر رکھ دیا۔ وہ پھر ان کا لباس لے بھاگا۔ اور حفرت موی مویٰ عنسل کرنے گئے اور اپنا لباس ایک پھر پر رکھ دیا۔ وہ پھر ان کا لباس لے بھاگا۔ اور حفرت مویٰ طلب کا بھی اس کے تعاقب میں یہ کہتے ہوئے دوڑے ثوبی یا حَجَوٰ۔ ثوبی یا حَجَوٰ (اے پھر میرے کپڑے۔ اے پھر میرے کپڑے) یمال تک کہ بنی اسرائیل نے مویٰ طلب کی طرف دیکھ لیا اور کہا کہ واللہ مویٰ طلب کو کچھ بیاری شیں ہے (اور پھر تھر کیا) مویٰ طلب کی نے اپنا لباس لے لیا اور پھر کو مار نے لگے۔ ابو ہریوہ تلاہ کتے ہیں کہ خدا کی قتم پھر پر (حضرت مویٰ کی مار سے) چھ یا سات نشان (اب تک باق) اب دیکھنے کہ:

© آیت سے بیہ بات واضح ہوتی ہے کہ ایذا موئی سے کچھ مائلنے' طلب کرنے' یا خواہش کرنے کے متعلق نہ تھی بلکہ وہ موئ کی ذات کے متعلق کچھ کہتے تھے۔ جس سے موئ ملتِ کہ کو تکلیف پہنچتی تھی۔

(3) پردیز صاحب آیت مذکورہ درن کرتے وقت اس کا آخری حصہ وَ کَانَ عِندَ اللَّهِ وَجِنهَا" چھوڑ گئے۔ وجیہ وہ آبرو والا محض ہو تا ہے جس کے متعلق لوگوں کو پچھ اعتراض ہو تو بھی وہ اس کے منہ پر بچھ نہ کہ سکیں اور ادھر ادھر باتیں کرتے پھریں۔ یمی لفظ قرآن نے حضرت عیسیٰ کے لیے بھی استعال فرمایا اور کما وَجِيهًا فِی الدُنْیَا وَالْآخِوَةِ (۲۵۰۰) یعنیٰ عیسیٰ دنیا میں بھی وجیہ تھے اور آخرت میں بھی وجیہ ہوں گے۔ دنیا میں یہود ان کی پیدائش کے متعلق الزام لگاتے تھے۔ لیکن منہ پر یہ بات کہنے کی کوئی جرات نہ کرتا تھا۔ اب جو پرویز صاحب نے مویٰ طلب کی کو ایڈا کی باتیں گنائی ہیں۔ وہ تو ایی ہیں جو انہوں نے موسیٰ کو کہہ ہی نہیں دی تھیں بلکہ ان کی خواہش اور مطالبہ بھی کیا۔ تو اس لحاظ سے اللہ تعالیٰ کا مِمَا قَالُوْا کے بعد وَجِنها کو لفظ لانا اس بات کی دلیل ہے کہ ان باتوں سے مولیٰ کو تعلیف بھی ہوتی تھی اور دہ ان کے منہ پر کھنے کی سرائیس دی تھیں بلکہ ان کی خواہش اور مطالبہ بھی کیائی ہیں۔ وہ تو ایسی ہیں جو انہوں نے موسیٰ کو کہہ ہی میں دی تھیں بلکہ ان کی خواہش اور مطالبہ بھی کیا۔ تو اس لحاظ سے اللہ تعالیٰ کا مِمَا قَالُوْا کے بعد وَجِنہ میں دی تھی بلکہ ان کی خواہش اور مطالبہ بھی کیا۔ تو اس لحاظ سے اللہ تعالیٰ کا مِمَا قَالُوْا کے بعد وَجِنهُ مولی دی تھی بلکہ ان کی خواہش اور مطالبہ بھی کیا۔ تو اس لحاظ سے اللہ تعالیٰ کا مِمَا قَالُوْا کے بعد وَجِنها میں دی تھی بلکہ ان کی خواہش اور مطالبہ بھی کیا۔ تو اس لحاظ سے اللہ تعالیٰ کا مِمَا قالُوْا کے منہ پر کینے کی معلی دی تھی نہ کرتے تھے۔ اور ایسی ہی بولی سے اللہ تعالیٰ نے مسلمانوں کو منع فرمایا ہے کہ دو رسول اکر م سلی ہیں کی متعلی اس طرح کی باتوں سے پر ہیز کریں۔

ان تصریحات سے معلوم ہو جاتا ہے کہ پرویز صاحب کا بیان کردہ مفہوم نامکمل بھی ہے ادر غلط بھی۔ اب رہی سہ بات کہ انہیں اس تفسیر میں کیا بات کھنکتی ہے؟ تو سہ واضح ہے کہ اس دافعہ میں پتھر کے کپڑوں سمیت دوڑنے کی بات انہیں گوارا نہیں۔

تاہم جو لوگ معجزات کے منگر ہیں انہیں بھی بخاری میں مندرجہ تفییر راس آسکتی ہے۔ وہ یوں کہ تجر کے معنی پھر بھی ہیں اور گھو ڑی بھی (منجد) اس طرح یہ واقعہ یوں ہو گا کہ موسیٰ ملات کے گھو ڑی پر سوار تھے۔ کسی تنہائی کے مقام پر نمانے لگے۔ تو گھو ڑی کو کھڑا کیا اور اس پر ہی اپنے کپڑے رکھ دینے۔ جب نمانے

آئينهُ پَرُويزيت 💦 🚱 🔨 (حصه پنجم) دفاع حديث کے بعد کیڑے لینے آگے بڑھے تو گھو ڑی دوڑیڑی اور موٹ ملت 🖗 توبی یا حجر کہتے اس کے پیچھے دوڑے۔ تا آنکہ بنی اسرائیل نے موٹ کو ننگے بدن دیکھ لیا کہ آپ بالکل بے داغ اور ان کی مزعومہ بیاری سے پاک ہیں۔ اس طرح اللہ نے موسیٰ الست ا کو بن اسرائیل کی باتوں کی ایذا سے بری کر دیا۔ رہی یہ بات جو حضرت ابو ہریرہ بنائٹڑ معتم اٹھا کر کہتے ہیں کہ پھر پر مار کے چھ یا سات نشان ہیں تو یہ ابو ہریرہ کا اپنا قول ہے ارشاد نبوی نہیں کہ اس کا ماننا حجت ہو۔ ② فرعون كاايمان لانا یرویز صاحب فرماتے ہیں کہ: " ترفدی میں حضرت ابن عباس بنائھ سے روایت ہے کہ رسول اللہ نے فرمایا۔ کہ جبریل کہتے تھے کہ فرعون غرق ہونے لگا۔ اور ایمان لانا چاہتا تھا۔ کاش اس وقت اے محمد! تم مجھے دیکھتے کہ میں سمندر کی مٹی لیے ہوئے اس کے منہ میں ٹھونس رہا تھا۔ کہ بیہ کلمہ نہ پڑھ لے اور اس پر اللہ کی رحمت نه آجائ - " (م- ح ص ١٤) اب دیکھتے کہ مندرجہ بالا ترجمہ میں پرویز صاحب نے جو کچھ تصرف فرمایا ہے اس کا جائزہ تو ہم بعد میں لیں گے۔ سردست بیہ کہنا چاہتے ہیں کہ پرویز صاحب نے اپنے اس خود ساختہ ترجمہ کو بنیاد قرار دے کر درج ذمل اعتراضات جر ديئے ہیں۔ 🗉 🛛 جبریل کابیہ کام نہیں کہ جو ایمان لانا چاہے اس کے منہ میں مٹی ٹھونسے لگیں۔ اور خدا کی رحمت کو بند کردیں۔ 2 فرشتے چونکہ خدا کے تحکم کے پابند ہوتے ہیں جس سے معلوم ہو تا ہے کہ جبریل نے بیہ کام خدا کے تحکم کے مطابق کیا تھا۔ 3 اس خدا کے حکم اور جبریل کی کارروائی کے بادجود فرعون نے کلمہ پڑھ لیا اور کہا۔ ﴿ قَالَ مَامَنتُ أَنَّهُ لَآ إِلَهُ إِلَّا ٱلَّذِي مَامَنت بِهِ " فرعون نے کہا کہ میں ایمان لایا کہ کوئی اللہ نہیں بجز اس اللہ کے جس پر بنی اسرائیل ایمان رکھتے ہیں اور بَنُوْأَ إِسْرَهِيلَ وَأَنَّا مِنَ ٱلْمُسْلِحِينَ ٢ میں مسلمان ہوں۔ '' (يونس١٠/ ٩٠) اور يوں (معاذ الله) خدا كى تدبير ناكام ہو گئى۔ آپ تصور بھى كر يحتے ہيں كہ يہ تفسير رسول الله طرائي كل بيان فرموده جو كى - `` (م- ح ص + 2 ا مص ا 2 المخصاً) اب دیکھئے حدیث محولہ بلا کا اصل متن اور ترجمہ یوں ہے۔ ''ابن عباس کہتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا «عَنْ إِبْنِ عَبَّاسِ أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ قَالَ لَمَّا اَغْرَقَ اللَّهُ فِرْعُوَّنَ قَالَ أَمَّنْتُ أَنَّهُ لاَ اِلٰهَ جب اللہ نے فرعون کو غرق کیا تو وہ کہنے لگا کہ میں اس

 پرویز صاحب کے ترجمہ کے مطابق جبریل نے مٹی ٹھوننے کا عمل فرعون نے کلمہ پڑھنے سے پیشرواقع ہوا جب کہ حدیث میں پوری وضاحت ہے کہ فرعون نے کلمہ پڑھنے پر جبریل ملت بڑا نے بیہ کام کیا۔
 جبریل ملت بڑا نے فی الواقع بیہ کام اللہ کے حکم کے مطابق کیا تھا۔ جس کی دلیل بیہ ہے کہ فرعون کے اس کلمہ پڑھنے والی آیت سے متصل الگی آیت میں اللہ تعالی فرعون کو فرما رہے ہیں کہ:

﴿ ءَآلَتَنَ وَقَدْ عَصَيْتَ قَبْلُ وَكُنتَ مِنَ "اب (كلمه پڑھتا ہے) جب كه تو پہلے (بیشہ) نافرمانی اَلْمُفْسِدِینَ ٢٠٠٠ (یونس١٠/٩١) کر تار ہااور تو مندین میں سے تھا۔ "

گویا جو کام جریل نے کیا وحی اللمی نے اس کی تائید کر دی۔ لیکن پرویز صاحب نے یہ اگلی آیت درج نہیں فرمائی۔ کیونکہ اس طرح ان کا بنا بنایا کھیل بگڑ جاتا تھا۔ اس وضاحت کے بعد نہ جریل کے متعلق کوئی غلط تصور پیدا ہو تا ہے اور نہ خدا کے متعلق۔

# ③ هُوَالْأَوَّلُ وَالْأَخِرُ كَى تَغْسِير

پرویز صاحب فرماتے ہیں کہ ''ھو الاول والآخر' کا بیہ معنی ہے کہ خدا زمان (Time) کی قیود سے مادرا ہے۔ بیہ ایسی واضح بات ہے جس کے سیجھنے میں کوئی د شواری نہیں۔ وہی اول وہی آخر۔ لیکن جامع ترمذی میں حضرت ابو ہریرہ سے ایک طویل روایت آتی ہے جس کا خلاصہ سے ہے کہ:

رسول اللہ نے فرمایا کہ زمین سے آسان پانچ سو سال کی راہ ہے۔ پھر ہر آسان سے دو سرے آسان تک ای قدر فاصلہ ہے اور آسان سات ہیں جن کے اور عرش ہے اس کا فاصلہ بھی ساتویں آسان سے پانچ سو سال کی راہ ہے۔ ای طرح اس زمین کے پنچ زمین ہے۔ پانچ سو سال کی مسافت پر اور زمینیں بھی سات ہیں جن میں سے ہر ایک سے دو سری کا فاصلہ ای قدر ہے۔ قشم ہے اللہ کی جس کے ہاتھ میں محمد کی جان ہیں جن میں سے کوئی اسی زمین کے اسفل ترین طبقہ میں رسی لنکائے تو وہ ٹھیک اللہ کے اور چار کے گا پھر آپ نے فرمایا هو الاول والا خر۔ آپ آیت کو دیکھتے پھر اس تفسیر پر غور سیجیے کہ سے تفسیر کسی صورت میں بھی رسول اللہ سٹی کی کی فرمودہ ہو سکتی ہے۔ "(م- ح ص ایک ا

اب ویکھتے اس بات کا ہمیں بھی اعتراف ہے کہ یہ تفیر رسول اللہ کی فرمودہ نہیں ہے۔ کیونکہ امام ترفدی نے یہ روایت درج کرنے کے بعد یہ بھی لکھ دیا کہ اس کی سند منقطع ہے۔ <u>اس سند میں حسن کی ابو ہریہ</u> ویڑا تحد سے ماعت ہی ثابت سیں۔ اور اس روایت کے نام تول ہونے کی روسری وجہ یہ بتائی ہے کہ قرآن کریم سے اللہ کاعرش پر ہونا ثابت ہے اور یہ روایت اس کے خالف ہے۔ روسری وجہ یہ بتائی ہے کہ قرآن کریم سے اللہ کاعرش پر ہونا ثابت ہے اور یہ روایت اس کے خالف ہے۔ (تر ذری - ابواب النفیر - سورہ حدید) (تر ذری - ابواب النفیر - سورہ حدید) اب اگر پرویز صاحب اس حدیث پر امام تر ذری کا تبعرہ ہی ملاحظہ فرما لیتے تو کیا اچھا ہوتا۔ پرویز صاحب مقام حدیث کے ص ۲۳ ما پر فرماتے ہیں کہ: "سورہ بقرہ میں ہے کہ علَّمَ آدَمَ اللَّاسُماءَ کَلَّهَا (۲:۱۳) اور خدا نے آدم کو تمام اساء کاعلم سکھلیا۔ بات بالکل صاف ہے۔ "(م - ح ص ۲۳ مار) اب دیکھتے جب پرویز صاحب فرمائیں کہ "بات بالکل صاف ہے یا واضح ہے " تو اس وقت وہ آپ کو باتی نگا بلچسن میں پیشا رہے ہوتے ہیں۔ چنانچہ اس جگہ ذکر تو ایک "صاف بات "کا کیا گر "کی صاف باتیں "کہہ گئے اور وہ صاف باتیں یہ ہیں۔

- ووسری صاف بات پرویز صاحب نے بیہ بتائی کہ "انسان کو خدا نے اس کی صلاحیت دی ہے کہ وہ اشیائے فطرت کا علم حاصل کرے" بیہ ہے علم آدم الاساء کا درست اور صاف ترجمہ اللہ نے عَلَّمَ میں ماضی کا صیغہ استعال فرمایا۔ یعنی اللہ نعالی نے علم سکھا دیا۔ یعنی خود خدا معلم تھا) کیکن آپ میں ماضی کا صیغہ استعال فرمایا۔ یعنی اللہ نعالی نے علم سکھا دیا۔ یعنی خود خدا معلم تھا) کیکن آپ میں ماضی کا صیغہ استعال فرمایا۔ یعنی اللہ نعالی نے علم سکھا دیا۔ یعنی خود خدا کے مال کرے" ہے جائل ہے علم سکھا دیا۔ یعنی خود خدا معلم تھا) کیکن آپ میں ماضی کا صیغہ استعال فرمایا۔ یعنی اللہ نعالی نے علم سکھا دیا۔ یعنی خود خدا معلم تھا) کیکن آپ میں ماضی کا صیغہ استعال فرمایا۔ یعنی اللہ نعالی نے علم سکھا دیا۔ یعنی خود خدا معلم تھا) کیکن آپ معلم حول کا حکم حاصل کرے دی ہے جائل ہے جامل کرے ہے جائل ہے جائل ہے جائل ہے جائل ہے مال کر ہے ہے مال کرے ہے مال کرے ہے معلم معان کر ہے ہے معلم تھا) کیکن آپ معلم خود خدا معلم تھا) کیکن آپ معلم حول کا حکم تھا ہے معلم حاصل کرے دی ہے جائل ہے حکم سکھا دیا۔ یعنی خود خدا معلم تھا) کیکن آپ معلم حول کو معلم قرار دے کر ہدایت فرما رہے ہیں کہ انسان کو چاہئے کہ اشیائے فطرت کا علم حاصل کرے اور اس کا تعلق زمانہ مستعبل سے جاملایا۔
- الا تیسری صاف بات ہی ہے کہ ''اسی لیے وہ مبحود ملائکہ اور مخدوم کا تنات ہے '' اب دیکھتے جب جبر اعلیٰ ہی کوئی تمثیلی ترجمان ہو تو اس کی اولاد حقیقت کا قالب کیے پہن سکتی ہے۔ نیز جب ملا تک کا کوئی خارجی وجود ہی نہیں تو فرشتوں کے سجدہ کا کیا معنی ؟

ان صاف باتوں کے بعد پرویز صاحب کی نظر کرم بخاری کی ایک طویل حدیث پر پڑتی ہے۔ جو امام بخاری نے عکم آدَم الأسْماءَ کے تحت درج کر کے اس میں روز قیامت کا دہشت ناک منظراور رسل اللّه کی شفاعت کا ذکر کیا ہے۔ یہ حدیث چو نکہ معروف ہے۔ للذا بخوف طوالت اس کا اندراج ضروری نہیں سبیحتے۔ البتہ ان اعتراضات کو درج کرتے ہیں۔ جو اس طلمن میں طلوع اسلام نے اٹھائے ہیں۔ (ا) پہلے تو دیکھتے کہ اس تفسیر میں تعلیم آدم کے متعلق ایک لفظ نہیں۔ (م- ح ص 21)

اب دیکھئے پرویز صاحب کے اپنے درج کردہ اقتباس میں یہ الفاظ موجود ہیں۔ کہ قیامت کے دن سب مسلمان جمع ہو کر مشورہ کریں گے کہ آج کے دن کسی کو شفیع بنائیں۔ وہ آدم کے پاس آئیں گے اور کہیں www.wkrf.net (Tahafyz-e-Hadees Foundation). م آئينه ترَويزيت (حصه پنجم) دفاع حديث

گ۔ آپ سب کے باپ ہیں۔ آپ کو اللہ نے ملائکہ سے سجدہ کرایا ہے۔ آپ کو تمام نام سکھائے ہیں۔ آپ ہماری سفارش کریں کہ اس جگہ کی تکلیف سے راحت پائیں۔ " تو کیا اس میں علم آدم الاساء کا ذکر نہیں؟ اگرچہ پرویز صاحب اتن عبارت میں سے بھی ایک اہم بات "اللہ نے آپ <sup>(1)</sup> کو اپنے ہاتھ سے بنایا "چھوڑ گئے ہیں۔ تاہم آپ کے اعتراض والی بات کا ذکر تو آہی گیا ہے۔

شاید پرویز صاحب بیہ چاہتے ہوں کہ امام بخاری اس تعلیم کا ذکر کرتے۔ جو اللہ نے آدم کو دی تھی۔ تاکہ کچھ مادہ کے خواص معلوم ہو جاتے۔ تو عرض ہے کہ امام بخاری نے علم آدم الاساء کا کم از کم ذکر تو کر دیا۔ آپ نے تو اپنی تحریروں میں صرف سمجھانے کی کو شش کی ہے کہ انسان میں چیزوں کے انتخاب کا داعیہ رکھ لیا گیا تھا یعنی علم کا ذریعہ بیان کر دیا۔ اب سوال میہ ہے کہ کیا علم کا ذریعہ بنا دینے کا نام ہی تعلیم یا سکھانا ہو تا ہے۔ گویا جو اعتراض آپ کو امام بخاری سے ہے وہی اعتراض آپ پر وارد ہو تا ہے۔ (۲) پھر فرمایا۔ ''پھر اس پر بھی خور فرمائے کہ اس میں مختلف انہیائے کرام کے متعلق میہ لکھا ہے کہ وہ

اپنے گناہوں سے اس قدر شرمندہ ہوں گے کہ خدا کے سامنے جانے کی جرأت نہ کریں گے۔ اس فتم کی ہاتیں رسول اللہ کی ہو تکتی ہیں؟" (م-ح صے))

اب و یکھئے پرویز صاحب خود اپنے اقتباس میں درج کر آئے ہیں کہ تمام لوگ آپ کو اللہ کے ہاں سفارشی بنا کر لے جانا چاہیں گے۔ کیا کسی کے ہاں خود جانے اور تمام لوگوں کا سفارشی بن کر چانے میں پر کھ فرق نہیں؟ تمام لوگوں کا سفارشی تو وہی ہو سکتا ہے جو تمام لوگوں سے افضل ہو۔ لہذا وہ رسول اللہ کی موجودگی میں اپنے آپ کو اس کا اہل نہ سمجھ کر اپنی کسی نہ کسی غلطی کا ذکر کرکے لوگوں کے مطالبہ کو ٹالتے جائیں گے حلائکہ دنیا میں ہی ان کی لغزشیں معاف کی جا چکی تھیں۔ اس دن کی ختیوں اور اللہ تعالیٰ کے جلال کو دیکھ کر وہ اپنی معاف شدہ لغزشوں کا تذکرہ کر کے تمام لوگوں ہے لیے اللہ کے ہاں سفارشی بنے سے

⑤ عورتیں تمہاری کھیتیاں ہیں

پردیز صاحب فرماتے ہیں کہ "سورہ بقرہ میں ہے کہ: ﴿ نِسَاَؤُکُمْ حَرِثٌ لَکُمْ هَأَنُواْ حَرَثُکُمْ آنَنَ شِنَعْهُمْ ﴾ "تمہاری ہویاں تمہاری کھیتیاں ہیں تم جب جاہوا پی (البقرہ ۲/ ۲۲۳) بات صاف ہے ہویوں کے پاس جانے کا مقصد تخم ریزی ہے تو جس طرح کسان مناسب موقعوں پر

باب طاف ہے بیویوں نے پال جانے کا تعظیر سم کر چرنی ہے تو بال طرح مسان مناسب سو تفوں پر کشت کاری کرتا ہے تم بھی موزوں موقعہ پر تختم ریزی کرد۔'' (م-ح ص22ا)

یہ بات پرویز صاحب نے عمد اُترک کر دی۔ کیونکہ وہ اس طرح کی تخلیق آدم کے قائل نہیں۔ پر

www.wkrf.net (Tahafuz-e-Hadees Foundation) آئىنىە ئرويزىت 🕺 😽 🚱 🛠 (خصە بىجم) دفاع حديث اب دیکھتے بات تو واقعی بڑی صاف ہے مگر سوال ہو ہے کہ لفظ آنی کالغوی معنی کیا ہے۔ نیز سد کہ کیا آن کا معنی "جب" یا "مناسب موقعہ پر" ہو سکتا ہے یا نہیں؟ آپ جتنی لغت کی کتابیں دیکھیں گے اس کے معنی جہاں ہے' کہاں ہے' کب' کد ھر' وغیرہ ہی پائیں گے۔ اَنیٰ کے معنی اِذیا اِذَا کہیں بھی نہ پائیں گے۔ للذا اس کی تفسیر میں اختلاف ہوا اور اس اختلاف کی وجوہ سے ہیں۔ (۱) لفظ آنیٰ کے مفہوم کی عمومیت۔ (۲) بعض صحابہ کے اقوال سے بھی اس لفظی عمومیت کی تائید ہوتی ہے۔ (۳) چند لوگ جو وطی فی الدہر کے قائل تھے انہوں نے یہ سوال بھی اٹھایا۔ کہ آیا خبر واحد آیت کی عمومیت پر اثر انداز بھی ہو سکتی ہے یا نہیں؟ اس اختلاف کے باوجود امت کا کثیر طبقہ ایسا رہا ہے جو وطی فی الدبر کو حرام سمجھتا ہے کیونکہ حرث کالفظ ای چیز کا متقاضی ہے۔ اور جو لوگ آنی کی عمومیت کے قائل ہیں وہ بھی اس سے یہ مراد کیتے ہیں کہ عورت کو اگر النا لنا کر بھی جماع کیا جائے تو بھی یہ فرج میں ہی ہونا چاہئے۔ اور ایک قلیل تعداد ان لوگوں کی بھی ہے جو وطی فی الدبر کو جائز سمجھتے تھے۔ **آنی کی لغوی شخصیق** : امام راغب مفردات الفرآن میں لکھتے ہیں کہ آنی سے حالت اور جگہ دونوں کے متعلق سوال کے لیے آتا ہے۔ اس کیے بعض نے کہا ہے کہ یہ بمعنی آین (کہاں۔ کس جگہ۔ جہاں) اور کف (کیے۔ کس طرح) کے لیے آتا ہے پس آیت کریمہ ﴿ أَنَّى لَكِ هٰذا ﴾ (٣٤:٣) کے معنى بدين که کھانا تچھے کہاں سے ملتا ہے؟ (۲) منجد میں اس کے معنی (۱) جمال (۲) کہاں ہے) (۳) کب (۴) کس طرح بمعہ امثال درج ہے۔ (٣) منتنی الارب (فارس) میں اس کے معنی سہ میں (۱) چکونہ (کس طرح) (۲) از کجا (کہال سے) (۳) ہر کجا۔ (كسى بھى جكد سے) (٢) حرف شرط ب- درج بين-(٣) پرویز صاحب نے اپنی تصنیف لغات القرآن میں آنی کے مندرجہ ذیل معانی لکھے ہیں: 1 کیف (س طرح - کیونکر) @ این (کہال سے) 3 کد هر ، متى (کب جب) - اب دیکھتے آنیٰ کے معنی متى اى وقت ہی ہوں گے جب اس کا معنی کب ہو گا۔ متی کے معنی تو جب بھی ہو سکتے ہیں لیکن اُنی کے نہیں ہوتے۔ اس کیے برویز صاحب نے جو مثال پیش فرمائی۔ اس کے معنی کب' کس طرح یا کیونکر ہی ہتائے ہیں جاہئے تو یہ تھا کہ کوئی ایسی مثال پیش فرماتے جس میں '' اُنیٰ ''جب' ' کے معنوں میں استعال ہو تالیکن آپ ایسانہیں کر سکے۔ اور (۵) یا نیجواں معنی اس کا ''جب'' ہتایا ہے وہ اس طرح کہ یمی آیت ﴿ فَانْتُوْا حَرْثَكُمْ أَنَّنِي شِئتُمْ ﴾ درج كر ے اس کے معنی میں آئی کی جگہ جب لکھ دیا۔ پھر بعض ایسے حضرات کے اقوال اپن تائید میں لکھ

ديئ مين جو وطى في الدبر كو ناجائز سمجھتے ميں .

امام بخاری نے اس آیت کی تفسیر میں دو اقوال نقل کیے ہیں۔ ایک عبدالللہ بن عمر تلاقد کا کہ بعض آدمی عور توں سے وطی فی الدبر کرتے تھے۔ ان کے بارے میں یہ آیت نازل ہوئی۔ اس روایت میں عبدالللہ بن عمر تلک تلظ نے اپنا نظریہ کچھ واضح نہیں کیا۔ تاہم ان کے بیان سے ظاہر ہوتا ہے کہ وہ ایسا کرنے والوں کو غلط کار نہیں سیمصح تھے۔ اور دو سرا قول جابر یلائد کا ہے۔ یہودیوں میں یہ بات مشہور تھی کہ جو کوئی عورت سے الٹالٹا کر فرج میں جماع کرے تو اولاد جھیکی پیدا ہوگی۔ جابر تلاثو کہتے ہیں کہ یہ آیت اس قول کی تردید میں نازل ہوئی۔ اپنا نظریہ انہوں نے بھی واضح نہیں کیا۔ تاہم ان کے بیان سے طاہر ہوتا ہے کہ دو الی ک

اب طلوع اسلام نے ان دونوں اقوال کو نقل کر کے اس میں مزید کی شردج کا تذکرہ کر کے بیہ نتیجہ پیش کیا ہے کہ اس بارے میں علاء کا اختلاف رہا ہے۔ امام مالک اس کے قائل تھے۔ امام شافعی بھی قائل تھے۔ لیکن بعد میں انہوں نے اس کی حرمت کی تصریح کردی تھی۔ بیہ سب پچھ لکھنے کے بعد آخر میں فرمایا۔ "اس کے بعد فیصلہ آپ خود کر کیچے کہ کیا اس تفسیر کو رسول اللہ کی طرف منسوب کیا جا سکتا ہے؟ اور قرآن کو اس قشم کی حدیثوں کی رو سے سمجھا جا سکتا ہے؟" (م- ح ص100)

اب سوال یہ ہے کہ اس تفیر کو رسول اللہ کی طرف کسی نے منسوب ہی نہیں کیا تو یہ اعتراض کیے درست ہو سکتا ہے؟ کیا امام بخاری نے کہیں سے لکھا ہے کہ یہ اقوال رسول اللہ کے ہیں؟ یا امام موصوف کا کمی قصور کافی ہے۔ کہ اس نے اپنی کتاب میں صحابہ کے اقوال درج کر دیتے ہیں؟ امام بخاری کا اپنا نظریہ تو معلوم ہو رہا ہے کہ وہ ذاتی طور پر وطی فی الدہر کے مخالف تھے جیسا کہ فی کے آگے جگہ چھوڑنے سے معلوم ہو تا ہے لیکن صحابہ کے مختلف اقوال درج کرنا۔ (بشرطیکہ وہ پایہ صحت کو پہنچ جا میں) ان کی ذمہ داری تھی۔ بھر طلوع اسلام نے کیا ہہ ہے کہ جو اقوال وطی فی الدہر کے جواز پر دلالت کرتے تھے انہیں تو خوب

طلوع اسلام نے امام شافعی کے اسے حرام سیجھنے کا بھی یوں ذکر کر دیا کہ وہ پہلے قائل تھے۔ اب امام شافعی کے اس مناظرہ مذکورہ سے ہی سیہ بھی واضح ہوتا ہے کہ ابو الحن (امام محمد) بھی وطی فی الدبر کو حرام سیجھتے تھے۔ پھر بیہ بات بھی قابل ذکر ہے کہ امام مالک بھی بعد میں اس کی حرمت کے قائل ہو گئے تھے (تیسیر الباری ج اص ۳۰ س) پھرا یک ترمذی کی مرفوع حدیث بھی اس ظمن میں موجود ہے کہ "ابن عباس کہتے ہیں کہ رسول اللہ نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ اس شخص کی طرف دیکھے گا بھی نہیں جس نے کسی مرد یا عورت سے دہر میں جماع کیا۔ " پھرا ہی مضمون کی ایک حدیث تھی اس ظمن میں موجود ہے کہ "ابن عباس عورت سے دہر میں جماع کیا۔ " پھرا ہی مضمون کی ایک حدیث تھی اس ظرف دیکھے گا بھی نہیں جس نے کسی مرد یا حدیث کو ترمٰدی اور احمد نے درج کی اور این حبان نے اسے صحیح کہا ہے۔ ای طرح ابو ہریرہ سے اس مضمون کی حدیث کو ترمٰدی اور احمد نے درج کیا۔ اور این حبان نے اسے صحیح کہا ہے۔ ای طرح ابو ہریرہ سے اس مضمون کی آنی کو کیف (جس طرح) کے معنی میں سیجھتا ہے۔ یعنی عورت کو لٹا کر یا بٹھا کر یا جس طرح بھی چاہے اس

کر آئینہ ترویزیت کے **690 کر (حصہ بنجم)** دفاع حدیث کر سے جماع کیا جا سکتا ہے۔ لیکن سے ہونا بسرطال فرج میں ہی چاہیئے (تیسیر الباری۔ ج اص ۳۸۰)۔ ان تصریحات سے معلوم ہو تا ہے کہ امت کا بیشتر طبقہ وطی فی الدبر کو حرام سجھتا رہا' اور جو اس کے جواز کے قائل ہوئے تو وہ بعد میں اس کی حرمت کے قائل ہو گئے ۔ کیونکہ صحابہ کے اقوال کی مرفوع حدیث کے مقابل کچھ حیثیت باقی نہیں رہتی۔ لیکن طلوع اسلام اس پہلو کا ذکر کیوں کرتا۔ اسے تو بس سے کھنے کی غرض ہے کہ "کیا ایسی اور ایسی احادیث رسول کی ہو سے چی جی

③ حلال كوحرام نه تصراؤ (حرمت متعه)

اس عنوان کے تحت طلوع اسلام نے نکاح متعہ کا مختلف احادیث کے حوالہ سے ذکر کیا ہے یہ عنوان چونکہ اس کماب مقام حدیث میں الگ مضمون کی حیثیت سے بھی درج ہے۔ لہذا ہم نے اس کا جواب الگ مضمون کی حیثیت سے پیش کر دیا ہے۔

## 🔊 صحابه معاذ الله مرتد ہو گئے

الله تعالی نے قرآن کریم میں ایک مکالمہ کا ذکر فرمایا جو الله تعالی اور عیلی کے درمیان روز قیامت کو ہوگا۔ الله تعالی حضرت عیلی طب یہ سے پوچیں گے کیا تم نے اپنی قوم سے کہا تھا کہ وہ تجھے اور تیری والدہ کو معبود بنالیں؟ حضرت عیلی کہیں گے "معاذ الله! میں ایسا کیونکر کر سکتا تھا؟ میں نے بی کہا تھا کہ "وہ میرے اور اپنے رب ہی کو معبود بنائیں" پھر کہا۔ ﴿ وَتَكُنتُ عَلَيْہِمَ شَمِيدًا مَا دُمتُ فِيهِم فَلَمًا "جب تک میں ان میں رہا ان پر گواہ رہا۔ پھر جب تو وَوَکُنتُ عَلَيْہِم شَمِيدًا مَا دُمتُ فِيهم فَلَمًا "جب تک میں ان میں رہا ان پر گواہ رہا۔ پھر جب تو وَوَکَنتُ حَدْتَ مَا دُمَتُ الرَّقِيبَ عَلَيْهِم فَلَمًا

اب ای مکالمہ سے ملما جلتا ایک مکالمہ امام بخاری نے اس آیت کی تغییر میں درج کیا ہے جو یوں ہے۔ "ابن عباس کہتے ہیں کہ رسول اللہ طرح پیدا کش کے دفت برہنہ پیدا ہوئے تھے۔ پھر سب سے پہلے حضرت بالکل برہنہ الحمائے جاؤ گے۔ جیسا کہ پیدا کش کے دفت برہنہ پیدا ہوئے تھے۔ پھر سب سے پہلے حضرت ابراہیم طرح پڑ کو کپڑ پر پہنائے جائیں گے۔ اور آگاہ رہو کہ چند آدمی میری امت کے لائے جائیں گے ۔ اور فرشتے ان کو دوزخ کی طرف لے جائیں گے۔ اس دفت میں کموں گا کہ اے رب یہ میرے صحابی ہیں تو کہا جائے گا " بچھے نہیں معلوم انہوں نے تیرے بعد کیا کیا نئی بد عتیں نکالیں اس دفت میں حضرت عسی کی طرح کموں گا و کنت علیمہ شہیڈا.... الایة جواب ملے گا کہ سے لوگ تیرے مرنے کے بعد مرتہ ہو گئے تھے"

"طلوع اسلام نے بیر آیت اور بیر حدیث درج کرنے کے بعد لکھا ہے کہ "بیر کچھ (معاذ الله) صحابہ

ربی بیہ بات وہ چند آدمی آپ ملٹی کی امت کے کون تھے؟ تو اس کا جواب بیہ ہے کہ بیہ وہ نو مسلم تھے جو آپ کی وفات کے بعد فورا مرتد ہو گئے تھے۔ اور ان سے حضرت ابو بکر ریٹا تو نے اپنی خلافت کے انعقاد کے فورا بعد جنگ لڑی تھی۔ اب اگر اس قدر مشہور تاریخی واقعہ کا بھی طلوع اسلام کو علم نہ ہو تو ہم کیا کہہ سکتے ہیں؟

### ® سيرت يوسفى

حضرت یوسف ملت ایک مال مصر میں بادشاہ کی قید میں رہے۔ پھر جب آپ نے بادشاہ کے خواب کی تعبیر بتائی تو بادشاہ نے آپ کو قید سے نکال کر اپنا مقرب بنانے کا ارادہ کر لیا۔ قاصد کے ذریعہ آپ کو جیل خانہ سے بلوایا۔ تو آپ نے قاصد کو جواب دیا کہ بادشاہ سے کہہ کر پہلے اس الزام کی تحقیق کرے جس کی بناء پر مجھے قید میں ذالا گیا تھا۔ اگر تحقیق پر میں بے گناہ ثابت ہوا تو قید سے باہر آؤں گا درنہ نہیں۔ آپ کے یہ الفاظ قرآن کریم میں یوں مذکور ہیں۔

﴿ قَالَ أَرْجِعَ إِلَىٰ رَبِّكَ فَسَتَلَهُ مَا بَالَ ٱللِنِّسَوَةِ "يوسف نے قاصد کو کہا اپنے مالک کے پاس جاکر اَلَّتِي قَطَّعْنَ أَيْكِيَهُنَى (يوسف١٢/٥٠) يو چھو کہ اب ان عورتوں کا کيا معالمہ ہے جنہوں نے السی قَطَّعْنَ أَيْك

اس آیت کے تحت امام بخاری نے بیر حدیث درج کی ہے کہ: ''رسول اللہ نے فرمایا کہ جتنے دنوں یوسف قید میں رہے اگر میں ہو تا تو رہائی کے حکم کو ضرور قبول کر لیتا۔ ''

طلوع اسلام نے بیہ آیت اور حدیث درج کرنے کے بعد لکھا ہے کہ: "بیہ روایت پکار پکار کر کمہ رہی ہے کہ بیہ کسی یہودی کی وضع کردہ ہے تاکہ اس سے ان کے ایک نبی (حضرت یوسف ملاب یہ) کا کردار بلند نظر آئے اور اس کے مقابلہ میں نبی اکرم ملتی کے اعقام (معاذ

آئینہ پَرویزیت 💦 (حصہ پنجم) دفاع حدیث الله) بست ہو جائے۔ لیکن اسے منسوب رسول الله التي م طرف كيا كيا ہے۔ " (مقام حديث ص ١٩٠) اب و يهيئ ين بات أكر الله تعالى كمه دي كه: " یہ رسول ہیں ان میں ہے ہم نے بعض کو بعض پر ﴿ ﴾ تِلْكَ ٱلرُّسُلُ فَضَّلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضِ فضیلت دی ہے۔ ان میں سے کوئی ایسا ہے جس سے مِنْهُم مَّن كَلَّمَ ٱللَّهُ وَرَفَعَ بَعْضَهُمْ دَرَجَنَتٍ اللد نے کلام کی اور بعض کے درج بلند کیے اور وَءَاتَيْنَا عِيسَى أَبْنَ مَرْبَعَ ٱلْبَيِّنَكَتِ ﴾ عیسیٰ کو کھلی نشانیاں دیں۔'' (البقرة٢/ ٢٥٣) تو پھر اس آیت کے متعلق کیا خیال ہے کہ یہ بھی معاذ اللہ کسی یہودی یا عیسائی کی یا ان دونوں کی مشترکه طوریر وضع کرده ہوگی؟ II اس آیت میں کلیم اللہ حضرت موٹ ہیں۔ جو اس لحاظ سے نبی اکرم میں اللہ ہے افضل ہوئے۔ 2 معیلی کو جو بالخصوص بینات دینے کا ذکر کیا گیا ہے تو اس کا مطلب ہے ہے بید بینات ان بینات سے الگ ہیں جو سب پیغمبروں کو دی جاتی ہیں۔ اور وہ مردوں کو زندہ کرنا۔ مٹی کی مورتوں میں پھونک کر انہیں زندہ جانور بنا دیتا وغیرہ ہے۔ اور بیہ معجزات ہمارے نبی اکرم ساتی کو شیس دیتے گئے بتھے لہٰذا اس لحاظ یے افضل ہوئے۔ وَ دَفَعُ بعضَهُم در جُت میں به وضاحت قطعاً نہیں کہ یہاں بعض ے مراد صرف ہمارے نبی اکرم ہی 3 ہو سکتے ہیں۔ پھر حدیث پر اعتراض کیوں ہے؟ مقام کی بلندی اور پستی کا معیار : م رسول اور اس طرح ہمارے رسول اکرم متابیل کی بعثت کا مقصد بد ہوتا ہے کہ وہ اللہ کے دین کو باقی ادیان باطلہ سے سربلند اور غالب کرے اب اس معیار پر ہمارے رسول اکرم سب سے زیادہ کامیاب نظر آتے ہیں۔ للذا آپ کا مقام سب انبیاء درسل سے بلند ہوا پھر اللہ تعالیٰ نے صرف آپ کو آخرت میں مقام محمود عطا کرنے کی بشارت دی ہے۔ جس سے آپ کی تمام انہاء پر فضیلت ثابت ہوئی لیکن اس کا بد مطلب شیں کہ آپ صورت وسیرت کے ہر ہر پہلو میں تمام انہاء ب افضل وبر ترتصے۔ جیسا کہ درج بالا آیت سے بھی معلوم ہو تا ہے۔ پھر اس کی تائید میں کچھ احادیث بھی ملتی ہیں۔ مثلاً کی حدیث کہ جسے طلوع اسلام نے بھی مقام حدیث میں درج کیاہے کہ قیامت کے دن سب برہند اٹھائے جائیں گے۔ تو سب سے پہلے حضرت ابراہیم کو کپڑے پہنائے جائیں گے۔ "یا بیہ کہ آپ نے فرمایا "قیامت کے دن کی بے ہوشی سے جب لوگوں کو ہوش آنے لگے گا تو میں دیکھوں گا کہ موٹ علیہ السلام عرش اللی کے پاہد کو پکڑے ہوئے ہں''

<u>کسر نفسی:</u> آپ ﷺ کاارشاد ہے کہ اَنَا سَیدُ وُلِدَ آدم وَلاَ فحر (میں تمام بنی آدم کا سردار ہوں۔ گر اس پر فخر نہیں کرتا) لیکن اس کے بادجود آپ نے بیر بھی فرمایا کہ لاَ تُفَضِّلُوْنِیْ علٰی یونس بن منّی (مجھے

آئينة پَرويزيت 💦 🚱 🔇 (حصه پنجم) دفاع حديث

حضرت یونس طلب ۲ بن متی پر بھی فضیلت نہ دو) اور یونس طلب ۱ ابن متی کا نام اس لیے لیا کہ آپ نے تحکم اللی کے بغیر ہی ہجرت فرمائی تھی۔ حدیث زیر بحث میں آپ کا یہ ارشاد کہ اگر میں یوسف کی جگہ اتن مدت قید میں رہ چکا ہو تا تو داعی کی بات قبول کر لیتا۔ ''بھی اسی قبیل سے ہے جس میں حضرت یوسف کے صبر درثبات کو مزید نمایاں کرنے کی خاطر آپ نے بید ارشاد فرمایا۔

ثابین اوپر نهین اٹھ سکتین

پرویز صاحب نے آیت ﴿ وَلَقَدْ عَلِمْنَا الْمُستَقْدِمِیْنَ مِنْكُمْ وَلَقَدْ عَلِمْنَا الْمُستَاخِرِیْنَ ﴾ (۱۲،۱۵) (۲۸ الگول کو بھی جانتے ہیں اور پچھلول کو بھی) کے تحت تر ندی سے درج ذیل روایت نقل کی ہے۔ ابن عباس سے روایت ہے کہ ایک حسین ترین عورت رسول اللہ کے پیچھے نماز پڑھنے آیا کرتی تھی۔ صحابہ میں سے پچھ لوگ تو آگے کی صف میں بڑھ جاتے تھے تاکہ اسے نہ دیکھیں لیکن پچھ لوگ پیچھے کی صف میں شریک ہوتے تھے اور رکوع کی حالت میں بغل کے پنچ سے اسے جھانکتے رہتے تھے۔ اس پر اللہ نے یہ آیت اتاری کہ ہم تم میں سے الگول کو بھی جانتے ہیں اور پچھلول کو بھی۔ " (مقام حدیث ص ۱۹۷) اب دیکھیئے امام ترمذی نے اس کی دو اساد بیان کی ہیں۔ (۲) جعفرین سلیمان۔ عروبن مالک ابی الجوزاء۔ ابن عباس۔

اور ساتھ ہی بیہ تبصرہ کر دیا ہے کہ پہلی سند ہے دو سری اضح ہے جس میں ابن عباس کا ذکر نہیں آتا۔ اس سے معلوم ہوا کہ بیہ نہ تو رسول اللہ کا ارشاد ہے نہ ابن عباس کا قول ہے۔ بلکہ ابی الجوزاء کا قول ہے۔ اب اس قول کی جو شرعی حیثیت رہ جاتی ہے۔ وہ سب کو معلوم ہے۔

پھر میہ روایت ایک دو سری وجہ سے بھی محل نظر ہے اور وہ یہ ہے کہ صحابیہ عورتوں کو صرف ان نمازوں میں مسجد نبوی میں آنے کی اجازت تھی۔ جو اند ھیرے میں ادا کی جاتی ہیں لیعنی عشاء اور فجر کی نمازیں (ماسوائے جعہ اور عیدین کے) اور یہ بھی ظاہر ہے کہ اس زمانہ میں مسجد نبوی میں کوئی برقی قتقے تو ہوتے نہ تھے کہ مسجد جگمگا رہی ہو بلکہ مدھم سی روشنی والے چراغ ہوتے تھے (جو محراب کے پاس رکھے ہوئے ہوتے تھے۔ ان حالات میں آپ خود ہی اندازہ کر کیلیے کہ یہ روایت کس حد تک درست ہو سکتی ہوئے ہوتے تھے۔ ان حالات میں آپ خود ہی اندازہ کر کیلیے کہ یہ روایت کس حد تک درست ہو سکتی

- اب اس قول پر جو حاشیہ آرائیاں طلوع اسلام نے کی ہیں۔ دہ بھی ملاحظہ فرما کیجیے۔ ① آخر میں ہم جامع ترمٰدی کی ایک روایت نقل کر کے اس سلسلہ کو ختم کرتے ہیں۔ آپ سوچۂ کہ اس روایت کو د کچھ کر آپ کی نگاہیں اوپر اٹھ سکتی ہیں؟
- اس قتم کی روایات نکار پکار کر کمہ رہی ہیں کہ یہ سمبھی صحیح نہیں ہو سکتیں۔ انہیں اسلام کے دشمنوں

آئینہ ترویز بیت محکم اور ان کی نسبت صحابہ کبار اور نبی اکرم کی ذات گرامی کی طرف کر دی۔ نے وضع کیا اور ان کی نسبت صحابہ کبار اور نبی اکرم کی ذات گرامی کی طرف کر دی۔ (حصہ پنجم) مذات ہو گا کہ سی تعلقہ کو بید اصرار ہے کہ انہیں نہ صرف صحیح ماننا ہو گا کہ بیہ بھی ماننا ہو گا کہ انہیں جریل ایمن حضور ملتی کہا کی طرف لے کر نازل ہوتے تھے۔ (م۔ ح ص ۱۹۲) اب دیکھے مذہب پر ست طبقہ بیہ کب کہتا ہے۔ کہ صحابہ اور تابعین کے اقوال بھی منزل اللہ ہوتے ہیں؟ بیہ سرا سر بہتان ہے۔ بیہ عقیدہ صرف سنن رسول سے تعلق رکھتا ہے۔ لیکن جب اس روایت کا سنت رسول سے کچھ تعلق ہی ثابت نہ ہو۔ تو بیہ اعتراض کیسے درست ہو سکتا ہے؟

\$ \$ \$

www.wkrf.net (Tahafuz-e-Hadees Foundation) (حصه بنجم) دفاع حد يث ( باب: پنجم

مُتعه كي اباحت اور حرمت

'''' متعد اور اس کے مختلف پہلوؤں کی حقیقت معلوم کرنے کے لیے ہم بخاری ہے وہ تین احادیث پیش کرتے ہیں جو امام موصوف نے اس سلسلہ میں بیان فرمائی ہیں۔ امام بخاری اس باب کا عنوان قائم کرتے ہیں۔ "باب ندلی رسول اللہ سی چیم عن نکاح المتعة الحوا" (بخاری کتاب النکاح) اور اس عنوان کا ترجمہ سی ہے کہ "بالآخر رسول اللہ سی چاہ نے نکاح متعد سے منع فرما دیا۔ " وہ احادیث درج ذیل ہیں: چی حضرت علی میں تحد نے ابن عباس سے کہا (جو متعد کو حلال سی چیتے تھے) "کہ آخضرت میں چار کے نے خیر کی جنگ میں متعد اور پالتو گدھوں کے گوشت سے منع فرمایا۔ "

- ابن جمرہ کہتے ہیں کہ میں نے ابن عباس سے سنا کہ ان سے کسی نے پوچھا۔ "عورتوں سے متعہ کرنا کی ابن جمرہ کہتے ہیں کہ میں نے ابن عباس کی رخصت ہے۔" اس پر ان کا ایک غلام (عکرمہ) کینے گا متعہ اس حالت میں جائز ہے جب مردوں کو سخت ضرورت ہو یا عورتوں کی کمی ہو یا کچھ ایسا ہی معاملہ ہو۔" ابن عباس میں تکافیا نے کہا۔ "ہل"
- جابر بن عبدالله انصاری اور سلمه بن اکوع دونوں کہتے ہیں کہ "ہم لشکر میں تھے کہ رسول الله کا قاصد آیا اور کہنے لگا" تم کو متعہ کی اجازت دی گئی ہے۔" اور این ابی ذئب کہتے ہیں کہ مجھ سے ایاس بن سلمہ بن اکوع نے کہا۔ کہ رسول اللہ ملتی جانے فرمایا کہ "اگر مرد عورت متعہ کی مدت مقرر نہ کریں تو تین دن تین رات مل کر رہیں۔ پھر اگر چاہیں تو یہ مدت بڑھالیں اور چاہیں تو جدا ہو جائیں۔"

نكاح مُتعه ايك إضطراري رخصت تقمى

مندرجہ بلا احادیث سے درج ذیل نتائج حاصل ہوتے ہیں۔ آ "نکاح متعہ حلال نہیں بلکہ مباح ہے۔ بالفاظ دیگر شدید قتم کے حلات میں اس کی رخصت ہے۔ جیسا کہ صحیح مسلم میں اس کی وضاحت ان الفاظ میں آتی ہے۔" «قَالَ ابْنُ أَبِیْ عُصْرَةَ أَنَّهَا حَانَتْ رُخْصَةً ""ابن ابی عمرہ کہتے ہیں کہ متعہ پہلے پہل اسلام میں

أَنْيُنَهُ تَوَدِينَتَ فَنِي أَوَّلِ الأِسْلَاَمِ لِمَنْ اضْطُرَّ الَيْهَا ايك اضطرارى رخصت تقى حيب مجبور شخص كو كَالْمَبْنَةِ وَالدَّمَ وَلَخَمَ الْخِنْزِيْرِ ثُمَّ أَحْكَمُ مردار خون اور خزير كوشت كى رخصت ب يجر اللهُ اللدِّيْنَ وَنَهْلى عَنْهَا» (مسلم، كتاب الله تعالى نے اپنے دين كو محكم كيا اور نكاح متعہ سے النكاح، باب نكاح المنعة)

 A بید رخصت صرف ان فوجیوں کو دی جاتی تھی جو محاذ جنگ پر ہوتے تھے اِن فوجیوں نے بھی رسول اللہ سٹ پیل سے اس رخصت کی اجازت طلب نہیں فرمائی' بلکہ پوچھا یہ تھا کہ ''کیا ہم خصی نہ ہو جائیں؟'' ان فوجیوں کی اضطراری حالت اور پاس عفت کو طحوظ رکھتے ہوئے نکاح متعہ کی اجازت دی جاتی تھی۔ جو واپس سے پہلے ختم کر دی جاتی تھی۔

طلوع اسلام کا چکمہ: یہ تو تھی نکاح متعہ کی حقیقت اب طلوع اسلام مسلم کی روایات پر تبصرہ کرتے ہوئے لکھتا ہے کہ «مسلم میں دو سری جگہ لکھا ہے کہ اس میں لڑا ئیوں کے زمانے کی شخصیص نہ تھی۔" (م-ح ص19۹)

اب دیکھیے مسلم کی جس حدیث سے طلوع اسلام نے بیہ غلط نتیجہ پیش کیا ہے وہ یہ ہے۔ «قَالَ كُنَّا وَنَحْنُ شَبَابٌ فَقُلُنَا يَارَسُوْلَ اللهِ "اس نے کما کہ ہم نوجوان آدمی تھے۔ تو ہم نے کمایا الاَ نَسْتَخْصِيْ؟ وَلَمْ يَقُلْ نَعْزُوْ (مسلم رسول اللہ ہم خصی نہ ہو جائیں؟ تو راوی نے بیہ حوالہ ایضا) حوالہ ایضا)

اب د کیھتے ہیہ اس باب کی تیسری حدیث ہے ۔ جو ایک ہی سلسلہ سند سے بیان ہو رہی ہے۔ بالفاظ دیگر

آئینہ پرویزیت ایک ہی حدیث امام مسلم تین سندوں سے بیان کر رہے ہیں اور پہلی حدیث میں کُنَّا نغز وامَعُ دسول الله ملتظ کے صاف الفاظ موجود ہیں۔ پھر اس تیسری حدیث میں یہ الفاظ ذکر نہ کرنے سے یہ کیے نتیجہ اخذ کیا جا سکتا ہے کہ اس میں لڑا نیوں کے زمانے کی شخصیص بھی نہ تھی؟ راوی کے عدم ذکر سے اس بات کی نفی کیے لازم ہو گئی؟

اس نکاح متعہ کی صورت ایسی نہ تھی جیسے آج کل کے قبتہ خانوں میں ہوا کرتی ہے کہ ایک بار کی مجامعت کی اجرت طے کرلی جاتی ہے۔ بلکہ اس کی کم سے کم مدت تین دن زیادہ کی کوئی حد نہیں۔

اضطراری رخصت کی دو سری دلیل : اب ان حقائق پر ایک دو سرے بہلو ے نگاہ ڈالیے جنگ بدر' احد' احزاب وغیرہ سب دفاعی جنگیں تھیں۔ جو مدینہ میں آس پاس رہ کر لڑی گئی تھیں۔ للذا ان جنگوں کے موقعہ پر نہ متعہ کی اجازت کا سوال پیدا ہوا نہ اس کے امتناع کا۔ جنگ احزاب کے موقع پر رسول اللہ نے اعلان فرمایا کہ آئندہ ہم دفاعی جنگ کے بجائے جارحانہ جنگ لڑا کریں گے۔ جنگ احزاب کے بعد یک غزوات مشہور ہیں۔ جنگ تبوک میں چار ماہ کا عرصہ لگا۔ فتح مکہ' غزوہ حنین یا ہوازن' یا ادطاس وغیرہ ہیں تقریباً اتنا ہی عرصہ لگا۔ اور خیبر میں اس سے نسبتا کم۔ اور انہی غزوات میں متعہ کی رخصت پھر اعتماع کا ذکر ملا ہے۔ تو کیا سے اس بات کا واضح ثبوت نہیں کہ سے رخصت صرف ان مجاہدین کے لیے تھی۔ جنہیں گھروں سے نگلے کافی عرصہ گزر جاتا تھا۔ لہذا فیاشی اور سفاح سے مسلمان فوج کو بچانے کی خاطر متعہ کی اجازت دی گئی تھی۔ ورنہ وہ تو خصی ہو جائے کو بھی تیار سفاح سے مسلمان فوج کو بچانے کی خاطر متعہ کی اجازت دی

ايرى حرمت : متعه كى ابرى حرمت جمة الوداع من ماھ كو موئى . جس طرح اى دن سود كى بھى ابرى حرمت موئى اور جاہليت كے خون كى بھى ـ متعه كى ابرى حرمت كا اعلان ان الفاظ ميں موا ـ يى سره جہنى ايخ باپ ت روايت كرتے ميں كه ميرا باپ رسول الله سُرَّيَّة كَ ساتھ تھا ـ آپ نے فرمايا: «يَااَيَّهَا النَّاسُ إِنِّيْ قَدْ كُنْتُ أَذَنْتُ لَكُمْ "اب كولو! ميں تميس عورتوں سے متعه كى اجازت في الاستمنتاع مِن النَّستاء وَإِنَّ اللهُ قَدْ خَرَّمَ ذَلِكَ إِلَى يَوْم الْقيامَة فَمَنْ كَانَ قيامت تك كے ليے حرام كر دى ہے ـ توجس محض عنده مُ مِنْهُنَ شَيئتا فَلْيَخِلَّ سَبِيْلَهَا فَلَا حوان تَاخُذُوْ مِمَا التَيْسُمُوهُنَ شَيئتا» (مسلم، أيضا) در اول الله علي مودو اس چھوڑ واپس نہ لي عورتوں ميں سري محض

اور انہی سے دو سری روایت کے الفاظ یوں ہیں کہ رسول اللہ سکتائی نے فرمایا: «اَلاَ اِنَّهَا حَرَامٌ مَنْ يَوْمِحُمْ هٰذَا إِلَى يَوْم "'یاد رکھو کہ متعہ تمہارے آج کے دن (جمۃ الوداع www.wkrf.net (Tahafuz-e-Hadees Foundation) آئینہ تودیز تت ۲۵ الفیکامة ومَنْ كَانَ أَعْطَى شَيْنًا فَلَا يَأْخُدُهُ ٢٠ ٢ دن) ٢٠ تا قيامت حرام ٢٠ اور جس نے كوئى (مسلم، أيضا) اور ابن نمير كتے بين كم اس وقت رسول الله ركن (يمانى) اور باب كعبہ كے درميان كھڑے تھے۔ (مسلم حوالہ ايضا)

اختلاف صحابہ : ہمیں کچھ ایسے صحابہ بھی نظر آتے ہیں جو اس وقت ابدی حرمت کے اعلان کے بعد بھی متعہ کے قائل رہے۔ اس کی وجوہ دو ہی ہو تکتی ہیں۔ پہلی بیہ کہ رسول اللہ کے بار بار اس کی رخصت اور امتراع سے بیہ غلط فنمی پیدا ہو گئی کہ اس کی ابدی حرمت نہیں اور دو سرے بیہ بھی ممکن ہے کہ ابدی حرمت کا اعلان جو مکہ میں ہوا مدینہ میں کسی صحابی تک نہ بھی پہنچا ہو۔ بہرحال صحابہ کی جماعت میں سے عبدالله بن عباس میں جو متعہ کے معاملہ میں خاصی کچک رکھتے ہیں۔ وفات النبی سال کے وقت ان کی اپن عمر صرف ١٢٠ یا ١٢ برس تقی - پھر عبداللد بن عباس ہی وہ صحابی ہیں جو سورہ نساء کی آیت ﴿ فَاسْتَمْتَعْتُمْ به منہن ﴾ سے آگے الی اجل مسمی کے الفاظ تبھی پڑھا کرتے تھے۔ ممکن ہے جس دوران نکاح متعہ کی رخصت تقلی اس قرأت کی بھی رخصت ہو۔ کیونکہ جس طرح نکاح متعہ ایک رخصت ہے۔ قرأت قریش کے علاوہ باتی قراءات بھی رخصت کے ضمن میں آتی ہیں۔ لیکن چو نکہ اس قرأت کے راوی آپ ہی ہیں۔ اور قرأت کے لیے خبر واحد حجت نہیں۔ بلکہ خبر کا متواتر ہونا ضروری ہے۔ لہذا جمع وتدوین قرآن کے دوران آپ کی اس قرأت کو بھی قبول نہیں کیا گیا۔ آپ خدا کی قشم اٹھا کر بیر کہتے ہی رہے کہ یہ آیت اس طرح نازل ہوئی ہے۔ تاہم آپ بھی اس متعہ کے معاملہ میں صرف نرم ہی تھے۔ آپ کو اصرار قطعاً نہ تھا۔ جیسا کہ ہم صحیح بخاری کی حدیث نمبر ۳ ابتداءً مضمون میں درج کر چکے ہیں۔ کہ آپ ہے کسی نے پوچھا کہ متعہ کیما ہے۔ فرمایا اس کی رخصت ہے۔ بھر جب انہی کے غلام عکر مد نے کہا کہ متعہ اس حالت میں جائز ہے کہ جب مردول کو سخت ضرورت ہو تو ابن عباس نے کما۔ "ہاں" آپ کے علاوہ جابر بن عبداللہ بھی جواز کے قائل تھے۔

اس کے برعکس صحابہ کی کثیر تعداد ایسی تھی جو متعہ کو حرام قرار دینے میں بہت شدت اختیار کرتی تھی۔ سرہ جہنی کی روایات آپ دیکھ ہی چکے ہیں۔ حضرت علی ٹٹاٹھ بھی متعہ کی حرمت کے تختی سے قائل تھے۔ اور آپ نے عبداللہ بن عباس ڈیکھٹا کی متعہ کے سلسلہ میں نرمی برتے پر انہیں ٹوکا بھی تھا۔ (مسلم حوالہ ایساً) اور عبداللہ بن زبیر کتے تھے کہ اللہ نے ان لوگوں کے دلوں کو بھی اندھا کر دیا ہے اور آنکھوں کو بھی جو متعہ کے جواز کا فتو کی دیتے ہیں۔ ایک شخص کہنے لگا کہ تم زیادتی کر رہے ہو اور قلیل الفہم ہو میری عمر کی قسم! امام السقین یعنی نبی اکرم ملتی ہے عہد میں متعہ ہوتا رہا ہے تو عبداللہ بن زبیر نے کہا اس متعہ کو اپنے آپ پر آزماد خدا کی قسم اگر تو ایسا کرے تو میں پھروں سے سکسار کردوں۔ " (مسلم حوالہ ایساً) اور ابن ابی عمرہ کا متعہ کے متعلق تبصرہ ہم پہلے پیش کر چکے ہیں کہ یہ متعہ پہلے پہل اسلام میں ایک <u>www.wkrf.net (Tahafuz-e-Hadees Foundation)</u> آئینہ ترویزیت **990 (** (حصہ بنجم) دفاع حدیث اضطراری رخصت تقلی جیسے حالتِ اضطرار میں مردار' خون اور خزریر کا گوشت بھی کھا لینے کی رخصت ہے۔ پھر اللہ تعالی نے دین کو محکم بنایا اور اس سے منع کر دیا۔ ان تصریحات سے واضح ہو جاتا ہے کہ عبداللہ بن عباس بڑی تعظ اور جاہر بن عبداللہ ریڈالٹھ کے سواکوئی محابی بھی متعہ کا قائل نہ تھا۔ ابن عباس بڑی تعظ اور آپ کے شاکر دچو نکہ جوازِ متعہ کے قائل اور وہ بھی اضطرار بلا جنگ کے لہذا عہدِ صدیقی اور عہدِ فاروتی میں بھی ہمیں متعہ کے خال خال اور چوری چھیے واقعات ملتے ہیں۔

یہ واقعہ (اصل مسلم کی ایک اجمالی روایت کی جو جابر بن عبداللہ سے مروی ہے) تفصیل ہے۔ جسے طلوع اسلام نے اپنے نقطہ نظر کے مطابق اور درست سمجھ کراسے مقام حدیث میں درج کیا ہے۔ اب اس واقعہ سے درج ذیل نتائج نگلتے ہیں۔

واقعہ کے نتائج : 1 حضرت عمر تلاشح ادر آپ کی تمام شوریٰ متعہ کی مخالف تھی۔ اگر ان میں بھی اختلاف ہو کہ اگر ان میں بھی اختلاف ہو تا تو آپ ایسا تعزیر ی حکم نافذ نہ کر سکتے تھے۔

© جو چند لوگ متعہ کے قائل تھے وہ بھی یہ کام چوری چھپے کیا کرتے تھے۔ اس واقعہ کی اطلاع کسی نے حضرت عمر کو کر دی تو تب آپ کو ایسا تعزیری قانون بنانے کی ضرورت پیش آئی۔ اگر ایسے واقعات عام

جن آئنی پُرویز تیت ۲۰۰ (حصہ پنجم) دفاع حدیث ۲۰۰ مریز اللہ کو جنرت عمر مریز اللہ کو جنرت عمر مریز اللہ کو جنرت عمر مریز اللہ کو

اطلاع دینے کی ضرورت نہ تھی۔ (1) ایسی عور تیں جو متعہ کے لیے تیار ہوں وہ بھی خال خال تھیں۔ معاشرہ کی اکثریت اس متعہ کو ناجائز اور مکروہ فعل ہی سمجھتی تھی۔ اگر بیہ متعہ کی رسم عام ہوتی تو شامی آدمی کو کسی ایسی عورت کا پنہ پوچھنے کی کیا ضرورت تھی۔ اس نے ایسا معاملہ ام عبداللہ سے ہی کیوں نہ طے کرایا جس کے ہاں ٹھمرا ہوا تھا؟ بس سی کچھ تھا جو اہدی حرمت کے بعد چوری چھپے عہدِ صدیقی اور عہدِ فاروتی میں ہوتا رہا تا آنکہ حضرت عمر بناتو

اس تعزیر کے بعد حضرت عبداللہ بن عباس <sup>(1)</sup> اور آپ کے شاکر دوں مثلاً عطاء (بن ابی رباح' طاوَس' نیز سعید بن جبیر اور ابن جرتح وغیرہ جو فقهائے مکہ تھے۔ کے لیے اس کے بغیر چارہ نہ رہا کہ وہ متعہ کے جواز کے لیے عقلی دلیل مہیا کر کے اپنے دل کا غبار ہلکا کر لیں۔ جیسا کہ طلوع اسلام نے تفسیر مظہری کے حوالے سے لکھا ہے کہ:

"محدث عبدالرزاق نے اپنی کتاب میں ابن جریج سے اور انہوں نے عطاء سے روایت کی ہے کہ ابن عباس کہا کرتے تھے کہ متعہ کا جائز ہونا خدا کی طرف سے اپنے بندوں پر رحمت کی حیثیت رکھتا تھا۔ اگر عمر رنڈاٹو نے اس کی ممانعت نہ کر دی ہوتی تو بھی کمی کو زنا کرنے کی ضرورت نہ ہوتی۔" (ص۲۰۸)

پھر جب دور عثانی میں حضرت عبداللہ بن عباس کی اس قرأت فاستمتعتم بد مندن اللی اجل مستمّی کو خبر متواتر نہ ہونے کی وجہ شرف قبولیت حاصل نہ ہو سکا اور الی اجل مسی کے الفاظ شامل کلام اللہ نہ ہو سکے تو متعہ کے فضائل بتانے کا میدان بھی ختم ہو گیا۔

متعد اور طلوع اسلام : ادارہ طلوع اسلام کے اصل مشن کی طرف پیشرفت کے لیے یہ موضوع نمایت کار آمد ہے۔ ہمیں اعتراف ہے کہ پرویز صاحب نے اس موضوع سے جی بھر کر فائدہ اٹھایا ہے۔ وہ متعد کے متعلق روایات درج کرتے جاتے اور ہر روایت کے بعد معاذ الله ' نعوذ بالله' استعفر لنا' اللهم اغفر لنا وغیرہ وغیرہ الفاظ بریکٹوں میں درج فرماتے جاتے ہیں۔ تاکہ روایات سے جتنا بھی تنفر پیدا کیا جا سکتا ہے وہ کیا جا سکے۔ پھر حقائق کو تو ڑ موڑ کر اور انہیں جذباتی انداز میں پیش کر کے بیجان پیدا کرنا بھی انہیں آتا ہے۔ غلط نتائج پیش کرنے میں بھی ماشاء اللہ خاصی مہارت رکھتے ہیں۔ مثلاً اس موضوع سے آپ نے دو خاط

# آئينهُ پَرويزيت 💦 🖓 (حصه پنجم) دفاع حديث

- نتائج پیش فرمائے ہیں۔ وہ سے ہیں۔ () متعہ کی اجازت عمد نبوی میں صرف دوران جنگ کے زمانہ سے مخصوص نہ تقی۔ حالا نکہ ہم بخاری اور مسلم کی روایات سے ثابت کر چکے ہیں۔ کہ اس رخصت کا تعلق صرف ان فوجیوں سے تھا جو محاذ جنگ پر ہوتے تھے اور اتن ہی مدت تک کے لیے تھا جب تک محاذ پر رہتے تھے۔ اب اگر کی نے اس رخصت سے ناجائز فائدہ اٹھایا بھی ہو اور وہ ثابت بھی ہو جائے تو اس میں قانون کا کیا قصور ہے؟ () دو سرا غلط نتیجہ سے پیش کیا کہ صحابہ اور تابعین میں متعہ کا عام رواج تھا۔
  - اور تیسرا بیر کہ رسول اللہ محابہ کو بار بار منع کرے رہے اور آخر میں ابدی حرمت کا بھی اعلان کیا۔ گر صحابہ آپ کے عہد میں' دور صدیقی میں اور پھر عہد فاروتی میں بھی تھلم کھلا ہیہ کام کرتے رہے۔
  - اور آخر میں نتیجہ یہ پیش فرمایا کہ چونکہ مندرجہ بالا امور صحابہ کی شان وشو کت کے خلاف ہیں۔ للذا الی سب روایات وضعی ہیں۔ یعنی پہلے نتائج تو ژ موڑ کر اور غلط پیش کیے پھر بنائے فاسد علی الفاسد کے مصداق روایات کو غلط ور وضعی قرار دے دیا۔
  - ا تجریک حضرت عبداللد بن عباس کی قرأت فاستمتعتم به مِنْهُنَّ. اللی اَجَلِ هُسمیٰ کو جو متعہ کی رخصت کی تائید کر رہی تھی۔ زیر بحث لا کر ایسی سب روایات کا رااط عجمی سازش سے جا ملایا۔ رخصت کی تائید کر رہی تھی۔ زیر بحث لا کر ایسی سب روایات کا رااط عجمی سازش سے جا ملایا۔ اس طرح گویا آپ نے ایک تیر سے دو شکار کر لیے ایک احادیث سے تفریپد اکر لیا اور دو سرے عجمی سازش کا ثبوت بھی مہیا فرما دیا۔ حالانکہ اس تمام تر افسانے میں جنتی حقیقت ہے اور جو اس کا اصل سب تھا۔ اسے ہم نے صحیح احادیث سے واضح کر دیا ہے۔

\$ \$ \$