

آئینہ پَرویز ساحب کا ہے) آپ سمجھانا یہ چاہتے ہیں کہ قرآن کی رو سے مجاہدانہ زندگی اور جنت (باق سب کچھ پرویز صاحب کا ہے) آپ سمجھانا یہ چاہتے ہیں کہ قرآن کی رو سے مجاہدانہ زندگی اور جنت لازم وطردم ہیں۔ اور مجاہدانہ زندگی سے آپ کا مطلب سپاہیانہ زندگی اور جماد سے آپ کا مطلب جماد بالسیف ہے۔ کیونکہ یہ دونوں آیات ای بات کی طرف دلالت کر رہی ہیں۔ ہم پہلے عرض کر چکے ہیں کہ پرویز صاحب کی عادت ہے کہ جس بات کو وہ ثابت کرنا چاہیں۔ اس کے مطابق آیات تو قرآن سے لیتے ہیں۔ اور جو ان کے نظریہ کے مخالف ہوں۔ ان سے چشم پوشی کر جاتے ہیں۔ اب پیشتر اس کے ہم احادیث سے سل الحصول جنت والی احادیث پر تبعرہ کریں۔ یہ ضروری معلوم

ہو تا ہے کہ پہلے قرآن سے ہی پوچھ لیں کہ آیا پرویز صاحب کا یہ نظریہ درست ہے کہ جنت صرف جہاد کے ذریعہ سے حاصل ہو سکتی ہے؟

دیکھتے اس آیت کی رو سے صرف رَبْنَا اللَّهُ کہنے اور پھر اس پر ڈٹ جانے پر جنت کی بشارت ہے۔ اس میں نہ بدنی عبادتوں کا ذکر ہے نہ مالی کا نہ جہاد کا کیکن جنت پھر بھی مل رہی ہے۔

(المؤون کی آیات ا تا ۹ میں ایمانداروں کی فلاح کی صورت درج ذیل اعمال میں بیان کی گئی ہے۔ "جو اپنی نماز میں ڈرتے ہیں۔ جو لغو باتوں سے دور رہتے ہیں۔ جو زکوۃ ادا کرتے ہیں۔ اور جو اپنی شرمگاہوں کی حفاظت کرتے ہیں۔ ماسوائے اپنی بیویوں یا لونڈیوں کے کہ وہ ان کے لیے قابل ملامت نہیں شرمگاہوں کی حفاظت کرتے ہیں۔ ماسوائے اپنی بیویوں یا لونڈیوں کے کہ وہ ان کے لیے قابل ملامت نہیں ہیں۔ اور جو اپنی اور جو اپنی نماز میں ڈرتے ہیں۔ ماسوائے اپنی بیویوں یا لونڈیوں کے کہ وہ ان کے لیے قابل ملامت نہیں شرمگاہوں کی حفاظت کرتے ہیں۔ ماسوائے اپنی بیویوں یا لونڈیوں کے کہ وہ ان کے لیے قابل ملامت نہیں ہیں۔ اور جو اپنی اور جو ان کے علاوہ تلاش کریں وہ حد سے بڑھنے والے ہیں۔ اور جو امانتوں اور عمد کی حفاظت کرتے ہیں۔ اور جو اپنی اور جو اپنی نمازوں کی حفاظت کرتے ہیں " یہ چھ صفات بیان کرنے کے بعد فرمایا۔ پی اور جو اپنی نمازوں کی حفاظت کرتے ہیں " یہ چھ صفات بیان کرنے کے بعد فرمایا۔ آلڈیوں کے دوں گریں ہوں کے بی مازوں کی حفاظت کرتے ہیں " یہ چھ صفات بیان کرنے کے بعد فرمایا۔ اور جو اپنی نمازوں کی حفاظت کرتے ہیں " یہ چھ صفات بیان کرنے کے بعد فرمایا۔ اور جو اپنی نمازوں کی حفاظت کرتے ہیں " میں اور جن نمازوں کی حفاظت کرتے ہیں " یہ چھ صفات بیان کرنے کے بعد فرمایا۔ اور جو اپنی نمازوں کی حفاظت کرتے ہیں " یہ چھ صفات بیان کرنے کے بعد فرمایا۔ اور خون کی الوگ جنت الفردوس کے وارث ہوں گے۔ جس الفرد کوئی شکار کی ہوں گے۔ جس الفرد کوئی شکی ہوں گے۔ جس (المؤمن دیں کہ میں وہ بیشہ رہیں گے۔"

آب دیکھتے ان مومنوں کی صفات میں کہیں جہاد کا ذکر آیا ہے؟ اس کے بادجود انہیں جنت کے اعلیٰ درجہ یعنی جنت الفردوس کا دارث قرار دیا جا رہا ہے۔

③ اب ایک دو سرے مقام سے حقیق مومنوں کی بعض دو سری صفات من لیجے۔ ارشاد باری ہے: ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَذِينَ إِذَا ذُكِرَ ٱللَّهُ وَجِعَلَتَ " "مومن تو صرف وہ لوگ ہیں کہ جب ان کے سامنے قُلُو مُهُمَّ وَإِذَا تُلِيَتَ عَلَيْهِمَ ءَايَنْتُهُ ذَادَتَهُمْ إِيمَانًا اللّٰہ كاذكر كيا جائے تو ان كے دل ذر جائيں اور جب

المحمد بنجم) دفاع حديث 🕺 (حصه بنجم) دفاع حديث آىئىنە ترويزىتت وَعَلَىٰ رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ ٢ ان کے سامنے اللہ کی آیات تلاوت کی جانیں تو ان کا ٱلصَّلَوْةَ وَمِمَّا رِزَقْنِهُمْ يُنْفِقُونَ ٢ أَوْلَتِنِكَ هُمُ ایمان زیادہ ہو جائے اور وہ اپنے رب پر تو کل کرتے ٱلْمُؤْمِنُونَ حَقًّا لَمَّمْ دَرَجَكَتُ عِندَ رَبِّهِمْ ہیں۔ وہ لوگ نماز قائم کرتے ہیں اور جو مال ہم نے وَمَغْفِرَةٌ وَرِزْقٌ كَرِيمٌ ٥ انہیں دیا ہے اس میں سے خرچ کرتے ہیں۔ سمی لوگ (الأنفال٨/ ٢٢٤) فی الحقیقت مومن ہیں۔ ان کے رب کے پاس درجات ہیں۔ مغفرت ہے اور عزت کار زق ہے۔ " اب دیکھ کیجیے ان حقیق مومنوں کی صفات میں کہیں جہاد کا ذکر آیا ہے؟ لیکن اس کے باوجود اسمیں اللہ کے ہاں سے مغفرت بھی مل رہی ہے۔ بہترین رزق بھی اور درجات (جنت) بھی۔ اور سورہ معارج میں اللہ تعالیٰ نے اہل جنت کے جو اوصاف بتائے وہ یہ ہیں: ''کہ وہ لوگ جو نماز پر ہیشگی اختیار کرتے ہیں۔ اور جن کے اموال میں مانکنے اور نہ مانکنے والوں کا حصہ مقرر ہے۔ اور جو روز جزاء کی تصدیق کرتے ہیں اور جو اپنے پروردگار کے عذاب سے ڈرتے ہیں۔ بلاشبہ ان کے پروردگار کا عذاب ڈرنے کے قابل چیز ہے۔ اور وہ جو اپنی شرمگاہوں کی حفاظت کرتے ہیں مگراین بیویوں یا لونڈیوں سے (کہ ان کے پاس جانے پر) انہیں کچھ ملامت نہیں اور جو لوگ ان کے سوا اور کے خواستگار ہوں تو وہ حد سے نکل جانے والے ہیں۔ اور وہ جو اپنی امانتوں اور اقرار کاپاس کرتے ہیں۔ اور جو اپنی شہادتوں پر قائم رہتے ہیں۔ اور جو اپنی نماز کی خبر رکھتے ہیں۔ الله تعالی نے یہ سات اوصاف گنا کر فرمایا: " میں لوگ جنت میں عزت (واکرام) سے ہوں گے۔" ﴿ أُوْلَتِكَ فِي جَنَّتِ مُكْرَمُونَ ٢ (المعارج ٧٠ / ٣٥) ہتائے ان مذکورہ صفات میں کہیں جہاد یا مجاہدین کا ذکر آیا ہے؟ ان دونوں مذکورہ طویل فہر ستوں سے معلوم ہوتا ہے کہ جنت میں داخلہ کے لیے جماد شرط نہیں ہے۔ بلکہ سب سے اہم شرط نماز ہے۔ ان دونوں فہرستوں کا آغاز بھی نماز ہے ہو تا ہے اور اختتام بھی نماز پر ہی ہو تا ہے۔ ⑤ پھر سورہ فرقان میں "عباد الرحمٰن" کی ١٢ صفات بتانے کے بعد فرمایا: ﴿ أَوْلَتِهِكَ يَجْمَرُونَ ٱلْخُرْفَةَ بِمَاصَتَتَرُوا " " يم لوك بي جنين مرك عوض جن ك وَيُلَقَوْنُ فِيهَا يَعِبُّهُ وَسَلَامًا ٢ حَسْلِدِينَ فِيهَا حَسْنَتْ مُسْتَقَرُّ ذريعه مواكر کی۔ اس میں وہ ہمیشہ رہیں گے ان کا وَمُقَامًا (فَ) (الفرقان ٢٠ / ٢٥ ٧٦٧) متقراور مقام كتنا احجاب-" اس مقام پر بھی اللہ تعالی نے دو سری ۱۳ صفات بتائی ہیں۔ جماد کا کہیں ذکر نہیں فرمایا۔ بات دراصل ہے ہے کہ قرآن کا اسلوب بیان ایسا نہیں کہ مومنوں کی تمام صفات کو ایک ہی مقام پر

<u>سلام المحافظة المحا</u>

<u>حدیث اور جماد</u>: قرآن کریم سے جماد کی فضیلت اور اہمیت پر آپ نے دو آیات پیش کی ہیں۔ جب کہ مزید آیات بھی اس اہمیت کو واضح کرتی ہیں۔ ان سب کا شار کیا جائے تو مجموعی تعداد دس 'بارہ یا پندرہ سے آگے نہیں بڑھے گی۔ اب اس کے مقابلہ حدیث کی کسی کتاب میں کتاب الجہاد والسیر ملاحظہ فرمایئے۔ وہاں جماد کی اہمیت ' فضیلت اور درجات سے متعلق قرآن سے بیسیوں گنا زیادہ ارشادات نبوی مل جائیں گے۔ جماد کی ایمیت ' فضیلت اور درجات اس متعلق قرآن سے بیسیوں گنا زیادہ ارشاد ایک اور ای جائی نور میں درما ہے اور السیر ملاحظہ فرمایئے۔ وہاں جماد کی ایمیت ' فضیلت اور درجات کے متعلق قرآن سے بیسیوں گنا زیادہ ارشادات نبوی مل جائیں گے۔ جماد کی ایمیت ' فضیلت اور درجات اس متعلق قرآن میں میں تعداد در السیر ملاحظہ فرمایئے۔ وہاں جماد کی ایمیت ' فضیلت اور درجات میں متعلق قرآن میں بیسیوں گنا زیادہ ارشاد ان کتارہ کی جائیں گے۔ (امام بخاری نے تو اس کتاب کے ایک باب کا نام ہی الحد نہ تحت خلال الشینوف ترموی فرایا ہے۔)

کیا جہاد کی اہمیت اور فغیلت کے سلسلہ میں طلوع اسلام کو حدیث میں کچھ بھی نظر نہیں آنا؟ اب ایک طرف آپ قرآن سے وہ پہلو آشکار کرتے ہیں جس سے جہاد کی اہمیت واضح ہو تو یہ بات چھوڑ جاتے ہیں کہ جہاد کے علاوہ اور بھی بہت سے اعمال وصفات ہیں جن کی بناء پر جنت مل جانا تقینی ہے اور دو سری طرف حدیث سے صرف ان اعمال وصفات کا ذکر کرتے ہیں جن پر جنت کا وعدہ ہے۔ اور جن احادیث میں جہاد کی اہمیت واضح ہے اسے نظر انداز کر جاتے ہیں تو کیا سی تحقیق کا انداز ہو تا ہے؟ حدیث دشتی کی پنا میں آکر قرآن دشتی بھی شروع کر دی کیعنی قرآن کا بھی ایک حصہ نظر انداز کر دیا۔

جنت اور مغفرت : جنت اور مغفرت کا تعلق یہ ہے کہ اگر اللہ کے ہاں مغفرت ہو جائے تو جنت لازما مل جاتی ہے۔ قرآن کی رو سے صرف ایک جرم اییا ہے جس کی مغفرت نہیں ہو سکتی اور وہ شرک ہے (۱۱:۲۱) فلمذا مشرک پر اللہ تعالیٰ نے جنت کو بھی حرام کر دیا ہے۔ اس کے علاوہ کوئی جرم اییا نہیں جس کی بالآخر مغفرت نہ ہو جائے۔ عذاب کی مدت کا طویل سے طویل تر ہونا ممکن ہے لیکن بالاخر شرک کے سوا سب محفرت اور جنت لازم ولمزوم ہیں کیونکہ اللہ کی وسیع رحمت کا یہی نقاضا ہے۔

کن گناہوں کی مغفرت ہوتی ہے؟ : گناہ کی دو اقسام ہیں۔ ایک وہ جن کا تعلق حقوق اللہ سے ہے اور

من آئینہ بَرویزیت دو سرے وہ جن کا تعلق حقوق العباد سے ہے۔ حقوق العباد اس وقت تک معاف نہیں ہو سکتے۔ جب کہ متعلقہ شخص جس کا حق پامال ہوا ہے معاف نہ کرے۔ لیکن استناء اس میں بھی موجود ہے۔ اور وہ سے کہ اگر اللہ چاہے تو وہ بھی معاف کر سکتا ہے وہ اس طرح کہ حق وار کو اس کا حق یا اس کا خاطر خواہ معاوضہ دے کر خوش کر دے یا سہ کہ حق دار کے دل میں ہی سہ بات ڈال دے کہ وہ حق پامال کرنے والے کو معاف کر دے باقی رہے حقوق اللہ تو اللہ مالک ومختار ہے چاہے تو کسی چھوٹے سے حق پر بھی گرفت کرے اور چاہ تو بڑے سے ریزا گناہ بھی معاف کر دے۔ لیکن اس مغفرت کے بھی کچھ اصول ہیں۔ مثلاً سے کہ انسان کے اعمال اس کے سابقہ برے اعمال کو ختم یا تلف کر دیتے ہیں ارشاد ہاری ہے:

مغفرت کیسے ہوتی ہے؟: ﴿ إِنَّ ٱلْحَسَنَنَتِ مُذَهِبْنَ ٱلسَّبِيَحَاتِ ﴾ بلاشبہ نیکیاں برائیوں کو دور کر دیتی ہیں۔ (مودا ۱۱٤/۱۱)

لیعنی چھوٹے چھوٹے گناہوں کو نیکیاں آپ سے آپ ختم کرتی رہتی ہیں۔ اور انسانوں کی مغفرت ہوتی رہتی ہے۔ نیز فرمایا:

﴿ ٱلَّذِينَ يَعْتَنِبُونَ كَبَيرَ ٱلْإِنْدِ وَٱلْفَوَاحِشَ إِلَا "جو لوگ چھوٹے چھوٹے گناہوں کے سوا برے برے گناہوں اور بے حیائی کی باتوں سے اجتناب اللَّمَمَ إِنَّ رَبَّكَ وَسِعُ ٱلْمَغْفِرَةِ ﴾ (النجم ٣٣/٥٣) وسیع مغفرت والا ہے۔"

اور یہ چھوٹے چھوٹے گناہ اتنی کثیر تعداد میں ہوتے ہیں جیسے کمی بیماری کے جراحیم جو انسان سے دانستہ اور نادانستہ دونوں طرح سے سرزد ہوتے رہتے ہیں۔ جیسے نماز کے لیے وضو اچھی طرح نہ کیا یا نماز ادا تو باجماعت کی مگر اللہ کی یاد سے غافل رہایا اللہ کی راہ میں خرچ تو کیا مگر اس میں کچھ ریا بھی شامل ہو گیا۔ وغیرہ وغیرہ۔ اور ایسی چھوٹی چھوٹی لغز شوں سے کوئی شخص بھی پنج نہیں سکتا۔ ان کی مغفرت کے دو طریقے بیں۔ ایک یہ کہ نیک اعمال سے 'یہ تلف ہوتے رہتے ہیں۔ اور دو سرے اللہ تعالیٰ سے مغفرت کے دو طریقے بیں۔ ایک یہ کہ نیک اعمال سے 'یہ تلف ہوتے رہتے ہیں۔ اور دو سرے اللہ تعالیٰ سے مغفرت کے دو بعض دفعہ بڑے بڑے گناہ بھی معاف کر دیتے ہیں۔ اللہ تعالیٰ بنی اسرائیل کو مخاطب کر کے فرماتے ہیں۔ پھو وؤڈ خُلُوا البتاب سُبت کہ اعمال سے 'یہ تلف ہوتے رہتے ہیں۔ اور دو سرے اللہ تعالیٰ سے مغفرت کے دو تعن دفعہ بڑے بڑے گناہ بھی معاف کر دیتے ہیں۔ اللہ تعالیٰ بنی اسرائیل کو مخاطب کر کے فرماتے ہیں۔ المخ خُطَنِيْ بَحْمَ اللہ کرنا ہم معاف کر دیتے ہیں۔ اللہ تعالیٰ بنی اسرائیل کو مخاطب کر کے فرماتے ہیں۔ المخر خُطَنِيْ بَحْم اللہ کرنا ہم معاف کر دیتے ہیں۔ اللہ تعالیٰ بنی اس ایس کے) دروازے میں سجدہ کرتے ہوئے المخر خُطَنِيْ بَحْم اللہ اللہ کرا ہے اللہ تعالیٰ میں ایں اور بوئی کے دروازے میں محدہ کرتے ہوئے

اب دیکھتے کیمی بات سورہ اعراف آیت نمبر ۱۲۰ میں بھی دہرائی گئی ہے۔ وہاں خَطَایَاکُمْ کی جگہ خَطِیْنَتِکُمْ جس کا مطلب ہیے ہوا کہ استغفار سے بڑے گناہ بھی معاف ہو جاتے ہیں۔ اور مغفرت کے ساتھ www.wkrf.net (Tahafuz-e-Hadees Foundation) آئینہ توریخت جنت بھی لازم و طروم ہے۔ گویا قرآن کی رو سے بھی بعض چھوٹے چھوٹے اعمال اور ذکر واذکار سے مغفرت بھی ہو جاتی ہے اور یہ اللہ تعالٰی کا ذکر جو محنت و مشقت اور جدوجہد کے لحاظ سے ایک معمولی عمل معلوم ہو تا ہے۔ اللہ تعالٰی کے ہاں یہ سب اعمال سے بڑا یعنی افضل عمل ہے ارشاد باری ہے۔ ہو اللہ نکو قرآ کہ تو کتی ہے۔ اللہ تعالٰی کے ہاں یہ سب اعمال سے بڑا لیسی افضل عمل ہے ارشاد باری ہے۔ وَاَلَمُن حَقِ وَاَلَدُ نَکَوْ اَللَہُوَ اَحْتَ بَرُقَ کَمَ اور اللہ کاذکر تو سب سے بڑا (نیکی کا)کام ہے۔ " (العنکبوت ۲۹ / ٤٥)

دو سرے مقام پر فرمایا:

﴿ وَٱلَّذِينَ إِذَا فَعَلُوا فَكَحِشَةً أَوْ ظَلَمُواً أَنفُسُهُمْ ذَكَرُوا اللَّهَ فَٱسْتَغْفَرُوا لِذُنوبِهِمْ وَمَن يَغْفِرُ ٱلذَّنُوبَ إِلَا اللَّهُ ﴾ (آل عمران ٢/ ١٣٥)

"اور جو لوگ کہ جب کوئی کھلا گناہ یا اپنے حق میں کوئی اور برائی کر بیٹھتے ہیں تو خدا کو یاد کرتے ہیں اور اپنے گناہوں کی بخش مائلتے ہیں اور اللہ کے سوا گناہ بخش بھی کون سکتا ہے؟''

غرض ایسی بے شار آیات میں جن میں اللہ کے ذکر اور استغفار کی فضیلت اس انداز میں بیان ہوئی ہے کہ ان کاموں سے (جو محکرین سنت کو بالکل حقیر معلوم ہوتے ہیں) اللہ تعالیٰ فاحشہ 'ظلم اور خطایا بھی بخش دیتے ہیں اور نیز سی کہ ذکر واذکار اور استغفار اللہ کے ہاں بہت بڑے عمل ہیں اور صرف ان اعمال کی صحیح بجا آور کی پر بھی مغفرت ہو سکتی یعنی جنت مل سکتی ہے۔ اب اگر سی باتیں احادیث میں یہ حضرات دیکھ پاتے ہیں۔ تو چلا المحقہ ہیں کہ دیکھو جنت کا داخلہ کن دشوار گذار راستوں سے ملتا تھا۔ جے ملانے اس قدر آسان بنا دیا ہم ان کی اس کج فکری پر اس کے سوا اور کیا کہ سکتے ہیں کہ اَھُمْ نَفْسِهُوْنَ دَحْمَةً دَرِیَک؟ ہماد کی ایسی این کی ان کی اس کج فکری پر اس کے سوا اور کیا کہ سکتے ہیں کہ اَھُمْ نَفْسِمُوْنَ دَحْمَةً دَرِیک؟ ہماد کی ایمیت اپنی جگہ مسلم لیکن دین کے دو سرے پہلووں کو جو جہاد سے بھی زیادہ اہم ہیں۔ آخر ہماد کی ایمیت اپنی جگہ مسلم لیکن دین کے دو سرے پہلووں کو جو جہاد سے بھی زیادہ اہم ہیں۔ آخر ہماد کی ایمیت اپنی جگہ مسلم لیکن دین کے دو سرے پہلووں کو جو جہاد سے بھی زیادہ اہم ہیں۔ آخر انہیں کیوں نظر انداز کر دیا جاتا ہے کیا مسلمانوں نے سے دونوں پہلو ساتھ ساتھ کئی صدیوں تک سیں ہماد کی ایک ساتھ کی صدیوں تک معنون دین کے دو سرے پھوں کو تی سی ایک ساتھ کئی صدیوں تک نہیں ہماد کی ایک سی کیوں نظر انداز کر دیا جاتا ہے کیا مسلمانوں نے سے دونوں طرح کے پہلو اپنی اپنی جگہ نمایت اہم ہیں۔ ہوتے بتھ تو رات اللہ کی میا لیں تاریخ کے صفحات پر شیت نہیں کر گے۔ کہ اگر دو صبح کو جہاد میں معروف ہوتے جھ تو رات اللہ کی یاد میں بر کر دیتے تھے۔ یہ دونوں طرح کے پہلو اپنی بنی جگہ نمایت اہم ہیں۔ اور ہر دو طرح کے اعمال پر انسان کی مغفرت اور حصول جنت قرآن کی رو سے خابت ہے۔ پھر اگر میں دونوں مغان موجود تھیں۔ تاہم ذکر اللہ میں اضافی خوبی بھی ہے۔ کہ اس سے عور تیں' ہوڑ ھے' بچے' بیار'

مصیبت بعض گناہوں کا کفارہ بھی ہے اور بعض گناہوں کی معانی بھی: ارشادباری ہے: ﴿ وَمَآ أَصَنَبَڪُم مِّن مُصِيبَتُهِ فَبِسَمَاً "جو مصیبت تم پر آتی ہے تمہارے گناہوں کی دجہ کَسَبَتْ أَیْدِیکُمُرَ وَیَعْفُواْ عَن کَیْدِیرِ ﷺ ﴾ ہے آتی ہے اور وہ بہت ہے گناہ معاف بھی کر دیتا

آئينهُ پَرويزيت 💦 (حصه پنجم) دفاع حديث

(الشورى ٤٣/٤٣) اس سے معلوم ہوا کہ معيبت آنے سے بعض گناہوں کی سزا اسی دنيا میں مل جاتی ہے (اور اگر الی بات نہ ہو تو اس معيبت کے بدلے) اللہ بہت سے دو سرے گناہوں کو معاف کر دیتا ہے۔ اور اگر کی باتیں احادیث میں مذکور ہوں تو انہیں اعتراض کا ہدف بنا لیا جاتا ہے۔ مثلاً پرویز صاحب نے جن احادیث کا ذکر کیا ہے۔ ان میں سے چند ایک کے عنوان سے ہیں "معيبتیں گناہوں کا کفارہ بن جاتی ہیں" حتی کہ پیاری بھی۔ بخار سے جنت 'اند حالیتی اند صے کا اپنی بے بھری پر صراور اللہ کا شکر جنت کا باعث بن جاتا ہے۔ وغیرہ وغیرہ۔

شهادت : لغوى لحاظ سے شمادت كا معنى كواہى دينا اور شهيد بمعنى كواہى دينے والا۔ حاضر موجود وغيرہ ہيں۔ اللہ تعالٰى كى راہ ميں جان دينے والا شهيد كا لغوى معنى نهيں بلكہ اصطلاحى معنى ہے۔ قرآن ميں بيہ لفظ ان معنوں ميں استعال نهيں ہوا۔ چنانچہ پرويز صاحب لغات القرآن ميں لکھتے ہيں كہ:

''خدا کی راہ میں جان دینے والوں کو جو شہید کہا جاتا ہے تو یہ اصطلاح قرآن کریم نے استعال نہیں کی۔ لیعنی قرآن کریم نے ایسے شخص (لیعنی مقتول فی سبیل اللہ) کو اس لفظ سے مختص نہیں کیا۔'' (لغات القرآن'ج:۲' زیر عنوان ش-ہ-د)

شہید کون کون ہیں؟ : اب یہ تو واضح ہے کہ اگر قرآن نے شہید کو اصطلاحی معنوں میں استعال نہیں کیا تو پھر اس لفظ کو ان اصطلاحی معنوں میں پہلے کس نے استعال کیا؟ واضح ہے کہ رسول اللہ نے کیا اور پھر اس کے بعد صحابہ نے۔ پھر بیہ لفظ ان اصطلاحی معنوں میں اتنا معروف ہوا کہ آج کل غیر مسلم اقوام مثلاً ہندو اور کمیونسٹ بھی اپنے جنگی مقتولوں کے لیے بیہ لفظ بڑے فخر سے استعال کرتی ہیں۔

اب سوال میہ ہے کہ اگر شہید کے ان اصطلاحی معنوں کو عام کرنے والے رسول اکرم سی پیل ہیں تو انہیں اتنا بھی حق حاصل نہیں دیا جا سکتا کہ اس لفظ کے معانی کی وسعت بھی بتا دیں۔ آپ نے اس لفظ کو ہراس مومن کے لیے استعال فرمایا ہے ۔ جس کی موت کسی حادثہ یا وبایا ناگہانی طور پر واقع ہو۔ جیسا کہ درج ذیل حدیث سے واضح ہو تا ہے جسے طلوع اسلام نے مقام حدیث میں بحوالہ مسلم درج کیا ہے۔

"رسول الله طری الله طری الله طری الله عن الماله می می الوگوں کو شهید سمجھتے ہو؟" صحابہ نے عرض کیا "جو خدا کی راہ میں مارا جائے" حضور طری کی ارشاد فرمایا: "اس طرح تو میری امت میں شہداء کی تعداد بہت کم رہ جائے گی" صحابہ نے لوچھا" پھر شہید کون ہے؟" فرمایا: "جو خدا کی راہ میں مارا جائے دہ شہید جو اسمال سے مرگیا دہ شہید جو طاعون سے مرگیا دہ شہید۔ جو پانی میں ڈوب کر مرگیا دہ شہید۔ جو مکان کے گرنے سے دب کر مرجائے دہ شہید جو آگ میں جل کر مرجائے۔ دہ بھی شہید' اور جو عورت دو ضع حمل کی دجہ سے مر

اب طلوع اسلام کا اعتراض ہیہ ہے کہ اس اصطلاح کے بانی نے اتنے ڈھیر سارے لوگوں کو شہادت کے اس مفہوم میں کیوں شامل کر دیا؟ اس کا جواب کی ہو سکتا ہے کہ آپ حضرات یا تو اس اصطلاح کا سارا مفہوم قبول کر لیں۔ یا پھر اس کے جزوی مفہوم یعنی مقتول فی سبیل اللہ کے لیے الگ اصطلاح وضع کر لیں۔ یا پھر جیسے قرآن نے ایسے لوگوں "مقتول فی سبیل اللہ" کہا ہے۔ آپ بھی سی پچھ کہا کریں تو کیا یہ زیادہ بہتر نہیں۔

بعد ازاں پر دیز صاحب فرماتے ہیں کہ:

"اس کے بعد بد دیکھتے کہ ان شمداء کو اللہ کے ہاں رعایات کیا ملتی ہیں۔ یہ تو ظاہر ہے کہ شہید سیدها جنت میں جاتا ہے۔" (م-ح ص ۲۱۸)

اب سوال یہ ہے کہ یہ کیسے ظاہر ہو گیا کہ "شہید سیدھا جنت میں جاتا ہے" کیا قرآن میں کہیں یہ لکھا ہوا ہے۔ قرآن میں تو صرف یہ ہے کہ وہ مردہ نہیں' زندہ ہیں۔ ان کو مردہ نہ کہو۔ اور اپنے رب کے ہاں رزق دیئے جاتے ہیں اور زندہ بھی ہیں۔ اس سے یہ کیسے ظاہر ہو جاتا ہے کہ شہید سیدھا جنت میں جاتا ہے۔ گویا شہید کی اصطلاح بھی حدیث سے ماخوذ ہے اور اس کی رعایات بھی جو حدیث نے بتائی ہیں۔ وہ تو ان حضرات کے ہاں مسلم ہیں۔ البتہ کچھ ہاتیں قابل اعتراض بھی ہیں اور ان سے یہ حضرت انکار کر جاتے ہیں۔ گویا حدیث کے معاملہ میں بھی ان کا روبیہ ﴿ اَفْتُوْمِنُوْنَ بِبَعْضِ الْكِنْبِ وَ نَكَفُوْوْنَ بِبَعضِ ﴾ کے مصداق ہوتا ہے۔

لڑ کیوں کی تربیت یر جنت : پرویز صاحب فرماتے ہیں:

"اولاد کے معاملہ میں انسان بے بس ہے کہ اس کے ہاں لڑکے پیدا ہوں یا لڑکیاں لیکن اس بے کسی میں بھی ایک رعایت کا پہلو ہے۔ حاکم کی روایت ہے کہ جس شخص کے ہاں دو لڑکیاں ہو تیں اور اس نے ان کے ساتھ بھلائی کی۔ جب تک وہ اس کے پاس رہیں تو یہ لڑکیاں اے جنت میں لے جائیں گی۔" (م-ح ص 11)

اب دیکھتے دور جاہلیت میں لڑکیوں کو پیدا ہوتے ہی زندہ درگور کر دیا جاتا تھا۔ قرآن نے اس کی دو دجوہ بیان فرمائی ہیں۔ ایک سے کہ لڑکیوں کی پیدائش کو باعث ننگ و عار سمجھا جاتا تھا۔ وہ کسی کو اپنا داماد بنانا ہی پند نہ کرتے تھے۔ دو سرے اولاد کی تربیت پر اخراجات کے بار کی دجہ سے انہیں زندہ درگور کرتے تھے۔ لڑکے تو پھر بڑے ہو کر کما لاتے تھے۔ گر لڑکیاں سے کام بھی نہیں کر سکتی تھیں۔ لندا صرف لڑکیوں کو ہی زندہ درگور کیا جاتا تھا۔ اور سے قاعدہ ہے کہ جفتے بڑے جرم میں کوئی شخص یا قوم مبتلا ہو تو اسے اللہ کے تھم ک اطاعت میں اس کے چھوڑنے پر اتنا ہی بڑا اجر و تواب ملتا ہے۔ اور زندہ درگور کرنے کا فعل چو نکہ باب ہی کیا کرتے تھے۔ لندا آپ نے فرمایا کہ جس شخص کے ہاں دو لڑکیاں پیدا ہوں۔ پھردہ ان کو ذندہ درگور کرنے کی بجائے بطریق احسن ان کی تربیت کرے پھر کوغت پر ان کا نکاح کر کے رخصت کرے تو دہ لڑکیاں اسک www.wkrf.net (Tahafuz-e-Hadees Foundation) کر آئینہ پَرُویزیت مغفرت اور جنت کا باعث بن جائمیں گی۔ مندرجہ بالا روایت میں بھلائی کرنے کا مطلب حسن تربیت اور جب تک پاس رہنے کا مطلب نکاح سے پہلے کی عمرہے۔

فریب دبی کی کو شش: اب پرویز صاحب فرماتے ہیں کہ ''انسان اولاد کے معاملہ میں بے بس ہے لڑکے پیدا ہوں یا لڑکیاں'' واقعی انسان اس معاملہ میں تو بے بس ہے۔ لیکن جس معاملہ میں با اختیار ہے اس کا آپ نے ذکر نہیں فرمایا۔ وہ بابس (بااختیار) اس معاملہ میں ہے کہ لڑکیوں کو زندہ درگور نہ کرے۔ سوچے کہ اس روایت میں آخر لڑکیوں کا ہی کیوں ذکر آیا ہے۔ لڑکوں کا کیوں نہیں آیا؟ نیز اولاد کے سلسلہ میں ''رعایت کا پہلو'' لڑکیوں کے ساتھ ہی کیوں خصوص کیا گیا ہے۔

پھر بیہ بات بھی قابل غور ہے کہ طلوع اسلام جو مساوات مردو زن کا صرف حامی ہی نہیں۔ بلکہ اے اس کے جائز مقام سے بلند مقام عطا کرنے میں کو شاں رہتا ہے اے تو اس حدیث پر خوش ہونا چاہئے تھا۔ اب جو شریعت نے رعایت کے پہلو کو لڑکیوں کے ساتھ مختص کیا ہے تو پھر بھی اس نے اعتراض جڑ دیا۔ گویا اس کا اصل مقصد حدیث پر اعتراض برائے اعتراض ہو تا ہے۔ بات خواہ کوئی بھی چل رہی ہو۔

ماؤں کے صبر پر جنت : پھر فرمایا:

آپ کا یہ خطاب خالص عورتوں سے تھا۔ مردوں سے نہیں۔ دیکھنے بخاری کتاب العلم

اب ہم جو دو سری احادیث کو دیکھتے ہیں تو معلوم ہوتا ہے کہ یہ بشارت صرف ان بچوں کی موت کی صورت میں ہے جو بلوغت سے پہلے فوت ہو جائیں (بخاری۔ کتاب العلم) جس کا طلوع اسلام نے حوالہ دیا ہے۔ اس سے اگلی حدیث میں وضاحت موجود ہے اور صرف اس صورت میں ہے کہ عورت اس پچی کی وفات پر صبر کرے۔ جزع و فزع یا نوحہ نہ کرے۔ اب یہ تو ظاہر ہے کہ ماں کی بنچ سے محبت باپ کی نسبت بر رجما زیادہ ہوتی ہے۔ اور یہ بھی حقیقت ہے کہ وفات پر جزع و فزع اور عین کرنے میں عورت ہی چورت اس پر کی خ پیش ہوتی ہے۔ باکھنوص اس صورت میں جب کہ پچہ بھی چھوٹا ہو۔ تو ایس شدید صدمات کو صبر سے ہرداشت کرنے پر عورت کو جنت کی بشارت دی گئی ہے۔ پرویز صاحب صرف موت و زیست میں بے کہ کار مات کو صبر سے پہلو نکال کر "مفت کی جنت ' عطا فرما رہے ہیں۔ طلائکہ جنت ایک بہت ہڑے صد می چر اور ایک

تلاوت قرآن اورجنت : پرویز صاحب فرماتے ہیں:

'' قرآن نظام خداوندی کا ضابطہ قانون ہے اور قانون عمل کرنے کے لیے ہوتا ہے۔ اگر مسلمانوں کا عمل قرآن کے مطابق رہتا تو باطل قوتیں بھی سرنہ اٹھا سکتیں لندا مخالفین اسلام کی پہلی تد بیر سے تھی کہ مسلمانوں کو قرآن سے بیگانہ کیا جائے۔ لندا انہوں نے مسلمانوں کو بتایا کہ قرآن فقط پڑھنے کی چیز ہے۔ عمل کرنے کی نہیں۔ ثواب اس کے پڑھنے سے ملتا ہے۔ '' (ص ۲۲۱)

اب دیکھتے کہ پرویز صاحب فرما رہے ہیں کہ قرآن محض ضابطہ قانون ہے کیا طلوع اسلام میہ بتا سکتا ہے کہ: کرتے وقت اسے پڑھنا چاہئے یا چھوڑ دیتا چاہئے؟ پھر جو آیات کوئی ضابطہ پیش ہی نہیں کر تیں۔ اور نہ ہی کرتے وقت اسے پڑھنا چاہئے یا چھوڑ دیتا چاہئے؟ پھر جو آیات کوئی ضابطہ پیش ہی نہیں کر تیں۔ اور نہ ہی ان پر عمل ہو سکتا ہے تو پھر ان کو پڑھنے کا فائدہ ہی کیا ہے؟ پھر یہ صورت حال تمام تر آیات متثابہات کے سلسلہ میں پیش آتی ہے ۔ اور حقیقت میہ ہے کہ اگر قرآن سے صرف احکام کا حصہ الگ کر لیا جائے تو وہ صرف پانچواں حصہ یا زیادہ سے زیادہ چوتھا حصہ ہوگا۔ باقی تین چوتھائی قرآن میں کوئی ضابطہ قانون مذکور نہیں۔ اس لحاظ سے اس تین چوتھائی قرآن کی تلاوت کی جانی چاہئے یا نہیں؟ (مزید تفصیل الگ مضمون تلاوت قرآن پاک میں دیکھنے۔) پھر فرمایا:

"جہاں قرآن کے اعمال کا ذکر ہے۔ اس سے مراد وہ عملیات ہیں جن کی رو سے بھوت پر یت دور کیے جاتے ہیں۔ اس طرح انہوں نے مسلمانوں کو قرآن کے الفاظ دہرانے میں الجھا دیا یعنی صرف قرآن پڑھنے میں۔" (حوالہ ایسٰاً)

اب سوال ہے ہے کہ اگر سب مسلمان انہیں عملیات میں الجھ کر رہ گئے تھے۔ تو انہوں نے ان وضعی روایات کے بعد بھی سات سو سال تک حکومت کیسے کرلی؟ 2 کیا طلوع اسلام کوئی ایسی صحیح حدیث پیش کر سکتا ہے جس سے یہ ثابت ہو کہ "قرآن کے اعمال

www.wkrf.net (Tahafuz-e-Hadees Foundation) آئينهُ پَرويزيت 🕺 🕺 (حصه پنجم) دفارع حديث 🏹 ے مراد وہ عملیات ہیں جن کی رو ہے بھوت پریت دور کیے جاتے ہیں؟ اگر ایسا نہیں تو یقدینا طلوع اسلام کا حدیث پر صریح الزام ہے؟ اگر بالفرض کچھ مسلمان از خود ایسا کرتے ہیں تو بیہ ان کا ذاتی کردار ہے۔ اس کا الزام حديث يركيونكر أسكتاب. پھر فرماتے ہیں: '' قرآن کے الفاظ دہرانے کی برکات سے متعلق تمام کتب احادیث بھری پڑی ہیں۔ نمونہ دو ایک مثالیس سن کیجیے '' (حوالہ ایضاٰ) اس کے بعد آپ نے چھ ایس روایات درج فرمادیں جن میں بعض قرآنی سورتوں کے فضائل مذکور ہیں۔ جو زیر بحث موضوع یعنی حصول جنت سے خارج ہیں۔ البتہ موطا کی ایک درج ذمل حدیث بھی درج فرمائی جو موضوع زیر بحث سے متعلق ہے۔ للذا یہ ہم درج کر رہے ہیں: "موطا امام مالک میں ہے کہ حضور نے ایک شخص کو قل ھو اللہ پڑھتے ہوئے سن کر فرمایا کہ اس پر واجب ہو گئ سی نے دریافت کیا کہ کیا واجب ہو گئ ؟ فرمایا جنت واجب ہو گئ ۔ " (م- ح ص ٢٢٢) اب اگر قرآن کی رو سے صرف رہنا اللہ کہنے اور اس پر جم جانے سے جنت واجب ہو سکتی ہے تو سورہ اخلاص پوری پڑھنے اور اس پر قائم رہنے سے جنت کیوں واجب نہیں ہو سکتی؟ اور اس آیت پر ہم پہلے بحث کر چکے ہیں۔ پھر آخر میں حاکم کی درج ذمل روایت بیان فرمائی کہ: ''حاکم میں ہے کہ اللہ تعالیٰ خوش آداز قرآن خوانوں کی آداز کو نہایت شوق سے سنتا ہے جیسے کوئی گانا سنے والا گانے والے کی آواز کو شوق سے سنتا ہے۔ " (حوالہ ایسنا) اس حدیث پر طلوع اسلام کو اعتراض بیہ ہے کہ وہ اللہ تعالیٰ کو کسی بات پر خوش ہونے یا ناراض ہونے جیسی صفات سے عاری سمجھتا ہے۔ کیونکہ خدا کے متعلق اس کا تقہور ہی بالکل جداگانہ ہے۔ جس کی تفصیل ہم پہلے بھی پیش کر چکے ہیں اور آخری حصہ میں مزید تفصیلات پیش کر رہے ہیں۔ جنت ضعيفوں اور كمزوروں كے ليے ہے : پرديز صاحب فرماتے ہيں: "اسلام غلبہ اور قوت كا دين ب- فَإِنَّ حِزْبَ اللَّهِ هُمُ الْغَالِبُوْن قرآن بار بار <sup>(1)</sup> مسلمانوں كو تكم ديتا ے کہ اتن قوت جمع رکھو کہ مخالفین پر تمہارا رغب چھایا رہے... اور مخالفین یہ جانتے تھے کہ جب تک مسلمانوں کے دل سے بیہ خیال نہ نکال دیا جائے کہ قوت وسطوت خدا کے ہاں برگزیدگی کا موجب ہے ان پر غالب آنا ناممکن ہے۔ لہذا انہوں نے اس قشم کی احادیث وضع کرما شروع کر دیں۔ کہ خدا کے مقرب بندے وہ ہیں جو ضعیف وناتوان ہیں - جن پر محتاجی اور مفلسی چھائی رہتی ہے جو کمزوری اور بے چارگی کے مجسمے ہیں جو دنیا میں ذلیل وخوار ہوں۔ چنانچہ بخاری ومسلم میں ہے کہ حضور نے فرمایا کہ میں نے جنت میں دیکھا کہ اکثریت سے وہ لوگ میں جو دنیا میں فقیر ستھے۔ " (مقام حدیث ص ۲۳۴)

ابر بار نیس بلکه صرف ایک بار

پہلے تو دیکھتے کہ اس مفسر قرآن نے آیت ہی غلط درج فرما دی۔ سورہ مجادلہ میں حزب الشیطن کے مقابلہ میں حزب اللہ کا ذکر آیا ہے۔ حزب الشیطن کا ذکر کرنے کے بعد فرمایا اولئیکَ هم الحسوون (۱۹:۵۸) اور حزب اللہ کے متعلق فرمایا ان حزب اللہ هم المفلحون (۲۲:۵۸) اور فلاح کا لفظ قرآن میں اُخروی فلاح یا نجات کے لیے آتا ہے۔ یعنی اخروی فلاح تو یقینی ہوتی ہے۔ دنیاوی فلاح ہویا نہ ہو۔ بالفاظ دیگر دنیا میں خوشحالی اور قوت وسطوت نصیب نہ بھی ہو تو بھی حزب اللہ هم المفلحون ہی متالہ ہو ہی ہوتے ہیں۔

- I حضرت عیسیٰ ملتِ کم کے حواری حقیر قسم کے لوگ تھے۔ حضرت عیسیٰ اور ان حواریوں کو نہ قوت نصیب ہوئی نہ حکومت۔ فرمایتے سے لوگ ھم المفلحون میں سے میں یا نہیں؟ یا انہیں جنت ملے گ یا نہیں؟
- الا حضرت موی ملات کے متبعین غلامی کے چنگل سے تو نگل گئے لیکن حضرت موئی کی وفات تک میدان تنہ میں ہی بھنگتے رہے اور ان کو قوت و سطوت نصیب نہ ہوئی؟ ان کے متعلق کیا خیال ہے کہ انہیں جنت ملے گی یا نہیں؟
- [3] فرضیکہ تمام انبیاء کا نی حال رہا ہے کہ ان کا مخالف فریق مترفین یعنی آسودہ حال ہوتے تھے اور وہ انبیاء کے متبعین کو اَزَاذِلْنا بادِی الوَّاٰیِ کہتے تھے۔ اب سوال یہ ہے کہ کیا ان متبعین انبیاء کو لیعنی فقیر مسکین مسلمانوں کو جنت ملے گی یا نہیں؟
- این اسرائیل کے بہت سے انہیاء قوت وسطوت حاصل ہونے کے بر عکس خود قتل ہو جاتے رہے۔ ان کی فلاح اور حصول جنت کے متعلق کیا خیال ہے؟
- الحود مسلمانوں کا مکہ میں اور جنگ احزاب سے پہلے تک کیا حال رہا؟ اس دوران جو مسلمان فوت ہو گئے ان کے متعلق کیا خیال ہے؟
- الع جنگ احزاب کے بعد مسلمانوں کی زیرد سی کا قصہ تو ختم ہوا۔ لیکن معاثی حالت ملاحظہ فرمائے۔ جنگ تبوک کے وقت مجاہدین آپ کے پاس جماد کے لیے سواری (یا بعض کے نزدیک جو تیاں) طلب کرنے آتے ہیں۔ تو آپ انہیں جواب دے دیتے ہیں۔ جس پر مجاہدین کی آنکصیں ڈبڈبا آتی ہیں۔ (۹۳:۹۹) اور یہ جنگ تبوک آپ کی دفات سے صرف ڈیڑھ سال پہلے ہوئی تھی۔ گویا س وقت تک حکومت بھی فقیر و مسکین تھی اور مسلمان بھی جن کے پاس اللہ کی راہ میں خرج کرنے کو کچھ نہ تھا۔ اب فرمائیے فقیر و مسکین جنت میں جا سکتے ہیں یا نہیں؟ بالفاظ دیگر جو مسلمان اس دوران فوت ہوئے ان کے متعلق کیا خیال ہے؟

جنت میں فقراء کی کثرت کیول؟: اب سوال یہ ہے کہ فقراء جنت میں کیوں زیادہ ہوں گے تو اس کا جواب یہ ہے کہ:

آئیز بُرویزیت ۲14 (حصد پنجم) دفاع حدیث ۲۰۰ (حصد پنجم) دفاع حدیث ۲۰۰ ( ا انبیاء پر سب سے پہلے میں فقیر و مسکین لوگ ایمان لاتے ' نبول کا ساتھ دیتے ' مصیبتی برداشت کرتے اور جہاد میں شامل ہوتے ہیں۔ مترفین یا خوشحال طبقہ صرف اس وقت اسلام لاتا ہے جب وہ ہر طرف سے مجبور ہو جاتا ہے۔

② قیامت کے دن جب اللہ تعالیٰ حساب لیں گے تو دو بنیادی سوالات یہ بھی ہوں گے کہ اس نے مال کن کن ذائع سے حاصل کیا۔ بیشتر خوشحال طبقہ تو اس امتحان میں ہی ناکام رہے گا۔ اور جو کامیاب رہیں گے لیعنی مال طلل طریقہ سے کمایا ہوگا۔ ان سے یہ پوچھا جائے گا کہ مال کا حق بھی ادا کیا یا نہیں اور اس مال کو لیعنی مال طلل طریقہ سے کمایا ہوگا۔ ان سے یہ پوچھا جائے گا کہ مال کا حق بھی ادا کیا یا نہیں اور اس مال کو کینی کن مدات میں خرچ کیا؟ اس امتحان میں ہی ناکام رہے گا۔ اور جو کامیاب رہیں گے لیعنی مال طلل طریقہ سے کمایا ہوگا۔ ان سے یہ پوچھا جائے گا کہ مال کا حق بھی ادا کیا یا نہیں اور اس مال کو کن کن مدات میں خرچ کیا؟ اس امتحان میں بھی بہت سے خوشحال لوگ فیل ہو جائیں گے۔ اور جو کم کن کن مدات میں خرچ کیا؟ اس امتحان میں بھی بہت سے خوشحال لوگ فیل ہو جائیں گے۔ اور جو تھوڑے سے باقی بچیں گے جو ہر طرح سے کامیاب ہوں گے دہ جنت میں داخل ہوں گے اور فقیر و مسکین فقوڑے سے باقی بچیں گے جو ہر طرح سے کامیاب ہوں گے دہ جنت میں داخل ہوں گے اور فقیر و مسکین فقوڑے سے باقی بچیں گے جو ہر طرح سے کامیاب ہوں گے دہ جنت میں داخل ہوں کے اور فقیر و مسکین فل مالداروں تو باقی ہوں گے اور فقیر و مسکین فقوڑے سے باقی بچیں گے ہو ہو طرح سے کامیاب ہوں گے دہ جنت میں داخل ہوں کے اور فقیر و مسکین فقیرو سکین فقیروں ہیں ہوں ہو سال پہلے اس لیے جنت میں جائیں گے کہ ان کے لیے ایسے حساب کتاب کی ضرورت ہی نہیں پیش آ کے گی گویا ان دو دولات کی بنا پر جنت میں فقیروں کی کثرت ہوگی۔ علادہ ازیں فقیر و لیے بھی ہیشہ اکثریت میں ہوتے ہیں۔

اختیاری فقرومسکنت : جنگ احزاب کے بعد عرب کے مسلمانوں کی حیثیت برابر برابر کی تھی۔ فتح کم کے بعد بالاد سق قائم ہو گئی۔ اس وقت اگر رسول اللہ چاہتے تو خوشحال زندگی بسر کر سکتے تھے۔ عوام نہ سمی لیکن ایک سربراہ مملکت تو ایسا کر سکتا ہے۔ گر آپ نے پھر بھی ایسا نہیں کیا۔ اموال غنائم آئے تو ازوان مطہرات نے زیورات کا مطالبہ کر دیا۔ آپ پر یہ بات اتی شاق گزری کہ آپ سلی کیا۔ ان سب یویوں سے علیحد گی اختیار کر کے مسجد نبوی کے ایک حجرے میں جا ڈرہ لطایا۔ اس دوران آیات قرآنی نازل ہو کہیں کہ "اے نبی! اپنی یویوں سے کہہ دو کہ اگر دنیا کی زندگی اور اس کی ذیب وزینت کی طلب گار ہو تو آف میں تہ میں پچھ مال دوں اور اچھی طرح سے رخصت کردوں اور اگر اللہ اور اس کی زیب وزینت کی طلب گار ہو تو آف میں کی طلب گار ہو تو اللہ تعالیٰ نے تم میں سے نیکی کرنے والوں سے لیے بڑا اجر تیار کر رکھا ہے۔ " (۳۳۰ ۲۰ ۲۰ ۳۰ ) ان آیات ورح ذیل باتیں معلوم ہو کیں۔

- I عورتوں کو زیور سے قدرتی محبت ہوتی ہے۔ پھر ازواج مطهرات تکلف کا یہ مطالبہ مال غنائم کے دوران پچھ نامناسب بھی نہ تھا۔ لیکن اس کے باوجود یہ بات رسول اللہ سٹھلیم پر شاق گزری کیونکہ یہ مسکنت اور فقیری کے خلاف تھی۔
  - 2 آپ کی به مسکنت اضطراری نهیس بلکه اختیاری تقی -
- 3 آپ کا سکنت اختیار کرنے کا یہ طرز عمل اللہ تعالیٰ نے بھی پند کیا۔ کیونکہ وتی اللی نے آپ ہی کے خیال کی تائید کی۔
- الله الله المراح من الله المركز خرورى نهيس ب- جيسا كه برويز صاحب في اس نظريه كو اسباب زوال امت ميں بردى وضاحت سے بيش كيا ہے اور ہم نے اينے سابقه مضمون " عجمى سازش"

www.wkrf.net (Tahafuz-e-Hadees Foundation) 715 (حصه بنجم) دفاع حديث آمئينه پَرويزيت میں بھی اس پر قدرے روشنی ڈالی ہے۔ اضطراری مسکنت اور اختیاری مسکنت : پردیز صاحب فرماتے ہیں۔ " آبن ماجہ میں ہے کہ رسول اللہ کو مسکنت اور مساکین اتنے محبوب تھے کہ آپ دعامانگا کرتے تھے کہ اب اللہ مجھے بطور مسکین ہی ذندہ رکھ اور اس حالت میں موت دے اور مجھے قیامت کو مسکینوں کے گروہ میں شامل رکھنا۔ `` مسکنت ایس چیز ہے جسے قرآن نے خدا کاعذاب ہتایا ہے۔ یہودیوں کے متعلق کہا کہ خُسر بَتْ عَلَيْهِمُ الذِّلَّةُ وَالْمَسْكَنَةُ ...... (م- ح ص ٢٢٥) اب دیکھتے رسول اللہ کی مسکنت اختیاری تھی اور یہ انسانیت کا انتہائی بلند مقام ہے۔ کہ انسان تمام مالی دسائل کے ہوتے ہوئے ان سے کنارہ کش رہے اور ان مالی وسائل کو اپنے بجائے دو سروں کی ضروریات پر خرج کر دے اور خود دنیوی غیش و عشرت اور شان و شوکت سے پر ہیز کرے اور منگسر المزاج رہے اور فقیروں جیسا اور ان کے ساتھ مل کر رہنے کو ترجیح دے اور اضطراری مسکنت کی ایک صورت بیہ ہے کہ انسان کے پاس وسائل معاش موجود ہی نہ ہوں ایس مسکنت نہ خوبی ہے نہ نقصان۔ اس لحاظ نے بہتر بھی ہے کہ ایسے لوگ آخرت میں مال وزر کی جوابد ہی سے بچ جائیں گے۔ اور اضطراری مسکنت کی بدترین قتم وہ ہے جس کا پرویز صاحب نے ذکر فرمایا جس کے ساتھ ذلت بھی شامل ہے۔ اب خود ہی سوچ کیچے کہ رسول اللد کی مسکنت کو یہودیوں کی مسکنت کے مشابہ قرار دیا جا سکتا ہے۔ جرائگی کی بات ہے کہ طلوع اسلام جب اپنے نظام رہو بیت کا ذکر کرے تو رسول اللہ کی بیہ ادا اسے بہت پند آتی ہے۔ کہ جب آپ دنیا سے تشریف کے گئے تو آپ کا ذاتی سامان کچھ بھی نہ تھا پھر جب وہ اس نظام رہوبیت کے دائرہ سے نکل کر حصول جنت کی طرف آتا ہے۔ تو نہی بے مانگی یا مسکنت اسے مکردہ ترین چیز معلوم ہونے لگتی ہے۔

کمزوری اور ذلت : اب پرویز صاحب کے ان الفاظ کو بھر سامنے لائیے۔ کہ "انہوں (تخالفین) نے اس قسم کی احادیث وضع کرنا شروع کر دیں کہ خدا کے مقرب بندے وہ ہیں جو ضعیف وناتواں ہیں۔ جن پر محتاجی و مفلسی چھائی رہتی ہے۔ جو کمزوری وب چارگی کے مجتسے ہیں جو دنیا میں ذلیل و خوار ہوں۔ " (ایضا) ایسے مضامین پر مشتمل کوئی حدیث ہماری نظر سے نہیں گذری جس میں مذموم اور ذلیل صفات واخلاق کو جنت سے وابستہ کیا گیا یا شرط قرار دیا گیا ہو البتہ اس مضمون سے ملتی جلتی ایک آیت قران میں موجود ہو جنت سے ماہین پر مشتمل کوئی حدیث ہماری نظر سے نہیں گذری جس میں خدموم اور ذلیل صفات واخلاق کو جنت سے وابستہ کیا گیا یا شرط قرار دیا گیا ہو البتہ اس مضمون سے ملتی جلتی ایک آیت قران میں موجود ہو جنت سے مکن ہے پرویز صاحب نے ایسا غلط مطلب اخذ کر لیا ہو۔ اللہ تعالی نے سورہ فرقان کے آخر میں اپنے خاص بندوں کی علامات ہتائی ہیں۔ پہلی علامت سے ب خوریات ڈائر تحکین الَذَیوب یہ مشکون علی آلائی ہو۔ اللہ کے بندے تو وہ ہیں جو زمین پر انگساری کے حقون کی (الفرقان ۲۰ (۲۲)

# آئينهُ پَرُويزيت ٢٦٢ (حصه پنجم) دفاع حديث

اس آیت میں لفظ هون ہے هون نہیں هون کا معنی انگساری اور تواضع ہے۔ یہ صفت محمود ہے جب کہ هون کے معنی ذلت وخواری ہے اور یہ ندموم صفت ہے۔ انگساری کی صفت تکبر کے مقابلہ میں آئی ہے۔ کہ تکبراور متکبرانہ چال اللہ کو نمایت ناپند ہے۔ اس طرح ایس چال جس سے کمزوری ظاہر ہو وہ بھی اسلام میں ناپند ہے۔ حضرت عمر یکا بحد نے ایک مسلمان کو ایس حالت میں دیکھا تو اے درہ سے پیڈا اور کہا کہ سید ھے ہو کر چلو۔ اسلام کمزور دین نہیں ہے۔ اب پرویز صاحب نے ایک تو لفظ هون کی ترجمانی هون سے فرمائی۔ پھراسے نمایت چا کمد سی سے حدیث کے کھاتے میں ڈال دیا ہے۔

خلوت گزینی : خلوت گزینی کا اصلق موضوع سے کوئی تعلق نہیں۔ نہ ہی آپ نے کوئی ایس روایت درج فرمائی کہ خلوت گزینوں کو بھی آسانی سے جنت مل جاتی ہے تاہم آپ نے اس موضوع کو بھی لا تھیٹرا ہے فرماتے ہیں:

"قرآن نے مومنوں کو فرمایا تھا کہ تم شہداء علَی النَّاس ہو۔ یعنی تمام بنی انسان کے اعمال کا جائزہ کیتے رہنا تمہاری ذمہ داری ہے ..... ابوداؤد میں ہے کہ حضور نے فرمایا کہ ایک وقت آئے گا جب لوگوں میں وعدہ اور اقرار کا وزن گھٹ جائے گا۔ امانت کی کوئی وقعت باقی نہیں رہے گی۔ پھر انگلیوں میں انگلیاں ڈال کر حاضرین کو ہتایا کہ فضنے اس طرح ایک دو سرے سے گتھ جائیں گے جس طرح بوریا بنا جاتا ہے۔ ابن عباس نے کہا کہ ایسے وقت میں مجھے کیا کرنا چاہئے؟ فرمایا اپنے گھر میں بیٹے اور اپنی خطاؤں پر رویا کر' نیکی

افتیار کر' بدی کو چھوڑ' اپنی جان کو دوزخ سے بچا اور پلبک زندگی سے الگ ہو جا۔ '' (م. ح ص۲۲۷) اب دیکھئے اسلام اگرچہ ایک معاشرتی دین ہے۔ لیکن اس کا بیہ مطلب بھی شیس کہ اس میں رہبانیت کلیتا حرام قرار دی گئی ہو۔ اس روایت میں بھی اضطراری صورت حال کا ذکر ہے۔ یعنی جب پر فتن دور ہو جائے اور معاشرتی زندگی میں انسان کو اپنا ایمان بچانا بھی مشکل ہو جائے تو پھرالیمی صورت میں بیہ راہبانہ زندگی ہی بھتر ہوگی۔ آخر رسول اللہ پر کہلی وتی اس وقت نہیں آئی جب آپ غار حرا میں خلوت گزیں بیے ؟

خدا معلوم کہ پرویز صاحب قرآن کے صرف ایک پہلو پر ہی کیوں نظر ڈالتے ہیں۔ اُسیس لِتَکُوْنُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ تو نظر آگیا لیکن۔

وَاذَبْخُواسُمَ ذَبِيكَ وَتَبَتَّلْ إلَيْهِ تَبْتِيلاً (٣) ٥٠ اور اپ رب کے نام کا ذکر کیا کرد اور تمام دنیوی علائق سے قطع تعلق کر کے اس کی طرف رجوع کرو۔ کیوں نظر نہیں آتی؟ پھر قرآن میں عمران کی یوی کا اپن نچ کو اللہ کے حضور "نڈر کرنے کا بھی ذکر ہے۔ اور اللہ تعالیٰ کے اس نذر کو قبول کرنے کا بھی (۳) ۳۵ سال ۲۷ تو کیا یہ رہانیت نہیں؟ حضور اکرم طلی کیا خار حرا میں کیا کرتے تھے؟ مسلمان مکہ کی ابتدائی زندگی اپنے گھروں میں خلوت گزین رہتے تھ یا نہیں اور پھر اجتماعی حیثیت سے تین سال تک دار ارقم میں خلوت گزیں رہے۔ کیا ان سب باتوں سے سہ معلوم نہیں ہوتا۔ کہ بعض حالات میں خلوت گزین ہی

(حسه بنجم) دفاع حديث آئينه يَرويزيت ہمتر رہتی ہے اور اسلام میں رہبانیت کلیتاً حرام نہیں ہے؟

جنت کی راہ میں رکاد میں ۔ لیکن مشکلات نظر نہیں آتیں۔ برویز صاحب کو حدیث کی رو سے جنت میں داضلے کی سولتیں تو نظر آگئیں تارک کافر ہے۔ یا یہ کہ چغل خور' خائن' چور' زانی' جھوٹی قشمیں کھانے والا احسان جنانے والا۔ یا غرور سے دامن تھید کر چلنے والا دوزخ میں جائیں گے۔ یا یہ کہ اللہ تعالیٰ حقوق العباد معاف نہیں کرے گا۔ یا یہ کہ اگر انسان کا خاتمہ خیر پر ہو تو مغفرت ہو جائے گی۔ ورنہ ساری زندگی کے لئے المال اکارت جائیں گے وغیرہ وغیرہ۔ بس طلوع اسلام کا موڈ ہی ہے جس طرف رخ کر لیتا ہے تو دہ اسے بہت نمایاں نظر آنے لگتا

فضائل اعمال کی حقیقت : آخریں یہ وضاحت بھی ضروری معلوم ہوتی ہے کہ بعض محدثین اور ناقدین فن حدیث خود اس بات کا اعتراف کرتے ہیں کہ ہم نے فضا کل اعمال کی روایات ، خواہ ان کا تعلق تلاوت قرآن سے ہویا کسی خاص سورہ کی فضیلت سے یا ان میں کسی خاص عمل کے اجر وثواب کا ذکر ہو۔ کی ایسے چھان پیٹک نہیں کی ، جیسے احکام سے متعلق روایات کی 'کی گئی ہے۔ وجہ یہ ہے کہ ایسے اعمال کا اجر وثواب دینا اللہ تعالیٰ کا کام ہے اور اللہ تعالیٰ بھی تو کسی نیکی کا اجر اس سے دس گنا دیتے ہیں (۲۰۰۱) پھر کبھی اس سے بھی زیادہ حتی کہ ہی اجراد توالیٰ بھی تو کسی نیکی کا اجر اس سے دس گنا دیتے ہیں (۲۰۰۱) پھر ختم نہیں ہوتا۔ اور اللہ بعد اجرو ثواب سات سو گنا تک بھی پہنچ سکتا ہے (۲۰۱۲) پھر اس پر بھی معالمہ ختم نہیں ہوتا۔ اور اللہ بعد اجرو ثواب سات سو گنا تک بھی پہنچ سکتا ہے (۲۰۱۲) پھر اس پر بھی معالمہ ختم نہیں ہوتا۔ اور اللہ بعد اجرو ثواب سات سو گنا تک بھی پہنچ سکتا ہے (۲۰۱۳) پھر اس پر بھی معالمہ ختم نہیں ہوتا۔ اور اللہ بعد اجرو ثواب سات سو گنا تک بھی پہنچ سکتا ہے (۲۰۱۳) پھر اس پر بھی معالمہ ختم نہیں ہوتا۔ اور اللہ بعد الجرو ثواب سات سو گنا تک بھی پہنچ سکتا ہے (۲۰۱۳) پر اس پر بھی معالمہ زیاد کے طالت اور درجہ خلوص نیت کے مطابق ہوتی ہے۔ اور سے اجرو ثواب کی کی وہیشی عمل کرنے نے اس میدان کو بھی بالکل کھلا نہیں چھو ڈا۔ ان کے ہاں روایت کی تحقیق کر بھی کیا سکتا ہے؟ تابہ محد ثین نے اس میدان کو بھی بالکل کھلا نہیں چھو ڈا۔ ان کے ہاں روایت کی تحقیق کر بھی کیا سکتا ہے؟ تابہ محد ثین ہو عذاب کی حدیث جس میں چھوٹی جس پر درے اجر کا وعدہ یا چھوٹے چھوٹے گا پر درے اجر کا وعدہ یا چھوٹے چھوٹے گناہ پر درے ہو عذاب کی وعید ہوں دو موضوع ہوتی ہے۔

\$ \$ \$

آئینهٔ پَرویزیت 💦 (حصه پنجم) دفاع حدیث

( باب: ہفتم )

بخاری کی قابلِ اعتراض احادیث

اس مضمون میں طلوع اسلام نے بخاری میں ایسی تمام احادیث کو ڈھونڈ ڈھونڈ کر یک جا کر دیا ہے جن پر عقل یا سائنس کی رو سے گرفت کی جا سکتی ہے۔ یا طلوع اسلام کے خیال کے مطابق ان سے رسول اللہ سلٹ لیزا یا صحابہ کی سیرت داغدار ہوتی ہے یا پھر اللہ تعالیٰ کی ذات پر حرف آتا ہے۔ یا اس سے عورت کی شان میں کمی واقع ہوتی ہے۔ اور آخر میں سے دعویٰ بھی کیا ہے کہ اس قشم کی اور بھی بہت سی احادیث ہیں جو رسول اللہ سلٹ بیزا کی نہیں ہو سکتیں۔

اس عنوان کے تحت آپ نے چالیس احادیث درج فرمائی ہیں (اور وہ بھی صرف اردو ترجمہ ہے) اصل متن درج نہیں فرمایا۔ نہ ہی ان پر وارد ہونے والے اعتراضات کا ذکر فرمایا ہے۔ بلکہ اس بات کو انہوں نے قار کین کی صوابدید پر چھوڑ دیا ہے۔ منکرین حدیث کا لٹر پچر چو نکہ اکثر میرے زیر مطالعہ رہتا ہے۔ لہٰذا ان احادیث پر ممکنہ اعتراضات بھی خود ہی تشخیص کیے ہیں اور پھر ان اعتراضات کے جوابات سپرد قلم کیے گئے ہیں۔

البتہ طلوع اسلام کا بیہ دعویٰ کہ ''اس قسم کی اور بھی بہت می احادیث ہیں۔ غلط معلوم ہو تا ہے وجہ بیہ ہے کہ اگر اے اور بھی بہت می احادیث مل جانیں تو انہیں درج کرنے سے تبھی نہ چو کتا۔ اس کے برعکس اس نے کیا بیہ ہے کہ بہت می احادیث مل جانیں تو انہیں درج کرنے سے تبھی نہ چو کتا۔ اس کے برعکس اس نے کیا بیہ ہے کہ بہت می ایکی احادیث محلی درج کر دیں جن کو وہ '' تفسیر بالحدیث '' یا دو سرے عنوانات کے تحت پہلے درج کر چکا ہے۔ پھر ان چالیس احادیث محلی درج کر دیں جن کو وہ '' تفسیر بالحدیث '' یا دو سرے عنوانات کے تحت پہلے درج کر چکا ہے۔ پھر ان چالیس احادیث میں سے بہت می ایکی ہیں ہو نہ تو اقوال وافعال رسول ہیں نہ ہی منسوب الی الرسول بلکہ وہ کسی صحابی یا تابعی کا قول ہے۔ نیز ایک حدیث مسلم کی بھی درج کرکے یہ چالیس کی تعداد پوری کی گئی ہے۔ طلوع اسلام نے ان احادیث کے نمبر نہیں لگائے۔ یہ ہم نہ کرکے یہ چالیس کی تعداد پوری کی گئی ہے۔ طلوع اسلام نے ان احادیث کے نمبر نہیں لگائے۔ یہ ہم نہ کرکے یہ چالیس کی تعداد پوری کی گئی ہے۔ طلوع اسلام نے ان احادیث کے نمبر نہیں لگائے۔ یہ ہم نہ کرکے یہ چالیس کی تعداد پوری کی گئی ہے۔ طلوع اسلام نے ان احادیث کے نمبر نہیں لگائے۔ یہ ہم نہ کر میں نہ کی معلوم ہو سکے۔ گو یا بخاری کی تر ایک حدیث مسلم کی بھی درج کر کر کی تو تری ہی گئی ہے۔ طلوع اسلام نے ان احادیث کے نمبر نہیں لگائے۔ یہ ہم نہ پی طرف سے لگا دیۓ ہیں تاکہ ایں قابل اعتراض احادیث کی پوری تعداد معلوم ہو سکے۔ گو یا بخاری کی اپنی طرف سے لگا دیۓ ہیں تاکہ ایس قابل اعتراض احادیث میں جو آپ کے خیال کے مطابق قابل اعتراض میں۔ گو یا اوسط آب کو پونے دو سو احادیث میں سے ایک حدیث قابل اعتراض ملی۔ بی ایک ہر ایس کر ان ایک محدیث قابل اعتراض ملی۔ بی ہر محان ہیں فرا سکے۔ پھر عجب مہ سے کہ اس ایک محدیث قابل اعتراض ملی ہیں ہو اس کر محدیث کی وجہ سے سے مہ مہ می ہی تر ہو ہی ہو ہو ہے دو ہو ہے۔ سے ایک حدیث مسلم کی وجہ سے سرک ای گرانی میں فرا سکے۔ پھر عجب بات ہی ہے کہ اس ایک حدیث قابل اعتراض ملی۔ بی کر ایس کی خیل اعتراض ملی۔ ہی جو بی ہو ہو ہے دو سے سرک

<u>www.wkrf.net (Tahafuz-e-Hadees Foundation)</u> آئینہ بَرَویزیت درست احادیث کو تحکرا دینے پر تلے بیٹھے ہیں۔ پھر اگر اس ۳۹ کے عدد میں سے اقوال صحابہ اور تابعین کو الگ کر دیا جائے تو یہ نسبت اور بھی کم رہ جائے گی۔ اب ہم ان چالیس احادیث کو اپنے جوابات کے ساتھ پیش کرتے ہیں۔

🕕 پتھر کپڑے لے کر بھاگ گیا

یہ بحث پہلے '' تفسیر بالحدیث'' کے عنوان کے تحت گزر چکی ہے۔ صرف عنوان بدلا گیا ہے۔ وہاں اس کا عنوان ہے ''مویٰ اور بنی اسرائیل'' اور یہاں عنوان ہے ''پتھر کپڑے لے کر بھاگ گیا۔'' چونکہ حدیث ایک ہی ہے للذا تحرار کی ضرورت نہیں۔

## · ملک الموت کے طمانچہ مارا

اب اس بات سے تو غالباً طلوع اسلام کو بھی انکار نہ ہو گا کہ:

- I موت کا فرشتہ تمام جانداروں اور اسی طرح تمام انسانوں کی روح قبض کرتا ہے (۱۱:۳۳) جس ہے اس کا خارجی وجود اور ذاتی تشخنص ثابت ہوتا ہے۔
- اعام فرشتوں سے عام مومن افضل ہوتے ہیں۔ اور مقرب فرشتوں سے مقرب مومن کیونکہ فرشتوں میں شرکا مادہ پیدا ہی شعیں کیا گیا۔ اور ان کی عبادت بھی تعبدی یا اضطراری ہوتی ہے پھر انبیاء کا درجہ تو مقرب فرشتوں سے بھی بہت بلند ہو تا ہے۔
- الق فرشتے انبیاء اور غیرانبیاء کے پاس انسانی شکل میں بھی آسکتے ہیں۔" (۱۷:۱۹)
  العانی شکل میں آنا ممکن

ج۔ اب سوال صرف بیہ رہ جاتا ہے کہ حضرت موسیٰ ملک الموت سے افضل ہی سمی ، مگر جب سمی ہے۔ اب سوال صرف بیہ رہ جاتا ہے کہ حضرت موسیٰ ملک الموت سے افضل ہی سمی ، مگر جب سمی دو سرے نبی نے ملک الموت کو کچھ نہیں کہا تو موسیٰ ملت انے کیوں طمانچہ مار دیا۔ حالانکہ وہ خدا کا فرستادہ تقا؟ تو اس کا جواب بیہ ہے کہ جیسی جلالی طبیعت آپ نے پائی تقلی اور کسی نبی کی نہ تقلی۔ بیہ آپ کی جلالی طبیعت ہی کا کر شمہ تھا کہ ایک سبطی کی شکایت پر طبیعت میں ذرا ملال آیا تو ایک ہی مکاسے ایک قبطی کا قصہ پاک کر دیا۔ آپ کا ارادہ اسے مار ڈالنے کا ہر کر نہ تھا مگر طبیعت ہی ایسی جو شیلی پائی تھی اور قوت بھی کہ وہ قبطی آپ کا ایک مکابھی برداشت نہ کر سکا اور آگے چل بیا۔ پھر اللہ تعالٰی نے اس قتل کا حضرت موسیٰ سے کچھ مواخذہ بھی نہیں کیا بلکہ معاف کر دیا۔

اب اگر قران میں مذکور واقعہ قتل کو ہم بے چون و چرا تسلیم کر لیتے ہیں حالانکہ آپ کو اس وقت اس مسطی کے ہلاک کرنے کا کوئی حق نہ تھا۔ تو پھر اس واقعہ کو تسلیم کرنے میں آخر کون سی چزمانع ہو سمتی ہے رہی یہ بات کہ حضرت مولیٰ کو یہ جلال کس بات پر آیا تھا؟ تو اس کی اصل وجہ یہ نہیں کہ فرشتہ کے جان نکالنے کی بناء پر آپ کو طیش آگیا تھا۔ کیونکہ اگر کی بات ہوتی تو دو سری بار حضرت مولیٰ ایک کمی عمر کی پیش کش کے باوجود فورا جان حاضر کرنے پر آمادہ نہ ہو جاتے۔ بلکہ اس کی اصل وجہ یہ نہیں کہ فرشتہ کے جان انسانی شکل میں بغیر اذن کے آپ کے گھر میں داخل ہو گیا تھا۔ اس بات پر مولیٰ طلیت کو طیش آگیا۔ اور پچھ کمے سنے بغیر اذن کے آپ کے گھر میں داخل ہو گیا تھا۔ اس بات پر مولیٰ طلیت کو طیش آگیا۔ اور ہونا تو در کنار صرف جھانگنا بھی شریعت کی نگاہ میں ایسا شدید جرم ہے کہ اگر صاحب خانہ کنگری وغیرہ سے جوانکنے والے کی آنکھ بھی پھوڑ دے تو اس پر کوئی حرجانہ نہیں پڑتا۔ گویا ملک الموت کا انسانی شکل میں بل

🕤 حضرت سلیمان لاستِ 🕻 اور سو عورتوں کا دورہ

حفزت ابو ہریرہ رین تھ کہتے ہیں کہ رسول اللہ ملتی کیا نے فرمایا کہ سلیمان مکتبے بن داؤد مکتبے نے ایک دفعہ کہا:

"آج شب میں سویا ننانوے ہویوں کے پاس جاؤں گا۔ وہ سب عورتیں ایک ایک شہسوار پیدا کریں گی جو خدا کی راہ میں جماد کریں گے۔ کسی ہم نشین نے کہا کہ انشاء اللہ کہو۔ مگر آپ بھول گئے پس ان میں سے صرف ایک عورت حاملہ ہوئی۔ وہ بھی آدھا بچہ جنی۔ قشم ہے اس ذات کی جس کے ہاتھ میں محمد کی جان ہے اگر وہ انشاء اللہ کہہ لیتے تو سب عورتوں کے بچے ہوتے اور بے شک وہ سب سوار ہو کر اللہ کی راہ میں جماد کرتے۔ "(مقام حدیث ص ۳۰۵)

اب دیکھئے حدیث بالا میں دو بانٹی ہی طلوع اسلام کے نزدیک قابل اعتراض ہو سکتی ہیں۔ ایک ننانوے یا سو ہویوں کا ہونا۔ دو سرے ایک رات میں ان سب کے پاس جانا۔

آئينهُ پَرويزيت 🔨 🖓 (همه پنجم) دفاع حديث

جمال تک ہیویوں کی تعداد کا تعلق ہے۔ تو رات سے حضرت داؤد ملت آل کہ ہیویاں اور دس حریس (کل تعداد انیس) ثابت ہیں (۲ سمو ٹیل ۵/۱۳) اور حضرت سلیمان کی سات سو جورو ٹیں اور ۳۰۰۰ حریں' (کل ایک ہزار) ثابت ہیں۔ (سلاطین ۱۱/۳) بحوالہ رحمۃ للعالمین از سلمان منصور پوری۔ ج ۲ ص ۱۳۰۰) اور ان کی کثرت ذوجات کی وجہ سے عیسائیوں نے ان انبیاء کی تقدیس پر کوئی اعتراض بھی نہیں کیا۔ تو اگر اس

حدیث میں ننانوے یا سو بیویوں کا ذکر آگیا ہے۔ تو اس میں اور کسی کو کیا اعتراض ہو سکتا ہے؟ حضرت سلیمان ملت ایک عظیم بادشاہ تھے جن کا محل بھی تھا اور اس محل میں شیشے کا فرش کچھ اس طرح لگا ہوا تھا کہ وہ پانی کی لہریں مارتا سمندر ایک حوض میں بند معلوم ہوتا تھا۔ ہوا اور جنات آپ کے مسخر تھے۔ پرندوں کی بولی سمجھتے اور انہیں بات سمجھا سکتے تھے۔ پھر آپ کا تخت ہوا میں اس تیزی سے اڑتا کہ ایک مہینہ کی مسافت ایک پہر میں طے کر لیتا۔ پھر آپ نے نہایت اعلیٰ قشم کے گھو ڑے بھی لاتعداد مرکط وئے تھے۔ اس شاہانہ شان وشو کت اور کروفر' ٹھاٹھ ہاٹھ کے باوجود آپ خلیفہ بھی تھے اور نبی تھی۔ اگر یہ سب باتیں قرآن سے ثابت ہوں تو پھر ان کے حرم میں ننانوے یا سو بیویوں پر کیا اعتراض ہو سکتا ہے؟

رہی یہ بات کہ کوئی انسان ایک رات میں اتن ہیویوں کے پاس جابھی سکتا ہے یا نہیں؟ اندازا جماع کے وقت میں انزال کے لیے صرف تین منٹ درکار ہوتے ہیں۔ لہذا یہ بات بھی کوئی محیر العقول اور خلاف عقل نہیں جس کا وقوع ناممکنات سے ہو۔ علاوہ ازیں اگر ہم قرآن کی رو سے دو سری بہت می معجزہ کی قسم سے تعلق رکھنے والی "غیر معقول" باتیں تشلیم کر لیتے ہیں تو پھر اس بات کو بھی تسلیم کر لینے میں کیا حرب ہے؟ یہ بات بھی تو آخر نبی ہی سے تعلق رکھتی ہے۔

### 🕤 حضرت ابراہیم لکتے اکا ختنہ

حضرت ابو ہریرہ طلب یک کہ یہ کہ ''رسول اللہ طلق کی خرمایا کہ حضرت ابراہیم نے اپنا ختنہ بسوئے سے کیا۔ اور وہ اس وقت ۸۰ برس کے تھے۔ '' (مقام حدیث ص ۳۰۵) اس حدیث پر غالبا کی اعتراض ہو سکتا ہے کہ آپ ایک اور وہ اس وقت ۸۰ برس کی عمر یعنی بردھانپ میں ختنہ کیوں کیا؟ تو اس کا جواب یہ ہے کہ آپ ایک سکتا ہے کہ آپ ایک اعتراض ہو سکتا ہے کہ آپ ایک اعتراض ہو سکتا ہے کہ آپ نے ۲۰ برس کی عمر یعنی بردھانپ میں ختنہ کیوں کیا؟ تو اس کا جواب یہ ہے کہ آپ ایک اعتراض ہو کا نہ کہ آپ ایک اور کہ میں بندا ہو گا ہے کہ آپ ایک اعتراض ہو سکتا ہے کہ آپ ایک اور کی ایک ہوت دو بال ہو گا ہو ہو ہو کہ برس کی عمر یعنی بردھانپ میں ختنہ کیوں کیا؟ تو اس کا جواب یہ ہے کہ آپ ایک کا فر کے ہاں پیدا ہو گا۔ اور تا ہو گے۔ للذا بچپن میں ختنہ کا سوال ہی نہ پیدا ہو تا تھا۔ ۲۵ سال کی عمر میں آپ نے بحرت فرائی۔ اس سے پیشتر توحید اور بنیادی عقائد دین آپ پر نازل ہوتے رہے۔ اور آپ ان کی تبلیخ کرتے فرمائی۔ اس سے پیشتر توحید اور بنیادی عقائد دین آپ پر نازل ہوتے رہے۔ اور آپ ان کی تبلیخ کرتے رہے۔ ہور ہو کا تھا۔ ۲۵ سال کی عمر میں آپ نے بحرت فرمائی۔ اس سے پیشتر توحید اور بنیادی عقائد دین آپ پر نازل ہوتے رہے۔ اور آپ ان کی تبلیخ کرتے رہے۔ ہورت کے بعد احکام شریعہ کا نزول شروع ہوا۔ کھر جب ختنہ کا حکم نازل ہوا تو اس دفت آپ نے ختنہ کی تو میں ایک عرفیں کو میں بی میں خوال شروع ہوا۔ کھر جب ختنہ کا حکم نازل ہوا تو اس دفت آپ نے ختنہ کی ای آپ ایک سال کی عمر میں پر میں بی می میں نہ ہو ایے بو ڑھے بھی نہ تھے کیونکہ اس دور میں انسان کی طبعی عمر آج سے ختنہ کی آب ہوں۔ پاؤل ذیادہ تھی۔ چین چہ حضرت ابراہیم ملین کی سی دفت آپ کی عرفی دفت پائی۔

آئينهُ پُرويزيت ٢٢٢ 📢 (حصه پُنجم) دفاع حديث ۵ حضرت ابراہیم علیت ایک تتین جھوٹ

ردایت آپ کے تین جھوٹ ہتاتی ہے اب دیکھئے کہ:

(2) رسول الله نے خود ابتداءً یہ الفاظ فرمائے کہ ''حضرت ابراہیم علی ایک بھی جھوٹ نہ بولا' یہ ان کے فی الواقع صدیق ہونے کی بہت بڑی شمادت ہے کہ ان سے 20 سال کی زندگی میں تین سے زیادہ مرتبہ جھوٹ مرزد نہیں ہوا۔ اب آپ اپنی زندگی کے شب وروز پر نگاہ ڈالیے کہ اپنی ساری زندگی میں نہیں ہوں مرتبہ جھوٹ مرزد نہیں ہوا۔ اب آپ اپنی زندگی کے شب وروز پر نگاہ ڈالیے کہ اپنی ساری زندگی میں نہیں ہوں مرتبہ جھوٹ مرزد نہیں ہوا۔ اب آپ اپنی زندگی کے شب وروز پر نگاہ ڈالیے کہ اپنی ساری زندگی میں نہیں ہوں نہیں ہوا۔ اب آپ اپنی زندگی کے شب وروز پر نگاہ ڈالیے کہ اپنی ساری زندگی میں نہیں مرتبہ جھوٹ مرزد نہیں ہوا۔ اب آپ اپنی زندگی کے شب وروز پر نگاہ ڈالیے کہ اپنی ساری زندگی میں نہیں ہوا۔ اب آپ اپنی نہیں ہوا۔ اب آپ اپنی زندگی کے شب وروز پر نگاہ ڈالیے کہ اپنی ساری زندگی میں نہیں ہوا۔ اب آپ اپنی نہیں ہوا۔ اب آپ اپنی زندگی کے شب وروز پر نگاہ ڈالیے کہ اپنی ساری زندگی میں نہیں ہوا۔ اب آپ اپنی ندگی میں دوروز پر نگاہ ڈالیے کہ اپنی ساری زندگی میں نہیں مرف ایک دن رات میں کتنے جھوٹ ہو لتے ہیں۔ دانستہ بھی اور نادانستہ بھی اور پھر خود ہی فیصلہ کر نہی صرف ایک دن رات میں کتنے جھوٹ ہو تے ہیں۔ دانستہ بھی اور نادانستہ بھی اور پھر خود ہی فیصلہ کر نہیں صرف ایک دن رات میں کتنے جھوٹ ہو تے ہیں۔ دانستہ بھی اور نادانستہ ہوں اس کو صدیق کہا جا سکتا ہے کی گئی سے نیادہ بھی موجود میں مثلاً: اس کی دندگی میں کی سے نیادیں بھی موجود ہیں مثلاً: اس کی دولی ایک کی سے نہیں کر کی میں کر کے محضوں بنیادیں بھی موجود ہیں مثلاً:

③ ان میں سے دو جھوٹ تو ایسے ہیں جو مشر کین پر حجت قائم کرنے اور کلمہ حق کو بلند کرنے کے لیے آپ نے بولے جیسا کہ حدیث سے ثابت ہے۔ اور تیسرا جس کا ذکر حدیث میں ہے دہ آپ نے اپنی جان بچانے کے لیے بولا تھا۔ شاہ مصر کا دستور یہ تھا کہ ہر حسین عورت کو زبرد سی چھین لیتا۔ اگر اس کے ساتھ اس کا خاوند ہو تا تو اے مروا ڈالتا۔ لیکن اگر بھائی یا کوئی دو سرا رشتہ دار ہو تا تو اس سے عورت تو چھین لیتا لیکن اس کی جان سے در گزر کرتا تھا۔ اب اگر حضرت ابراہیم ملت ہے اپنی جان بچانے کی خاطر جھوٹ <u>www.wkrf.net (Tahafuz-e-Hadees Foundation)</u> (حصه پنجم) دفاع حدیث بول لیا۔ تو آخراس میں قیامت کو نسی آگئی؟ جان بچانے کی خاطراگر مردار تک کھالینا جائز ہے تو آخر جھوٹ

بول ماید وج کران میں بیا سے کو کا من جن پیک ک ماکر کر کر کر کر کر کا یہ جان ہے۔ بولنا کیوں جائز نہیں ہو سکتا۔ آخر وہ کون سی شریعت ہے جس میں اس قدر تخق ردا رکھی گئی ہو۔ جان بچانے کی خاطر تو اللہ تعالیٰ نے کلمہ کفر تک کمہ دینے کی بھی اجازت دی ہے۔ بشرطیکہ دل میں کوئی بات نہ ہو (۲۸:۳) تو پھر کیا جھوٹ بولنا اس سے بڑا جرم ہے؟

🔿 گرگٹ کو مارنا

حضرت ام شریک سے روایت ہے کہ ''رسول اللہ نے گر گٹ کو مارنے کا تھم دیا ہے اور فرمایا ہے کہ دہ حضرت ابراہیم پر آگ روشن کرتی تھی۔'' (م- ح ص ۱۳۷)

سمجھا میہ جاتا ہے کہ گر گٹ کو مارنے کی وجہ ہی آپ نے میہ بتائی ہے کہ چونکہ میہ حضرت ابراہیم ملت پر پر آگ روشن کرتی تھی للذا اس جرم کی پاداش میں اس کا مارنا ضروری ہے حالانکہ اس کی اصل وجہ سے ہے کہ میہ بھی موذی جانور ہے۔ اور موذی جانور کو حدیث میں فویسق کہا گیا ہے۔ اور گر گٹ کو بھی انہیں میں شار کیا گیا ہے۔ جیسا کہ ایک دو سری روایت حضرت عائشہ رشتی اس سے یوں مردی ہے۔

«أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْهُ قَالَ لِلْوَرْعِ ٱلْفُوَيْسِقْ» "يعنى بى سَنَّذِهُ ن مَرَّكُ كو بهى فويسق (موذى (أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْهُ فَالَ لِلْوَرْعِ ٱلْفُوَيْسِقْ» "يعنى بى سَنَّذِهُم ن مَرْكُ كُو بهى فويسق (موذى (بخاري، كتاب بدء الخلق)

اور موذی جانوروں کو عام حلات تو در کنار مسجد حرام میں مار ڈالنے کا علم ہے۔ (بخاری۔ حوالہ ایسنا) اس حدیث میں اس کے آگ روشن کرنے کے فعل کو ضمناً ذکر کیا گیا ہے۔ جیسا کہ حدیث کے الفاظ سے بھی واضح ہے۔

ایک سوال یہ بھی اٹھایا جاتا ہے کہ گر گٹ نے حضرت ابرا بیم کا کیا بطار اتھا۔ جو یہ درپ آزار ہوئی؟ تو اس کا جواب یہ ہے کہ وہ جانور موذی ہی کیا ہوا۔ جو بگاڑنے کے لیے کمی وجہ کا انظار کرے؟ پچھو کمی کو اس لیے نہیں کانٹا کہ کمی نے اس کا پچھ بگاڑا ہوتا ہے بلکہ اس لیے کانٹا ہے کہ ڈنگ مارنا اور ایذا دہی اس کی فطرت میں داخل ہے۔

گر گٹ کا طریق ایذا رسانی سے سے کہ سے اپنی کمبی زبان سے دور سے تھو کتی ہے۔ اس کے منہ کا لعاب زہریلا ہو تا ہے جس سے کیڑے کموڑے مرجاتے ہیں پھراس کی خوراک بنتے ہیں۔

اب میہ سوال رہ جاتا ہے کہ گر گٹ نے اپنے پھو تکنے یا نفخ سے آگ میں کیا اضافہ کیا تھا۔ میہ ہم نہیں جانتے البتہ اننا ضرور جانتے ہیں کہ اس میں تین چار خصوصیات پائی جاتی ہیں جو دو سرے جانوروں میں نہیں پائی جاتیں مثلاً میہ جانور ماحول کے مطابق فور آپنا رنگ بدل سکتا ہے اور اس کی یہ خاصیت اتی مشہور ہے کہ 'گر گٹ کی طرح رنگ بدلنا'' ضرب المثل بن چکا ہے۔ دو سرے میہ کہ اس کی آنکھیں پوٹوں میں ملفوف ہوتی ہیں جن میں سوراخ ہوتے ہیں۔ انہی سوراخوں میں سے یہ دیکھتی ہے تیرے سے کہ ہیں آگ

آئینہ کروزیت مسلم کہ محرف دیکھ سکتی ہے اور چو تھے یہ کہ اگر اس کے جسم کا پچھلا دھڑ کٹ جائے تو پیچھے دائیں بائیں اوپر ینچے ہر طرف دیکھ سکتی ہے اور چو تھے یہ کہ اگر اس کے جسم کا پچھلا دھڑ کٹ جائے تو بھی وہ بہت دیر تک متحرک اور زندہ رہتا ہے۔ اور کیا معلوم کہ اس کا یہ لعاب دہن آگ کے شعلوں کو بھی تیز کرتا ہو۔

حفرت آدم ملت اکاقد

''حصرت ابو ہریرہ بنائنڈ کہتے ہیں کہ ''رسول اللہ ملتی لیم نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ نے جب آدم کو پیدا کیا تو ان کا قد ساتھ گز تھا۔ پھر برابر اب تک بیہ قد کم ہو تا رہا۔'' (مقام حدیث ص۲۱۷) اب دیکھتے اس حدیث میں دو ہاتیں غور طلب ہیں:

 O حدیث میں ذراع کا لفظ ہے جس کے معنی "ہاتھ" ہے نہ کہ "گز" اور ہاتھ کی اوسط کمبائی ۱۰۱۲ فف ہوتی ہے۔ لیکن ترجمہ بالا میں ذراع کا معنی گز کر لیا گیا ہے۔ اصل ترجمہ کی رو سے یہ ساتھ ہاتھ یا ۳۰ گز بنتا ہے۔

© قد اور عمر دونوں چیزیں ایسی ہیں جو ابتداء جست زیادہ تھیں کیکن رفتہ رفتہ کم ہوتی گئیں۔ حضرت آدم ملت یہ کی عمر ایک ہزار سال تھی۔ ای طرح حضرت نوح طیلا کی عمر بھی ایک ہزار سال تھی۔ لیکن بعد کے ادوار میں انسانی عمر بتدریج کم ہوتی جا رہی ہے۔ حتی کہ رسول اللہ نے فرمایا کہ میری امت کی اوسط عمر ساتھ اور سال تھی۔ ای طرح حضرت نوح طیلا کی عمر بھی ایک ہزار سال تھی۔ لیکن بعد کے ادوار میں انسانی عمر بتدریج کم ہوتی جا رہی ہے۔ حتی کہ رسول اللہ نے فرمایا کہ میری امت کی اوسط عمر ساتھ اور سر سال کی حربتدریج کم ہوتی جا رہی ہے۔ حتی کہ رسول اللہ نے فرمایا کہ میری امت کی اوسط عمر ساتھ اور ستر سال کے درمیان ہے اور یہ عمر ہزار سال کا پندر ہواں حصہ بنتی ہے۔ اب اگر ۳۰ گز قد کا ساتھ اور ستر سال کے درمیان ہے اور یہ عمر ہزار سال کا پندر ہواں حصہ بنتی ہے۔ اب اگر ۳۰ گز قد کا پندر ہواں حصہ لیا جائے تو یہ دو گزیا ۲ فٹ رہ جاتا ہے۔ اور تقریباً کی قد آج کل پایا جاتا ہے۔ کسی علاقہ سے لوگ چھ فٹ سے بلند ہیں تو کسی دو سرے علاقہ میں چھ فٹ سے قدرے کم ہوتے ہیں۔ اب اگر ۲۰ گز قد کا کے لوگ چھ فٹ سے بلند ہیں تو کسی دو سرے علاقہ میں چھ فٹ سے قدرے کم ہوتے ہیں۔ اب اگر عمر کے تو گئیں کی قد آج کل پایا جاتا ہے۔ کسی علاقہ سے لوگ چھ فٹ سے بلند ہیں تو کسی دو سرے علاقہ میں چھ فٹ سے قدرے کم ہوتے ہیں۔ اب اگر عمر کے تو گئی کی کوئی معقول وجہ ہمیں نظر نہیں آتی۔

# 🔿 نمازیں کیسے فرض ہوئیں؟

<u>اعتراضات کا جائزہ:</u> معران کا داقعہ اور اس موقعہ پر نمازوں کے فرض ہونے کا ذکر اتنا مشہور ہے کہ اس کے درج کرنے کی بھی ضرورت نہیں۔ اس حدیث پر اعتراض یہ کیا جاتا ہے کہ یہ حدیث کسی یہودی کی گھڑی ہوئی ہے۔ جس نے حضرت موٹ کی شان کو رسول اکرم ملتی ہے جاتا ہے کہ یہ حدیث کسی یہودی اعتراض کا جواب ہم " تفسیر ہالحدیث" کے ذیلی عنوان "سیرت یو سفی" میں دے چکے ہیں۔ دو سرا اعتراض سہ کیا جاتا ہے کہ اللہ تعالی نے پہلی بار پچاس نمازیں فرض کر دیں۔ اور اس بات کا علم

نہ اللہ کو ہوا نہ رسول کو کی چی جانب کے لیے ہلد سال کے چن چار پیچ ک ساریں کر ک کر دیں۔ اور ان چک کا سم نہ اللہ کو ہوا نہ رسول کو کہ امت محمدیہ پچاس نمازوں کی متحمل نہیں ہو سکتی۔ اگر اس طرف توجہ دلائی تو حضرت مویٰ ملت اِنے چنانچہ آپ بار بار خدا کے ہاں حاضر ہوتے اور تخفیف کراتے رہے تاآنکہ پانچ

نمازیں باتی رہ گئیں۔ اس اعتراض کا جواب ہیہ ہے کہ رسول اللہ ﷺ کو اس بات کا علم ہو نہ ہو۔ اللہ تعالیٰ کو ضرور علم تھا۔ مگر احسان وکرم مقصود تھا۔ اور اس کی صورت ہیہ ہی تھی کہ پہلے زیادہ بار ڈالا گیا۔ پھر رسول اللہ ﷺ کی التجا پر کمی کی جاتی رہی۔ اس کی مثال یوں سیجھنے کہ اللہ تعالیٰ نے سورہ انفال میں ایمان کی پنتگی کا معیار ہی قرار دیا کہ میدان جنگ میں ایک مومن کو دس کافروں پر غالب آنا چاہئے (۲۵:۸) کیکن اس کے ساتھ ہی اگلی آیت میں فرمایا۔

أَنْكُنَ خَفَفَ ٱللَّهُ عَنكُمْ وَعَلِمَ أَتَ فِيكُمْ ضَعَفاً فَإِن يَكُن مِنتَ مَعْدَكُمْ وَعَلِمَ أَتَ فِيكُمْ ضَعَفاً فَإِن يَكُن مِنتَ مُ وَائَةٌ صَابِرَةٌ يَغْلِبُوا مِائَنَيْنَ وَإِن يَكُن مِنتَكُم ٱلْفٌ يَغْلِبُوا مِائَنَيْنَ وَإِن يَكُن مِنتَكُم ٱلْفٌ يَغْلِبُوا ٱلْفَيْنِ مِرَارَكُم مِن مِن مِزار موں كَوَاللَّه حَكم مَ دو بزار برغالب رہيں كَ۔"

اب دیکھتے سے دونوں آیات سورہ انفال کی ہیں اور متصل ہیں۔ پہلی میں معیار ایمان کی نسبت ا: ۱۰ ہے۔ پھر ساتھ ہی اس میں اتن تخفیف کر دی کہ سے نسبت ا: ۲ یا پانچواں حصہ رہ گی اب سے اعتراض تو قرآن پر بھی ہونا چاہئے کہ اللہ کو (نعوذ باللہ) اتنا بھی علم نہ تھا کہ پہلی آیت میں اتنا کڑا معیار رکھ دیا۔ پھر ساتھ ہی اس میں اتنی زبردست تخفیف بھی کر دی۔ حقیقت سے ہے کہ اس آیت میں بھی رحم وکرم خسروانہ کی بات ہے اور نیز سے کہ اگر پہلے زیادہ بار ڈال کر تخفیف کر دی جائے تو ہندے اللہ کے زیادہ منون و مشکور ہوتے

یں اور یں بل کریں سر یہ کر کہ جب کہ جب آخر میں پانچ نمازیں رہ گئیں تو اللہ تعالٰی نے فرمایا مَا نیسرا اعتراض اس حدیث پر یہ کیا جاتا ہے کہ جب آخر میں پانچ نمازیں رہ گئیں تو اللہ تعالٰی نے فرمایا مَا ہو کیں۔ پھر چالیس رہ گئیں پھر تمیں' پھر میں' پھر دس' پھر پانچ' یعنی پانچ بار تو بات بدل گئی۔ پھریات بدلنا اور کسے کہتے ہیں؟ تو اس کا جواب سہ ہے کہ یہاں "القول'' سے مراد نہ نماذوں کی تعداد ہے اور نہ احکام شریعت کی بلکہ یہاں القول سے مراد حسنات کا وہ اعل قانون ہے جسے اللہ نے خود یوں بیان فرما دیا تو ا

ملے گا۔"

چنانچہ ای روایت میں مَا یُبدَّلُ القَولُ لَدَیَّ کی وضاحت بھی ان الفاظ میں موجود ہے وَہِی خَمُسُ وَهِی خَمْسُوْن لِعِنی ان پانچ نمازوں کا ثواب پچاس نمازوں کے برابر ہی طے گا۔

آئينة رَويزيت ٢٢٦ (حصه بنجم) دفاع حديث • حضور ملتى الم يرجادد

اعتراضات اور ان کا جائزہ : اس حدیث پر پہلا اعتراض میہ ہے کہ جادو چونکہ کفرو شرک کا کام ہے۔ للذا نبی پر جادو نہیں ہو سکتا۔ یعنی اگر کوئی کرے بھی تو اس کا اثر نہیں ہو تا۔ اس اعتراض کا جواب میہ ہے کہ نبی پر جادو کا اثر ہونا قرآن سے ثابت ہے۔ فرعون کے جادوگر دن نے جب ہزار ہالوگوں کے مجمع میں اپنی رسیاں اور لاٹھیاں پھینیکیں تو وہ سانپ بن کر دو ژنے لگیں تو اس کا اثر مجمع پر میہ ہوا کہ۔ ﴿ قَالَ أَلَقُواً فَلَمَاً أَلْقَوَا سَحَتَرُواً أَعَيْنَ.

ر یا محقود مسلم مسلم مسلم و النَّاسِ وَأَسْتَرَهُ بُوهُمْ وَجَاءُ و بِسِيحَمٍ دِي تَوَلُو كُولُ كُمَ أَتَكْهُولُ كُومَ محور كرديا (يعنى ان كى نظر منطيم (الأعراف/١١٦) بندى كردى) اور انهيل دمشت زده كرديا اور وه بهت ميزا جادولات - "

اس دہشت کا اثر موسیٰ لیسینے اکے دل پر بھی ہو گیا بھا ارشاد باری ہے: ﴿ فَأَوَّحَسَ فِي نَفْسِدِ بِنِيفَةَ مُوسَىٰ ۞ قُلْنَا لَا ''موسیٰ اپنے دل میں ڈر گئے تو ہم نے بذریعہ وحی کہا تَحَفَّ إِنَّكَ أَنَتَ ٱلْأَعْلَىٰ ۞ ﴾ اے موسیٰ ڈرومت تم ہی غالب رہو گے۔'' (طہ۲۰۲/۷۰)

دو سرا اعتراض یہ ہے کہ اگر نبی پر جادو کا اثر تشکیم کر لیا جائے تو اس سے شریعت ساری کی ساری

آئیڈ پُرویزیت 🔨 🖓 (حصہ بنجم) دفاع حدیث

اب اصل اعتراض کی طرف آئے۔ تو یہ بات یقینی طور پر ثابت ہے کہ یہ جادد شریعت کے احکام پر ہر گز اثر انداز نہیں ہوا۔ بلکہ یہ اثر محض آپ کی ذاتی حیثیت تک محدود رہا۔ اور اس کا ثبوت یہ ہے کہ اس وقت تک آدھے سے زیادہ قرآن نازل ہو چکا تھا۔ عرب کے لوگ اس وقت دو متوازی فرقوں میں بٹ چکے تھے۔ جن میں ایک فرقہ یا تو مسلمان تھا یا مسلمانوں کا حلیف اور دو سرا فرقہ ان کے مخالف اگر اس دوران آپ ملتی پہ جادو کا اثر شریعت میں اثر انداز ہوتا۔ یعنی کہ میں از نماز ہی نہ پڑھاتے یا ایک کے بجائے دو پڑھا دیتے یا قرآن کی آیات خلط ملط کر کے یا خلط سلط پڑھتے یا کوئی اور کام شریعت منزل من اللہ کے خلاف سرزد ہوتا تو دوست ورشمن سب میں یعنی پورے عرب میں اس کی دھوم کیج جاتی۔ جب کہ واقعہ ہو ہے کہ ہمیں ایک بھی ایک روایت نہیں ملتی جس میں یہ اشارہ تک بھی پایا جاتا ہو کہ اس اثر سے آپ میں جب کہ ہمیں ایک بھی ایک روایت نہیں ملتی جس میں یہ اشارہ تک بھی پایا جاتا ہو کہ اس اثر سے آپ کے شرعی اعمال وافعال میں کبھی حرج واقع ہوا ہو۔

ادر تیسرا اعتراض بیہ کیا جاتا ہے کہ کفار کا ہمیشہ سے یہ وطیرہ رہا ہے کہ دہ انہیاء کو یا تو جادو گر کہتے تھے ادر یا جادو زدہ (منحور) کہتے تھے۔ اگر ہم خود ہی آپ پر جادو اور اسکی اثر پذیری تشلیم کر لیس تو گویا ہم بھی کفار کے ہمنوا بن گئے۔

یہ اعتراض اس لیے غلط ہے کہ کفار کا یہ الزام ہو تا تھا کہ نبی نے اپنی نبوت کے دعویٰ کا آغاز بی جادد کے اثر کے تحت کیا ہے۔ اور جو کچھ یہ آخرت' قیامت' حشر ونشر اور جنت دوزخ کے افسانے سناتا ہے یہ سب کچھ جادد کا اثر یا پاگل پن کی ہاتیں ہیں۔ گویا نبوت اور شریعت کی تمام تر عمارت کی بنیاد جادو قرار دیتے

تھ۔ لیکن یہاں معاملہ اس کے بالکل بر عکس ہے۔ یہ واقعہ آپ کی نبوت کے بیں سال بعد پیش آتا ہے بیس کہ آدھا عرب آپ کی نبوت اور احکام شرکیعت کے منزل من اللہ ہونے پر ایمان رکھتا تھا۔ پھر یہ واقعہ احکام شریعت پر بھی چنداں اثر انداز نہیں ہوا۔ البتہ اس واقعہ سے اس کے برعکس یہ نتیجہ ضرور نگلتا ہے کہ آپ ہر گز جادو گر نہ تھے۔ کیونکہ جادو گر پر جادو کا اثر نہیں ہوتا۔

🕞 حضور ملتقديم اور ازداج مطهرات تكافين

انس مِنْانِقو بن مالک کہتے ہیں کہ ''رسول اللّٰہ اپنی (تمام) بیبیوں کے پاس ایک ہی ساعت کے اندر رات اور دن میں دورہ کر لیتے بتھے۔ اور وہ گیارہ تھیں۔ قمادہ کہتے ہیں میں نے انس سے کہا۔ کیا آپ ملتی کی اور سب کی طاقت رکھتے تھے؟ وہ ہولے کہ ہم کہا کرتے بتھے کہ آپ کو تمیں مردوں کی طاقت دی گئی تھی اور سعید نے قمادہ سے نقل کیا ہے کہ انس مِنْاعْد نے نو بیبیاں بیان کیں۔ '' (مقام حدیث ص ۳۲۰) اس حدیث میں دراصل تین مختلف موقعوں کی ہاتیں کیہ جابیان کر دی گئی ہیں۔ جو درج ذیل ہیں:

- نس بن مالک کہتے ہیں کہ رسول اللہ طق کیا اپنی تمام بیبیوں کے پاس ایک ساعت رات اور دن میں دورہ کر لیتے سطے اور وہ گیارہ تھیں۔ دورہ کر لیتے سطے اور وہ گیارہ تھیں۔
- ی قمادہ کہتے ہیں میں نے انس سے کہا کہ کیا آپ اتن طاقت رکھتے تھے؟ وہ بولے ہم آپس میں کہا کرتے تھے کہ آپ کو تنیں مردوں کی طاقت ملی ہے۔
- ی سعید نے قمادہ سے نقل کیا کہ انس بنائٹ نے نو بیبیاں بیان کیں۔ (یہ حدیث کتاب النکاح میں بالکل اللہ سندوں کے ساتھ الگ طور پر بھی بخاری میں مذکور ہے) ان متنوں مختلف واقعات کی باتوں کو کیجا بیان کرنے سے کئی غلط فہمیاں یا اعتراض پیدا ہو گئے مثلاً (۱) آپ کی ازواج گیارہ تھیں یا نو؟ (۲) آپ روزانہ سب بیبیوں سے مجامعت کرتے تھے اور کر سکتے تھے کیونکہ آپ میں تمیں مردوں کی طاقت تھی۔

اب میہ تو ظاہر ہے کہ حضرت انس تناظر ایک ہی وقت میں رسول اللہ کی گیارہ بیویاں اور نو بیویاں نہیں کمہ سکتے تھے۔ اور قوت کے متعلق خود ان کا اپنا بیان ہے کہ ہم آپس میں میہ باتیں کیا کرتے تھے۔ للذا اس حدیث سے میہ معلوم ہو رہا ہے کہ تین مختلف مواقع کی باتیں ہیں۔

اعتراضات کا جائزہ : اب پہلی بات ہے ہے کہ دورہ کرنے سے مراد مجامعت ہر گز شیں ہے۔ کیونکہ آپ یہ دورہ دن کے کسی وقت <sup>(ی)</sup> بھی یا رات کو شب بسری سے پہلے کیا کرتے تھے۔ اور اس دورہ کا مقصد

www.wkrf.net (Tahafuz-e-Hadees Foundation) آنگینهٔ پَرویزیت ۲29 🔨 (حصه بنجم) دفاع حدیث صرف تمام گھرانوں کی خیر خیریت معلوم کرنا اور خانگی ضروریات کو پورا کرنا ہو تا تھا۔ یعنی آپ نمایت مخصر وقت یا ایک ساعت میں سب گھروں سے چکر لگا آتے تھے۔ اور دورہ سے مجامعت مراد نہ ہونے کی سب سے بڑی دلیل ہی ہے کہ آپ نے تمام ہیبیوں کے ہاں شب بسری کے لیے باری مقرر کر رکھی تھی۔ لندا ایک ہی رات میں سب بیبوں کے پاس اس غرض سے جانے کا سوال ہی پیدا نہیں ہوتا۔ علادہ ازیں روایت میں دن کابھی ذکر ہے اور مجامعت عموماً رات کو کی جاتی ہے۔

دورہ سے مجامعت مراد کینے کی غلطی دراصل اس وجہ سے بیدا ہوئی کہ ساتھ ہی آپ کی قوت کا ذکر آگیا۔ تو اس قوت سے مراد قوت مردمی یا جماع کی قوت سمجھ لیا گیا۔ حالانکہ جب آپ کی ایک ہی ہیوی کے یاس شب بسری کی باری احادیث صححہ سے ثابت ہے تو یہاں قوت مردمی کا سوال ہی بیدا نہیں ہوتا۔ ایک ساعت میں گیارہ گھروں میں خیر وعافیت کا معلوم کر آنا بھی چستی اور قوت کے بغیرنا ممکن ہے۔ پھر آپ کی قوت اور شجاعت کے اور بھی بہت سے واقعات ہیں جن کے متعلق صحابہ آپس میں ایسا تبطرہ کیا کرتے تھے مثلاً ركانه پهلوان كو چھاڑنا يا جنَّك خندق ميں پھر كوياش ياش كرنا وغيرہ -

اب رہا مسلم ازواج مطہرات کی تعداد کا تو یہ تعداد آپ کی وفات کے وقت نو ہی تھی۔ بخاری کتاب النکاح ' باب کثرۃ النساء میں دو احادیث سے واضح ہو تا ہے کہ یہ تعداد نو ہی درست ہے۔ اور ان ازواج کے نام مد بین - حضرت سوده ، حضرت عائشه ، حضرت حفصه ، حضرت ام سلمه ، حضرت زين بنت جش ، حضرت جویر بیه' حضرت ام حبیبہ' حضرت صفیہ اور حضرت میہونہ تکائی اور جس روایت میں تعداد گیارہ مذکور ہے۔ اس میں آپ کی دو کنیزیں ماریہ قبطیہ اور ریحانہ بھی شامل ہیں۔ ماریہ قبطیہ کے متعلق بعض لوگوں کا خیال ہے کہ آپ نے اسے آزاد کر کے نکاح کیا تھا، گریہ بات درست نہیں یہ شاہ مصرفے ہدیتا آپ کو بھیجی تھی۔ اور جب یہ بھیجی تو اس وقت رسول اللہ ملٹی کیم پر مزید نکاح کرنے پر پابندی لگ چکی تھی۔

## 🕕 حالت خیض میں مباشرت

حضرت عائشہ ریسینا کہتی ہیں کہ ''میں اور رسول اللہ ایک طرف سے عنسل کرتے تھے اور ہم دونوں جنبی ہوتے تھے۔ اور حالت حیض میں آپ مجھے تھم دیتے تو میں آزار پہن لیتی اور آپ مجھ سے اختلاط کرتے تھے اور بحالت اعتکاف آپ اینا سر میری طرف نکال دیتے تھے اور میں اس کو دھو دیتی حالانکہ میں حائفنه ہوتی تھی۔'' (م-ح ص•۳۲)

اس حدیث پر سب سے زیادہ قابل اعتراض بات سے سے کہ اس میں حالت حیض میں مباشرت کا ذکر ہے۔ جب کہ قرآن میں اس بات سے منع کیا گیا ہے اس غلط فنی یا اعتراض کی اصل وجہ یہ ہے کہ مباشرت کا معنی ہماری زبان میں مجامعت سمجھا جاتا ہے۔ اس غلط استعال سے منگرین حدیث نے سے ناجائز فائدہ اٹھایاہے۔ قرآن نے تجامعت کے لیے ہاشر (جلد کے ساتھ جلد لگنا) لا مس (ایک دو سرے کو شولنا)

# من (چھونا) اور آتی (آنا) کے الفاظ استعال فرمائے ہیں۔ اور یہ سب کنائی معنوں میں استعال ہوئے ہیں۔

سس (چھونا) اور ای (انا) کے الفاظ استعلل فرمائے ہیں۔ اور نیہ سب ساق مسوں یں ہستان ہوتے ہیں۔ اپنے حقیقی بنیادی یا لغوی معنوں میں ایک بھی استعال نہیں ہوا۔ اب یہ غلط قنمی یوں پیدا ہوئی کہ قرآن میں تو باشر کا لفظ کنائی معنوں میں استعال ہوا ہے اور حدیث میں اپنے حقیقی معنوں <sup>©</sup> میں۔ ترجمہ میں ''انتظاط'' کا لفظ بھی غلط ترجمہ ہے۔ اس کا معنی صرف بدن کا دوسرے بدن سے لگنا ہے۔ یعنی میاں یو ک اسٹے لیٹ بھی سکتے ہیں معانقہ بھی کر سکتے ہیں۔ بوسہ بھی لے سکتے ہیں۔ غرضیکہ مجامعت کے علادہ سب کچھ

رہی یہ بات کہ حیض کی حالت میں اگر حضرت عائشہ نٹی کھنا نے آپ کو سنگھی کر دی جب آپ مسجد کے باہر کھڑی تقمیں اور آپ ملتی کی مسجد میں معتلف تھے۔ تو اس سے شرعی مسئلہ تو سمجھا جا سکتا ہے کہ عورت حیض کی حالت میں اتن ناپاک بھی نہیں ہوتی کہ اپنے میاں کو ہاتھ بھی لگا سکے۔ تاہم وہ مسجد میں داخل نہیں ہو سکتی۔ اس میں اعتراض کی کیا بات ہے؟ اس طرح اگر میاں ہوی رات کو اند حکرے میں در میان میں رکھے ہوتے پانی کے ایک برتن سے عنسل کرلیں تو اس میں اعتراض کی کوئی بات نظر نہیں آتی۔

🕡 اعتکاف اور اِستحاضہ

حضرت عائشہ کہتی ہیں کہ "رسول اللہ ملتی کی ہمراہ آپ کی کسی بیوی نے اعتکاف کیا اور وہ خون اور زردی کو (خارج ہوتے) دیکھتی تھیں۔ اور نماز پڑھنے کی حالت میں طشت ان کے بینچ رکھا رہتا تھا۔ " (مقام حدیث صا۳۳)

طلوع اسلام کی فریب دہی : یہ حدیث دراصل کتاب الحیص 'باب الاستحاصه ' پھر اس کے تحت ذیلی باب ''اعتکاف المستحاضہ '' میں مذکور ہوئی ہے۔ نیز اس حدیث سے پہلے جو حدیث درج ہوئی ہے وہ ذرا مفصل ہے اور اس میں یہ وضاحت بھی ہے کہ وَ هِ مَسْتَحَاصةٌ یعنی انہیں استحاضه کی پیاری تھی۔ لیکن طلوع اسلام نے مفصل حدیث درج نہیں کی نہ کہیں سے یہ پتا چلنے دیا کہ یہاں معاملہ حیض کا نہیں استحاضہ کا ہے۔ حیض میں نماز معاف ہے۔ استحاضہ میں معاف نہیں حیض کی حالت میں عورت نہ مسجد میں داخل ہو متی ہے نہ اعتکاف بیٹھ سکتی ہے۔ لیکن استحاضہ کی صورت میں یہ معرمیں جا بھی سکتی ہے اور اعتکاف ہو میں ہے معرمیں جا تھی کتی ہے۔ استحاضہ میں معاف نہیں حیض کی حالت میں عورت نہ مسجد میں داخل ہو متی ہے نہ اعتکاف بیٹھ سکتی ہے۔ لیکن استحاضہ کی صورت میں یہ معجد میں جا بھی سکتی ہے اور اعتکاف بھی میٹھ سکتی ہے نہ اعتکاف بیٹھ سکتی ہے۔ لیکن استحاضہ کی صورت میں یہ معرمیں جا میں جاریوں کیا کہ ہی س

بخاری میں سے لفظ کنی مقامات پر ان اصلی معنوں میں استعال ہوا ہے۔ مثلاً کتاب النکاح کے ایک باب کا عنوان ہی سے جنوان ہی ہے کہ لا تباشر المقرأة المقرأة ليعنی کوئی عورت دو سری عورت کے ساتھ نہ سوئے۔ یا اس سے ساتھ نہ چنے۔

ٱنْمُنْهُ بَرُوبِنِيْت 731 ﴿ (حَصْهُ بَجْمَ) دَفَاعٍ حَدِيث س روزه اور مباشرت حضرت عائشہ دیںﷺ کہتی ہیں کہ "رسول اللہ روزہ کی حالت میں (اپنی ازواج کے) بوسے لے لیا کرتے تھ اور مباشرت کیا کرتے تھے۔ مگر آپ ستان اپنی خواہش پر تم سب سے زیادہ قابو رکھتے تھے۔" (م- ح ص ۳۲۱) اس حدیث سے بھی مباشرت کے غلط مروجہ مفہوم ہے دھو کہ دینے کی کو شش کی گنی ہے۔ حالا نکہ اس حدیث کا آخری فقرہ صاف بتا رہا ہے کہ یہاں مباشرت سے مراد مجامعت ہر گز شیں۔ رہا روزہ کی حالت میں اپنی بیوی کا بوسہ لینا تو اس سے آپ کو کون روکتا ہے؟ کی مسئلہ حضرت عمر بنا تحد بن رسول اللہ ملتی بط ے پوچھا تو آپ نے جواباً حضرت عمر بنائٹھ کو کہا۔ ''کیا روزہ کی حالت میں کلی کرنا جائز ہے؟'' حضرت عمر بناٹھ نے کہا ''ہاں'' آپ نے فرمایا ''تو پھر بیوی کا بوسہ کینے کی بھی سمی صورت ہے '' یعنی جس طرح پانی جب تک حلق سے پنچے نہ چلا جائے۔ روزہ نہیں ٹونٹا اس طرح مجامعت کے علاوہ ہوس دکنار اور مل کر لیٹنے بیٹھنے سے

(۳) روزه اور جنابت

الوبكرين عبدالر حمن كتے ہيں كه "ميں اپن والد كے ہمراہ حضرت عائشہ بن تلك كي اس كيا تو انہوں نے كما كہ ميں يقين كے ساتھ بيان كرتى ہوں كہ رسول اللہ لتي اللہ على يقين كے ساتھ بيان كرتى ہوں كہ رسول اللہ لتي اللہ عن احترام كے جماع كے سبب سے بحالت جنابت صبح ہو جاتى تقى لي تقين كے ساتھ بيان كرتى ہوں كہ رسول اللہ لتي اللہ عن احترام كے جماع كے سبب سے بحالت جنابت صبح ہو جاتى تقى لي تقين كے ساتھ بيان كرتى ہوں كہ رسول اللہ لتي اللہ عن احترام كے جماع كے سبب سے بحالت جنابت صبح ہو جاتى تقى لي تقين كے ساتھ بيان كرتى ہوں كہ رسول اللہ لتي اللہ علي احترام كے جماع كے سبب سے بحالت اللہ صبح ہو جاتى تقى لي تقى بي تقى اس دن روزہ ركھتے تقد اس كے بعد ہم حضرت ام سلمة كے باس گئے ۔ تو انہوں نے بعى اليا ہى كما والد الو جعفر كہتے ہيں ميں نے ابو عبداللہ سے بوچھا كہ اگر روزہ تو ژ ڈالے تو كيا جماع كرنے والے كى طرح وہ كفارہ دے گا۔ اس دن روزہ ركھتے تقل اللہ عبد ہم حضرت ام سلمة كے باس گئے ۔ تو انہوں نے بعى اليا ہى كما والد الو جعفر كہتے ہيں ميں نے ابو عبداللہ سے بوچھا كہ اگر روزہ تو ژ ڈالے تو كيا جماع كرنے والے كى طرح وہ كفارہ دے گا۔ انہوں نے كما نہيں كيا تم حديث كو نہيں ديكھتے كہ اس ميں بير صاف كرنے والے كى طرح وہ كفارہ دے گا۔ انہوں نے كما نہيں كيا تم حديث كو نہيں ديكھتے كہ اس ميں بي صاف الفاظ موجود ہيں (لم يُ يَقْضِه وَ اِنْ صَامَ اللَّہ اللہ ميں) (م - ح ص ١٣٣٢)

اب دیکھتے اس حدیث میں مندرجہ ذیل نتین مسائل بیان ہوئے ہیں۔

روزہ نہیں ٹونتا۔

- II جنبی شخص وقت کی تنگی کی وجہ سے پہلے سحری کھا لے تاکہ روزہ رکھ سکے اور بعد میں نہائے۔ خواہ اس دوران صبح دہ جائے۔
  - 🛽 مجامعت کی وجہ سے روزہ تو ڑنے والے کے لیے کفارہ ہے جو قرآن میں مذکور ہے۔
- اگر کوئی شخص بلادجہ فرضی روزہ تو ژ دیتا ہے یا چھو ژ دیتا ہے۔ تو اس کا گناہ اتنا زیادہ ہے کہ اگر ساری عمر بھی روزہ کی تضا دیتا چاہے تو اس کی قضا نہیں ہو سکتی۔

مجامعت کی وجہ سے روزہ تو ڑنے والے کے لیے کفارہ اس لیے ہے کہ اس صورت میں انسان بسا او قات بے بس ہو جاتا ہے۔ اور بلاوجہ فر صنی روزہ تو ڑنا یا چھو ڑنا ایس بات ہے جو انسان کے اختیار میں ہو تا ہے۔ للذا بلاوجہ روزہ تو ڑنا' مجامعت کی وجہ سے روزہ تو ڑنے سے بہت زیادہ جرم ہے۔ جس کا نہ کفارہ اور

آئينهُ پُرويز تيت 🔨 🖓 (حصه چنجم) دفاع حديث نہ ہی اس کی قضا ہو سکتی ہے۔ اگرچہ وہ قضا کے طور پر زندگی بھر بھی روزے رکھتا رہے۔ اب ہم نہیں شبحیتے کہ طلوع اسلام کو اس حدیث میں کونسی بات کھنگی ہے۔ جس کی وجہ سے اس نے اس حدیث کو بھی اس باب میں درج کر دیا۔ اس عنوان پر تفصیلی بحث '' تفسیر بالحدیث '' میں گزر چکی ہے۔ لہذا تمرار کی ضرورت نہیں۔ (1) نفاست مسور اور مروان سے روایت ہے کہ "رسول اللہ متناقیم صلح حدید کے ذمانے میں فکلے۔ پھر انہوں نے پوری حدیث درج کی اور کہا کہ رسول اللہ سکتا ہے جتنی مرتبہ تھو کا وہ کسی نہ کسی شخص کے ہاتھ پر پڑا اور اس نے اسے اپنے چہرہ اور بدن پر مل لیا۔ " (م-ح ص ۳۲۳) بد الفاظ اس طوئل حدیث سے لیے گئے ہیں۔ جن میں صلح حدیب کی شرائط کا ذکر ہے جب عردہ بن مسعود تقفی اہل مکہ کی طرف سے سفیر بن کر حدیب یے مقام پر آیا۔ اور اس کی تفتگو ناکام رہی۔ تو اس نے واپس جائر قریش مکہ ہے کہا کہ۔ «میں روم ' ایران اور حبش کے بادشاہوں کے پاس بھی گیا ہوں۔ خدا کی قشم ! میں نے تو نہیں دیکھا کہ سمی بادشاہ کے لوگ اس کی ایسی تعظیم کرتے ہوں۔ جیسے محمد کی تعظیم آپ کے اصحاب کرتے ہیں۔ اگر انہوں نے تھو کا تو کوئی اپنے ہاتھ میں لیتا ہے اور اپنے منہ اور بدن پر مل لیتا ہے اور جب وہ کوئی تھم دیتا ہے تو لیکتے ہوئے فورا اس کا تھم بجالاتے ہیں۔ اور جب وضو کرتے ہیں تو وضو کے پانی کے لیے قریب ہو کا کہ لڑ پڑیں گے۔ اور جب وہ بات کرتے ہیں یہ اپنی آوازیں دھیمی کر لیتے ہیں۔ اور ادب و تعظیم کی وجہ ے ان کی طرف نظر بھر کر نہیں دیکھتے۔ "لہذا تم محمد سلی کہ بات مان کو تمہارا اس میں فائدہ ہے۔" (بخارى كتاب الشروط باب الشروط في الجهاد للمصالحة) اب دیکھتے ایک کافر سفیرنے اصحاب النبی کی تعظیم کے سلسلہ میں جو بائچ باتیں بتائیں۔ جو ان میں سرفہرست ہے۔ وہی منکرین حدیث کے نزدیک نفاست کے خلاف ہے اب اسے عقلوں کے فرق کے سوا اور کیا کہا جا سکتا ہے؟ اس بات پر تو سب کا انفاق ہے کہ تھوک اگر پاک چیز نہیں تو کم از کم ناپاک یا پلید بھی نہیں۔ اب

سوال میہ رہ جاتا ہے کہ کیا نبی ملتی کی تھوک اور عام انسانوں کی تھوک برابر ہے؟ غار ثور میں حضرت ابو کمر بنا تھ کے پاؤں کو سانپ نے ڈس لیا۔ تو آپؓ نے اس پر اپنا تھوک لگایا تو حضرت ابو کمر بنا تھ بالکل شفایاب ہو

مریحہ آئینہ پُویزیت میں **733 (حسہ نیم) دفاع حدیث** کی گئے۔ درد جاتا رہا اور زہر کا اثر ختم ہو گیا۔ جنگ خیبر کے دوران حضرت علی بنائقہ آشوب چشم کے عارضہ سے بیار تھے۔ آپ سُٹائیز نے ان کو بلا کر ان کی آنکھوں پر اپنا تھوک لگایا تو حضرت علی بنائقہ بالکل شفایاب ہو گئے۔ درد بھی جاتا رہا۔ تو آپ سُٹائیز نے اسلامی جھنڈا ان کے حوالے کیا۔ علاوہ ازیں آپ کے پاس کوئی بھی مریض آیا تو آپ دہیں سے تھوڑی مٹی لیتے اس میں اپنا تھوک ملاتے اور ماؤف مقام پر اس کا لیپ کر دیتے تو دہ شفایاب ہو جاتا اور ساتھ ہی بیہ الفاظ زبان سے پڑھتے۔

«حَنْ حَائِشَةَ أَنَّ النَّبِيَ عَلَيْ كَانَ يَقُوْلُ "حضرت عائشه تُنتخ ب روايت ب كه آپ مريض لِلْمَرِيْضِ بِسْمِ اللهِ تَرْبَتُهُ أَرْضِنَا وَرِيْقَةُ ب يوں كماكرت تھے۔ اللہ كے نام بے مارى زمين بَعْضِنَا يَشْفِيْ سَقِيْمَنَا» (بخاري، كتاب كى خاك اور ہم ميں بعض كى تھوك جارے الطب، باب رقية النبي عليم)

امید ہے آپ بیہ سمجھ گئے ہوں گے کہ صحابہ رشن کا پہ کی تھوک کیوں اپنے چروں اور بدن پر مل لیا کرتے تھے؟ پھر صحابہ رشن کا رسول اللہ ملتی کیا سے جو والہانہ محبت تھی اس کا بھی سمی تقاضا تھا۔ جیسا کہ اس کافر سفیرنے بھی سمی سمجھا۔



اس طلمن میں طلوع اسلام نے عزل سے متعلق دو احادیث درج فرمائی ہیں۔ جن میں صحابہ کا رسول اکرم طلق لیے سے استفسار ہے۔ احادیث سے معلوم میہ ہو تا ہے کہ آپ نے عزل کو ناپند فرمایا۔ ناہم اس سے منع بھی نہیں کیا۔ آپ کے الفاظ میہ ہیں ''اگر تم میہ نہ کرو تو تم کو کوئی نقصان نہیں ہوگا۔ کیونکہ قیامت تک جو جان پیدا ہونے والی ہے وہ تو ضرور پیدا ہوگی۔ (م۔ ح ص ۳۲۴)

ان احادیث میں کیابات قابل اعتراض ہے۔ یہ ہم نہیں سمجھ سکے۔ اگر طلوع اسلام یا اس جیسے دو سرے حضرات سے رخصت قبول نہیں کرتے۔ تو نہ کریں۔ اور سمی بهتر بات ہے۔ لیکن کوئی اس رخصت سے فائدہ اٹھانا چاہے تو اسے بھی مجرم قرار نہیں دیا جا سکتا۔

۱۹) متعه

(۱) شرمگاہ کے علاوہ یہ بحث۔ "تغییر بالحدیث" میں ذیلی عنوان "عور تیں تمہاری کھیتیاں ہیں" میں گزر چی۔

اس پر بھی تفصیلی بحث ''متعہ کی اباحت وحرمت '' کے تحت گزر چکی ہے۔

آئينهُ رُودِينةت (حصه يَجْم) دفاع حديث

#### ··· زانیه عورت

حضرت ابو جریره بنانو سے روایت ہے کہ "رسول اللہ لی پیلے نے فرمایا (گزشتہ ذمانے میں) ایک عورت نے کما جریج ! تو نے اپنے بیٹے کو پکارا۔ طلا تکہ اس کا بیٹا اپنے عبادت خانہ میں نماذ پڑھ رہا تعا۔ اس عورت نے کما جریج ! تو لڑکے نے (اپنے دل میں) کما۔ کہ اے اللہ (اب میں کیا کروں) میری ماں بیچھے پکار رہی ہے۔ اگر نہیں بولتا ہوں تو وہ ناخوش ہوگی۔ اور (اگر بولتا ہوں تو) میری نماذ (جاتی ہے) پھر دوبارہ اس کی ماں نے کما۔ اے جریح اس لڑکے نے (اپنے دل میں) کما۔ اے اللہ (اب میں کیا کروں) میری ماں بیچھے پکار رہی ہے۔ اگر نہیں بولتا اس لڑکے نے (اپنے دل میں) کما۔ اے اللہ (اب میں کیا کروں) میری ماں اور میری نماذ پھر تیسری بار اس کی ماں نے کما "اے جریح! تیسری بار پھر جریح نے کی کما کہ اے اللہ! جریح ماں اور میری نماذ 'جب تیسری مرتبہ بھی وہ نہ بولا تو اس کی ماں کو غصہ آگیا اور کینے گلی کہ اے اللہ! جریح کو موت نہ آے۔ جب تیسری مرتبہ بھی وہ نہ بولا تو اس کی ماں کو غصہ آگیا اور کینے گلی کہ اے اللہ! جریح کو موت نہ آے۔ جب تیسری مرتبہ بھی وہ نہ بولا تو اس کی ماں کو غصہ آگیا اور اسے دریافت کیا گیا ہے بچہ کس سے پیدا ہوا ہے؟ تری کر می جورتوں کی صورت نہ دیکھ لے اور ایک چروا ہے کی عورت اس کے عبادت خانہ کے قریب اس نے جواب دیا جریح سے وہ این عربی این عربی اور ایس چر وا تھا اور اس ہے دریا قیا ہے بچہ کس سے پیدا ہوا ہے؟ کر اس دواقعہ کے متعلق جریح سے وہ اپن کی جریح نے پو چھا وہ عورت کماں ہے جو بید یان کرتی ہے کہ اس کے جواب دیا جریح سے وہ این عربی کی جریح نے پو چھا وہ عورت کماں ہے جو بید یان کرتی ہے کہ اس کر اس دواقعہ کے متعلق جریح سے باذیر س کی جریح نے پو چھا وہ عورت کماں ہے جو بید یان کرتی ہے کہ اس کا بچہ میرا ہے (لوگ اس عورت کو جریح کے پاں لاے) اس بنچ ہر جریح نے کہ کما ہے ہو کہا تر کو ای جری کر کو نے کہ اس کا چو ہوں کہ کہ اس کا بڑی ہوں ای کر ہی ہے کہ ہوں ہے تیں اس کی وی ہوا تی ہو کہ جریح کے کہاں کی دعاکا ار ہوا کہ جریح کو نے با کورت کی صورت دیکھنی پڑی۔ "رم وس س

مندرجہ بالا اقتباس جس طویل حدیث سے لیا گیا ہے۔ وہ بخاری کتاب الانبیاء باب واذکر فی الکتاب مریم میں اور مسلم میں کتاب البرو الصلة کے باب برالوالدین میں مذکور ہے۔ اس حدیث میں دراصل ان تین بچوں کا ذکر ہے۔ جنہوں نے گود میں کلام کیا۔ ان تین میں پہلے حضرت عیسیٰ طلب ہیں۔ ان کا ذکر چونکہ قرآن میں تفصیل سے موجود ہے۔ لنذا حدیث میں صرف اجمالی ذکر ہوا۔ تفصیل بیان نہیں کی گئی۔ دو سرے نمبر پر سی بچہ ہے۔ جس کی مال نے اس کی نسبت غلط طور پر جریج راجب کی طرف کردی۔ تیسرے ایک اور گود میں دودھ بیتے بیچ کا ذکر حدیث میں جریج کے واقعہ کے بعد تفصیل سے بیان ہوا ہے۔

اب طلوع اسلام نے جتنا اقتباس اس طویل حدیث سے پیش کیا ہے۔ اس میں بھی کانٹ چھانٹ بہت ہے۔ اور جس نسخہ بخاری کا وہ حوالہ دیا گیا ہے۔ وہ نسخہ نایاب ہے۔ اور جو بخاری کا اصل عربی متن والا نسخہ (مطبوعہ نور محمد کراچی) ہے۔ وہ اس سے ملتا نہیں اور کئی باتیں آپ چھوڑ گئے تاہم ہمیں سے معلوم نہیں ہو سکا کہ جو کچھ بھی آپ نے نقل کیا ہے۔ اس میں اعتراض آپ کو کس بات پر ہے۔ اگر حرامی بچے کے گود

| (حصه بيجم) دفاع حديث | ☆ 735 << | للم آئينة پُرويزيت |
|----------------------|----------|--------------------|
|----------------------|----------|--------------------|

وافعہ کی تفسیل مسلم میں اس طرح مذکور ہے کہ بنی اسرائیل کے بعض لوگ جریخ را جب کے حاسد بن گئے تھے۔ لہذا انہوں نے اس کو بدنام کرنے کی ٹھانی۔ اور ایک حسین اور فاحشہ عورت کو یہ کام سپرد کیا۔ جو بن ٹھن کر جریخ کے پاس گئی لیکن جریخ نے صاف انکار کر دیا۔ اب اے اپنی تو بین کا خیال بھی شامل ہو گیا۔ وہ اسی بنگل کے ایک چرواہے کے پاس گئی اور اس سے حاملہ ہوئی۔ جب بچہ پیدا ہوا تو پو چھنے پر جریخ کا نام لگا دیا۔ لوگ جریخ کے پاس گئی تو اسے مارنے لگے اور کٹیا بھی گرا دی۔ جریخ نے وجہ پو چھی تو انہوں نے اس زائند کی بات بتائی۔ جریخ نے اس داند یہ عورت کو طلب کیا اور خور اللہ سے دعا میں پر جریخ کا نام لگا دیا۔ لوگ جریخ کے پاس گئے تو اسے مارنے لگے اور کٹیا بھی گرا دی۔ جریخ نے وجہ پو چھی تو انہوں نے اس زائند کی بات بتائی۔ جریخ نے اس زائند عورت کو طلب کیا اور خور اللہ سے دعا میں مشخول ہو گیا۔ جب وہ آگئی تو جریخ نے بچ کے پیٹ میں پچو کہ مارا اور کیا۔ بتا تیرا باپ کون ہے؟ اس نے پر چریخ کا نام بتا دیا۔ جب وہ آگئی تو جریخ نے سائی میں بھی کہ کہ مارا اور کا ما بتا ہوا ہو ہو تھی سے کہ میں پر کی مشخول ہو گیا۔ جب وہ آگئی تو جریخ نے بچ کے پیٹ میں پچو کہ مارا اور کہا۔ بتا تیرا باپ کون ہے؟ اس نے کی کٹیا بنا دیے جب ہو آگئی تو جریخ نے بلا مح کی دام ہو ہے۔ جریک را جب سے معانی مائلی۔ اور کہن گئی ہم تھے سو نے

ان تصریحات کے بعد بھی ہم یہ سیجھنے سے قاصر ہیں کہ آخر طلوع اسلام کو اعتراض کس بات پر ہے؟ عنوان سے لیچھ سمجھ نہیں آسکی کہ انہیں زانیہ عورت کے وجود پر اعتراض ہے۔ یا جریح کی ماں کی پکار پر نہ بولنے پر؟ یا ماں کی بد دعا پر؟ یا اس کی قبولیت پر؟ یا جریح کی بریت پر؟ اگر کچھ اشارہ فرما دیتے تو اس کا جواب بھی دیا جاتا۔

#### س جوعورت انکار کرے۔

حضرت ابو ہریرہ کہتے ہیں کہ ''رسول اللہ ملتی کیل نے فرمایا: کہ جب مرد اپنی ہوی کو ہمبتری کے لیے کھے اور وہ انکار کر دے۔ پھر وہ مرد ناخوش ہو کے سو رہے تو فرشتے اس عورت پر صبح تک لعنت کرتے رہے ہیں۔''(م-ح ص٣٢٦)

یہ حدیث بھی بالکل درست اور عقل کے عین مطابق ہے۔ یہ کمال کا انصاف ہے کہ عورت مرد سے اپنے حقوق تو پورے وصول کرے اور اگر نہ کرے تو اسے بذریعہ عدالت چارہ جوئی کا بھی اختیار ہو۔ لیکن جب اس کے حق کی اوالیگی کا دفت آئے تو انکار کر دے؟ کیا معاہدہ نکاح انہیں شرائط پر نہیں طے پا؟؟ جس پر طرفین کی طرف سے ایجاب قبول ہو تا ہے ہال اگر انکار کی کوئی معقول دجہ ہو تو یہ اور بات ہے۔ اور اگر فی الواقع کوئی دجہ معقول ہو تو اول تو مرد ایسا مطالبہ کرتا ہی نہیں اور اگر کرے بھی پھر عورت اس معقول دجہ کی بناء پر انکار کر دے تو مرد اس پر بلاد جہ عوماً ناراض نہیں ہوا کرتا۔

### 🐨 دوزخ میں عور تیں

حفرت عمران بن حصین کہتے ہیں کہ ''رسول اللہ ﷺ نے فرمایا میں نے جنت میں دیکھا تو وہاں کے

آئَيْنَهُ بَرُويَنِيْتَ 🕺 💦 (حصه پنجم) دفاع حديث لوگوں میں اکثر فقراء پائے اور میں نے دوزخ میں دیکھا تو وہاں کے اکثر لوگ عورتوں کو دیکھا۔ " 😳 (م ح ص۳۲۷) اب دیکھتے رسول اللہ سائی اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ عدارتوں کے زیادہ ہونے کی وجہ بھی ایک دو سری حدیث میں بتا دی ہے اور وہ بیر ہے کہ: " آب ملتى المرايا كد اب خاوند كى اور احسان كى «قَالَ يَكْفُرْنَ الْعَشِيْرَ وَيَكْفُرْنَ الإحْسَانَ ناشکری کرتی ہیں اگر تو سمی عورت سے بمیشہ بھلائی لَوْ أَحْسَنْتَ الْي احْدَاهُنَّ الدَّهْرَ ثُمَّ رَاَتْ کرے پھروہ تجھ سے کسی وقت کوئی کمی دیکھے تو کہنے مِنْكَ شَيْئًا قَالَتْ مَا رِآيْتُ مِنْكَ خَيْرًا لگتی ہے میں نے تجھ سے تبھی بھلائی دیکھی ہی قَطَّ» (بخاري، كتاب النكاح، باب كفران العشير وهو الزوج...) للذا طلوع اسلام اور تهذيب مغرب کے دلدادہ دو سرے سب حفرات کو اطمینان رکھنا چاہیے کہ جو عورتیں اس جرم میں مبتلا نہیں۔ وہ کم از کم اس وجہ سے دوزخ میں نہیں جائیں گی۔ لیکن مشکل سے بے کہ اس عیب سے کم ہی عور تیں محفوظ ہوتی ہیں۔ س بھینگا جیہ اس عنوان پر "تغییر بالحدیث" کے ذیلی عنوان "عور تیں تمہاری کھیتیاں ہیں" میں بحث پہلے گزر چکی ہے۔ لہذا تکرار کی ضرورت نہیں۔

س سورج کمال جاتا ہے؟

حضرت ابوذر بنا تعویکت میں کہ ''نبی اکرم سلی کی جھ سے جب کہ آفتاب غروب ہو رہا تھا فرمایا کہ تم جانتے ہو کہ یہ کمال جاتا ہے؟ میں نے کہا اللہ اور اس کا رسول ہی بہتر جانتے ہیں۔ آپ نے فرمایا کہ وہ جاتا ہے تاکہ عرش کے پنچ انجدہ کرے پھر طلوع ہونے کی اجازت مائلے تو اسے طلوع کی اجازت دی جاتی ہے اور قریب ہے کہ وہ تجدہ کرے اور اس کا تجدہ قبول نہ کیا جائے اور اجازت مائلے اور اسے اجازت نہ ملے اس سے کہ دیا جائے تو جہاں سے آیا ہے وہیں واپس لوٹ جا۔ پس وہ مغرب سے طلوع کرے گا کی مطلب ہے اللہ تعالیٰ کے اس قول کا ﴿ وَالشَمْسُ تَجْوِیْ لِمُستَقَرٍّ لَهَا ذَلِكَ تَقَدِيرُ الْعَزْينِ الْعَلِيْسِ ﴾ (م-

🗘 جنت میں فقراء کے زیادہ ہونے کی وجہ ہم "حصول جنت" میں بیان کر چکے ہیں۔

آئينهُ رَدِيزيت 🔨 🖓 (حصه چَنجم) وفاع حديث

یہ حدیث منظرین حدیث کے لیے خاصی دلچیں کا باعث ہے۔ کوئی اس پر ''حدیث کا علم الافلاک'' کا عنوان جماتا ہے تو کوئی ''معلومات عامہ'' کا کیونکہ آج کے دور میں یہ تسلیم کر لیا گیا ہے کہ سورج ساکن ہے وہ نہ بھی طلوع ہوتا ہے نہ غروب۔ بلکہ زمین اس کے گرد گھو متی ہے۔ لیکن اس نظریہ جدید پر یقین رکھنے کے بادجود ہم طلوع آفتاب اور غروب آفتاب کے الفاظ ہر وقت استعال کرتے رہتے ہیں۔ کیونکہ ہمیں ایسا ہی معلوم ہوتا ہے قرآن اور حدیث میں بھی سی زبان زدیا معروف انداز بیان اختیار کیا گیا ہے ذوالقرنین کے ذکر میں اللہ تعالیٰ نے فرمایا۔

حَتَّى إذا بَلَغَ مَغْرِبَ ٱلشَّمْسِ وَجَدَهَا تَغْرُبُ فِى "يمال تَك كَه (ذوالقرنين) سورج نے غروب ہونے عَتَى إذا بَلَغَ مَغْرِبَ ٱلشَّمْسِ وَجَدَهَا تَغْرُبُ فِى كَى جَمَه پَنْجَاتُو اللَّهُ مَعْرِبَ الكَه مَعْرُوبِ عَمْدَةٍ مَنْ عَرُوبِ مَوتَ عَيْنِ حَمْمَةٍ مَنْ عَرُوبِ مَوتَ عَيْنِ مَعْرَبُ الكَه (الكهف ٨٦/١٨)

اس آیت میں بھی طرز بیان وہی اختیار کیا گیا ہے۔ جیسے کہ عام انسانوں کو معلوم ہو تا ہے۔

قرآن کی مندرجہ بلا دونوں آیات سے سورج کا متحرک ہونا ثابت ہوتا ہے۔ سائنس نے جہاں سورج کے ساکن ہونے کا نظریہ پیش کیا وہاں اس کی محوری گر دش کا نظریہ بھی پیش کیا ہے۔ جسے اس کا مشقر قرار دیا جا سکتا ہے۔ پھر مزید ''جدید نظریہ سائنس'' یہ کہتا ہے کہ ہمارا سورج اپنے پورے خاندان سمیت کسی اپنے سے بہت بڑے سورج یا سیارے کے گر د گر دش کر رہا ہے۔ یہ نظریہ بھی کسی حد تک قرآن کے مطابق ہے۔

یمال سے بات ذکر کر دینا ضروری ہے کہ قرآن کمی دور کے مخصوص سائنسی نظریہ کا قطعاً بابند نہیں۔ قرآن اگر اللہ کا قول ہے۔ تو کائنات اس کا فعل ہے۔ ان دونوں میں تصاد ناممکن ہے۔ سائنسی نظریہ غلط ہو سکتا ہے قرآن غلط نہیں ہو سکتا۔ اور سائنسی نظریات کا تو سے حال ہے کہ آج تک سورج اور زمین ک حرکات کے متعلق چار مرتبہ نظریات بدل چکے ہیں۔ تبھی زمین کو ساکن اور سورج کو متحرک قرار دیا جاتا رہا ہے۔ تو تبھی سورج کو ساکن اور زمین کو متحرک آخر قرآن سائنس کے کون کون سے نظریے کا ساتھ دے؟

اب رہا سورج کا سجدہ کرنے کا معاملہ تو ایک سورج ہی کیا کائنات کی ہر چیز اللہ کو سجدہ کر رہی ہے۔ ار شاد باری ہے:

﴿ أَلَمَ تَرَ أَنَّ ٱللَّهَ يَسْجُدُ لَهُ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ "لَا آبِ دَيَطِتَ مَنِي كَه زمين و آسان كَى تمام تخلوقات وَمَن فِي ٱلْأَدْضِ وَٱلشَّمْسُ وَٱلْقَمَرُ وَٱلتُجُومُ سورج عاد ستارے بپار درخت جانور اور آدميوں وَٱلِمْبَالُ وَٱلشَّجُرُ وَٱلدَّوَاَتُ وَحَصَيْدِرُ مِنَ مَن سَمِي مِنْ اللَّهُ تعالَى كو تجده كرتے ہيں۔ " ٱلنَّاسِيُّ (الحبر ٢٢/ ١٨)

اور اس سجدہ سے مراد ان امور کی سر انجام دری ہے جو امور اللہ نے کسی چز کے ذے لگا دیتے ہیں۔

ای کو تعبدی تحبدہ یا تحبد کی ویزیت 200 کر (حصہ پنجم) دفاع حدیث کم اس کو تعبدی تحبدہ کرنے کا مطلب اللہ تعالیٰ ہی کو تعبدہ کرنا ہے۔ کیونکہ ذوالعرش اللہ تعالیٰ ہی ہے۔ (۱۵:۸۵ نیز ۱۵:۸۵) اور رب العرش بھی وہی ہے۔ (دیکھتے ۲۲:۲۱)

عرش کی کیفیت ہمیں معلوم نہیں تاہم اتنا معلوم ہے کہ ہماری زمین کو آسان محیط ہے اور سارے آسانوں کو عرش محیط ہے۔ جس کا مطلب میہ ہوا کہ کوئی بھی چیز جو اللہ کو سجدہ کر رہی ہے وہ عرش کے تحت ہی سجدہ ہے۔

اب اگر کوئی یہ سمجھتا ہے کہ سورج تو خروب ہوتا ہی نہیں تو نہ سمجھے۔ وہ یہ سمجھ لے کہ سورج ہر وقت خدا کے حضور (یا تحت العرش) سجدہ ریز رہتا ہے۔ یعنی اللہ کی طرف سے مقرر کردہ اپنی ڈیوٹی پوری کر رہا ہے۔ اور اس کے لیے ہر آن اللہ تعالیٰ کی منظوری بھی چاہتا ہے۔ پھرایک وقت ایسا بھی آئے گا کہ سورج کو آگے چلنے کے بجائے واپس مڑجانے کا تھم دیا جائے گا اور وہ الٹی چال چلنا شروع کر دے گا۔ جیسا کہ کئی دیگر سیارے بھی سیدھی چال چلتے چلتے الٹی چال چلنے لگتے ہیں۔ (دیکھنے سورہ تکویر آیت نمبر ۱۵) اور علم نبوم کی اصطلاح میں انہیں خمسہ متحدہ کر جیں۔

اب بتائیے اس حدیث میں کو کسی ایسی بات آگئی ہے جو قرآن سے ثابت نہیں ہو سکتی۔ للذا منکرین حدیث کو سائنس کے بدلے ہوئے نظریات پر ضرورت سے بھی زیادہ ایمان نہ لانا چاہیے۔

حفرت ابو ہریرہ بنا تھو کہتے ہیں "نبی اکرم ملتی کیلے فرمایا کہ دوزخ نے اپنے پر وردگار سے شکایت کی کہ اے میرے پر وردگار! میرے ایک حصہ نے میرے دو سرے حصہ کو کھا لیا ہے تو اللہ نے اسے دو مرتبہ سانس لینے کی اجازت دے دی۔ ایک سانس جاڑوں میں اور دو سرا گرمی میں۔ (پس جو تم چو سخت سردی دیکھتے ہو ہیہ بھی جنم کا سانس ہے۔)" (مقام حدیث ص۳۲۹)

اب دیکھنے پہلے زمانوں میں موسم سورج کی حرکتِ اور اسلے کسی خاص خطہ زمین سے دور نزدیک ہونے سے بدلا کرتے تھے۔ لیکن آج کل زمین کو ساڑھے چھیا شھ درج زادیہ پر رکھ کر سورج کے گر د تھمانے سے بدلتے ہیں۔ اور حدیث کی رو سے جنم کے سانس سے بدلتے ہیں۔ زمین کی کیفیت بہت حد تک ہمیں معلوم ہے اور سورج کو ہم دیکھتے تو ہیں <sup>ا</sup>یکن اس کی کیفیت سے واقفیت نسبتا کم ہے۔ اور جنم کی کیفیت ہمیں مطلق معلوم نہیں۔ صرف ایمان بالغیب کی رو سے اسے تسلیم کرتے ہیں۔ اب کیا یہ ممکن نہیں کہ سے ہمارا سورج ہی جنم ہو؟ یا جنم کا براہ راست اس سورج سے تعلق ہو؟ پھر اگر میہ اس قدر بھڑ کتا ہوا سورج تخت سردی کا موسم لا سکتا ہے (کیونکہ موسم سورج کی وجہ سے بدلتے ہیں) تو پھر موسم بد لنے کی نہیں جہنم کی طرف کیوں نہیں کی جا سکتی؟ پھر یہ بھی دیکھتے کہ زمیریہ جھی ایک تخت سردی کا عذاب ہے۔ جو اہل جنم

www.wkrf.net (Tahafuz-e-Hadees Foundation) کے لیے ہے۔ اہل جنت اس سے محفوظ رہیں گے۔ 🔫 نحوست کس چیز میں؟ حضرت عبداللہ بن عمر کہتے ہیں کہ ''نبی ملتی کے یہ فرماتے ہوئے سنا کہ نحوست صرف تین چزوں میں ہے۔ گھوڑے میں' عورت میں اور گھر میں۔'' حضرت سہیلی بن سعد ساعدی ہے روایت ہے کہ "رسول اللہ ملی کی فرمایا کہ نحوست اگر کسی چیز میں ہو تو عورت میں تھو ڑے میں اور مکان میں ہوگی۔ <sup>\*\*</sup> (م-ح ص<sup>۳۲9</sup>) اب دیکھتے جو دو حدیثیں طلوع اسلام نے درج فرمائیں ان میں تضاد معلوم ہو تا ہے پہلی حدیث سے معلوم ہو تا ہے کہ ان تین چیزوں میں نحوست ہو تی ہے۔ دو سری سے معلوم ہو تا ہے کہ نحوست اگر ہو تو ان تین چیزوں میں ہو سکتی ہے پہلی حدیث کے رادی عبداللہ بن عمر ہیں اور دو سری کے سل بن سعد۔ پھران دونوں حدیثوں کے در میان ایک تیسری حدیث بھی بخاری میں مذکور ہے۔ اور وہ عبداللہ بن عمر ہی کی روایت ہے اور اس میں انہوں نے خود ہی بات واضح کر دی۔ وہ کہتے ہیں کہ: ''لوگوں نے نبی ملتی کیا سے پاس نحوست کی بات چھیڑ «ذَكَرُوْا الشُّوْمَ عِنْدَ النَّبِيَّ ﷺ فَقَالَ النَّبِيُّ دی۔ تو نبی ملٹی کی نے فرمایا کہ نحوست کا اگر کسی چیز میں عَلَيْهُ إِنْ كَانَ الشُّومُ فِيْ شَيْءٍ فَفِي وجود ہے تو وہ عورت ' گھر اور گھو ڑے میں ہو کتی الدَّارِوَ الْمَرْآةِ وَالْفَرَسِ»(بخاري، كتاب \_ب\_ \* النكاح) اب دیکھتے امام بخاری نے ان متنوں احادیث کو مندرجہ ذیل آیت کے ضمن میں ذکر کیا ہے۔ "اے ایمان والو! تمہاری بوبوں اور اولاد میں سے ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِنَّ مِنْ أَزْوَجِهُمْ وَأَوْلَدِكُمْ عَدُوًا لَّحَكُمْ فَأَحْذَرُوهُمْ ﴾ بعض تمہارے دستمن ہیں۔ سوان سے بیچے رہنا۔ '' (التغابن٢٤/٦٤) ادر ہیوی اور اولاد ہی وہ چزیں ہیں جن سے انسان محبت کرتا ہے۔ اور ان سے بچنا اس کے لیے مشکل ہے تاہم ان ہی چیزوں کی محبت انہیں فتنہ میں ڈال دیتی ہے۔ اور اس کی شامت یا نحوست کا سبب بن جاتی ہے۔ بالکل سمی بات مندرجہ بالا احادیث میں مذکور ہے۔ کہ بیوی اور گھر اور سواری ایسی چزیں ہیں جن سے

انسان کو محبت ہوتی ہے اور وہ انہیں چھوڑ نہیں سکتا۔ یہ چیزیں بجنسہ بری بھی نہیں ہیں۔ تاہم اگر انسان ضرورت سے زیادہ ان چیزوں کی طرف رغبت کرے تو سمی پیاری چیزیں اس کے لیے شامت اعمال یا نحوست کا سبب بن سمق ہیں۔

معلوم ایسا ہو تا ہے کہ طلوع اسلام موجودہ دور کے ربحان کے مطابق کم از کم عورت کو نحوست کی زد سے بچپانا چاہتا ہے۔ اور اسی وجہ سے اس نے ان احادیث کو قابل اعتراض سمجھ کر درج فرمایا ہے۔ لیکن www.wkrf.net (Tahafuz-e-Hadees Foundation) کر آئینہ پَرویزیت کم **740 کر (حصہ پنجم) دفاع حدیث کم)** مشکل میہ ہے کہ عورت کا ذکر قرآن میں بھی موجود ہے۔ اور اس لحاظ سے اور بھی مشکل بن جاتی ہے کہ حدیث میں عورت کو (بعض صورتوں میں) منحوس قرار دیا گیا ہے۔ جب کہ قرآن اسے علی الاطلاق دشمن قرار دیتا ہے۔

🕑 بیل باتیں کرتا ہے۔

حضرت ابو ہریرہ میں تحقظ کہتے ہیں کہ ''رسول اکرم سی تیلیم نے فرمایا۔ ایک شخص ہیل پر سوار تھا ہیل نے اس سوار ہونے والے شخص کی طرف متوجہ ہو کر کہا میں اس بات کے لیے پیدا نہیں ہوا میں تو تھیتی کے لیے پیدا کیا گیا ہوں۔ آپؓ نے فرمایا میں اس پر تقیین رکھتا ہوں اور ابو بکڑ اور عمر سمبع میں بکری کا محافظ کون بھیڑ پے نے ایک بکری چکڑ لی۔ چرواہا اس کے پیچھے دوڑا۔ بھیڑ پی نے کہا کہ یوم سمبع میں بکری کا محافظ کون ہوگا؟ اس دن تو میرے سوا اس کا چرواہا نہ ہوگا آپ سی پیلم نے بید واقعہ بیان کر کے فرمایا کہ میں اس پر تقین رکھتا ہوں اور ابو بکر و عمر زیرانی بھین رکھتے ہیں آپ نے ابو بکر اور عمر زیرانی کی طرف سے بھی شہادت دی۔ حالا نکہ وہ دونوں اس وقت موجود نہ تھے۔ ''(م۔ ح ص ۳۳۰)

اس حدیث میں غالبا قابل اعتراض بات ہیل کے باتیں کرنے کی ہے۔ جیسا کہ عنوان سے ظاہر ہو تا ہے تو ہمارے خیال میں سارے حیوانات اور پرند پرند باتیں کرتے ہیں اور وہ آپس میں ایک دو سرے کی بولی سیجھتے بھی ہیں۔ لیکن انسان ان کی بولی نہیں سیجھتے۔ مگر جسے اللہ تعالیٰ نے ان کی بولی کے سیجھنے کی صفت سے سرفراز فرمایا ہو۔ حضرت سلیمان علیہ السلام صرف پرندوں کی بولی ہی نہیں سیجھتے تھے۔ بلکہ انہوں نے کیڑی جیسے چھوٹے جانور کی بات بھی سیجھ لی تھی۔ بیہ سب پکھ تو قرآن سے طابت ہے۔ اب اگر اس حدیث میں ہیل یا بھیڑیتے کی بات کرنے اور اس بات کرنے کی حقیقت پر رسول اللہ نے شادت دی یا کال وثوق کی بنا پر حضرت ابو بکر وعمر بڑی آتھا کی طرف سے شمادت دی کہ ہیل اور بھیڑیا بات کر سکتے ہیں تو اس

حصرت ابو ہریرہ کہتے ہیں کہ ''رسول اللہ نے فرمایا جب نماز کی اذان دی جاتی ہے تو شیطان پیٹھ پھیر کر گوز کرتا ہوا بھاگتا ہے۔ یہاں تک کہ اذان کی آواز نہیں سنتا۔ پھر جب موذن خاموش ہو جاتا ہے تو سامنے آجاتا ہے۔ پھر جب تکبیر کمی جاتی ہے تو پیٹھ پھیر کر بھاگتا ہے پھر جب تحبیر کہنے والا سکوت کر لیتا ہے تو سامنے آجاتا ہے اور نمازی آدمی کے ساتھ ہوتا ہے۔ اس سے کہتا ہے کہ فلاں بات یاد کر جو اسے یاد نہ ہوتی تھی۔ یہاں تک کہ وہ بھول جاتا ہے کہ کس قدر نماز پڑھی'' (م۔ ح ص ۳۳۰)۔ اس مقام پر اصل بحث ہیہ ہے کہ شیطان کا کوئی خارجی وجود ہے بھی یا نہیں؟ قرآن کریم کی بے شار

www.wkrf.net (Tahafuz-e-Hadees Foundation) آئينة رَويزيت 🕺 🕺 (حصه بنجم) دفاع حديث 🖌 آیات سے شیطان کا خارجی وجود اور ذاتی تشخص ثابت ہو تا ہے۔ جب کہ طلوع اسلام شیطان کے ذاتی تشخص کاہی قائل نہیں۔ وہ اس سے انسان کی اندردنی سرکش قوتیں 🏵 مراد لیتا ہے۔ اور بیہ تو ظاہر ہے کہ جب شیطان کے متعلق سی تصور ہو تو نہ اس کے گوز مارنے کا سوال پدا ہو تا ہے نہ اس کے تھرانے اور تھرا کر دوڑنے اور واپس آنے کا۔ جب کہ قرآن سے شیطان کا الگ وجود ذاتی تشخص اور زندگی ہی ثابت نہیں ہوتی بلکہ اس کی لاتعداد اولاد اور اولاد در اولاد بھی ثابت ہے۔ (۲۱٬۰۲۷) جب سے باتیں ثابت ہو جائیں تو اس کے گوز مارنے کو تسلیم کرنے میں کیا چیز مانع ہو سکتی ہے رہی سے بات کہ نماز میں یا اس کے علاوہ دو سرے امور میں انسان خود بھولتا ہے۔ یا اسے شیطان بھلاتا ہے تو ہمارے خیال میں یہ دونوں صور تیں ممکن اور درست ہیں۔ خود بھولنے پر تو سمی کو اعتراض شیں اور شیطان کے انسان کو بھلانے کے ثبوت میں درج ذمل آمات ملاحظہ فرمایتے۔ ·"اور پوسف ملت کا بے اس شخص کو جس کے متعلق ﴿ وَقَالَ لِلَّذِي ظَنَّ أَنَّهُ نَاجٍ مِّنْهُمَا أَذْكُرُنِ انہیں یقین تھا کہ رہائی پائے گا۔ کہا کہ اپنے آقاسے عندَ رَبِّكَ فَأَنْسَبْهُ ٱلشَّبْطَنُ ذِحْرَ میرا ذکر کرنا۔ لیکن شیطان نے اس شخص کو حضرت

رَبْدِه ﴾ (يوسف١٢/ ٤٢)

(موسیٰ کے ساتھی نے موسیٰ سے) کہا۔ بھلا آپ نے ﴿ قَالَ أَرَءَيْتَ إِذْ أَوَيْنَآ إِلَى ٱلصَّخْرَةِ فَإِنِّي نَسِيتُ دیکھا کہ جب ہم نے پھر کے پاس آرام کیا تھا تو میں ٱلْحُوْتَ وَمَآ أَنسَنِنِيهُ إِلَّا ٱلشَّيْطَنُ ﴾ مچھلی وہن بھول گیا۔ اور مجھے (آپ سے) اس کا ذکر (الكهف ١٨/ ٢٣) کرناشیطان نے بھلا دیا۔

يوسف للسينيم كااين آقات ذكر كرنابهلاديا."

پھر اگر شیطان دخل اندازی اور وسوسہ اندازی ہے کچھ باتیں بھلا سکتا ہے تو کچھ باتیں یاد بھی دلا سکتا ہے۔ وہ نماز کی حالت میں انسان کو نماز کی رکعتیں یا خدا کی یاد تو بھلا دیتا ہے اور اس کے بجائے بعض دو سری بھولی بسری باتیں یاد دلا تا رہتا ہے۔

سن ۔ جن بر ان کی قبروں میں عذاب کیا جاتا تھا۔ آپ نے فرمایا ان دونوں پر عذاب کیا جاتا ہے اور کسی بڑی بات میں بھی نہیں۔ ان میں ایک تو اپنے پیشاب سے پر ہیز نہ کر تا تھا اور دو سرا چغلی کھایا کر تا تھا۔ پھر آپ

الفصيل كے ليے ديکھتے اس كتاب كا چوتھا باب "مرسيد كا ايمان بالغيب اور نظريد ارتقاء" يا طلوع اسلام كى شائع کردہ کتاب '' قصہ ابلیس و آدم''

دو سرى بات ميہ ہے كہ أكر ميہ تشليم كرليا جائے كہ قبر ميں عذاب ہوتا ہوتا ہوتا سي تخفيف ممكن ہے يا سي ؟ اس كا جواب ميہ ہے كہ ميہ ممكن ہے نماذ جنازہ عذاب قبر ميں تخفيف يا نجات كے ليے ہى پڑھى جاتى ہے اور آپ صحابہ كى نماز جنازہ تمام عمر پڑھاتے رہے۔ نماز جنازہ ميں ميت كے ليے دعائے مغفرت ہى كى جاتى ہے۔ ميہ نماز جمال عذاب قبر كا ثبوت مىيا كرتى ہے۔ وہاں اس ميں تخفيف اور مغفرت كا بھى ثبوت ہے۔ اگر عذاب قبريا اس ميں تخفيف دونوں كا الكار كر ديا جائے تو نماز جنازہ كى ادائيكى ايك عرب فعل تھر تا ہے۔ حلائكہ آپ سارى زندگى پڑھاتے رہے۔ آپ كو صرف منافقوں كى نماز جنازہ پڑھانے ہے منع كيا گيا تھا۔ ارشاد بارى ہے۔

''اے نبی! ان (منافقوں) میں سے اگر کوئی مرجائے تو کبھی ان کی نماز جنازہ نہ پڑھنا' نہ ہی<sub>ا</sub> ان کی قبر پر کبھی (دعائے مغفرت کے لیے) کھڑا ہوتا۔ ہیہ اللّٰہ اور اس کے ساتھ کفر کرتے رہے اور مرے بھی تو نافرمان ہو کر۔ ''

وَلَا تُصَلِّ عَلَىٰ أَحَدِ مِنْهُم مَّاتَ أَبَدًا وَلَا نَقْمُ عَلَىٰ قَبْرِهِ إِنَّهُمْ كَفَرُوا بِاللَهِ وَرَسُولِهِ وَمَاتُوا وَهُمْ فَنْسِقُونَ ٢٢٢ (التوبة ٨٤)

اب سوال یہ ہے کہ اگر عذاب قبر اور اس میں تخفیف کو سرے سے تسلیم ہی نہ کیا جائے تو بھر رسول اللہ سلی کی منافقین کی نماز جنازہ اور مغفرت سے منع کیوں کیا جا رہا ہے؟ اس آیت سے تو یہ ثابت ہو تا ہے کہ منافقین کو چھوڑ کر باقی سب مسلمانوں کی آپ نماز جنازہ بھی پڑھا سیجے اور بعد میں قبر ستان میں جا کر ان کی قبروں کے پاس کھڑے ہو کر کبھی کبھار دعائے مغفرت بھی کیا سیجے جس کی وجہ سوائے عذاب قبر میں تخفیف یا نجات کے اور کچھ نہیں ہو سکتی۔

- اب رہا ہری شاخ گاڑنے کا مسئلہ تو اس کے متعلق مندرجہ ذمیل ہاتیں سمجھ کیچے۔
- The set of th
- ازندہ اشیاء کی شبیع زندگی کے تناسب کے لحاظ سے موٹر اور قابل فنم ہوتی ہے جن وانس کی تسبیع سب سے بلا وبرتر اور سب سے زیادہ موثر اور قابلِ فنم ہوتی ہے حیوانات کی اس سے کم جمادات کی اس

www.wkrf.net (Tahafuz-e-Hadees Foundation) ر آئینه َرَویزیت (حصه پنجم) دفاع حدیث

- ے ہے۔ 3 جن وانس کی تشییح چونکہ اختیاری ہے لہذا گاہے گاہے ہوتی ہے۔ باتی تمام اشیاء ہر وقت پتینچ میں۔ مصروف رہتی ہیں۔
- اب زیر بحث حدیث سامنے لیئے۔ ہری شاخ جب تک خشک نہ ہوگی۔ اس پر رحمت کا نزدل ہو تا ہے۔ اب زیر بحث حدیث سامنے لائے۔ ہری شاخ جب تک خشک نہ ہوگی۔ اس کی زندگی کے آثار کی بناء پر اور اس کی شبیع کی وجہ سے اس مقام پر رحمت کا نزول زیادہ ہو گا۔ اور اگر رحمت کا نزدل ہو تو عذاب قبر میں تخفیف بھی ممکن ہے۔ اس وجہ سے رسول اللہ نے پورے وثوق سے بیہ نہیں فرمایا کہ جب تک بیہ خشک نہ ہوگی۔ تو عذاب قبر میں ضرور تخفیف ہوگی۔ بلکہ یوں فرمایا کہ "امید ہے کہ جب تک بہ ہو جائیں ان پر عذاب آم رہے"

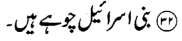
### س زناکے باوجود جنت

حضرت ابو ذر کہتے ہیں کہ ''رسول اکرم ملتیﷺ نے فرمایا کہ میرے پاس میرے بروردگار کی طرف سے ایک آنے والا (جرمل) آیا۔ اس نے مجھے بشارت دی کہ جو شخص میری امت میں ہے اس حال میں مرے گا کہ وہ اللہ کے ساتھ کمی کو شریک نہ کرتا ہو۔ وہ جنت میں داخل ہو گامیں نے عرض کیا۔ اگرچہ اس نے زنا کیا ہو یا چوری کی ہو؟ آپؓ نے فرمایا اگرچہ اس نے زناکیا ہو یا چوری کی ہو۔ " (مقام حدیث ص ۳۳) اب ديكھت الله تعالى فرمات مين: ''اللہ تعالٰی اس گناہ کو نہیں بخشے گا کہ اس کے ساتھ ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِعِ وَيَغْفِرُ مَا کسی کو شریک بنایا جائے۔ مشرک کے علاوہ دو سرے دُون ذَلِكَ لِمَن بَسْكَامُ (النساء ٤/ ١١٦) گناہ جسے چاہے گابخش دے گا۔ '' اور جو مومن ہیں اللہ سے شرک نہیں کرتے ان کے متعلق فرمایا: "اے نبی لوگوں کو (میری طرف سے) کہہ دو کہ اے ﴿ ﴾ قُلْ يَكِعِبَادِيَ ٱلَّذِينَ أَسْرَفُواْ عَلَيَّ أَنفُسِهِمْ میرے بندو! جنہوں نے اپن جانوں پر زیادتی کی ہے۔ لَا نَقْ نَطُوا مِن زَحْمَةِ ٱللَّهُ إِنَّ ٱللَّهَ يَغْفِرُ ٱلذُّنُوَبَ اللَّد کی رحمت سے نا امیر نہ ہونا۔ اللَّد سب کے سب جَمِيعًا إِنَّهُ هُوَ ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ ٢ گناہوں کو بخش دیتاہے۔ اور وہ بہت بخشنے والا برا (الزمر٣٩/ ٥٣)

مہریان ہے۔'' اب ہتا یے کہ ان آیات اور اس حدیث کے مفہوم میں کیا فرق ہے؟ اس موضوع پر تفصیلی بحث تو ہم حصول جنت کے تحت کر چکے ہیں۔ سردست سہ سمجھ کیچے کہ جس کھخص کی موت عقیدہ تو حدید پر ہوئی ہو وہ

آمَيْهُ بَرَويزيت ٢٠٠ ٢٠٠ (حصه بنجم) دفاع حديث ایک نہ ایک دن ضرور جنت میں داخل ہوگا۔ اگرچہ اسے پہلے اپنے کیے ہوئے گناہوں کی سزا ضرور بھگتنا ہوگی۔ اور اگر اللہ چاہے تو معاف بھی کر سکتا ہے۔ 🕑 آگر گناه نه کرو گے تو .... بخاری کی احادیث کا ذکر کرتے کرتے طلوع اسلام کو صحیح مسلم سے بھی ایک ایسی حدیث مل گئی جو اعتراض کے لحاظ سے لاجواب تقلی۔ لہذا اسے چھوڑنا گوارا نہ کیا گیا۔ اور وہ حدیث میہ ہے۔ "رسول الله ملتي الله عن فرمايا - اس ذات كى قتم ! جس ك ماته ميس ميرى جان ب أكرتم ايس مو جاؤكه گناہ تم سے سرزد بی نہ ہو تو خدا تمہیں زمین سے ہٹا دے اور تمہاری جگہ ایک دو سراگردہ پیدا کر دے۔ جس کاشیوہ سے ہو کہ گناہ کرے اور پھر خدا سے بخش و مغفرت کی طلبگاری کرے۔ " (م-ح ص ۳۳۱) اب دیکھتے اللہ تعالیٰ کی بے شار ایس مخلوق اب بھی موجود ہے اور بنی نوع انسان سے پہلے بھی موجود تھی جس سے گناہ سرزد ہی شیں ہوتا۔ مثلاً فرشتے' شجر وجر' حیوانات اور چرند پرند وغیرہ لیکن اس کے باوجود اللہ تعالی نے انسان کو پیدا کیا۔ تو اللہ کے ہال اس انسان کے پیدا کرنے کی غرض وغایت کیا تھی؟ کیا کیی نہ تھی کہ جب اس سے کوئی گناہ سرزد ہوتا ہے تو وہ اللہ کے حضور مغفرت و بخشش کی طلبگاری کرتا ہے۔ اب اگر تمام کے تمام انسان اتنے نیک بن جائیں کہ ان سے کوئی گناہ سردد ہی نہ ہو۔ جیسے فرشتے یا شمس و قمرادر شجر د حجر (جو کہ ناممکنات ہے ہے) تو کیا اللہ ایسا کرنے پر قادر نہیں کہ وہ ایسی قوم لے آئے جو اگر گناہ کرے تو بعد میں توبہ واستغفار کرے۔

اب اس حدیث سے طلوع اسلام میہ نتیجہ نکالنا چاہتا ہے کہ انسان کو زیادہ گناہ کرنے چاہئیں۔ پھر بخش طلب کرے تاکہ خدا خوش ہو۔ حالا نکہ اس سے نتیجہ میہ نکلتا ہے کہ اگر گناہ ہو جائے جو کہ انسان کی سرشت میں داخل ہے تو اس کے لیے طلب استغفار خرور کرنا چاہتے اللہ تعالیٰ کی پیندید گی طلب استغفار سے ہے۔ نہ کہ گناہ کرنے سے نگناہ تو از خود اس کی سرشت میں داخل ہے۔ اگر تمام انسان ایسے ہو جائیں کہ ان سے گناہ سرزد ہی نہ ہو تو اس کا مطلب میہ ہوا کہ اب وہ انسان نہ رہے۔ کوئی اور ہی چز بن گئے۔ اس صورت میں اللہ تعالیٰ پھر کوئی انسان جیسی ہی مخلوق پیدا کرے گا۔ جو گناہ بھی کرے اور استغفار بھی۔ ہاں اگر انسان گناہ ہی کرتا جائے اور استغفار نہ کرے تو اللہ تعالیٰ اسے اپنے ایک دو سرے قانون کی رو سے تباہ و ہرباد کر دے گا۔ پھر اس کی جگہ ایسی قوم لائے گا جس کا فطری رجمان تو گناہ کی طرف ہو لیکن روحانی



حضرت ابو ہریرہ رضافتہ نبی ملتی کی سے ردایت کرتے ہیں کہ ''اگر ایک گروہ بنی اسرا نیل کا کھو گیا۔ نہیں معلوم کیا ہوا۔ میں خیال کرنا ہوں کہ یہ چوہے وہی ہیں کہ جب ان کے سامنے ادنٹ کا دودھ رکھ دیا جاتا

آئينه پُرويزيت ٢٩٤ (حصه پنجم) دفاع حديث

ہے تو وہ نہیں پیتے اور جب ان کے سامنے بکریوں کا دودھ رکھا جاتا تو وہ پی لیتے ہیں۔ ''(م۔ ح ص ۳۳۲) یہ حدیث مسلم کتاب الزحد میں بھی موجود ہے اور اس کے ساتھ ہی دو سری حدیث میں ذرکور ہے کہ اس قوم پر مسنح کا عذاب آیا اور ابن عباس کی یہ روایت بھی ملتی ہے کہ جس قوم پر مسنح کا عذاب آیا وہ تین دن سے زیادہ زندہ نہ رہی اور یہ تو واضح ہے کہ حضرت ابن عباس کا یہ قول ان کی اپنے رائے یا بصیرت نہیں۔ بلکہ مرفوع حکمی کا درجہ رکھتا ہے۔ لہٰذا اگر رسول اللہ کو ایسا خیال آیا بھی تھا تو وہی اللی نے اس کی تائید نہیں کی۔

آگرینی اسرائیل نه ہوتے تو.....

ابو ہریرہ ٹڑاٹھ نبی ملتی پیل سے روایت کرتے ہیں کہ '' آپ نے فرمایا اگر بنی اسرا ئیل نہ ہوتے تو گوشت تبھی نہ مز کا اور اگر حوانہ ہو تیں تو کوئی عورت اپنے شوہر سے خیانت نہ کرتی۔'' (م- ح ص ۳۳۳)

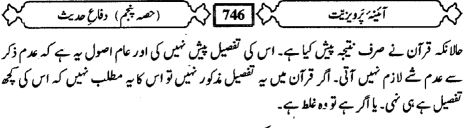
غالبا اس حدیث کا مفہوم غلط سیجھنے کی وجہ سے اعتراض پیدا ہوا ہے۔ اس حدیث کا مطلب صرف بید ہے کہ اگر بنی امرائیل سے پہلے بنی نوع انسان میں سے کسی نے نہ بھی گوشت کا ذخیرہ کیا تھا نہ ہی گوشت گلا مرا تھا۔ یعنی اس دور سے پہلے گوشت کو سٹور کرنے رواج ہی نہ تھا۔ جو کچھ بذریعہ شکار ملتا۔ سب اہل خاندان مل کر اسے کھا لیتے تھے۔ بنی امرائیل پر جو آسمان سے من وسلولی اتر تا تھا تو انہوں نے کھانے کے بعد کسی دو مرے کی ضرورت پوری کرنے کی بجائے اسے سنبھالنا شروع کر دیا۔ اس سے پہلے نہ تبھی

اور غلط مفہوم جو سمجھا گیا وہ بہ ہے کہ بنی اسرائیل سے پہلے گوشت کے گلنے سڑنے کے سلسلہ میں مادہ کے خواص اور بتھے۔ اور گوشت اگر سٹاک کیا بھی جاتا تو گلتا سڑتا نہ تھا۔ لیکن بنی اسرائیل کے بعد مادہ کے خواص بدل گئے جو آج تک چلے آرہے ہیں۔

ادر حدیث کے دو سرے جصے کا مطلب صرف بیہ ہے کہ حوا سے پہلے نہ کوئی عورت موجود تھی نہ اس کا شوہر۔ حوا ہی پہلی عورت تھی جس نے شوہر ہے خیانت کی تو اس کے بعد ہی شوہر ہے خیانت کا سلسلہ جاری ہوا۔

حوا کی اپنے شوہر سے خیانت سے تھی کہ وہ خود اہلیس کے بھرے میں آئی۔ پھراس کے بعد اپنے شوہر کو درخت کا پھل چکھنے پر آمادہ کر لیا۔ اس طرح ان دونوں نے اپنے رب کی نافرمانی کی۔ حوا کا شیطانی فریب میں پہلے آنے کا ذکر احادیث میں بھی موجود ہے۔ اور تورات میں بھی۔

طلوع اسلام جو مساوات مردو زن کا حامی ہے۔ اور عورت پر کسی طرح کا "الزام" برداشت نہیں کرتا۔ وہ ایسی روایات کا بھی منکر ہے اور ایسے معاملات میں تورات وانجیل کا بھی۔ عورت کو مرد کے برابر کا درجہ قرار دینے میں وہ سے دلیل پیش کرتا ہے کہ قرآن میں ہے فَاَذَلَقَهُمَا الشَّیْطُنُ (شیطان نے دونوں کو برکا دیا)



حضرت ابو ہریرہ دنائٹڑ کہتے ہیں کہ ''رسول اکرم ملٹائیل نے فرمایا کہ اگر تم میں سے سمی کے (کھانے) پینے کی چیز میں مکھی گر جائے تو اسے چاہئے کہ اس کو غوطہ دے دے دیے۔ بعد اس کے اس کو نکال ڈالے کیونکہ اس کے ایک پر میں بیاری اور دو سرے میں شفاہے۔'' (م ح ص ۳۳۳)

آن کا مہذب طبقہ مکھی سے بہت کراہت کرتا ہے کیونکہ وہ صرف غلاظت پر جیٹھتی ہے۔ صاف ستھری چیزوں پر بھی نہیں بیٹھتی۔ پھر جراشیم کے نظریہ نے تو مکھی کو اور بھی بدنام کر دیا ہے۔ لندا اگر مکھی چائے کی پیالی یا پانی اور شربت کے گلاس میں گر پڑے۔ تو اسے پھینک دیتا ہے۔ لیکن اگر دودھ کی بالٹی یا پھلے ہوئے گھی یا شہد وغیرہ میں گر جائے تو اسے نہ گراتا ہے نہ ضائع کرتا ہے۔ اس وقت مکھی میں نہ جراشیم رہتے ہیں نہ غلاظت رہتی ہے۔

اب سوال یہ ہے کہ غلاظت کے جو جرافیم مکھی کو چیٹتے ہیں ان کا سب سے پہلا حملہ تو تکھی پر ہی ہو تا ہے۔ لندا تکھی کو مرجانا چاہیے۔ لیکن وہ مرتی نہیں بلکہ وہ زندہ رہتی اور اڑتی پھرتی ہے۔ جس کا صاف مطلب یہ ہے کہ تکھی میں بھی ایس کوئی جرافیم کش چیز ہے ضرور جو اس کی زندگی کو باتی رکھتی ہے۔ چنانچہ انگلستان کے مشہور طبی رسالہ (Doctorian Experiences) نمبر 1057 شائع شدہ 1927ء میں تکھی کے متعلق نئی شخصیت یوں بیان کی گئی ہے۔

"تکھی جب کھیتیوں اور سبزیوں پر بیٹھتی ہے تو اپنے ساتھ مختلف بیاریوں کے جراحیم اتھا لیتی ہے۔ لیکن کچھ عرصہ بعد یہ جراحیم مرجاتے ہیں اور ان کی جگہ مکھی نے پیٹ میں بمتر فالوج نامی ایک مادہ پیدا ہو جاتا ہے جو زہر یلے جراحیم کو ختم کرنے کی خاصیت رکھتا ہے۔ اگر تم سمی نمکین پانی میں مکھی نے پیٹ کا مادہ ذالو تو تمہیں وہ بکتر فالوج مل سکتا ہے۔ جو مختلف بیاریاں پھیلانے والے چار قشم نے جراحیم کا مملک ہے۔ اس نے علاوہ مکھی نے پیٹ کا بیہ مادہ بدل کر بکتر فالوج نے بعد ایک ایسا مادہ بن جائے گا جو چار مزید قشم نے جراحیم کو فنا کرنے نے لیے مغید ہوگا۔ " (بینات' ترجمہ مشکلات الحدیث' ص: ۱۳۸۰) اب دو سری شخصی ماد خلہ فرمانیے جو '' جمعید اللہ داید الا سلامید '' کی طرف سے ایک طویل مضمون کی صورت میں شائع ہوئی اس کا قابل ذکر حصہ ہی ہے۔

«کمھ کے جسم میں جو زہر پلا مادہ پیدا ہو تا ہے۔ اسے مبعد البکتیریا کہتے ہیں۔ مکھی کے ایک پر کا خاصہ سی ہے وہ البکتیریا کو اس کے پیٹ سے ایک پہلو کی طرف منتقل کرتا رہتا ہے۔ لیڈا مکھی جب کسی کھانے یا

تمنیز کروریت پینے کی چیز پر میٹی تقلیم ہوتے جراشیم اس میں ڈال دیتی ہے۔ ان جراشیم سے بچانے والی کہلی چیز وہ مبعد البکتیریا ہے جسے کمسی اپنے پیٹ میں ایک پر کے پاس اللہ کے ہوتے ہوتی ہے۔ للذا چیئے ہوئے زہر یلے جراشیم اور ان کے عمل کو ہلاک کرنے کے لیے یہ چیز کانی ہے کہ پوری کمسی کو کھانے میں ڈبو کر باہر چھینک دیا جائے۔ "(تفییم اسلام ص ۵۵ م)

هرغ فرشت کودیکھاہے

حضرت ابو ہریرہ مناظور سے روایت ہے کہ ''آپ نے فرمایا جب تم مرغ کی آواز سنو تو اللہ سے اس کا فضل طلب کرو۔ کیونکہ وہ فرشتے کو دیکھنا ہے۔ اور جب تم گدھے کی آواز سنو تو شیطان سے خدا کی پناہ ماگو۔ کیونکہ جب وہ شیطان کو دیکھنا ہے تب بولتا ہے '' (م۔ ح ص ۳۳۳)۔ اب دیکھتے اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں:

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ قَالُوا رَبُنَ ٱللَّهُ ثُمَّ ٱسْتَقَدَمُوا "جن لوگوں نے کما کہ جارا پروردگار اللہ ہے پراس تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ ٱلْمَلَيْتِ يَتَ أَلَا تَخَافُوا پرجم گئے۔ ان پر فرشتے اترتے میں (اور کتے میں کہ) وَلَا تَحَدَرُنُوا وَأَبْشِرُوا بِالْجُنَةِ ٱلَّتِي كُنتُمَ نَه تو ذرواور نه عُم كھاؤاور اس جنت كى خوشخبرى سنو۔ تُوَحَدُونَ () (نصلت ٤١/ ٢٠) جُس كاتم وعدہ دیئے تھے۔ "

اس میں صرف یمی نہیں کہا گیا کہ ایمانداروں پر فرشتے اترتے ہیں۔ بلکہ یہ بھی کہا گیا ہے وہ ان کو خوشخبری سناتے اور تسلی بھی دیتے ہیں۔ پھر کیا آپ نے کمی ایماندار سے سنا ہے کہ وہ اس بات کی شہادت دے کہ واقعی اس پر فرشتے اترے تھے۔ اور انہوں نے یہ باتیں کمی تھیں۔ آج بھی دنیا ایسے ایمانداروں سے بالکل خالی نہیں تاہم اس دور کو جانے دینجیے اور دور صحابہ کی طرف آیئے کیونکہ وہ تو ہمرحال یہ شرائط ایمان پوری کرتے تھے۔ کیا کوئی ایسی حدیث یا تاریخی روایت نظر سے گزری ہے جس میں کمی صحابی نے اقرار کیا ہو۔ کہ واقعی بھی پر فرشتے اتر کر یہ بات کہتے ہیں؟ یہ نہیں تو کم از کم کوئی دو سرا صحابی یہ ہی شہادت دے دے کہ جھ پر تو نہیں۔ لیکن فلال صحابی پر اترتے تھے اور میں نے دیکھے تھے؟

پھر جس طرح ایمان والوں پر فرشتے اترتے ہیں۔ اس طرح ہرافاک اثیم پر شیطان بھی نازل ہوتے ہیں (۲۲۳:۲۹) وہ کسی نے دیکھے ہیں؟ یا کسی جھوٹے تکنہ کار نے خود ہی ان کا ذکر کیا ہے؟

بات صرف اتن ہے کہ مرغ کی آواز کو مرغ کی بانگ یا اذان بھی کمہ دیا جاتا ہے۔ اور یہ آواز انسان کو مرغوب بھی ہے۔ پھراسی بانگ یا اذان کے تصور سے انسان کی وجہ اللہ کی یاد کی طرف ما کل ہوتی ہے۔ للذا اسے فرشتہ نظر آنے سے منسوب کیا گیا ہے۔ اگر چہ ہمیں فرشتہ نظر نہیں آتا۔ اسی طرح گدھے کی آواز کردہ ہوتی ہے۔ اور بالعوم بیہ اس کی شہوت کی بناء پر ہوتی ہے۔ للذا اس کے پینگنے کو شیطان نظر آنے

تسمنوب کیا گیا ہے۔ آگرچہ ہم شیطان کو بھی دیکھ نمیں سکتے۔ سے منسوب کیا گیا ہے۔ آگرچہ ہم شیطان کو بھی دیکھ نمیں سکتے۔ دراصل یہ امور غیبیہ ہیں جن پر ایمان لانے کا نام ہی ایمان بالغیب ہے۔ اب آگر انہیں عقل اور تجربہ کے معیاروں پر جانچنا شروع کر دیا جائے تو پھرایمان بالغیب کی خیر منانی چاہئے۔ اب آگر ایمان کی دو سے قرآن کی اس آیت کو درست سمجھا جاسکا ہے تو ای ایمان ہا کی رو سے اس حدیث کو بھی درست ہی سمجھا جانا چاہئے۔ پھر یہ بھی ایک حقیقت ہے کہ بعض جانوروں کی کوئی خاص حس انسانوں کی نسبت بہت زیادہ تیز ہوتی ہے۔ مور میلوں دور سے آواز س لیتا ہے۔ چیونٹی کی قوت شامہ انسان سے بدرجما زیادہ ہوتی ہوتی انتہائی بلندی پر اڑتی ہوئی زمین پر گوشت کا چھوٹا سا خلاا دیکھ لیتی ہے۔ اس طرح مرفی اس وقت کٹ کن کرتی ہے اور اپنے بچوں کی حفاظت شروع کر دیتی ہے۔ جب کہ چہل ابھی انتائی بلندی پر ہوتی ہے۔ بارش کی آمد کا جانوروں کو بہت پہلے احساس ہو جاتا ہے۔ کسی جلد پر کوئی آفت یا طوفان آنے والا ہو تو وہاں کے جانور کسی حفوظ مقام کی طرف کوچ کر جاتے ہیں۔ بعض دفعہ کتے یوں بھو کتے ہیں کہ معلوم ہوتا ہے وہ کوئی انتہائی میں شکل دیکھ رہے ہی۔ یہ وہ باتی ہو جاتا ہے۔ کسی جلد پر کوئی آفت یا طوفان آنے والا ہو تو وہاں کے انتہائی میں شکل دیکھ رہے ہیں۔ پھر ای تی ہی جو ایمان کی جو انسان کے تجربہ میں آچکی ہوتی ہوتی ہو کی جانور کسی حفوظ مقام کی طرف کوچ کر جاتے ہیں۔ بعض دفعہ سے یوں بھو کتے ہیں کہ معلوم ہو تا ہے وہ کوئی انتہائی میں شکل دیکھ رہے ہیں۔ پھر است آخر کس برتے پر اموں غیبیہ کا مشکھ اڑا نے کی کو شش کر تا ہے؟ انسان

نہ فرشتوں کو دیکھ سکتا ہے نہ شیطان کو' نہ ہی ان کی کیفیت سے واقف ہے تو پھر اعتراض کس بات کا؟

س آفاب کمال سے نکتا ہے؟

حضرت ابن عمر تکافظ کہتے ہیں کہ "رسول اللہ نے فرمایا...... کہ تم اپنی نماز میں نہ طلوع آفتاب کا وقت آنے دو اور نہ غروب آفتاب کا۔ اس لیے کہ آفتاب شیطان کے دو سینگوں کے در میان طلوع ہوتا ہے۔" (م- ح ص ۳۳۳)

اس حدیث میں پہلی قابل اعتراض بات سے معلوم ہوتی ہے کہ سورج طلوع ہوتا بھی ہے یا نہیں؟ کیونکہ سورج تو ساکن ہے۔ اس بات کا تفصیلی جواب ہم ''سورج کہاں جاتا ہے '' کے تحت پیش کر چکے ہیں۔ دو سرا اعتراض اس پر سے ہو سکتا ہے کہ سورج جسامت کے لحاظ سے ہماری ذمین سے لا کھوں گنا بڑا ہوگا؟ تو اس کا جواب سے ہے کہ شیطان کو اتنا بڑا تصور کرنے کی ضرورت نہیں کیونکہ سورج آپ کی دو الگلیوں کے در میان بھی آسکتا ہے۔ اور طلوع ہو سکتا ہے۔ اپنی دو انگلیاں اپنی آنکھوں سے ذرا آگے بڑھا کر اور ان میں فاصلہ دے کر سورج کی طرف دیکھتے تو سورج ان دو انگلیاں اپنی آنکھوں سے ذرا آگے بڑھا کر اور ان میں فاصلہ دے کر سورج کی طرف دیکھتے تو سورج ان دو انگلیوں کے در میان دکھائی دے گا۔

تیسرا اعتراض میہ ہو سکتا ہے کہ آیا شیطان کا خارجی وجود اور ذاتی تشخص ہے بھی یا نہیں۔ بیہ بحث ہم پہلے کر چکے ہیں۔ رہی سہ بات کہ اس کی شکل وصورت کیا ہے؟ تو اس کا جواب میہ ہے کہ وہ جنوں کی جنس

آئينهُ پَرُويزيت 💦 😽 🖓 (همه بنجم) دفاع حديث

سے ہے۔ اور وہ ہر قسم کی شکل اختیار کر سکتا ہے۔ بیہ اور ایسے جصنے اعتراضات ہیں بیہ مادہ پر سی کی غمازی کر رہے ہیں۔ ایسی باتیں اگر قرآن میں پائی جائیں مثلاً ''ذوالقرنین نے دیکھا کہ سورج ایک کیچڑ والے چیشے میں غروب ہو رہا تھا۔ '' تو وہاں ان حضرات کی زبانیں یا تو گنگ ہو جاتی ہیں یا پھر تاویل کر لیتے ہیں کہ غیر مسلموں کو کچھ نہ کچھ جواب دیا جا سکے۔ لیکن حدیث پر اعتراض کرنے میں یہ حضرات بہت دلیرواقع ہوئے ہیں۔ اس معاملہ میں انہیں کسی قسم کی تاویل

اس حدیث کا مطلب جو کسی مسلمان کو ہدایت کے لیے درکار ہے۔ صرف اتنا ہے کہ آتش پرست چو نکہ ان او قات میں سورج کو تجدہ کرتے ہیں۔ للذا مسلمان ان او قات میں خدا کو بھی تجدہ نہ کریں نہ نماز پڑھیں۔ مبادا کہ ان کفار سے مشابہت پائی جائے ۔ اب جس کو ہدایت مطلوب ہو وہ تو اس حدیث سے اتنا ہی مطلب حاصل کرے گا۔ جیسا کہ اس کی وضاحت مسلم میں موجود ہے کہ جینئیز یک خد کُلَها الکُفَّار (اور اس وقت کافر سورج کو تجدہ کرتے ہیں) اور جن لوگوں کا مقصد قابل اعتراض باتیں تلاش کرنا ہو۔ تو ان کو ایک ہی باتیں سوجھتی ہیں جو اوپر ذکور ہیں۔

رافع بن خدیج کہتے ہیں کہ ''میں نے نبی اکرم ملٹی کہا کو بیہ فرماتے سنا ہے کہ بخار جسم کے جوش سے پیدا ہو تا ہے۔ لہذا تم اس کو پانی سے ٹھنڈا کرو۔ ''(م-ح ص ۳۳۳)

اس حدیث میں پھرایک چیزایسی آگئی۔ جوغیر مرئی بھی ہے اور مابعد الطبیعات سے بھی تعلق رکھتی ہے جس کی کیفیت ہمیں معلوم نہیں۔ لہٰذااس پر عقلی بحث ناممکن ہے۔ تاہم دوباتیں ہم جانتے ہیں اور وہ یہ ہیں کہ:

- I کہ اگر جہنم کے لفظ کی جگہ حرارت یا گرمی رکھ دیا جائے خواہ یہ حرارت یا گرمی بدن کے اندر کی ہو یا باہر کی دنیا کی دنیا کی جو بدن پر اثر انداز ہو رہی ہے تو اسی حرارت یا گرمی سے بخار پیدا ہو تا ہے گویا جسم اور حرارت کا بہت گہرا تعلق ہے۔
- الا موجودہ دور میں بھی بخار کا علاج پانی کی پٹیال رکھنے سے اور اگر زیادہ تیز بخار ہو تو بدن پر برف رکھنے سے سے کیا جاتا ہے تاکہ حرارت کے جوش کو ٹھنڈا کیا جا سکے۔

# 🛪 پیشاب پینے کا حکم

انس مِنْاهُ کہتے ہیں کہ ''پچھ لوگ عکل یا عرینہ کے آئیے۔ مگر وہ مدینہ میں مریض ہو گئے۔ تو آپ نے انہیں چند او نٹنیوں کے دینے کا حکم دیا اور کہا کہ وہ لوگ ان کا پیشاب اور ان کا دودھ پئیں۔ پس وہ جنگل میں چلے گئے (اور ایسا ہی کیا) جب اچھے ہو گئے تو نبی اکرم ملتیﷺ کے چرواہے کو قتل کر ڈالا اور جانوروں کو

آئینه پَرویزیت 🔨 🔨 (حصه پنجم) دفاع حدیث ہائک کر لے گئے۔ پس دن کے اول دقت یہ خبر آپ کے پاس کینچی۔ آپ نے ان کے تعاقب میں آدمی بیجے۔ پس دن چڑ مصر وہ گر فتار کر کے لائے گئے۔ پس آپ نے تحکم دیا تو ان کے ہاتھ اور ان کے یاؤں کاٹ ڈالے گئے۔ اور ان کی آنکھوں میں گرم سلائیاں پھیری گئیں اور گرم سنگلاخ پر ڈال دینے گئے پانی مانگتے ستصح تواسيس پاني شيس پلايا جا تا تھا۔ " (م-ح ص ٣٣٣) اس حدیث پر ایک توبیہ اعتراض ہو سکتا ہے کہ آپ نے پیشاب پینے کا تھم دیا۔ جیسا کہ عنوان سے خلاہر ہے تو اس کا جواب بیہ ہے کہ پیشاب قرآن کی رو نے حرام نہیں ہے۔ اور ہم تمام منکرین حدیث کو سہ مشورہ دینے میں حق بجانب ہیں کہ وہ بھی پیشاب پی لیا *کریں کیونکہ پیشاب کی حرمت قرآن میں کہیں مذکو ر* نہیں ہے۔ یہ تو خیرالزامی جواب تھا۔ اور درست جواب بیر ہے کہ جب جان کا خطرہ لاحق ہو تو ایسے وقت میں حرام چز کے استعال کی رخصت قرآن سے ثابت ہے۔ نہی صورت ان مریضوں کو پیش آئی۔ وہ دودھ بننے کے عادی تھے۔ یہاں انہیں دودھ نہیں ملتا تھا۔ آب وہوا ویسے ہی راس نہ آئی۔ اسلام لائے اور مدینہ رہنے کے لیے آئے تھے کہ سخت بیار پڑ گئے۔ آپ نے بیت المال سے چند دودھ دینے والی اونٹنیاں دیں۔ اد نٹنیوں کی خدمت کے لیے چرداہا بھی خود مہیا کیا۔ ادر چراگاہ میں بھیج دیا۔ ان کی غذا اد نٹنیوں کا دودھ ادر دوا دودھ اور ان کا پیشاب تجویز کیا۔ جس سے چند ہی دنوں میں شفایاب بھی ہو گئے۔ دو سرا اعتراض یہ ہے کہ آپ نے رحمتہ للعالمین ہو کر انہیں چار سزائیں کیوں دیں؟ اگر انہوں نے چرواہے کو قتل کیا تھا تو قران کی رو سے انہیں بس قتل ،ی کرنا چاہئے تھا۔ اس کا جواب سے ب کہ ان کے جرائم کی تعداد بھی کافی ہے۔ جب وہ تند رست ہو گئے تو ان کی نیت بدل گئی۔ پھرانہوں نے۔ II پہلے چرواہے کی آنگھوں میں گرم سلائیاں پھیریں۔ پھراسے گرم ریت پر پھینک دیا۔ یانی بھی نہ دیا تاآئکہ وہ مرگیا۔ بد تھا نبی اکرم ملڑیم کے احسانات کابدلہ جو انہوں نے دیا۔ 🛽 اسلام ہے مرتد ہو گئے۔ جس کی سزا قتل ہے۔ 3 بیت المال کے سب جانور ہانک کر چلتے ہے۔ گویا یہ ڈاکہ زنی کی صورت تھی۔ جس کے لیے قرآن نے چار سزائیں مقرر کی ہیں (۱) انہیں تکلیفیں پنچا کر مارا جائے (۲) یا انہیں سولی دیا جائے (۳) یا ان کے ہاتھ اور یاؤں کاٹے جائیں (۳) یا انہیں جلاد طن کیا جائے۔ یعنی ڈاکہ ذنی کی صورت میں جرم کی جیسی نوعیت ہوگی۔ اس کے مطابق ان کو سزا دی جائے گی۔ (۳۳۳:۵) پھر قرآن کا قانون قصاص یہ ہے کہ "جس طرح کمی نے زیادتی کی ہو اس طرح اس سے بدلہ لیا جائے گا" (۱۹۳:۳۰) اب ان ڈاکوؤں نے چرواہے کی آنکھوں میں گرم سلائیاں چھیری تھیں تو ان کی آنکھوں میں بھی پھیری گئیں انہوں نے چرواہے کو تپتی ریت پر ڈال دیا تھا تو ان سے بھی یہی سلوک کیا گیا۔ انہوں نے

بنی چینری سیس انہوں نے چرواہم کو چی ریت پر ڈال دیا تھا تو ان سے بنی یمی سکو ک کیا گیا۔ انہوں نے چرواہے کو پیاسا مارا تھا تو ان کو بھی پیاسا رکھا گیا۔ ڈاکہ زنی کے عوض ان کے ہاتھ پاؤں کانٹے گئے چرواہے کو جان سے مار ڈالنے کے عوض ان کو مار ڈالا گیا۔

ربی بید بات که جب آب رحمة للعالمین تصح و بید سب سزائی کیول دیں۔ یا ان میں تخفیف اور ربی بید بات که جب آب رحمة للعالمین تصح تو بید سب سزائی کیول دیں۔ یا ان میں تخفیف اور رحمت کا پہلو کیول نہ افتیار کیا۔ تو اس کا جواب بیہ ہے کہ جب مقدمہ عدالت میں پہنچ جائے اور جرم ثابت ہو جائے تو قاضی کو رحمت کا افتیار باتی نہیں رہتا۔ وہ سزا دینے میں نرمی نہیں برت سکتا۔ (۲:۱۸)

### 😁 بندر کو سنگسار کیا گیا

عمرو بن میمون کہتے ہیں کہ ''میں نے زمانہ جاہلیت میں ایک بندر کو دیکھا کہ بہت سے بندر اس کے گرد جع ہو گئے تھے۔ اس نے زنا کیا تھا تو اسے ان سب نے سنگسار کیا۔ میں نے بھی ان کے ساتھ اسے سنگسار کیا۔ ''(مقام حدیث ص١٠٢٥)

تمام ذخیرہ حدیث کو بالعموم اور بخاری کو بالخصوص نا قابل اعتماد ثابت کرنے کیلئے منگرین حدیث کیلئے نمی حدیث سب سے بڑا اور لاجواب شاہکار ہے۔ اس پر جو اعتراضات کیے جاتے ہیں وہ درج ذیل ہیں۔ (۵) کیا بندر بھی مکلف مخلوق ہیں یعنی وہ شری احکام کے پابند ہیں؟ (۵) جس بندریا بندریا کو رجم کیا گیا تو پہلے یہ ثابت کیا جانا چاہئے کہ وہ منکوحہ تھی؟ (۵) اگر بندریا کو رجم کیا گیا تو بندر کو کیوں چھوڑ دیا گیا؟

- بندر ہی وہ مخلوق ہے جو حس دشعور کے لحاظ سے انسان سے قریب تر ہے (اسی لیے ڈارون اور اس
   بندر ہی وہ مخلوق ہے جو حس دشعور کے لحاظ سے انسان کی نقال بھی خوب جانتا ہے۔
   بن اسرائیل کا ایک فرقہ جس نے احکام سبت کی نافرمانی کی تھی اسے بندر بنا دیا گیا تھا۔ (۱۵:۲)
  - ۵ بنی اسرائیل میں ذنا کی سزا رجم تھی۔

## آئيدُ بَرُويزيت ٢٠٠ ٢٦٧ (حصه ينجم) دفاع حديث

لہذا ہیہ عین ممکن ہے کہ سیہ ہندروں کا گروہ اسی فرقہ بنی اسرائیل سے روابط رکھتا ہو جسے بندر بنا کر ہلاک کیا گیا تھا۔ اور ان میں زنا کی سزا کا شعور بھی موجود ہو۔ تیسیر الباری میں واقعہ کی جو تفصیل بیان کی گئی ہے۔ وہ اس واقعہ کو عقل سے بہت قریب کر دیتی ہے۔ نکاح والا اعتراض بھی حل کر دیتی ہے کہ ان میں بھی باہمی ایجاب وقبول کو نکاح ہی سمجھا جاتا تھا۔ اور اس اعتراض کا بھی کہ اکیلی بندریا کو ہی کیوں رجم کیا گیا تھا۔ بندریا اور بندر دونوں کو رجم کرنا چاہئے تھا۔

اب اس حدیث کا دو سرا پہلو سامنے لائے۔ بیہ واقعہ منسوب الی الرسول ہر گز نہیں ہے۔ بلکہ کسی صحابی کی طرف بھی منسوب نہیں۔ اس حدیث کے رادی عمرو بن میمون صحابی نہیں بلکہ تابعی ہیں۔ پھر اسے وہ کسی کی طرف منسوب بھی نہیں کرتے۔ بلکہ اپنا ایک چیٹم دید واقعہ بیان کر رہے ہیں۔ للذا اس واقعہ کو درست تسلیم کرنا ایمانیات میں داخل نہیں نہ ہی اس کے انکار پر کسی شخص کو دائرہ اسلام سے خارج کیا جا سکتا ہے۔ (جیسا کہ طلوع اسلام ڈھنڈورا پیٹتا ہے) ہم اس واقعہ کو صرف اس حد تک درست سجھتے ہیں کہ بیہ ایک تو قرین قیاس ہے۔ دو سرے اس واقعہ کو روایت کرنے والے اشخاص قابل اعتاد ہیں۔

#### جن 💬

حضرت ابو ہریرہ تنافق سے منقول ہے کہ ''رسول اکرم سلی کی سے فرمایا آج کی رات میرے پاس ایک جن آیا (یا کچھ ایسا ہی لفظ کہا) تاکہ نماز میں خلل ڈالے۔ اللہ نے مجھے اس پر قدرت دی اور میں نے ارادہ کیا کہ مسجد کے کسی ستون سے باندھ دول تاکہ تم لوگ صبح کو دیکھ لو....... حضور نے اس جن کو خوار کرکے چھوڑ دیا۔'' (ص ۳۳۵)

- جنات پر بھی بحث مرئی چیزوں سے تعلق رکھتی ہے۔ تاہم درج ذیل حقائق قرآن کریم سے ثابت ہیں۔ ① انسانوں کی طرح دہ بھی شرعی احکام کے پابند اور مللف مخلوق ہیں۔ جو آخرت میں عذاب وثواب سے بھی دوچار ہوگی۔ (۵۲:۵۱ نیز ۲۵:۸۷)
- جو نبی بنی نوع انسان کے لیے مبعوث رہے وہی نبی جنوں کے لیے بھی تھے۔ (دیکھتے سورہ جن) آپ چونکہ امت کے سردار ہیں لہذا لامحالہ جنوں کے بھی سردار ہوئے۔
- جن آنشین مخلوق ہے وہ اپنی شکل بدلنے پر قدرت رکھتی ہے اور انسانوں کی شکل بھی اختیار کر سکتی ہے (سورہ جن)۔
- انسان تو ایک مادی اور مرئی مخلوق ہونے کی وجہ سے صرف کلام کے ذریعہ دو سرے انسانوں کے دلوں میں وسوسہ ڈالتے ہیں اور سے کام جن بھی کرتے ہیں لیکن غیر مرئی ہونے کی وجہ سے ان کے وسوسہ ڈالنے کے وسائل بڑھ جاتے ہیں (۱۱۳۰-۲۰)
   دالنے کے وسائل بڑھ جاتے ہیں (۱۱۳۰-۲)
   یہ نماز نماز تہجد تھی۔ جو آپ اکیلے ادا کرتے تھے۔

www.wkrf.net (Tahafuz-e-Hadees Foundation) آئینہ ترویزیت 55 (حصہ پنجم) دفاع حدیث ان سب حقائق کی روشنی میں اس حذیث کو دیکھ کر ہتا ہے کہ کیا کوئی اعتراض باتی رہ جاتا ہے؟

حرف آخر

. "یہ ہے نمونہ ان احادیث کا جو بخاری شریف میں درج ہیں۔ اس میں اس قتم کی اور بہت سی احادیث ہیں۔ ان احادیث میں سے اگر کسی ایک کا بھی انکار کیا جائے۔ تو ان حضرات کے نزدیک آپ کافر ہو جاتے ہیں۔" (مقام حدیث ۳۳۵)

بیہ تو واقعی طلوع اسلام کی بڑی مہرمانی ہے کہ اس نے اور بہت سی ایس احادیث کو پردہ اخفاء میں رکھا ہے تاکہ پھر کسی وقت کام آسکیں۔ رہا کافر ہونے کا معاملہ تو آپ ہی کے کہنے کے مطابق امام ابو حنیفہ ؓ نے کٹی احادیث کا انکار کیا۔ لیکن انہیں (معاذ اللہ) کوئی بھی کافر نہیں کہتا۔ اور اگر آپ ایک حدیث کا بھی انکار کردیں تو آپ کافر ہو جاتے ہیں۔ یہ کوئی ایسا معمہ نہیں جس کی اصل وجہ آپ نہ جانتے ہوں۔

ی پھر فرمایا ''اب آپ خود ہی فیصلہ کر کیچنے کہ کیا اس قتم کی حادیث اس قابل ہیں کہ ان کے متعلق سے تسلیم کر لیا جائے کہ بیہ فی الواقع رسول اللہ کے ارشادات ہیں اسی قتم کی وہ احادیث ہیں جن کے انکار کرنے پر طلوع اسلام کو منظر حدیث اور دائرہ اسلام سے خارج کیا جاتا ہے۔'' (ایصاً)

پھر فرمایا: "داور ای قشم کی ہیں وہ احادیث جن کو پیش کر کے مخالفین اسلام حضور نبی اکرم ستی کی ذات گرامی کو (معاذ اللہ) مورد طعن و تشنیع ٹھراتے ہیں۔ طلوع اسلام ان سے کہتا ہے کہ یہ احادیث ہمارے رسول کی ہیں ہی نہیں۔ اس لیے حضور کا دامن اس قشم کے اعتراضات سے پاک ہے اور بہ ہے اس کا وہ جرم جس کی پاداش میں اسے دائرہ اسلام سے خارج قرار دیا ہماتا ہے۔ " <sup>(1)</sup> (م-ح ص ۳۲۶)

اب دیکھتے ہیہ کیما آسان طریق ہے کہ مخالفین اسلام این احادیث پر اعتراض کریں ان کا سرے سے انگار ہی کر دیا جائے۔ مخالفین اسلام تو قرآن پر بھی بہت سے اعتراض کرتے ہیں۔ بھر کیا آپ قرآن کی ایس آیات کا بھی انگار کر دیں گے؟ جہاں تک مخالفین کے اعتراض کا معاملہ ہے وہ توبات ایک ہی ہے۔ قرآن پر اعتراضات کا جواب دو ہی صورتوں میں ہو سکتا ہے۔ ایک ہیہ کہ ایسی قرآنی آیات کا انگار کر دیا جائے جیسا کہ حدیث کے معاملہ میں آپ نے کیا ہے۔ دو سرے بیہ کہ ان کو مدلل ' معقول مسکت جوابات دیتے جائیں۔ طلوع اسلام سے بیہ تو نہ ہو سکا۔ الٹا اس نے قرآن کی تادیل ہی اس انداز سے کر ڈالی۔ جو مخالفین اسلام کے افکار کی تر جمانی کرتی ہے۔

() ان تمام باتول کا تفصیلی جواب "طلوع اسلام سے کفر کی اصل وجہ" کے تحت دیا جا چکا ہے۔

www.wkrf.net (Tahafuz-e-Hadees Foundation) (حصه پنجم) دفاع حديث آئينه پَرويزيت

باب: المشم

خلفائے راشدین رئی آتائی شرعی تبدیلیاں

انکار حدیث کا فتنہ بڑا پہلو دار ہے اور ای لحاظ سے منگرین حدیث کی بھی کئی اقسام بن گئی ہیں۔ ایک تو وہ ہیں جو حدیث کو حجت سبیحقتے ہیں اور نہ ہی اس کی صرورت۔ ان کے نزدیک تمام تر ذخیرہ احادیث دفتر بے معنی ہے۔ وہ اپنا کام صرف قرآن سے چلانا چاہتے ہیں اور قدم قدم پر ٹھو کریں کھانے کے باوجود اپنی ہٹ سے باز نہیں آتے۔ یہ اہل قرآن کہلاتے ہیں جن کے لیڈر مولوی عبداللہ چکڑالوی تھے۔ یہ فرقہ مسلسل ناکامیوں کے بعد اب قریباً قریباً اپنا وجود ختم کر چکا ہے۔

دو سرا گروہ اس ذخیرہ احادیث کو صرف تاریخ کی حد تک مفید سمجھتا ہے۔ جس میں وہ اپنی پسند کے مطابق احادیث سے اپنی تحریروں اور دفتروں کو سجاتے ہیں اور ایک کثیر حصہ کو اپنے خود ساختہ معیار کے مطابق رد کر دیتے ہیں۔ اس گروہ کی نمائندگی اس دور میں ادارہ طلوع اسلام کر رہا ہے۔ ان کے نزدیک اگر کوئی حدیث درست بھی ہو تو بھی وہ دور نبوی کے لیے حجت تھی۔ بعد کے ادوار کے لیے اور اس طرح آج بھی وہ ہمارے لیے حجت نہیں ہے۔

تیسرا گردہ دہ ہے جو سمی حدیث کے درست ثابت ہو جانے کے بعد یا بالفاظ دیگر سنت رسول کو جمت شرعیہ تو ضرور سمجھتا ہے مگر ان کے خیال کے مطابق اسوہ دسنہ کا ایک قلیل دھمہ ہی ایسا ہے جو تشریعی حیثیت رکھتا ہے۔ اور نیمی دھمہ غیر متبدل ہے جیسے عبادات کو بجالانے کے طریقے' رہا معاملات پر مشتمل ایک کثیر دھمہ سنت رسول' تو اس دھمہ میں زمانہ کے بد لتے ہوئے تقاضوں کے تحت تبدیلیوں کے جواز کے قائل ہیں۔ آج کل اس گردہ کی نمائندگی ادارہ ثقافت اسلامیہ کر رہا ہے۔ یہ حضرات سنت تو در کنار' حلال کے نقاضوں کے مقابلہ میں قرآنی احکام کو بھی متبدل سمجھتے ہیں۔ حدیث کو متبول و مردود قرار دینے کے لیے بھی ان کے معاد الگ ہیں گویا جس متبعہ پر طلوع اسلام پہنچا تھا۔ یہ حضرات بھی بالآخر وہیں جا پہنچے ہیں۔ آگرچہ ان کا راستہ جداگانہ ہے۔

ہٰدکورہ بالا تین گروہوں کے علاوہ ایک چو تھا گروہ ایسا بھی ہے جو سنتِ رسول کو فی الواقع شرعی حجت اور شرعی قوانین کا مستقل اور الگ ماخذ تسلیم کرتا ہے۔ تاہم ایسا معلوم ہوتا ہے کہ بیہ گروہ محد ثین کے لیے

www.wkrf.net (Tahafuz-e-Hadees Foundation) 755 🔨 (حصه پنجم) دفاع حديث آيئينه يرويزيت ہوئے کام پر پوری طرح مطمئن نہیں۔ یہ حضرات درایت کو روایت سے زیادہ قابل اعتناء سمجھتے ہیں۔ خبر واحد کی حجت کے سلسلہ میں خاصی کچک رکھتے ہیں اور ہر خبر واحد کو قابل اتباع نہیں سمجھتے۔ ان کے نزدیک خبر واحد عقیده کی بنیاد نهیس بن سکتی خواه وه صحیح ہو۔ ایسے لوگوں کو منگر حدیث یا سنت کہنا تو بہت زیادتی ہوگی تاہم بعض پہلوؤں میں ان کی سرحدیں منکرین حدیث سے جاملتی ہیں۔ آج ہم گردہ نمبر ۳ ادر نمبر ۳ کے متعلق گفتگو کر رہے ہیں۔ ان دونوں گردہوں میں قدر مشترک سے ہے کہ کوئی بھی صحیح حدیث یا سنت رسول بدلتے ہوئے حالات کے تقاضوں کے تحت غیر متبدل نہیں رہ علق ادر اس میں حسب ضرورت تبریلی کی جائمتی ہے۔ ان کی دلیل سہ ہے کہ اگر سنت رسول فی الواقع غیر متبدل ہوتی تو خلفائے راشدین ان میں تبدیلیاں کیوں کرتے رہے۔ ان خلفائے راشدین کے ایسے اقدامات میں سے حضرت عمر مناشد کا نام سرفہرست پیش کیا جاتا ہے۔ بلکہ اگر یوں کہا جائے کہ اس سلسلہ میں حضرت عمر مناتلا ہی کا نام پیش کیا جاتا ہے۔ تو بھی بے جانہ ہوگا۔ اس طرح آگر بیہ کہا جائے کہ ادارہ طلوع اسلام ک نظر انتخاب حضرت عمر تناشد پر بطور ''شہکار رسالت'' محض اس کیے پڑی کہ ادارہ مذکور کے خیال کے مطابق تمام تر "شرعى ترميمات" حضرت عمر مناتح ف فرمائي تحسي توبيه بات بهى ب جانه موگ. اس سلسلہ میں پہلے تو "اولیاتِ عمر" کا ہوا دکھایا جاتا ہے اور یہ ہتایا جاتا ہے کہ کم وہیش نصف صد ایسے

امور میں جو دور نبوی میں موجود نہیں تھے اور حضرت عمر بنالتر نے ان کی ابتداء کی تھی۔ لیکن یہ حضرات ایسے نصف صد امور درج کرنے سے عموما کر یز کیا کرتے ہیں۔ اس کے بجائے چند ایک ایسے امور لکھ دیتے ہیں جن کا تعلق فی الواقع امور شرعیہ سے معلوم ہو تا ہے ان اولیات عمر بنالتو ' میں چو نکہ بیشتر امور محض تدہیری قشم کے ہیں لندا ان کا ذکر مناسب نہیں سیجھتے۔ اس سے ایک عام قاری کا ذہن خواہ مخواہ اس طرف نقل ہو جاتا ہے کہ اگر نصف صد کے قریب سنت رسول ایسی ہیں جن میں حضرت عمر بنالتو ' میں خواہ مخواہ اس طرف دی تو پھر سنت رسول غیر متبدل کیو نکر ہو سکتی ہے؟ اس مغالطہ کو دور کرنے کے لیے ضروری ہے کہ ان ''اولیات عمر'' کو پہلے مکمل طور پر درج کر دیا جائے۔ تبصرہ کی باری بعد میں آئے گی۔ یہ تفصیل عام تاریخ کی کتابوں میں یکجا طور پر کم ہی ملتی ہے۔ ہم سے تفصیل ایم اے تاریخ کی کتاب تاریخ اسلام کے صفحہ

اوليات عمر مكانتكنه

🕑 سنه ہجری قائم کیا۔

🕤 مالی دفتر تر تیب دیا۔

کیائش کا طریقہ جاری کیا۔

امير المومنين كالقب اختيار كيا.

بیت المال یا خزانه قائم کیا۔
 عدالتیں بنائیں ادر قاضی مقرر کئے۔
 فوجی دفتر قائم کیا۔
 رضا کاروں کی تخواہیں مقرر کیں۔

www.wkrf.net (Tahafuz-e-Hadees أَنَيْنُهُ بُرُوينَتْتُ (حصه بَجْم) وفارغ حديث • مردم شاری کرائی۔ س مقبوضه ممالك كو صوبول مي تقسيم كيا. 🕦 شهر آباد کرائے۔ عربی تاجروں کو ملک میں آنے اور تجارت 🕞 درے کا استعال کیا۔ کرنے کی اجازت دی۔ ا يوليس كامحكمه قائم كيا. 🔞 جيل خانه قائم کيا۔ 🔬 رات کو گشت کر کے رعایا کا حال معلوم کرنے 🕢 پرچه نولیس مقرر کئے۔ كاطريقه نكالا. 🕑 نادار عیمائیوں ادر یمودیوں کے روزیے مقرر 🕚 رائے اور مسافروں کے لیے کنوئیں اور سرائیں بنوائیں۔ کے۔ 🕑 فوجى چھاؤنياں قائم کيں. 🐨 قیاس کا اصول وضع کیا۔ س مدرے کھولے۔ 🐨 معلموں کی تنخواہیں مقرر کیں۔ کو ژوں کی نسل میں اصیل وغیرہ کی تمیز قائم 💮 راہتے میں پڑے بچوں کی پرورش کے لیے ی-روزینے مقرر کئے۔ 😿 حضرت صدیق اکبر بناشد سے قرآن مدون 🕥 فرائض میں عول کامستلہ ایجاد کیا۔ كرايايه 💮 وقف كاطريقه ايجاد كيا. 🕑 متجدول ميں وعظ كا طريقة ايجاد كيا۔ امامون اور موذنون کی تنخواہی مقرر کیں۔ 💬 مسجدوں میں روشنی کا اہتمام کیا۔ جو تجو کو کے لیے سزا مقرر کی۔ 🐨 غزلوں میں عورتوں کے نام کینے کی ممانعت ۍ-😁 عشر مقرر کیا۔ 😁 دریا کی پیدادار پر محصول لگایا۔ 🕫 تجارت کے گھو ژوں پر زکوۃ مقرر کی۔ 😁 فجرك اذان مين الصلوة خير من النوم كا جمله يرهمايا 🕑 تراویح کی نماز باجماعت پڑھنے کا اہتمام کیا۔ جنازے کی نماز میں چار تمبیروں پر اجماع كرايا. شراب کی حد اسی (۸۰) کو ڑے مقرر کی۔ ۳ ایک ہی دفعہ دی ہوئی تین طلاقوں کو بائن تهرايا · بن تغلب کے عیمائیوں پر جزیے کے بجائے زکوۃ مقرر کی۔

<u>سر المند بن مح</u> سندرجہ بالا فہرست میں نصف صد کے بجائے ۲۶۳ امور کا اندراج ہے۔ جن پر سر سری نظر ڈالنے سے مندرجہ بالا فہرست میں نصف صد کے بجائے ۲۶۳ امور کا اندراج ہے۔ جن پر سر سری نظر ڈالنے سے ہی معلوم ہو جاتا ہے کہ ان میں سے پہلے ۲۳۱ مور ایسے ہیں جن کا تعلق صرف تد بیر سے ہے۔ شریعت سے نہیں۔ لنڈا ان پر بدعت یا تبدیلی سنت کا اطلاق ہو ہی نہیں سکتا۔ اس کی مثال یوں سبجھنے کہ دور نبوی یا خلفائے راشدین میں نہ ریل تھی نہ تار برقی نہ نم کی فون نہ ریڈ یو نہ وائرلیس وغیرہ وغیرہ۔ اب اگر یہ محکمے اپنے اپنے محکمہ کے انتظام کے لیے ایسے امور طے کریں یا ایسے قوانین بتالیں جن سے کوئی شرعی تھم مجروح نہ ہوتا ہو تو یہ وقت کا نقاضا اور ایک مستحین کام ہو گا۔ جس پر تبدیلی سنت یا بدعت کا اطلاق نہیں ہوگا۔ یہی صورت پہلے ۲۳ امور کی ہے۔ البتہ ۳۳ سے ۲۳ تک گیارہ امور ایسے ہیں جن کا بطلاق نہیں ہوگا۔ یہی صورت پہلے ۲۳ امور کی ہے۔ البتہ ۳۳ سے ۲۳ تک گیارہ امور ایسے ہیں جن کا بطاہ رشرعی امور سے تعلق معلوم ہو رہا ہے۔ امور ایسے ہیں جن کا بطاہ رشرعی امور سے تعلق معلوم ہو رہا ہے۔

اس کے بعد اب ہم جناب جعفر شاہ صاحب پھلواروی رکن ادارہ ثقافت اسلامیہ کی تصنیف ''اسلام' دین آسان'' کے صفحہ ۱۳ تا ۱۲ سے ان ۱۶ '' شرعی تبدیلیوں'' کا ذکر کرتے ہیں جن میں انہوں نے حضرت عمر ریلاہ کے علاوہ حضرت عثمان اور حضرت علی ریسھنا کو بھی شامل فرمایا ہے۔

۲ جعفر شاه صاحب کی پیش کرده "شرعی تبدیلیان"

<u>دور فاروقی</u>: شاہ صاحب نے حضرت عمر رنانٹو کی مندرجہ ذیل ''شرعی تر میمات ''کاذکر فرمایا ہے۔ (آ) دور نبوی میں غزلوں میں عورتوں کا نام لینے یا ذکر کرنے پر کوئی پابندی نہ تھی حضرت عمر رنافتو نے شعراء کو آگاہ کر دیا کہ جو فخص کسی عورت کا نام لے کر تشبیب کرے گامیں اسے کو ڑوں کی سزا دوں گا۔

- جب قریش مکہ نے اسلام ' اہل اسلام نیز رسول اللہ کی شان میں بھی بچو یہ اشعار کینے شروع کئے تو آپ ملتی ایل نے حضرت حسان بن ثابت تلاثو کو جوابی بچو کی اجازت دی۔ لیکن حضرت عمر بلاٹو نے اپنے دور میں یہ تحکم جاری کیا کہ ان اشعار کو اب زبان پر نہ لایا جائے۔ کیونکہ اس سے گذشتہ رشجشیں تازہ ہو جاتی ہیں۔
- کا حضرت ابو بکر صدیق بنایفہ کے دور تک شرابی کی تعزیر چالیس درے تھی۔ حضرت عمر بنایفہ نے اسے بڑھا کر اسی درے کر میا اور حضرت عثان نے مختلف او قات میں دونوں طرح کی سزا دی۔ لیتن تبھی چالیس کو ڑے اور تبھی اسی۔
- دور صدیقی تک ام ولد (جس لونڈی کے بطن سے کوئی اولاد ہو جائے) کی خرید و فروخت جائز تھی۔ حضرت عمر بڑا کٹھ نے اپنے دور میں ام ولد کی خرید و فروخت کو روک دیا کیونکہ قوانین غلامی کا اصل مقصد غلامی کی رسم کو ختم کر دیتا ہی تھا۔

(۵) خزوہ تبوک میں رسول اللہ طریقیام نے ہر قیدی کا فدیہ ایک دینار مقرر فرمایا کیکن حضرت عمر بنایتھ نے

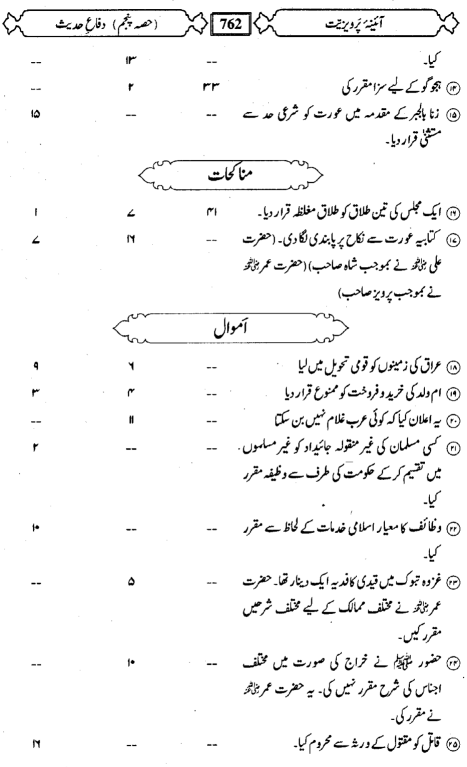
آئينة پَرويزيت ٢58 (حصه پنجم) دفاع حديث مختلف ممالك ميں مختلف شرحيں مقرر فرمائيں۔ 🕥 حضور ملتی کی کہنہ میں مفتوحہ زمینیں (مثلاً خیبر) مجاہدین میں تقسیم کی گئیں مگر حضرت عمر منافقہ نے الی زمینیں محاہدین میں تقسیم کرنے کے بجائے قومی تحویل میں لے لیں۔ 🙄 دور صدیقی تک بیک مجلس تین طلاق کو طلاق رجعی قرار دیا جاتا رہا۔ حضرت عمر ریناتھ نے اپنے دور میں اسے طلاق مغلظہ قرار دیا۔ 🚷 حلالہ کرنے والے اور کرانے والے کو حضور ملتی کی محض ملعون قرار دیا تھا۔ حضرت عمر بنایتھ نے اپنے دور میں اعلان فرمایا کہ ''حلالہ کرنے دالے اور کرانے والے کو سَلّسار کر دوں گا'' 🟵 حضور منہیم نے پورے رمضان میں تبھی ہیں رکعت اور وہ بھی باجماعت نماز نہیں پڑھی۔ دور صدیقی میں بھی اس کا ثبوت نہیں ملتا لیکن حضرت عمر منافقہ نے اپنے دور میں اس کا با قاعدہ اہتمام فرمایا اور وہ اب تک رائج ہے۔ ا حضور ملی ایم نے کاشت اجناس کی شرح خراج کی تفصیل نہیں بتائی۔ حضرت عمر بنائھ نے اپنے عہد میں بالتفصيل ہر جنس کے متعلق خراج کی شرح (کہ فلال جنس میں فی جربیب اتنا) متعین فرمائی۔ 🛞 حضور ملتی کیم نے میہ تبھی نہ فرمایا کہ ''کوئی عرب غلام نہیں بن سکتا'' کیکن حضرت عمر یکائٹو نے غلامی کو جم کرنے کے لیے یہ قدم اٹھایا۔ ضردرت تہیں رہی۔ 🛞 دور صدیقی تک غیر شادی شدہ کی سزائے ذنا سو کو ڑے کے ساتھ ایک سال کی ملک بدری بھی تھی۔ کیکن حضرت عمر بنانٹھ نے اپنے دور میں ملک بدری کو روک دیا۔ 🛞 حضرت عمر مذاهر کی اولیات کو بھی جن کی تعداد کم وہیش نصف صد ہے۔ اسی میں داخل سمجھنا چاہئے۔ مثلًا تجارتي گھو ژوں اور دریائي پُداوار پر زکوٰة قائم کرنا دغیرہ اسی طرح اور بھی بیسیوں مسائل ہیں۔ دور عثابي 🛞 عمد فاردقی تک جمعہ کے دن قبل از خطبہ جمعہ ایک ہی اذان ہوا کرتی تھی۔ لیکن جب تیدن وسیع ہو گیا اور کاروبار تجارت میں خاصا پھیلاؤ ہیدا ہو گیا تو حضرت عثان بناشخہ نے اپنے دور میں ایک اور اذان کا اضافہ فرمایا۔ جواب تک رائج ہے۔ دور علوي : 🚯 دور عثانی تک اجازت قرآنی کے مطابق کتابیہ عورت سے نکاح کا رواج تھا۔ کیکن حضرت علی ہناتو نے اپنے عہد میں مسلمانوں کو بعض فتنوں کے اندیشے کی وجہ سے روک دیا۔

www.wkrf.net (Tahafuz-e-Hadees Foundation) آئينة پَرويزيت مُن 159 🚫 (حصه پنجم) دفاع حديث مثالیں کہاں تک پیش کی جائیں۔ مختصر یہ ہے کہ عبادات سے لے کر معاملات تک میں بیسیوں شرعی تر میمات محض اس لیے ہوتی رہیں کہ بدلتے ہوئے حالات کا یمی تقاضا تھا۔ '' (ص ١٦) '' بیہ عجیب بات ہے کہ حضرت عمر بناہی کو تو فیصلہ نبوی ادر فیصلہ صدیقی بدلنے کا افتلیار ہو کیکن خود حضرت عمر راغيم كافيصله بدلن كالمسى كوحق نه مو-" (ايضا ص١٦) مندرجہ بالا اقتباس میں شاہ صاحب نے ایک دفعہ تو نصف صد کے قریب ''اولیات عمر'' کا ذکر فرمایا اور دو دفعه ''بیسیوں شرعی ترمیمات'' کا مگر جب لکھنے بیٹھے تو یہ مشکل ۲۱ نمبر یورے کر سکے۔ پرویز صاحب کے پیش کردہ اختلا**نی ن**صلے اب ہم ای قبیل کی وہ "شرعی تر میمات" درج کرتے ہیں جو یرویز صاحب نے "اختلاق فیصلے" کے عنوان کے تحت این تصنیف شہکار رسالت کے صفحہ ۲۷۷ تا ۲۸۰ پر درج فرمائے ہیں اور بالآخر نہی نتیجہ پیش کیاہے کہ سنت رسول ایک متبدل چزہے۔ تطليق ثلاثة جس كاذكر يملح دوبار آچكا ہے۔ 🗴 رسول الله ملتي 🖞 کے زمانہ میں اگر کوئی غیر مسلم اسلام قبول کر تا تو اس کی منقولہ اور غیر منقولہ جائیداد ای کے پاس رہتی تھی۔ لیکن حضرت عمر ہن تلہ نے بیہ تبدیلی کر دی کہ اس کی غیر منقولہ جائداد اس سبتی کے غیر مسلموں میں تقشیم کر دی جاتی اور اس کے کفاف (بدلہ) کے لیے حکومت کی طرف ہے۔ وظيفه مقرركر دباجاتايه 🕑 شرابی کی تعزیر میں اضافیہ جس کا ذکر دوبار پہلے آچکا ہے۔ 🐨 حضرت عمر بناشد نے قبط کی زمانہ میں چوری کی سزا موقوف کردی۔ اور قرآن کریم کے عام تھم کو مشروط بہ حالات کر دیا۔ نیز آپ نے جنگ کے دوران سزا دینے سے بھی منع کر دیا۔ 🔕 مصارف زکوۃ میں تالیف قلوب کی مد کو ختم کر دیا۔ ودر نبوی میں آپ کے ارشاد کے مطابق حج کے ایک رکن طواف کے پہلے تین چکر عام رفتار سے تیز لگائے جاتے بتھے۔ ایس چال کو رمل کہتے ہیں۔ اس ارشاد کی وجہ یہ تھی کہ کافروں نے مشہور کر رکھا تھا کہ مسلمان مدینہ جا کر کمزور ہو گئے ہیں۔ آپ ملٹی کی نے اس الزام کی تردید کے طور پر مسلمانوں کو ایسا حکم دیا تھا کیکن حضرت عمر بڑیتھ نے اپنے زمانہ میں کہا۔ اب وہ مصلحت باقی نہیں رہی۔ نہ مخالفین باتی رہے نہ ان کی طنز- لہذا اب ہمیں معمول کے موافق طواف کرنا چاہئے۔ 🛽 کتابیہ عورت سے نکاح پر پابندی لگا دی۔ نیز آپ نے مسلمانوں کی بستیوں سے یہود دنصاری کے ذبیحہ خانے بہر کہ کربند کرا دیے کہ اب ان کی ضرورت نہیں رہی۔ 🔕 ام دلد کی خرید و فروخت کو ممنوع قرار دیا۔

760 🔨 (حصه ينجم) دفاع حديث آئينه َ بَرويزيت عراق کی مفتوحہ زمینوں کو قومی تحویل میں لے لیا۔ رسول الله ملتيني في اور حضرت الوبكرين في بعض افراد امت ٢ وطائف مقرر كرت وقت ان كي ضرور بات کالحاظ رکھا تھا۔ حضرت عمر زناٹھ نے اسلام کی خدمات کے لحاظ سے مدارج مقرر کر کے انہیں وطائف كامعيار قرار ديا. 🛽 عشور (محصول چَنگی) کی ابتداء کی۔ 🛽 دریائی پیدادار اور گھو ژوں پر قیکس عائد کیا۔ 🕲 نماز ترادیج جماعت سے قائم کی۔ 🕲 فجر کی اذان میں الصلوۃ خیر من النوم کا اضافیہ کیا 🕒 خزانه قائم کیا۔ 🕼 سنه ہجری رائج کیا۔ 🕲 دفاتر قائم کئے اور رجسٹر مرتب کرائے۔ ۵ مردم شماری کرائی۔ 🕲 مسجد میں روشنی کاانتظام کرایا۔ 🗭 شهر آباد کرائے۔ نہری کھدوائیں۔ مندرجہ بالا بیان کردہ بیں امور میں سے آخری چھ امور تو بالکل انتظامی قشم کے ہیں۔ باق ۱۴ قابل غور ہی۔ گویا گیارہ امور تاریخ اسلام سے ١٦ جعفر شاہ صاحب کے اور ١٣ يرويز صاحب کے کل ٢١ ہوتے۔ ان میں سے اگر تکرار کو حذف کیا جائے تو ۲۵ رہ جاتے ہیں۔ علادہ ازیں برویز صاحب نے کتاب شہکار رسالت کے صفحہ ۹۳۔۹۵ پر ''فقہ عمری'' کے ذہلی عنوان کے تحت چھ ایسے امور کا تذکرہ کیا ہے۔ جن میں حضرت عمر نظافتہ نے سابقہ شریعت میں تبدیلیاں کیں۔ ان میں ے چار کی بیئت ترار کی ہے۔ البتہ دوباتیں نئ بیں جو سہ بیں. II قرآن نے زنا بالجبر کے وقوعہ میں عورت کے لیے سزا کی کوئی تصریح نہیں گی۔ حضرت عمر نظاشت نے عورت کو کوئی سزا نہیں دی۔ 🛽 قرآن نے ترکہ کی تقشیم کے سلسلہ میں وارثوں پر کوئی شرط نہیں لگائی۔ لیکن حضرت عمر بنا طور نے یہ فيصله كياكه قاتل مقتول كادارث نهيس ہو سكتا۔ ا مویا مد کل ۲۷ «شرع تبدیلیان» میں - ان کی وضاحت درج ذیل نقشه میں ملاحظه فرمانیں -

| www.wkrf.net (Tahafuz-e-Hadees Foundation)     |               |              |                                                                |
|------------------------------------------------|---------------|--------------|----------------------------------------------------------------|
| المكينة ترويز يخت من 761 (حصد بنجم) وفارع حديث |               |              |                                                                |
|                                                |               |              |                                                                |
|                                                |               | • •          | · · · · · •                                                    |
| شرعى ترميمات كىكل تعداد كانقشه                 |               |              |                                                                |
| شابکار رسالت                                   | دین آسان سے   | تاريخ اسلام  | نمبرشار تفصيل                                                  |
| ے بمعہ نمبر                                    | بمعدنمبر      | ہے بمعہ نمبر | . · ·                                                          |
|                                                |               | نماز کر      |                                                                |
| x                                              | X             | • ۳          | آ جنازے کی نماز میں چار تھیر پر اجماع کرایا                    |
| Ir                                             | X             | ۳۸           | · من کی اذان میں ''العلوۃ خیر من النوم'' کا اضافہ              |
| X                                              | ۱۵            | Х            | (۳) جمعہ کے خطبہ سے قبل ایک اذان کا اضافہ                      |
|                                                |               |              | (حضرت عثمان)                                                   |
| 11-                                            | ٩             | ٣٩           | <ul> <li>نماز تراویح- جماعت کا الترام کیا۔</li> </ul>          |
| ۵                                              | ۲             | X            | هارف زکوة میں تالیف قلوب کی مدختم کی                           |
| <b>IF</b> /1                                   | <b>۱۳</b> / ۱ | ۳۷           | 🕥 تجارت کے گھو ژوں پر زکوۃ مقرر کی۔                            |
| ز لوة                                          |               |              |                                                                |
|                                                | hu            |              |                                                                |
| H                                              |               | ۳۵.          | <ul> <li>عشور مقرر کیا۔</li> <li>اب بن محمد المثلال</li> </ul> |
| Ir/r                                           | 14°/4         | ٣٩           | دریا کی پیداوار پر محصول لگایا                                 |
| X                                              | Х             | ٣٣           | ن تغلب کے عیسائیوں کے کہنے پر جزید کی<br>بچائے زلوۃ مقرر کی    |
|                                                |               |              |                                                                |
|                                                | $\zeta_{n}$   | د و لغزيرات  | حرب مدور                                                       |
| ۴                                              |               |              | 🕞 قحط کے زمانہ میں چوری کی حد موقوف کی اور جنگ                 |
| ,                                              |               |              | کے دوران ملتوی کی۔                                             |
| ٣                                              | ٣             | ۳r           | 🕕 شراب کی تعزیر ۲۰ کو ڑے کے بجائے ۸۰ کو ڑے                     |
| ,                                              |               |              | مقرر کی۔                                                       |
|                                                | ۸             |              | 🛞 حلالہ کرنے والے اور کرانے والے کو شکسار                      |
|                                                |               |              | كرف كااعلان كيا                                                |
|                                                |               |              | 🐨 غیرشادی شدہ کی سزا ہے جلاد طنی کی سزا کو موقوف               |

www.wkrf.net (Tahafuz-e-Hadees Foundation)



www.wkrf.net (Tahafuz-e-Hadees Foundation) آئىينە ئۆدىزىتە 💦 💦 (خصە يىجم) دفاع حديث رين **متفرقات** (7) جج کے طواف ہے رمل کو ختم کیا۔ ۲ 🕞 غزاوں میں عورتوں کا نام لینے یا ذکر کرنے کی 🖉 ۳۴ ممانعت کی اور سزا کااعلان کیا۔ ميزان М 17 نفشہ بالا دیکھنے سے معلوم ہو تا ہے کہ درج ذیل ۱۹ امور ایسے میں جنہیں سی ایک ہی نے بیان کیا۔ نمبرا ור = רץ 'דם 'דר 'דר 'דר 'דו 'ד+ 'ום 'וד 'ו+ 'ק 'ד اور درج ذمل ۸ امور پر کسی بھی دو کا اتفاق ہے۔ نمبر۲٬۵٬۷٬ ۱۱٬۱۱٬۷۱٬۷۱۰ اور مندرجہ ذمل ۵ امور نتیوں نے بیان کیے ہیں۔ (۴) نماز تراویح کی جماعت (۲) تجارت کے گھوڑوں پر زکوۃ (۸) دریائی پیداوار پر زکوۃ (۱۱) شراب کی تعزیر میں اضافہ (۱۵) تین طلاق بیک مجلس کو تین شار کرنا۔ مندرجه بالاشرعي ترميمات كاجائزه اب ہم ان تمام مندرجہ امور کانٹی ترتیب سے جائزہ پیش کرتے ہیں۔ 🕑 تدبيري امور تد بیری امور سے ہماری مرادیہ ہے کہ کسی امرے متعلق شرعی تھم موجود ہے۔ لیکن دور نبوی میں اس کے اطلاق کا موقعہ نہ آیا۔ بلکہ بعد میں آیا تو اس پر شرعی تھم کا اطلاق کر دیا گیا۔ مثلاً۔ ا۔ گھو ژول پر زکوة : حرب میں اونٹ ، بھیر برئ گائے وغیرہ تو تجارتی اغراض کے تحت پالے جاتے اور بكثرت پائے جاتے تھے۔ لہذا ان پر رسول اللہ ساتی کہ زكوۃ عائد كر دى۔ كھو ڑے عرب ميں بہت كم ياب یتھے جو تجارتی بنیادوں پر سیس بلکہ صرف رئیسانہ ٹھاٹھ کی نمائش کے طور پر ہی پالے جاتے تھے۔ جنگ بدر کے تین سو تیرہ مجاہدین کی سوار یوں کا تناسب حفيظ جالند هری مصنف شاہنامہ اسلام کے درج ذيل شعر ب خوب داضح ہوتا ہے۔ ستر اونٹ دو گھوڑے یہاں سیراب ہو جاتے مجاہد بھی وضو کرتے، نہاتے، غسل فرماتے

مر آئیڈ ترویز بیت مرحم سے گھوڑ نے پالنے کی ترغیب دلائی۔ اور ایسے گھوڑ نے بو قرآن کریم نے جماد فی سبیل اللہ کی غرض سے گھوڑ نے پالنے کی ترغیب دلائی۔ اور ایسے گھوڑ نے جو جماد کی غرض سے پالے جائیں یا صرف کسی صحف کے ذاتی استعال میں آنے والے جانور یا اشیاء بھی زکوہ سے منٹنی ہوتی ہیں۔ <sup>©</sup> لیکن جب دور فاروتی میں اسلامی مملکت کی حدود ان ممالک تک پنچ گئیں جمال کھوڑ نے تجارتی بنیادوں پر پالے جاتے اور کثیر مقدار میں پائے جاتے تھے تو آپ نے ایسے گھو ڈوں پر بھی زکوۃ عائد کر دی۔ ای اصول کے مطابق جن ممالک میں بھینے س تجارتی اغراض کے تحت پالی جاتی ہیں ان پر بھی زکوۃ عائد ہوگی۔ اور یہ کام عین سنت نبوی کے مطابق ہوگا۔ حلاا نکہ دور نبوی میں ایسی زکوۃ کا سراغ

۲۔ وریائی پیداوار پر زکوۃ : بالکل نمی صورت حال دریائی پیداوار پر زکوۃ عائد کرنے کی ہے۔ زمین پیداوار پر زکوۃ آیات قرآنی (۲۲:۲) اور سنت نبوی دونوں سے ثابت ہے۔ اب عرب میں نہ دریا ہیں نہ دریا کی پیداوار۔ للذا رسول اللہ کس چز پر زکوۃ عائد کرتے۔ تھم ہیہ ہے کہ پیداوار پر زکوۃ عائد ہوگی۔ تو جمال کہیں دریا' سمندر ہوں گے وہاں دریائی یا سمندری پیداوار ہوگی اس پر زکوۃ عائد کرنا عین اتباع کتاب وسنت ہوگانہ کہ شری تر میم۔

۲۰. نو مسلم کی جائیداد غیر منقولہ : اسی طرح اگر کوئی مسلمان حکومت سی نو مسلم کی غیر منقولہ جائیداد کو سمی مصلحت کی بناء پر غیر مسلموں کو دے کر اس کا کفاف و ظیفہ کی شکل میں اس نو مسلم کو دے دے تو ہم نہیں سمجھتے کہ اس سے کونسا شرعی حکم مجروح ہو تا ہے جو اے شرعی تر میم کا نام دیا جائے۔ بیہ ایک تدہری مسلمہ ہے اور تدہیر ہمیشہ چیش آمدہ معاملات کو مد نظر رکھ کر کی جاتی ہے اور ایسی تداہیر میں مختلف ادوار میں اختلاف بھی ہو سکتا ہے اور ایسا اختلاف کسی شرعی امر پر ذرہ بھر بھی اثر انداز نہیں ہو تا۔

(1) مزید تفصیل کیلیے دیکھنے تفقیح الرواۃ فی تخریج احادیث مظکوۃ . ج ۲ ص۵ مطبوعہ مکتبہ سلفید شیش محل روڈ لاہور.

کر آئینہ ترویز بیت <u>۵</u>- خراج کی شرح: خراج کی صورت میں مختلف اجناس کی شرح متعین کرنا بھی تد بیر ہی سے تعلق رکھتا <u>-</u>- اب قبلہ شاہ صاحب کو یہ اعتراض ہے کہ رسول اللہ طریقیا نے تو یہ شرح مقرر نہیں کی تھی۔ شاہ صاحب کو یہ تو بتانا چاہیۓ تھا کہ دور نبوی میں خراجی زمینیں کمال اور کون کون مقی تھیں اور ان میں کیا پکھ فصلیں پیدا ہوتی تھیں جو آپ نے شرح متعین نہ فرمائی۔ ظاہر ہے کہ یہ موقعہ تو تب ہی آسکا تھا جب الی فصلیں پیدا ہوتی تھیں جو آپ نے شرح متعین نہ فرمائی۔ ظاہر ہے کہ یہ موقعہ تو تب ہی آسکا تھا جب الی خراجی زمینیں اسلامی حکومت کے زیر اقتدار آتیں جن میں مختلف قسم کی اجناس بھی پیدا ہوتیں اور یہ دور دور فاروق ہی ہے۔ دور نبوی یا صدیقی نہیں تھا۔ علادہ ازیں حضرت عمر دائی ڈر کی مقرر کردہ شرحیں بھی کوئی شرع حیثیت نہیں رکھتیں۔ کیونکہ یہ مسلہ تد بیر سے تعلق رکھتا ہے۔

۲- ذکوۃ کے برابر جزیمہ: بنی تخلب کے مطالبہ پر جزیمہ کی شرح کو ذکوۃ کے برابر کر دینا بھی تدبیری امر ہے۔ ذکوۃ کا نصاب اور شرح غیر متبدل ہے۔ لیکن جزیمہ کا نصاب اور شرح غیر متبدل نہیں ہے۔ معدر مملکت کو یہ افتیار ہے کہ وہ ایک ہی شہر کے بعض لوگوں ہے عام شرح سے زیادہ جزیمہ وصول کرے اور بعض کرور ونادار بچوں یا عورتوں سے جزیمہ کلیت کو یہ افتیار ہے کہ آر اسے اعتماد اور بعض کروں ہے معام شرح سے زیادہ جزیمہ اس کی شرح معدل کرے۔ کی جو معرف کر معدل ہے۔ کی جن مع معرف کر معدل معالب اور شرح خیر متبدل نہیں ہے۔ معدر مملکت کو یہ افتیار ہے کہ وہ ایک ہی شہر کے بعض لوگوں سے عام شرح سے زیادہ جزیمہ وصول کرے اور بعض کرور ونادار بچوں یا عورتوں سے جزیمہ کلیتا ساتھ کردے۔ وہ یہ بھی کر سکتا ہے کہ آگر اسے اعتماد حاصل ہو جائے تو ذمیوں سے فوجی خدمت کے بدلہ ان سے جزیمہ ساتھ کردے اور یہ تعلی کر معان کہ کہ اور کی خال کہ معام کردے۔ وہ یہ جن کہ آگر اسے اعتماد حاصل ہو جائے تو ذمیوں سے فوجی خدمت کے بدلہ ان سے جزیمہ ساتھ کردے اور یہ جن کہ معال کر کہ کہ معال ہو جائے تو ذمیوں سے فوجی خدمت کے بدلہ ان سے جزیمہ ساتھ کردے اور یہ کر کہ کہ اور کہ کہ معال ہو جائے تو ذمیوں سے فوجی خدمت کے بدلہ ان می جزیمہ معان کردے اور یہ جن کہ معال کہ کہ معال کر دی ہو جائے تو ذمیوں سے فوجی خدمت کے بدلہ ان می جزیمہ ساتھ کردے اور یہ جن کہ کہ اس کہ خدمت کہ دو ایک ہی معال کہ دو ہو اور ہو خال ہو جائے تو ذمیوں سے فوجی خدمت کے بدلہ ان می جزیمہ ساتھ کردے اور یہ جن کہ اس کہ خدمت کے بدلہ اور ہو حال کہ تو ذمیوں سے فوجی خدمت کے بدلہ اور ہو حال کہ معان کہ دو ہو ہو کہ کہ دو ہو کہ ہو کہ کہ دو ہو کہ دو ہو کہ ہو کہ ہو کہ ہو کہ ہو کہ دو ہو کہ دو ہو کہ ہو کہ دو ہو کہ دو ہو کہ دو ہو کہ ہو ہو کہ ہو ہو کہ ہو ہو کہ ہو کہ

### ج امدادی امور

امدادی امور سے ہمارا مطلب الیمی باتیں ہیں جن کے متعلق اصولی طور پر واضح احکام موجود ہیں اور انہیں داضح احکام کی تقمیل کو مزید تقویت پہنچانے کے لیے کوئی قدم اٹھایا جائے۔مثلاً:

٨/ اعربي غلام: اسلام غلامى كو ختم كرنا چاہتا ہے - اب ہروہ اقدام جو غلامى كو كم كرنے ميں مد ثابت ہوگا۔

جن آئینہ کرویزیت شری تر میم نہیں بلکہ امدادی امر ہوگا۔ چنانچہ حضرت عمر ریا تلو کلا یہ اعلان کہ "آئندہ کوئی عرب غلام نہیں بن سکتا" ای قبیل سے تعلق رکھتا ہے۔

۲/۹ نماز جنازه کی چار تلبیری: اسی طرح اسلام تفرقه وانتشار کو شرک و کفر قرار دیتا اور شریعت کو تقامے رکھنے اور متحد رہنے کی تخت تاکید کرتا ہے۔ اب ہر وہ بات جو مسلمانوں سے کسی اختلاف کو دور کر کے ان میں اتحاد کی فضا قائم کرے۔ وہ شرعی تر میم نہیں بلکہ کتاب وسنت کا اتباع ہو گا مثلاً حضرت عمر تلاظ نے نماز جنازہ میں چار تکبیروں پر اجماع کرایا (یہ بھی واضح رہے کہ صحابہ کرام کے اجماعی فیصلے بذات خود شرع جمت ہوتے ہیں۔ ان پر شرعی تر میم کا اطلاق ہو ہی نہیں سکتا) اس اجتماع صحابہ میں جو بات زیر بحث آئی وہ یہ تھی کہ رسول اللہ کی زندگی کا آخری عمل کیا تھا۔ جب یہ معلوم ہو گیا کہ آپ نے سب سے آخر اجماع کی بنیاد اتباع سنت ہی تھی۔

ر مضان کا پورا مہینہ نماز تراویح کا التزام دراصل مسلمانوں کا اپنا پیدا کردہ ہے۔ خصوصاً حفاظ کرام کو بیر لالچ ہو تا ہے کہ اس طرح وہ پورا قرآن التزام کے ساتھ سنا سکتے ہیں۔ حضرت عمر مِناحِمُّ کا قطعاً بیہ تھم نہ تھا کہ بلاناغہ پورا رمضان نماز تراویح کی جماعت ہوا کرے۔

پھر حصرت عمر بڑا ٹنڈ کے اس تحکم پر صحابہ کا اجماع بھی نہ ہوا۔ حتیٰ کہ خود حصرت عمر بھی شامل نہ ہوتے تھے۔ بخاری کی جس روایت میں آپ کا بیہ تحکم مذکور ہے۔ اس میں بیہ الفاظ بھی ہیں کہ دو سرے روز پھر حصرت عمر بڑا ٹنڈ آئے اور ایک ہی جماعت دیکھے کر خوش ہوئے اور نیز فرمایا اگر بیہ لوگ جس وقت نماز پڑھ رہے ہیں سوجاتے۔ اور جب سوتے ہیں اس وقت بیہ نماز پڑھتے تو زیادہ بھتر تھا اس سے صاف واضح ہے کہ خود حصرت عمر بڑا ٹنڈ تجیچلی رات نماز تراو سے ادا فرماتے تھے...... اور باجماعت نماز میں شامل نہیں ہوتے تھے۔ موطا امام مالک ؓ کی روایت کے مطابق آپ نے جب نماز تراو سے کی جماعت کا تحکم دیا تو گیارہ رکھت <u>(حصر پنجم) eigers Foundation</u> (حصر پنجم) دفاع حدیث (حصر پنجم) کا ہی حکم دیا تھا۔ موطا ہی میں یزید بن رومان کا یہ اثر بھی موجود ہے کہ دور فاروقی میں بعض صحابہ ۲۳ رکعت (بمعہ وتر) نماز تراویح پڑھتے تھے۔ یہ صحابہ کا اپنا طرز عمل تھا۔ حضرت عمر من تھو کا حکم نہ تھا۔ سنت نبوی سے ۱۱ رکعت ہی ثابت ہیں۔

اا/ ۲۳ ہم و کی سزا: اسلام سمی دو سرے کی تحقیر' تذلیل' اور تسخر دغیرہ کو کبیرہ گناہ قرار دیتا ہے۔ سمی کی ہم کرنا بھی اسی قشم کا جرم ہے۔ جس پر حضرت عمر بناٹھ نے سزا مقرر کردی۔ اب قبلہ جعفر شاہ صاحب اسے "شرع تبدیلی" قرار دیتے ہیں۔ دلیل یہ ہے کہ خود اسلام اور رسول اللہ کی ہم کی گئی تو اپ نے کوئی سزا مقرر نہ کی بلکہ حضرت حسان بن ثابت بناٹھ کو جواب دینے کو کہا۔ اب سوال یہ ہے کہ آیا اس دور میں رسول اللہ ملاقیا اس پوزیش میں تھے۔ کہ کافر ہمو گویوں کو سزا دے سکتے؟ پھر لطف کی بات یہ ہے کہ خود میں شاہ صاحب لکھتے ہیں کہ حضرت عمر بناٹھ نے یہ سزا اس لیے مقرر کی تھی کہ اس سے پرانی رخبشیں تازہ ہوتی ہیں اور پرانی رنجشوں کو بھول جانا اور عنو ودر گزر سے کام لینا شریعت کی نگاہ میں نہایت مستحسن فعل ہے۔ پھر حضرت عمر کا یہ اقدام "شرعی تر میم" کیو تکر بن گیا؟

<sup>1</sup>/ <sup>1</sup> غزل میں عورت کا نام: اسلام فحاش کا تخت دشمن ہے۔ اور ان تمام محرکات کا بھی جن سے فحاش کو کمی نہ کمی طرح فروغ حاصل ہو تا ہے۔ عمر رنگان نے اگر غزاوں میں عورتوں کا نام ذکر کرنے پر سزا مقرر کی تو ان کا یہ اقدام کتاب وسنت کے عین مطابق تھا۔ اب قبلہ جعفر شاہ صاحب کو اعتراض یہ ہے کہ کعب ہن مالک کے قصیدہ نعتیہ "بانت سعاد" کی تشبیب ایک عورت "سعاد" سے ہی شروع ہوتی ہوتی کہ کعب بن مالک کے قصیدہ نعتیہ "بانت سعاد" کی تشبیب ایک عورت "سعاد" سے ہی شروع ہوتی ہوتی کہ کعب بن مالک کے قصیدہ نعتیہ "بانت سعاد" کی تشبیب ایک عورت "سعاد" سے ہی شروع ہوتی ہوتی ہوتی کہ کعب بن مالک کے قصیدہ نعتیہ "بانت سعاد" کی تشبیب ایک عورت "سعاد" سعاد" ہے ہی شروع ہوتی ہوتی ہوتا سے بن مالک کے قصیدہ نعتیہ "بانت سعاد" کی تشبیب ایک عورت "سعاد" سے من شروع ہوتی ہوتی ہوتی ہوتا سب سے بر ندوع میں شار کیا جاتا ہے۔ تو عمر رنگان سعاد " معاد " سی بند پر کیوں سرا مقرر کردی جس کہ متعلق حضور سی بند کی من شار کیا جاتا ہے۔ تو عمر رنگان سعاد " می بات پر کیوں سرا مقرر کردی جس کہ متعلق حضور سی بند بند نعت نبوی میں شار کیا جاتا ہے۔ تو عمر رنگان میں بات پر کیوں سرا مقرر کردی جس کہ متعلق حضور سی بند ہو بھی میں شار کیا جاتا ہے۔ تو عمر رنگان میں بات پر کیوں سرا مقرر کردی جس کہ متعلق حضور سی بند ہو بھی میں گا تھا۔ اس کو ہو بھی ہوتا ہوتا ہو کہ ہو تا ہو تا ہو تا ہو تا ہو کہ ہو تا ہو تا ہو تا ہو تا ہو ہو ہو تا ہو ہو ہو تا ہو ہو ہو تا ہو تا ہو تا ہو تا ہو ہو تا ہو ہو تا ہ

ج مغالطے

مغالطے سے مراد ایسے امور ہیں جن کی ابتداء کو غلط طور پر حضرت عمر منال کو کہ طرف منسوب کر دیا گیا ہے۔ جب کہ حقیقتاً ان کی ابتدا دور نبوی میں ہی ثابت ہے۔ ایسے امور کو یا تو قبلہ شاہ صاحب اور پرویز صاحب کی لاعلمی پر محمول کیا جا سکتا ہے یا تجاہل عارفانہ اور مغالطہ آفرینی پر۔

سا/ اصبح کی نماز میں الفاظ الصلوة حیر من النوم" : حضرت عمر مناشد کا اضافه نسیس بلکه به الفاظ دور

نبوی میں بھی کے جاتے تھے۔ اس سلسلہ میں درج ذیل احادیث طاحظہ فرمائیے۔ [3] حضرت ابو محذورہ کیتے ہیں کہ میں رسول اللہ طریح کے زمانہ میں اذان کمتا تھا اور فجر کی اذان میں حی علی الفلاح کے بعد میں کمتا "الصلوۃ خیر من النوم" (نسائی' کتاب الاذان' باب التنویب فی اذان الفجر)

- انہی محدورہ سے موطا امام مالک میں ایک روایت یوں ہے:
  "میں لڑکا تھا۔ میں نے حسنین کے روز رسول اللہ کے سامنے فجر کی اذان دی۔ جب میں حی علی الفلاح پر پنچانو آپ ملی لیے فرمایا۔ اب "الصلوۃ خیر من النوم" کا کلمہ ملا دے۔" (موطا امام مالک مترجم 'ص: ۵۹' مطبوعہ اسلامی اکیڈی' أردو بازار 'لاہور-)
- الا حضرت بلال بناتھ سے روایت ہے کہ وہ نماذ صبح کی خبر کرنے کے لیے رسول اللہ طری بیا کے پاس آئے تو لوگوں نے کہا کہ آپ سو رہے ہیں۔ تو بلال بناتھ نے کہا الصلوۃ خیر من النوم اس کے بعد فجر کی ازان کے لیے یہ کلمہ مقرر کیا گیا اور ایسا ہی تھم ہاتی رہا۔ " (حوالہ ایساً)
- اب جس روایت سے بیر مغالطہ پیرا ہوا کہ الصلوۃ خیر من النوم کے الفاظ حضرت عمر نظر نخ بر حائے تھے وہ یوں ہے:

"امام مالک کو بیہ بات پینچی کہ حضرت عمر نظار کھر کی پاس موذن نماز صبح کی خبر کرنے کو آیا تو حضرت عمر بزار کو سوتا پا کر "الصلوة محبر من النوم یا امیر المومنین " کما۔ حضرت عمر سی بل نے کما اس کلے کو صبح کی اذان میں کما کرو۔ " پھر ساتھ ہی اس کی وضاحت بھی کر دی گئی ہے کہ "حضرت عمر بنا تو کا مطلب بیہ تھا کہ اس کلمہ کے کہنے کا اصل موقع صبح کی اذان کے اندر ہے نہ کہ اذان سے باہر کیونکہ اذان کے بعد کسی کے پاس جا کر بیہ کلمہ کمنا (جیسا کہ بعض امراء وحکام کی آرزو ہوتی ہے) قطعاً

(مار کے بد کے بہت ساغلہ بھی دیا (اسلام دین آسان ص۳۵۹) اب ہم نہیں سیجھتے کہ اگر اسی بنیاد پر حضرت عمر تلاہد نے قحط کے زمانہ میں چوری کی حد موقوف کر دی

www.wkrf.net oundation أنكينه يَرُويزيت ∑> 769 (حصه پنجم) دفاع حديث توبيه "شرع ترميم" کیسے بن گئی؟ ۳/۱۵ غیر شادی شده کی سزائے زنا : جناب جعفر شاہ صاحب فرماتے ہیں کہ حضرت صدیق اکبر ریکاٹھ کے عہد تک غیر شادی شدہ کی سزا کے سو کو ڑے کے ساتھ ملک بدری بھی تھی لیکن حضرت عمر زائٹن نے اين دوري ملك بدرى كو روك ديا . " (اسلام دين آسان ص١٥) قبلہ شاہ صاحب نے اس دعویٰ کے لیے کوئی حوالہ قلمبند نہیں فرمایا۔ اب ہم بخاری کی ایک روایت پش کرتے ہیں جس سے معلوم ہو تا ہے کہ شاہ صاحب کا دعویٰ برخود غلط ہے زید بن خالد جہنی کہتے ہیں کہ: «سَمِعْتُ رَسُونَ اللهِ عَظِيمَ يَأْمُرُ فِيْمَنْ زَنَا " "مِن ن رسول الله من من سار آب ال مخص وَلَمْ يُحْصِنُ جَلْدُ مِاثَةٍ وَتَغْرِيْبُ عَام قَالَ ۖ ٢ لِي جو كنوارا بوكر زناكرے سوكو ( الكلف اور إبْنُ الشَّهَابِ فَأَخْبَرَنِي عُرُورة بْنِ ٱلْرُبَيْرِ المك سال كى جلاوطنى كالعكم ديت تھے- (اس سندے) أَنَّ عُمَر بْنُ الْخَطَّابَ غَرَّبَ ثُمَّ لَمْ تَزَلْ ابن شماب نے کہا کہ مجھے عروہ بن زبیر نے خبر دی کہ يِّلْكَ السُّنَةَ»(بخاري، كتاب المحاربين، بَآب حضرت عمر بناشخ نے جلا وطن کیا۔ پھر سمی طریقہ جاری البكران يجلدان وينفيان) ہو گیا۔'' اب دیکھتے ایک طرف جعفر شاہ صاحب کی بے حوالہ روایت ہے کہ عمرؓنے جلاو طنی کی سزا موقوف کردی دو سری طرف بخاری کی متند اور باحوالہ حدیث ہے جس سے معلوم ہو تا ہے کہ عمرؓ نے جلاو طنی کی سزا دی۔ پھر بعد میں سمی دستور چل نکلا۔ اب ان میں سے آپ جو چاہے تسلیم کر کیچے۔ دراصل کنوارے کی سزا سے جلاد طنی کو موقوف کرنا دینیہ کا مسلک ہے جسے غلطی سے عمر کی طرف منسوب کر دیا گیا ہے۔ ام ولد کی فروخت پر پابندی: جہاں تک ام ولد کی خرید و فروخت پر پابند ی کا تعلق ہے تو یہ پابند ی عمر نے نہیں لگانی تھی' بلکہ سنت نبوی سے <sup>©</sup> ہی سیہ تھم ثابت ہے۔ اس سلسلہ میں مندرجہ ذیل احادیث ملاحظہ فرمایے: «حَنِ ابْنِ حَبَّاسِ حَنِ النَّبِيِّ تَظَيُّ قَالَ: مَنْ "اين عباس فَيْظ كَتْح بي كه رسول الله منْ لا ع وَطِىءَ أَمَتَهُ فَوَلَدَتْ لَهُ فَهِيَ مُعْتَقَةٌ عَنْ فرمایا جس شخص نے اپنی لونڈی سے مباشرت کی پھر اس سے اس کا بچہ پیدا ہو گیا تو وہ لونڈی اس شخص م<sup>م</sup>ر. دېسرِ»(احمــد ابــن مــاجــه بحــوالــه نيــل الأوطار ٢ / ٢٢١) کے مرنے کے بعد آزاد ہو گئی۔ " «عَنِ ابْنِ عَبَّاسِ قَالَ ذَكَرْتُ أُمَّ اِبْرَاهِيْمَ ''ابن عباًس رضی اللہ عنہ کہتے ہیں کہ میں نے رسول عِنْــَدَ رَسُــوْلِ اللهِ ﷺ فِقَــالَ اِعْتَقَهَــا الله ملى الم الم الراجيم (ماريد قبطيد) كاذكر كيانو وَلَكَهَا»(دارقطني بحواله أيضا) آپ سٹیلیلم نے فرمایا اس کا بچہ اس کی آزادی کا سبب ین گیا۔ "

ایسا معلوم ہوتا ہے کہ ہمارے ان کرم فرماؤں کی معلومات کا منتی شبلی نعمانی کی تصنیف ہے اس سے آگے تحقیق کی ضرورت نہیں سمجھی گئی۔

تَنَيْنَةُ بَوَيَتِتَ ٢٥ ٢ (حصر بَجْم) دفاع حديث ٢٥ (حصر بَجْم) دفاع حديث ٢٥ (حصر بَجْم) دفاع حديث ٢٠ (حصر بَجْم) دفاع حديث ٢٠ (حصر بَجْم) دفاع حديث ٢٥ عَنْ بَيْع أَمَّهَاتِ الأَوْلاَدِ وَقَالَ لاَ يُبَعْنَ لون وَنِيو وَ يَجْع مَع فرايا اور كما كه نه وه يَجْ ع وَلاَ يُووَهِبْنَ وَلاَ يُوور شُنَ يَسْتَمَتَعُ بِهَا عَتى بِي دنه بهه كى جاعتى بي اور نه تركه مي ثار بو وَلاَ يُووَهِبْنَ وَلاَ يُوور شُنَ يَسْتَمَتَعُ بِهَا عَتى بِي مَع فرايا اور كما كه نه وه يَجْ عالى وَلاَ يُوور فَنْ مَع فرايا اور كما كه نه وه يَجْ ع وَلاَ يُووَهِبْنَ وَلاَ يُوور شُنَ يَسْتَمَتَعُ بِهَا عَتى بِي مَتْ بِي اور نه تركه من ثار بو السَّيتَدُ مَا دَامَ حَيًّا وَإِذَا مَاتَ فَهِيَ حُرَّةٌ ﴾ عَتى بي مَتْ بِي اللهُ اللهُ وَلاَ يُوور شُنَ يَسْتَمَتَعُ بِهَا عَتى بِي اور نه تركه من ثار بو السَّيتَدُ مَا دَامَ حَيًّا وَإِذَا مَاتَ فَهِيَ حُرَّةٌ ﴾ عَتى بي او ندى الكي لوندى كامالك زنده به ده السَّيتَدُ ما مالك، دار قطني بحواله أيضا) ال عن الن عائده الله الما مالك، دار قطني بحواله أيضا)

2// دنا بالجبراور عورت کی سزا : پردیز صاحب فرماتے ہیں کہ قرآن میں زنا کی سزا تو موجود ہے لیکن زنا بالجبر کی سزا کے سلسلہ میں قرآن میں کوئی صراحت ہے شمیں۔ یہ حضرت عمر بناتھ کے فقہ فی القرآن کا کمال ہے۔ کہ آپ نے ایسی عورت کو سزا نہیں دی۔ (شہکار رسالت ص۹۵) حالا نکہ حقیقت بیہ ہے کہ اس معاملہ میں بھی حضرت عمر بناتھ نے سنت نبوی ہی کی بیروی کی تھی۔ ترمٰدی کی درج ذیل احادیث ملاحظہ فرمایینے:

دور نبوی متلاط میں ایک عورت (صبح کی) نماز کے ارادہ ے نگلی۔ اسے ایک آدمی ملاجس نے اسے نگا کیا پھر اس سے حاجت پوری کی وہ عورت چینی تو وہ چلا گیا۔ ایک اور آدمی اس عورت کے پاس سے گزرا تو اس عورت نے کہا اس آدمی نے مجھ سے سید یہ کام کیا ہے۔ پھروہ مہاجرین کی ایک جماعت کے پاس سے گزری وہ جب آپ ملتی ہے اللہ ملتی پیلم کے پاس لے آئے۔ جب آپ ملتی ہے اس مرد کو سکسار کرنے کا حکم دیا تو اس عورت کے خاوند نے کہایا رسول اللہ ! میں اس کا خاوند ہوں۔ رسول اللہ نے اس عورت کہا چل «أَنَّ امْرَاةً خَرَجَتْ عَلَى عَهْدِ النَّبِيِّ تَلْخُبُ تُوَيْدُ الصَّلُوةَ فَتَلَقَّاهَا رَجُلٌ فَجَلَّلُهَا فَقَضَى حَاجَتَهُ مِنْهَا فَصَاحَتْ فَانْطَلَقَ وَمَرَّ بِهَا رَجُلٌ فَقَالَتْ إِنَّ ذٰلِكَ الرَّجُلَ فَعَلَ بِيْ كَذَا وَكَذَا وَمَرَّتْ بِعَصَابَةٍ مِن الْمُهَاجِرِيْنَ ... فَاتَوْا بِهِ رَسُوْلَ الله تَنْ فَيَ فَلَمَّا أَمَرَ بِهِ لِيُرْجَمَ قَامَ صَاحِبُهَا الَّذِي وَقَعَ عَلَيْهَا فَقَالَ يَارَسُوْلَ الله يَنْ أَنَا مَاحِبُهَا فَقَالَ لَهَا إِذْهَبِيْ فَقَدْ غَفَرَ الله لَكِ»(ترمذي أبواب الحدود، باب ما جاء في الموأة إذا استكرهت بالزنا)

ای مضمون کی حدیث سنن ابن ماجه 'کناب الحدود ' اُردو ترجمه مکتبه سعودیه کراچی 'ص:۱۱۳ پر موجود ہے۔ ۱۸<u>۸ ۲ قابل محروم الارث ہے :</u> ای طرح پرویز صاحب نے فرمایا که '' قرآن کریم نے تر که کی تقسیم کے سلسلہ میں وارثوں پر کوئی شرط نہیں لگائی۔ کیکن جفرت عمر بلائٹھ نے یہ فیصلہ کیا کہ '' قابل مقتول کا وارث نہیں ہو سکتا'' آپ نے دیکھا کہ اس فیصلے سے کتنے برے فتنے کا دروازہ بند کر دیا گیا ہے جس کی رو سے ہمارے ہاں جائیدادوں کی خاطر آئے دن قُعل ہوتے رہتے ہیں۔ حضرت عمر بلائٹھ کے اس فیصلہ کیا کہ ''

\_\_\_\_\_\_www.wkrf.net (Tahafuz-e-Hadees Foundation) آئینه پَرویزیت ۲۳۱ (حصه پنجم) دفاع حدیث مستنط ہوا کہ اسلامی حکومت قرآن کریم کے کسی مطلق تحکم کو (یعنی جس میں کوئی شرط عائد نہ کی گنی ہو) مقيد كر كتى ب- يعنى عندالضرورت اس ير شرائط عائد كر كتى ب-" (ايونا ص ٩٥٠) اب اگر برویز صاحب حدیث کو ناقابل اعتنا سمجھ کر اس طرف توجہ ہی نہ فرمائیں تو ان پر حقیقت کیونکر مکشف ہو گتی ہے جو یہ ہے کہ قامل کا مقتول کے وارث نہ ہونے کا اصول حضرت عمر بنائند کی تفقہ فی القرآن کا نتیجہ شیں۔ بلکہ حضرت عمر بنائھ نے سنت رسول کی اتباع فرمائی تھی۔ اب درج ذیل احادیث ملاحظہ فرمائیے لطف کی بات ہید ہے کہ پہلی حدیث کے راوی بھی خود حضرت عمر ہناتھ ہیں۔ «عَنْ عُمَرَ قَالَ سَمِعْتُ النَّبِيَّ ﷺ يَقُوْلُ: " حضرت عمر بنائف کہتے ہیں کہ میں نے رسول اللہ ملتی کیا ے سنا آپ کہتے تھے۔ "قاتل کے لیے مقتول کی لَيْسَ بِقَاتِلٍ مِيْرَاتٌ»(مؤطا أمام مالك أحمد، ميراث ميں كوئي حصبہ نہيں۔ " . ابن ماجه بحواله نيل الأوطار٦/ ١٩٤) «عَنْ عُمَرِو بْنِ شُعَيْبٍ عَنْ أَبِيْهِ عَنْ "عمرو بن شعيب اين باب سے وہ اين دادا ہے وہ تمبی ملتی کی ۔ روایت کرتے ہیں۔ آپ نے فرمایا جَدَّهِ عَنَّ النَّبِيِّ ﷺ قَالَ: لأَ يَرِثُ الْقَاتِلُ شَيْئًا»(أبوداؤد بحواله ايضا) '' قامل کو(مقتول کی دراثت ہے) کچھ نہیں ملے گا۔'' «حضرت ابو ہریرہ مناتحہ کہتے ہیں کہ رسول اللہ سُلْالِیم «عَنْ أَبِيْ هُرَيْرَةَ قَالَ قَالَ رَسُوْلُ اللهِ ﷺ أَلْقَاتِلُ لَآ يَرِثُ»(ترمذي، ابن ماجه بحواله نے فرمايا "قاتل ايخ مقتول كاوارث شيس ہو سكتا۔ " مشكوة باب الفرائض اس مندرجہ حديث كو نسائى بيهتى اور دار قطنى نے روايت كيا ہے۔ (مشكوة ترجمہ باب الفرائض فصل الثاني. حاشيه بر حديث مذكوره بالا)

1/2 اسیروں کا فدیہ : قبلہ جعفر شاہ صاحب فرماتے ہیں کہ ''غزوہ تبوک میں حضور طلق بلے نے ہر قیدی کا فدید ایک دینار مقرر فرمایا۔ لیکن حضرت عمر بناتھ نے مختلف ممالک میں مختلف شرحیں مقرر فرمائیں۔ اب دیکھیے کہ تبوک کی نہ جنگ ہوئی نہ کوئی کا فرقیدی <sup>©</sup> بنایا گیا۔ بھر نہ معلوم قبلہ شاہ صاحب نے یہ بے حوالہ روایت کو تی کا فرقیدی <sup>©</sup> بنایا گیا۔ بھر نہ معلوم قبلہ شاہ صاحب نے یہ بے حوالہ روایت کو روایت میں درج کی نہ جنگ ہوئی نہ کوئی کا فرقیدی <sup>©</sup> بنایا گیا۔ بھر نہ معلوم قبلہ شاہ صاحب نے یہ بے حوالہ روایت کی نہ جنگ ہوئی نہ کوئی کا فرقیدی <sup>©</sup> بنایا گیا۔ بھر نہ معلوم قبلہ شاہ صاحب نے یہ بے حوالہ روایت کیوں درج فرما دی ہے۔ کہ تبوک کے قبدیوں کے لیے حضور نے ایک <sup>©</sup> دینار فدید مقرر کیا تھا؟ دروایت کیوں درج فرما دی ہے۔ کہ تبوک کی تعریوں کے لیے حضور نے ایک <sup>©</sup> دینار فدید مقرر کیا تھا؟ فدید لینے کا قصہ صرف اسار کی بدر کے سلسلہ میں بیش آیا تھا۔ لیکن اس دفت بھی کوئی محضوص رقم معنوں رقم معلوم قبلہ شاہ صاحب نے ہے جوالہ فدید بی کا قصہ صرف اسار کی بدر کے سلسلہ میں بیش آیا تھا۔ لیکن اس دفت بھی کوئی محضوص رقم معنوں رقم کھن نہ کوئی تعنوں رقم کھو کر فروں کا فدید ہے جو تھا کہ دہ دس معلوں کوئی محضوص رقم معنوں نہ کی گئی تھی۔ بعض نادار اور پڑھے لیکھے کا فروں کا فدید ہے بی طے ہوا تھا کہ دہ دس معلوں کو لکھنا سلما دیں۔ بعض نادار اور ان پڑھا کا فروں کو فدید ہے ہی میا ہوا کہ دہ دس معلوں کہ معلوں کے معلم محسن کہ معنوں کہ معنوں کے معنوں کے معلوں کو کھو کر دیا تھا کہ دہ دہ ہوں گے۔ حض نادار اور ان پڑھا کا فروں کو اس دعدہ پر بھی چھو ڑ دیا گیا تھا کہ دہ ہوں گے۔ حض مار ہوں کے دعرت عباس سے معمول ہے بہت زیادہ رقم فدید کے طور پر کی گئی۔ معنوں ہے دی شرکی نہ ہوں گے۔ حضرت عباس سے معمول ہے بہت زیادہ رقم فدید کے طور پر کی گئی۔

() رحمة اللعالمين 'ج: ۲'ص: ۲۰۲' از قاضى سلمان منصور بورى ' مطبوعه غلام على ايند سنر لاہور۔
() بيه جنگ تبوك كے اسيروں اور ان كے فديد كى شرح كا قصه بھى شبلى نعمانى كى تصنيف الفاروق سے بلا تحقيق درج كر ديا گيا ہے۔

www.wkrf.net (Tahafuz-e-Hadees Foundation) أَمَيْنُهُ بَرَويزيت ٢٢٢ (حصه پنجم) دفاع حديث کیونکہ یہ بہت مالدار تھے۔ وقس علی ہزا۔ اب اگر حضرت عمر نڈاٹھ نے مختلف ممالک میں فدیہ کی مختلف شرحیں مقرر فرمائیں تو اس سے کونسی سنت رسول یا شرعی تحکم مجروح ہوا تھا؟ جس کی بناء پر حضرت عمر نلائھ کے اس فیصلہ پر بھی "شرعی ترمیم "کا اطلاق ہو سکے۔ • ٨/٢٠ طواف اور رمل : پرديز صاحب کيتے بين که سنت رسول يد تھی که طواف کے پہلے چکروں ميں ذرا تیز چلا جائے۔ (رمل کیا جائے) اور بیہ اس لیے تھا کہ کفار مکہ نے کہا کہ پثرب کی آب دہوا نے مسلمانوں کو کمزور کر دیا۔ تو آپ نے رمل اس لیے تجویز فرمایا کہ کافروں کو اچھی طرح معلوم ہو جائے کہ مسلمان ہر گز کمزور نہیں ہوئے۔ کیکن حضرت عمر تلاٹھ نے اپنے زمانہ میں کہا۔ کہ اب ہمیں ایسا کرنے کی کیا ضرورت ہے۔ نہ وہ حالات رہے' نہ وہ مصلحت نہ وہ مخالفین رہے نہ ان کا طنز اب ہمیں معمول کے مطابق طواف كرنا جابية ." (شهكار رسالت ص٢٢٩) ہويز صاحب فے جو بچھ فرمايا بجا فرمايا۔ ليكن حديث كا آخرى حصه چھوڑ كئے جو يوں ہے: عَن الْمَنَاكِب، وَقَدْ أَطَأَ اللهُ الإسْلاَمَ كَند هم إلاكر تيز تيز چلناكس ليے؟ اب تو اللہ نے وَنَعَى الْكُفْرَ وَأَهْلَهُ ؟ وَمَعَ ذَٰلِكَ لاَ نَدْعُ اسلام كو پھيلاديا اور كفراور اہل كفركو مناديا ب- باي سَيْنًا كُنَّا نَفْعَلُهُ عَلَى عَهْدِ رَسُوْلِ اللهِ بِمه بِم اس كام مِن سے کچھ بھی نہ چھوڑیں گے بچے يَتَنْكُمُ (احمد ابوداؤد، ابن ماجه بحواله منتقي ہم رسول اللہ ملتی کے عہد میں بجالاتے تھے۔ " الاخبار، كتـاب الحـج، بـاب طـواف القـدوم والرمل...) اس مضمون سے ایک دوسری ملتی جلتی حدیث کے راوی ابن عباس شی اللہ جی کہ حضرت عمر رفاطح نے یوں فرمايا تقا: «وَقَدْ أَهْلَكَهُمُ اللهُ تَعَالَى ثُمَّ قَالَ شَيْءٌ <sup>دو</sup>اور الله فے کفار و مشرکین کو نوبلاک کر دیا ہے پھر کما ہرایی چزجسے رسول اللہ مٹی پیل بجا لائے ہم نہیں صَنَعَهُ رَسُونُ اللهِ ﷺ فَلاَ نُحِبُ آَنْ نَتْرُكُهُ» چاہتے کہ اسے چھوڑ دیں۔'' یہ روایت احمہ' بزار' حاکم بیھتی اور نسائی میں باختلاف الفاظ موجود ہے۔ (نیل الاوطار شرح منتقی الاخبار ثباب ايضاً) اب دیکھتے ہمارے میہ دوست کہتے ہیں کہ حضرت عمر رناہ خد حالات کے بدلنے سے سنت رسول میں تبدیلی کر کیتے تھے۔ گر حضرت عمر مذاخفہ خود یہ فرما رہے ہیں۔ کہ اگر چہ حالات بدل چکے ہیں۔ تاہم ہم ایس کوئی چیز نہیں چھوڑ کیکتے جسے رسول اللہ میں کہا نے سرانجام دیا تھا۔ اب آپ خود ہی فیصلہ کر کیچے کہ ان متضاد باتوں میں کس کی بات زیادہ قابل اعتماد ہو سکتی ہے۔ حضرت عمر مناجد کے اتباع سنت کا بیہ حال تھا۔ کہ اگر وہ کسی کام کو بالکل بے کار اور عبث سبجھتے چر بھی

آئینہ توزیقت ۲۳۵ (حصد پنجم) دفاع حدیث اگر انہیں یہ معلوم ہوتا کہ رسول اللہ ملتی الم فی الواقع ایسا کما تھا۔ تو اپنی عقل ودانش کو رد کر دیتے اور سنت رسول کی اتباع کرتے اور ذبان سے اقرار بھی کرتے کہ اگر چہ مجھے یہ کام عیث معلوم ہوتا ہے۔ میں اسے صرف اس لیے سرانجام دیتا ہوں کہ رسول اللہ ملتی کے یہ کام کیا تھا چنانچہ ج کے دوران تجراسود کو خاطب کر کے آپ نے فرمایا:

(عَنْ عَابِس بْنِ رَبِيْعَةَ قَالَ رَآيْتُ عُمَرَ "عاب بن ربيع بناه كتر بي كه يس خضرت مر يُقَبَّلُ الْحَجَرَ وَيَقَوَّلُ إِنِّيْ لاَعْلَمُ إِنَّكَ تناه كو ديكاكه جمر اسود كو بوسه دے رہے تھے اور حَجَرٌ مَا تَنْفَعُ وَلاَ يَضُرُ وَلَوْلاَ أَنَّيْ رَآيْتُ كَتِ تَظْ كو ديكاكه جمر اسود كو بوسه دے رہے تھے اور رَسُوْلَ الله بِيَالَة يُقَبَّلُ مَا قَبَلْتُكَ» (متفق عليه دے سكتا ہے نه نقصان اور اگر ميں نے رسول اللہ بحواله مشكوة، كتاب المناسك باب دخول مكه التي تركيم يوسه ديتے ہوتے نه ديكام تر قال تحق والطواف فصل ثالث)

💮 متوازی فیصلے

متوازی فیصلے سے جاری مراد میہ ہے کہ رسول اللہ نے ایک سنت جاری فرمائی کیکن عمر تلاظھ نے اس سنت کے علاوہ کوئی دو سرا ایسا طریقہ اختیار فرمایا جو کہ قرآن کریم یا سنت نبوی سے ہی استنباط کیا گیا تھا مثلاً: ۱۲/ ۲۲ عراق کی مفتوحہ زمینوں کو قومی ملکیت میں لینا: اس واقعہ کو منگرین حدیث بڑے شدو مد سے پیش کر کے یہ خابت کیا کرتے ہیں کہ سنت رسول ایک بدلنے والی چیز ہے۔ ورنہ حضرت عمر تلاظھ سنت رسول کے خلاف کیے زمینوں کو قومی تحویل میں لے سکتے تھے؟

ہم اس کے جواب میں صرف اننا عرض کریں گے کہ شریعت صرف سنت رسول کا نام نہیں بلکہ کتاب وسنت کا نام ہے۔ رسول اللہ نے مجاہدین میں خیبر کی زمین تقسیم کی تقمی تو وہ بھی ایک آیت کی رو سے ایسا کیا تھا کہ اموال غذیمت میں سے پانچواں حصہ بیت المال کا باقی سب مجاہدین کا ہے اور عمر تلاثقہ نے جو مفتوحہ زمینوں کو قومی ملکیت میں لیا تھا۔ تو وہ بھی ایک آیت کے طکڑے وَالَّذِیْنَ جَاءُوْ مِنْ بَعُدِهِمْ (10:1) کی رو سے کیا تھا۔ اس اجمال کی تفصیل کو پرویز صاحب نے بھی شاہکار رسالت ص ۲۸۔ 19 پر "قرآن سے استاباط نتائج"کی ذیلی سرخی کے تحت دے وی جی۔ لہذا ہمیں تفصیل میں جانے کی ضرورت نہیں۔

جم آئینہ پُرویزیت "شرع تر میم" کا اطلاق اس لیے نہیں ہو سکتا کہ یہ ایک متوازق صورت ہے جو قرآن کریم ہی سے مستبط ہے اور چونکہ اس پر صحابہ کا اجماع ہو گیا۔ یعنی تمام صحابہ نے آپ کے قرآنی استنباط کو درست تسلیم کر لیا تھا۔ لہذا یہ شرع جمت اور ایک متوازی صورت بن گئی۔

<u>۲۲/۲۲ شراب کی تعزیر میں اضافہ:</u> اس فیصلہ کی دو حیثیتیں ہیں ایک سر کہ یہ فیصلہ آر ڈی نیس کی صورت میں نافذ کیا گیا۔ اس لحاظ سے اس کی حیثیت وقتی اور عارضی ثابت ہوتی ہے۔ دو سرے یہ کہ یہ فیصلہ مجلس شور کی میں بالا جماع طے پایا تھا کہ شرابی کو ۲۰ سے بجائے ۸۰ کو ڑے لگائے جائیں۔ دلیل یہ تھی کہ اکثر شرابی بد مست ہو کر تہمت تراشیاں کرنے لگتے ہیں۔ اس لحاظ سے اس فیصلہ کی حیثیت شرعی حجت کی بن جاتی ہے۔ تو جس طرح مفتوحہ زمین محابدین میں تقسیم کر دینا بھی شرعی فیصلہ ہے اور قومی تحویل میں لے لینا بھی۔ اس طرح محرم کے حالات کے تقاضا سے مطابق اور جرم کی نوعیت کے پیش نظرہ ۲۰ کو ڑے لگانا محل کیا تھا۔

#### (3) درست اجتمادات

درست فیصلوں سے ہماری مراد حضرت عمر بنائٹڑ کے ایسے فیصلے ہیں۔ جو حالات کے مطابق درست بھی تھے ادر ان سے کوئی شرعی حکم مجروح بھی نہیں سو تا مثلاً۔

ست ست کتاب ہو میں اور ایسی اور ایسی عورت سے نکاح کا جواز قرآن کریم سے ثابت ہے۔ تاہم یہ امیازت ہی ہے۔ تکم منیں اور ایسی اور ایسی اجازت کو خلیفہ وقت وقتی مصالح کی خاطر مطلوبہ عرصہ کے لیے ختم بھی کر سکتا ہے اور ایسے فیصلہ کی حیثیت محض وقتی فیصلے یا آرڈی نینس کی ہوتی ہے۔ چنانچہ اس آرڈی نینس کی موتی ہے۔ خدم تعلیم کر سکتا ہے اور ایسے فیصلہ کی حیثیت محض وقتی فیصلے یا آرڈی نینس کی ہوتی ہے۔ چنانچہ اس آرڈی نینس کی موتی ہے۔ خدم بھی کے نظار کر سکتا ہے اور ایسے فیصلہ یا آرڈی نینس کی موتی ہے۔ خرما دی ہے کہ ''اس نظار کی اجازت کی وجہ سے جن میں جعفر شاہ صاحب اور پرویز صاحب دونوں نے وضاحت فرما دی ہے کہ ''اس نظار کی اجازت کی وجہ سے کتابیہ عورتوں سے نظار کا رواج پڑ گیا۔ جس سے نئے نئے فتنے ابھر نے کااندیشہ مو گیا تھا'' اندریں صورت حال حضرت عمرینا تو کا یہ فیصلہ یا آرڈی نینس درست معلوم ہوتا ہے۔ تاہم جب خطرت عمرینا تو تھن کی ای دولی ی خطرت عمرینا تو کو کا یہ فیصلہ یا آرڈی نینس درست معلوم ہوتا ہے۔ تاہم جب خطرت عمرینا تو نظار کا دولی کی دولی کھی کو تو ن کی دولی کی میں کی میں دی خطرت عمرینا تو کو نے میں دی میں دولی ہے۔ جم پر کوئی ضروری نیں۔ خطرت عمرینا تو کو کی کی میں دولی ہے میں دولی ہے۔ جن یمان نے کہا۔ آپ کی ذاتی رائے کی پابندی ہم پر کوئی ضروری نیں۔ چنانچہ اس ممانعت کے باوجود لوگوں نے کثرت سے شادیاں کیں۔

البتہ یہ مسلہ قابل غور ہے کہ کتابیہ عورت سے نکاح پر پابندی کس خلیفہ راشد نے نگائی؟ اس سلسلہ میں جعفر شاہ صاحب کے بیان کہ یہ پابندی

جر آئینہ ترویزیت حضرت علی تلالات نے لگائی تھی۔ مگر مقالات کے ص ۹۹ پر آپ فرماتے ہیں کہ: "مثلاً حضرت عمر تلالات نے اپنے دور میں کتابیہ کو نکاح میں لانے سے روک دیا یہ فقط ایک وقتی آرڈی نینس تھا۔" اب چو نکہ پرویز صاحب بھی اس یابندی کو حضرت عمر بلالاتنے سے ہی منسوب کرتے ہیں (شہکار رسالت

ص ۲۷۹) للذا نہی قول رائح معلوم ہوتا ہے اور ایسا معلوم ہوتا ہے کہ شاہ صاحب نے غالبا شرعی تر میم ص ۲۷۹) للذا نہی قول رائح معلوم ہوتا ہے اور ایسا معلوم ہوتا ہے کہ شاہ صاحب نے غالبا شرعی تر میم کرنے والے خلفائے راشدین کی تعداد میں اضافہ کی خاطر اس پابندی نکاح کو حضرت علی بناٹو کی طرف منسوب کر دیا ہے۔ بہرحال جو کچھ بھی ہوا۔ یہ ایک وقتی فیصلہ تھا شریعت کا فیصلہ اپنی جگہ پر اٹل اور قائم ودائم ہے۔

ای طرح کا ایک مسلہ یہ بھی ہے کہ ازروئے قرآن اہل کتاب کا کھانا مسلمانوں کے لیے حلال ہے۔ یہ بھی اجازت ہے حکم نہیں اس آیت کا یہ مطلب ہر گز نہیں کہ مسلمان اور اہل کتاب ایک دو سرے ک دعو تیں کرتے پھریں۔ یا ایک دو سرے سے بلا تکلف کھانے پینے کی اشیاء کا لین دین کیا کریں۔ بلکہ اس کا مطلب صرف یہ ہے کہ عند الفرورت مسلمانوں کے لیے اہل کتاب کا کھانا حلال ہے۔ ای اصول کے تحت حضرت عمر بڑا تھو نے مسلمانوں کی بستیوں سے اہل کتاب کے ذبیحہ خانے بند کرا دیے اور فرمایا کہ اب ان کی ضرورت نہیں رہی۔ مسلمانوں کے اپنے ذبیحہ خانے بھی کھایت کر سکتے ہیں۔

مرا کر کو ق کے مصارف اور تالیف قلوب: قرآن کریم نے زکوۃ کے آٹھ مصارف بیان فرمائے۔ جن میں ایک مصرف تو تالیف کے لیے خرج کرنا بھی موجود ہے۔ لیکن قرآن کریم کے ان بتائے ہوئے آٹھ مصارف کا یہ مطلب ہر گز نہیں ہے۔ اگر یہ آٹھ مدات کسی دور میں موجود نہ ہوں تو بہ تکلف یہ آٹھ مدات پوری کرو۔ مثلا اگر عاملین زکوۃ میں سے کوئی یہ خدمت فی سبیل اللہ سرانجام دینا چاہے تو یہ قطعا ضروری نہیں کہ اسے بھی اس کا حصہ دے کے چھوڑو۔ یا کسی وقت کسی مقام پر فقراء و مساکین کا وجود ختم ہو جاتا ہے۔ تو اس آیت کا یہ مطلب بھی نہیں کہ پہلے فقراء و مساکین پیدا کرد۔ بھر ان کا حصہ دو۔ ہو جاتا ہے۔ تو اس آیت کا یہ مطلب بھی نہیں کہ پہلے فقراء و مساکین پیدا کرد۔ بھر ان کا حصہ دو۔ برابر تقسیم کردو۔ بلکہ اس تقسیم میں بھی پیش آمدہ حالات کو سامنے رکھ کر مال کو تقسیم کر ہے ہر میں برابر تقسیم کردو۔ بلکہ اس تقسیم میں بھی پیش آمدہ حالات کو سامنے رکھ کر مال کو تقسیم کر ہے ہمد میں تریم کے اس تھم کا مطلب صرف یہ ہے کہ اگر یہ آٹھ مدات یا ان میں سے جنتی مدان کا قرآن میں ہے کسی کو محروم نہ رکھنا چاہئے۔ ان مدات میں زکوۃ خرچ کی جا تھی ہوں ان

دور نبوی سی میں اسلام لانا مصائب کو دعوت دینے کے مترادف تھا۔ معاشرتی تکلیفوں کے علادہ معاشی پریشانیوں کا بھی سامنا کرنا پڑتا تھا۔ بالحضوص ہجرت کی صورت میں تو ساری جائیداد سے ہی ہاتھ دھونا پڑتا ان حالات میں تالیف قلوب کی ایک مد رکھی گئی جس سے نو مسلسوں کو معاشی پریشانیوں سے نجات دلائی جاتی تھی۔ دور فاروتی میں بیہ صورت حال بالکل بدل گئی تھی۔ اس دور میں اسلام لانا مصائب کا باعث

کم آئینہ پرویزیت نہیں بلکہ عزو وافتخار کا باعث بن گیا تھا اور نو مسلموں کو بھی فور آپہلے مسلمانوں کے سے پورے حقوق فور ا حاصل ہو جاتے تصے اس لیے حضرت عمر بنا تھ نے مصالح امت کی خاطر اس مد کو ختم کر کے سے حصہ بھی دو سری قابل احتیاج مدات کی طرف ختفل کر دیا اور آپ کا یہ فیصلہ اس لحاظ سے سنت نبوی کے مطابق بھی تقا کہ آپ اپنی پانچویں جصے میں سے ایک حصہ اپنی سارے ذوالقربی میں تقسیم نہ فرماتے تھے۔ بلکہ صرف ہو ہاشم اور بنو عبدالمطلب میں تقسیم کر دیتے تھے۔ اور بنو نو فل اور بنو عبد شمس کو چھوڑ دیتے تھے اور تقسیم بھی اس طرح نہیں کہ سب کو برابر دے دیتے۔ بلکہ ان میں سے ضرورت مندوں کی ضرورت کا لحاظ رکھ کر انہیں دیا کرتے تھے۔

#### 🚯 اجتهادی غلطیاں

اجتمادی غلطیوں سے ہماری مراد آپ کے ایسے فیصلے ہیں جو آپ نے نافذ تو کر دیے لیکن بعد میں آپ کو اپنی غلطی کا احساس ہو گیا تھا مثلاً۔

1/۲۵ و خلائف میں اسلامی خدمات کا لحاظ: نبی منتظم اور حضرت ابو بکر رینا طور کے دور میں امت کے ضرورت مند افراد کو ان کی ضرورت کے مطابق و خلائف دینے جاتے تھے۔ حضرت عمر رینا طور کی رائے سیر تھی کہ و خلائف کی مقدار کا تعین اسلام کی خدمت کے مدارج کے مطابق ہونا چاہیے۔ حضرت عمر رینا طور نے اپنی سیر رائے حضرت ابو بکر رینا طور کو پیش کی تو حضرت ابو بکر رینا شو نے فرمایا۔ ہم ان لوگوں کی ضروریات کا ہی خیال رکھیں گے اور ان کی اسلامی خدمات کا معاوضہ ان کو اللہ کے ہاں سے ملے گا پھر جب عمر رینا شور کا دور خلافت آیا۔ تو آپ نے فورا اپنی رائے پر عمل در آمد شروع کر دیا اور و خلائف کی تعیین کچھ اس طرح کی۔

اممهات المومنين تكلفتُ كو بارہ بارہ ہزار درہم سلانہ۔ حضور متناطع سے قرابت کی بناء پر حضرت عباس' حضرت علی اور معفرات حسنین رشاطتہ کو پارٹیج پارٹیج ہزار' دفاعی جنگوں میں شریک ہونے والے تجاہدین کو چار چار ہزار' فتح مکہ سے پہلے ،جرت کرنے والوں کو نتین نتین ہزار اور فتح مکہ کے بعد اسلام لانے والوں کے لیے دو ہزار درہم مقرر کئے۔ باقی لوگوں کو ایک ہی درجہ میں رکھا اور وظیفہ سے کوئی محروم نہ رہا۔ (اسلام میں عدل اجتماعی سید قطب شہید صفحہ ۲۰۵۲-۵۵ م)

ای معاشی پالیسی کے غلط اثرات آپ کی زندگی میں ہی نمایاں ہونے شروع ہو گئے تھے۔ جب آپ نے طبقاتی تقسیم کا آغاز اپنی آنکھوں سے ملاحظہ فرما لیا تب جا کر آپ کو اپنی غلطی کا احساس ہوا۔ اور آپ نے ارادہ کیا کہ اگر الحکے سال تک زندہ رہا تو اس پالیسی کو حضرت ابو بکر صدیق بڑاٹھ کی پالیسی نے مطابق کردوں گا گھر افسوس ہے کہ الحکے سال کے آنے سے پہلے ہی آپ کی شہادت واقع ہو گئی چنانچہ سمی پالیسی حضرت عثمان کے زمانہ میں جاری رہی اور طبقاتی تفادت ہڑھتا گیا۔ بہرحال یہ فیصلہ بھی تدہیری قسم کا ہی قلام سے

#### أكمينة رُويزيت ٢٢٦ (حصه ينجم) دفاع حديث

<u>۲۲۲۲ - ۲۲۲ تعليق ملمانة اور حلاله</u> : حضرت عمر تلاشخ نے جب مسلمانوں ميں بد وبا عام ديکھی که ده سنت رسول کے طريقه کے خلاف بيک مجلس تين طلاق ديتے ہيں تو آپ نے ايسے لوگوں کو ان کی اس حرکت کی سزا بد دی که الیی تين طلاق کو قانونا تين طلاق ہی شار کر کے اسے طلاق رجعی کے بجائے طلاق جرکت کی سزا بد دی که الیی تين طلاق کو قانونا تين طلاق ہی شار کر کے اسے طلاق رجعی کے بجائے طلاق جرکت کی سزا بد دی که الی تين طلاق کو قانونا تين طلاق ہی شار کر کے اسے طلاق رجعی کے بجائے طلاق جرکت کی سزا بد دی که الی تين طلاق کو قانونا تين طلاق ہی شار کر کے اسے طلاق رجعی کے بجائے طلاق جرکت کی سزا بد دی که الی تين طلاق کو قانونا تين طلاق ہو عيت کا تقا تا جم ميں بد تسليم کرنے ميں پھر جاک نميں جب کہ قرار دے ديا۔ اگرچه آپ کا بد فيصله سايسی نوعيت کا تقا تا جم ميں بد تسليم کرنے ميں پھر جاک نميں جب کہ قرار دے ديا۔ اگرچه آپ کا بد فيصله سايسی نوعيت کا تقا تا جم ميں بله براہ راست کتاب الله اور سنت رسول کے جب کہ قراف تقا۔ آپ کا بد فيصله کری تر ميم "نميں بلکه براہ راست کتاب الله اور سنت رسول کے ميں تعلق آپ کا بد فيصله شری تبديلي يا شری تر ميم "نميں بلکه براہ راست کتاب الله اور سنت رسول کے مع طلاف تقا۔ آپ اپنی اسی دی تعربی یا شری تر ميم "نميں بلکه براہ راست کتاب الله اور سنت رسول کے محلاف قول کی تعربی الله ميں آسانی رکھی تھی۔ گر لوگوں نے کتاب الله سے تھے کہ الله تعالی نے لوگوں کے لیے طلاق کے مسلمہ ميں آسانی رکھی تھی۔ گر فرماتے تھے کہ من يُنتَقُن اللَّهُ يَخْعَظُنُ لَهُ مَخْوَ جًا يعنی الله تعالی اس شخص کے لیے مسلمہ ميں آسانی رکھی تھی۔ گر فرماتے تھے کہ من يُنتَق اللَّهُ يَخْعَظُنُ لَهُ مَخْوَ جًا يعنی الله تعالی اس شخص کے لیے مسلمہ ميں آسانی رکھی تين طلاق ديند ميں الله تعالی ہے مسلمہ ميں الله يو ال ميں خرات ميں ميں خرات کی مستحق مطلق نميں دو تر ميں ميں ديند اور کی رعایت کے مستحق نميں ہو سکتے۔

حضرت عمر من طحنرت عمر من طحن دانش اور سیاسی مذہر سے کسے انکار ہو سکتا ہے تاہم یہ بھی ایک حقیقت ہے کہ وہ ہمر حال عام انسان ہی تھے نبی نہ تھے کہ ان کا ہرا بہتماد در ست اور قابل احتجاج ہو۔ آپ کے اس فیصلہ کی غلطی کا اس سے زیادہ واضح اور کیا ثبوت ہو سکتا ہے۔ کہ اس فیصلہ پر صحابہ کا اجماع نہ ہو سکا اور بوئے بوئے صحابہ کرام مثلاً حضرت این عباس' حضرت عبد الرحمٰن بن عوف حضرت علی مناظر اور حضرت عبد اللہ بن مسعود وغیرہم آپ کے اس فیصلہ کے خلاف شکے (اعلام الموقعین اردو' ص:204 کا ابن القیم' مطبوعہ المحدیث اکادی' اُردد بازار' لاہور)

حضرت عمر بناطحہ کا میہ خیال تھا کہ اس آرڈی نینس سے ڈر کر لوگ ایپ اس غیر شرعی فعل سے باذ آجائیں گے۔ میہ کام تو ہو نہ سکا کیونکہ میہ فیصلہ محض سیاسی نوعیت کا تھا اور اس کی شرعی بنیادیں نہایت کمزور تھیں۔ اس کے برعکس اس فیصلہ سے ایک اور بڑا بگاڑ پیدا ہو گیا اور وہ میہ تھا کہ اب لوگ حلالہ کرنے اور کرانے کی راہیں اختیار کرنے لگے۔ جس کے بے حضرت عمر یناظر کو ایک نیا آرڈی نینس جاری کرنا پڑا جس میں آپ نے حلالہ کرنے اور کرانے والے دونوں کے لیے "رجم" کی سزا کا اعلان کیا۔ یہ معلوم نہیں ہو سکا کہ حضرت عمر یناطحہ نے اس آرڈی نینس کے ماتحت کس محلل یا محلل لہ 'کو رجم کیا بھی تھا یا نہیں۔ تاہم میہ بات وثوق سے کہی جاسمتی ہے کہ حلالہ والا آرڈی نینس تطلیق شلانہ والے آرڈی نینس کا ہی تہمہ یا دوسرا رخ تھا۔

انسان فطرتاً جلد باز واقع ہوا ہے۔ اللہ تعالٰی اور اس کے رسول نے جو طلاق کا طریقہ بتایا وہ اس فطرت کالحاظ رکھ کر بتایا تھا۔ ایک ہی مجلس میں تین طلاق اس جلد باز فطرت کا بتیجہ ہے اور جب ایسا ہی واقعہ دور نہوی میں ہوا تو آپ نے اسے ایک ہی طلاق شار کیا۔ پھر دوبارہ سے واقعہ ہوا تو آپ سخت ناراض ہوئے اور

آئينة پُرويزينت ٢٣٨ ﴿ (حصه پُنجم) دفارع حديث فرمایا که «میری زندگی میں کتاب اللہ سے تھیلنے لگے ہو؟ " تاہم طلاق ایک ہی طلاق شار کی اور ساتھ ہی بیہ بحى فرمايا كه محلل اور محلل له ودنون ملعون بي - اب حضرت عمر مناهم كابير تعزيراتي فيصله بحلا انساني فطرت کو کیسے بدل سکتا تھا؟ نیتجا طلالہ کے واقعات رونما ہونے لگے جس کیلیے دو سرا آرڈی نینس جاری کرنا پڑا-بعد ازال امام ابو حنیفہ ؓ نے بھی حضرت عمر رفائند کے فیصلہ کے مطابق فتوی دیا جو یہ تھا کہ ایک مجلس میں تین طلاق دینے والا سنت کے خلاف ہونے کی وجہ سے گناہ جمیرہ کا مرتکب ہو تا ہے۔ تاہم تین طلاقیں یڑ جاتی ہیں۔ بعد کے ادوار میں لوگ گناہ تبیرہ کے ار تکاب والی بات بھی بھول گئے اور <sup>ح</sup>نفیوں میں بالخصوص ایک مجلس میں تین طلاق کا دستور چل نگلا۔ اب چونکہ یہ فتوی فطرت انسانی کے خلاف ہے اور اس کے مفاسد بے شار میں لہذا احناف کا ایک کثیر طبقہ امام صاحب کے اس فتوی سے متفق خمیں ہے۔ وہ فقہ مالکیہ کے مطابق اے ایک ہی طلاق قرار دیتے ہیں۔ رہے اہل حدیث تو وہ حضرت عمر تناثقہ کے اس فیصلہ کو۔ خواہ وہ مفید تھایا غیر مفید۔ ایک وقتی ادر عارضی فیصلہ سمجھتے ہیں۔ جو شریعت کے عظم پر کسی طرح بھی اثر انداز نہیں ہو سکتا۔ ان کے خیال کے مطابق درست طریقہ کار آج بھی وہی ہے جو سنت رسول سے ثابت ہے دور فاروقی میں بھی سنت رسول کے مطابق طریقہ کار ہی درست تھا۔ حضرت عمر بناتش کے اس فیصلہ کی غلطی کی سب ہے بڑی دلیل ہیے ہے کہ بعد میں آپ کو اس فیصلہ پر بہت ندامت ہوئی۔ امام ابن قیم اینی تصنیف اغاثاۃ اللھفان کے ص ۳۳۶ پر حدیث کی معتبر کتاب مند اساعیل کے حوالے سے لکھتے ہیں کہ: <sup>ور</sup> حفرت عمر بناش<sub>ن</sub> کہتے ہیں کہ مجھے تین باتوں پر شدید «قَالَ عُمَر: مَا نَدِمْتُ عَلَى شَيْءٍ نَدَامَتِيْ ندامت ہوئی (جن میں ہے پہلا نہی طلاق والا مسّلہ عَلَى ثَلَاثٍ أَنْ لاَ أَكُون حرمت الطَّلاق ے) کاش کہ میں طلاق (رجعی) کو حرام نہ کر<sup>ت</sup>ا۔ . الخ» حضرت عمر بٹائھ کے اس اعتراف کا ذکر جعفر شاہ صاحب پھلواروی نے بھی اپنی تصنیف مقام سنت کے ص ٤٢ پر اور مقالات کے ص ١٢٢ پر کيا ہے۔ نگہ باز گشت : ایسے ۲۷ امور جن کے متعلق کہا گیا ہے کہ ان میں حضرت عمر رکانا نے شرع تبدیلیاں کیں کی تفصیل کچھ اس طرح ہے کہ ان میں ہے۔ ا۔ ۷ امور ایسے ہیں جو تدبیر سے تعلق رکھتے ہیں۔ ان میں کچھ تو مطابق شریعت ہیں۔ باقی بھی کم از کم شریعت کے منافی نہیں اور دہ یے امور یہ ہیں۔ کھو ژوں پر اور دریائی پیداوار پر زکوۃ 'عشور' نومسلم کی غیر منقولہ جائیداد کے عوض کفاف۔ خراج کی مختلف ممالک میں مختلف شرحیں جزید کو زکوۃ کے برابر مقرر کرنا اور حضرت عثمان کا جمعہ کے خطبہ میں حاضری کے لیے ایک اذان کا اضافہ۔ ۲۔ اور درج ذیل ۵ امور ایسے ہیں۔ جو شریعت کے سمی واضح تکم کی تائید کرتے ہیں مثلاً '' آئندہ کوئی عرب غلام نہیں ہو سکتا" غلامی کو تم کرنے کے لیے ایک موثر قدم ہے۔ انتشار واختلاف ختم کرنے

آئیند پُرویزیت 🔨 (حصه پنجم) دفاع حدیث کے لیے جنازہ کی چار تکبیروں پر اجماع یا تراویح کی جماعت' تتسخر کو روکنے کے لیے ہجو کی سزا مقرر کرنا اور فحاش سے سدباب کے طور پر غزاد میں عورتوں کا نام لینے پر سزا کا اعلان۔ ۳۔ حضرت عمر بنائند کے ۲ فیصلے متوازی فیصلوں کی حیثیت رکھتے ہیں۔ مفتوحہ زمین کو قومی تحویل میں لینا۔ شرابی کی سزا ۸۰ کو ڑے مقرر کرنا۔ ۴۔ اور ۲ فیصلے شرعی اجازت کو وقتی طور پر محدود کرتے ہیں کتابیہ سے نکاح پر پابندی اور زکوۃ کے مصارف سے عدم ضرورت کی بناء پر تالیف قلوب کی مد کا اخراج۔ ۵۔ وظائف میں اسلامی خدمات کالحاظ رکھنا آگرچہ تدبیری مسئلہ ہے۔ تاہم اس میں حضرت عمر بنائند نے اس معللہ میں اپنی رائے کو درست نہ پایا۔ تاہم اس سے کسی شرعی حکم پر کوئی زد نہیں پڑتی۔ گویا مندرجہ بالا ۱۷ امور ایسے ہیں جن پر شرعی تبدیلی کا اطلاق نہیں ہو سکتا۔ ٢- تطليق ثلاثة والا صرف ايك مسئله ايما ب جو خلاف سنت ب- بم اس خلاف سنت كمت من الين ہارے کرم فرما اسے "شرعی تبدیلی" کا نام دیتے ہیں۔ اسی مسلم کے نتیجہ کے طور پر آپ نے طالبہ کرنے اور کرانے والے کی سزا رجم مقرر کی اور کی وجہ ہے۔ جس پر آخر میں آپ کو شدید ندامت بھی ہوئی اور غلطی کا احساس بھی ہو گیا۔ 2- اب بقایا آتھ امور ایسے ہیں۔ جن کی ابتدا تو دور نبوی میں ہوئی کیکن ان حضرات نے اپنی لاعلی یا تجاہل عارفانہ یا مغالطہ آفری کی دجہ سے ان امور کی ابتدا کو حضرت عمر مناتحہ کی طرف منسوب کر دیا بے اور وہ آٹھ امور سے صبح کی نماز میں الصلوة خیر من النوم کا اضافیہ قلط میں چوری کی سزا موتوف کرنا۔ غیر شادی شدہ ک سزا سے جلا وطنی کو موقوف کرنا۔ ام ولد کی خرید وفروخت پر پابندی عائد کرنا۔ زنا بالجبر کی صورت میں عورت یر سے سزا موقوف کرنا۔ طواف میں سے رمل کو موقوف کرنا۔ حضرت عمر بنا تا یہ اصول کہ قاتل مقتول کا وارث نهيس جو سكتا اور جنگ تبوك ميس رسول الله ملتي الم كافديد مقرر كرنا-قبلہ جعفر شاہ صاحب نے ۱۲ عدد شرعی تبدیلیوں کا ذکر کرنے کے بعد سے نتیجہ پیش فرمایا ہے کہ اگر حضرت عمر بنائلہ حالات کے نقاضوں کے تحت کتاب وسنت کے احکام میں تبدیلی کر کیلتے ہیں تو۔ (الف) خود حضرت عمر بنا تند کے فیصلوں میں تبدیلی کیوں شیں کی جا سکتی؟ (ب) دو سری اسلامی حکومتوں کو بھی بیہ حق حاصل ہے کہ وہ بدلتے ہوئے حالات کے تقاضوں کے تحت کتاب دسنت کی نئی تادیل یعنی تبدیلی کر لیا کریں۔ اب دیکھتے اگر قبلہ شاہ صاحب کے اس پیش کردہ نتیجہ کو خود حضرت عمر ہی تشکیم نہ کریں تو دو سرے کیونکہ تشلیم کر کیلتے ہیں۔ حضرت عمر بنا تھو نے علیٰ وجہ البصیرت میہ سمجھ لیا تھا کہ اب رمل کی ضرورت باقی

#### تمنینہ ترویزیت منیں رہی۔ اس کے باوجود آپ نے رمل کیا اور کہتے جاتے تھے کہ ہم ایسی کوئی چیز چھوڑنے کو تیار نہیں جسے نبی سربی جالائے تھے۔ اسی طرح آپ نے علیٰ وجہ البصیرت حجر اسود کو یوں مخاطب کیا تھا کہ میں جانتا ہوں کہ تو ایک پھر ہے جو نہ فائدہ پنچا سکتا ہے۔ نہ نقصان اس سمجھ کے باوجود آپ نے حجر اسود کو چو منے کا عبت کام کیا اور ساتھ ہی سی بھی کہا <sup>دو</sup>اگر نبی سربیکی نے تعہیں نہ چوہ ہو تا تو میں تیتھے کبھی نہ چو متا" 1 تبتائے سنت رسول سے استمساک واعتصام کی کوئی اس سے بہتر مثال مل سکتی ہے؟ ہم نے صرف ان دو دافعات سے استشہاد کیا ہے۔ جن کا ذکر اس مضمون میں آیا ہے۔ ورنہ سنت رسول کی پیروی سے متعلق آپ کی بیسیوں روایات موجود ہیں۔

(2) اگر بغرض تسلیم حضرت عمر تلاظ سنت رسول میں تبدیلیاں کرنا بھی چاہتے تو صحابہ کرام کی موجود گی میں وہ کر بھی خاہتے تھے۔ آپ نے تطلیق ثلاثہ کا نفاذ کیا تو صحابہ کبار نے آپ سے اختلاف کیا اور بلا تر آپ کو ندامت ہوئی۔ آپ نے حلالہ کی سزا رجم کا اعلان کیا۔ لیکن کمی کو بھی سیر سزا نہ دے سکے۔ حالا نکہ آپ کو ندامت ہوئی۔ آپ نے حلالہ کی سزا رجم کا اعلان کیا۔ لیکن کمی کو بھی سیر سزا نہ دے سکے۔ حالا نکہ تطلیق ثلاثہ کا نفاذ کیا تو صحابہ کبار نے آپ سے اختلاف کیا اور بلا تر آپ کو ندامت ہوئی۔ آپ نے حلالہ کی سزا رجم کا اعلان کیا۔ لیکن کمی کو بھی سیر سزا نہ دے سکے۔ حالا نکہ تطلیق ثلاثہ کا لازمی نتیجہ حلالہ کا فروغ ہے۔ آپ نے نماز تراوت کی جماعت مقرر کی۔ تو اکثر صحابہ نے سے نماز اپنے گھروں میں پڑھنا شروع کر دی۔ آپ نے کتابیہ عورت سے نکاح پر پابندی لگائی حالا نکہ بظاہر سے نماز اپنے گھروں میں پڑھنا شروع کر دی۔ آپ نے کتابیہ عورت سے نکاح پر پابندی لگائی حالا نکہ بظاہر سے نماز ایک سیست اقدام تھا۔ لیکن صحابہ نے قرآنی اجازت کے مقابلہ میں آپ کی اس پابندی کو قطعاً قبول نہ کیا اور عراق کے مقابہ میں آپ کی میں ہوں ہوں ہوئی ہے۔ آپ نے کتابیہ عورت سے نکار پر پابندی لگائی حالا کہ بطاہر سے نہ تر حال تک دیگر ہوں ہوں پڑھی شروع کر دی۔ آپ نے کتابیہ عورت سے نظار چران ہوں پڑھی خالوں نہ کیا اور میں پڑھنا شروع کر دی۔ آپ نے کتابیہ عورت سے نکار پر پابندی کو قطعاً قبول نہ کیا ایک مستحین اقدام تھا۔ لیکن صحابہ نے قرآنی اجازت کے مقابلہ میں آپ کی اس پابندی کو قطعاً قبول نہ کیا اور عراق کی میں نہ میں خورت سے شادیاں کیں۔

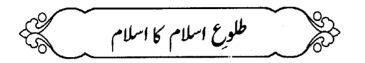
③ بدلتے ہوئے حالات کے تحت صرف ایسی تبدیلی ہی گوارا ہو سکتی تھی جس کی شریعت میں گنجائش موجود ہو اور اس پر صحابہ کا اجماع ہو جائے جیسے مفتوحہ زمینوں کو قومی تحویل میں لینا یا خطبہ جعہ کے لیے ایک اذان کا اضافہ یا شرابی کی سزا میں اضافہ وغیرہ۔

اختلافی مسائل کا اختلاف اجماع محابہ سے ختم کرایا جاتا تھا جیسے نماز جنازہ کی چار تکبیریں یا عسل جنابت کی ایک اختلافی شکل۔ پنجبرہ دغیرہ۔

® اولیات عمر خواہ وہ نصف صد ہیں یا کم وبیش صرف تدہیری اور امدادی امور سے تعلق رکھتی ہیں۔ کسی شرعی امر میں جہال کوئی گنجائش بھی ہو۔ رسول اللہ سٹ لیا کے بعد تبدیلی کا کسی کو اختیار نہیں۔ نہ حضرت عمر طافتہ کو اور نہ ہی کسی دو سری اسلامی حکومت کو۔ حضرت عمر طافتہ کو خود بھی اس امر کا اعتراف تھا۔ اور اس سلسلہ میں صحابہ کرام طِنْ شَقْهِ بھی آپ نے پاسبان تھے۔

\$ \$ \$





فهرست ابواب

طلوع اسلام کا ایمان بالغیب
 طلوع اسلام اور ارکانِ اسلام
 وی اللی سے روشنی حاصل کرنے کا طریق (مفہوم القرآن پر ایک نظر)
 فکر پرویز پر عجمی شیوخ کی اثر اندازی
 والی انقلاب کا ذاتی کردار (ایک گھریلو شمادت)
 پرویز صاحب کے لیڑیچر کی خصوصیات
 طلوع اسلام سے چند بنیادی سوالات

\*\*

www.wkrf.net (Tahafuz-e Hadees Foundation)  $\Sigma$ 

باب: اوّل

طلوع اسلام كاايمان بالغيب

"اللہ تعالیٰ نے صحابہ کرام کو قرآن میں جمال کہیں بھی مخاطب فرمایا تویایھا الَّذِیْنَ احْتُوْا بی کہ کر پکارا ہے۔ یا یُتھا الَّذِیْنَ اَسْلَحُوْا سَمِی کہا۔ ایمان کا مادہ اس ہے اور اسلام کا سلم بمعنی سلامتی گویا ان ہر دو باتوں میں امن وسلامتی کا مفہوم پایا جاتا ہے۔ تاہم ایمان اور اسلام میں مندرجہ ذیل باتوں میں فرق ہے۔ 1 ایمان کا تعلق دل سے ہوتا ہے اور اسلام کا اعضاء وجوارح سے۔ بالفاظ دیگر ایمان کا تعلق عقائد سے ہے اور اسلام کا کردار واعمال ہے۔

② ایمان و حقائد بنیاد کا کام دیتے ہیں۔ جن پر اسلام کی عمارت کھڑی ہوتی ہے۔ یہ بنیاد یا ایمان جس قدر مضبوط اور رائن ہوگا۔ اسلام کی عمارت بھی اسی لحاظ سے مضبوط اور بلند وبالا ہوگا۔ نیز اگر عقائد درست ہوں گے تو عمارت بھی درست ہوں گے تو عمارت بھی درست ہوں درست ہوں گے تو عمارت بھی مزور اور شیڑھی ہو گی۔

③ ایمان کا تعلق امور غیب سے ہوتا ہے۔ اور اسلام کا ظاہری اعمال سے۔ ان دونوں کا آپس میں تعلق ہی ہے۔ کہ عقائد کی در تی اور پختگی کا صحیح اندازہ اس کے ظاہری اعمال سے ہوتا ہے۔ گویا معیار یہ تصلق ہی ہے کہ عقائد کی در تی اور پختگی کا صحیح اندازہ اس کے ظاہری اعمال سے ہوتا ہے۔ گویا معیار یہ تصمرا کہ کسی انسان کے ظاہری افعال واعمال کس قدر کتاب و سنت کے مطابق ہیں؟ ہم اس سے یہ بخوبی اندازہ کر سکتے ہیں کہ اس کے عقائد و نظریات کس حد تک حد تک کے حد تعالی میں اعمال ہے۔ اور اسلام کا خاہری اعمال ہے اور ایک تعلق ہیں تعاد کی در تی اور پختگی کا صحیح اندازہ اس کے ظاہری اعمال سے ہوتا ہے۔ گویا معیار یہ تحد کہ کسی انسان کے ظاہری افعال واعمال کس قدر کتاب و سنت کے مطابق ہیں؟ ہم اس سے یہ بخوبی اندازہ کر سکتے ہیں کہ اس کے عقائد و نظریات کس حد تک در ست اور دل میں رائٹ ہیں۔

البتہ اس بنیاد اور عمارت یا بیج اور درخت کی مثالوں کا ایمان اور اسلام سے ایک پیلو سے فرق بھی ہے۔ اور وہ یہ ہے کہ عمارت کی بنیاد اگر کمزور ہے تو عمارت ہیشہ کمزور ہی رہے گی۔ اسی طرح بیج اگر نرم قتم کا تھا تو درخت بھی اسی قشم کا ہوگا۔ لیکن ایمان اور اسلام کا معاملہ یوں ہے ایمان اگر ابتداءً کمزور بھی ہو تو بھی اسلام یا ارکان کی بجا آوری سے ایمان ساتھ ساتھ پختہ ہو تا جاتا ہے گویا عبادات بھی مقصود بالذات

نہیں۔ ان سے مقصد انسان کی ایسی اصلاح ہوتی ہے جن سے انسانوں کے باہمی تعلقات میں خوش اسلوبی پیدا ہو اور ان کے معاملات عدل اور احسان کی مستقل اقدار کے مطابق طے پائیں۔ اس لیے عبادات بھی در حقیقت حقوق العباد کی حسن کارانہ انداز سے ادائیگی کا ذریعہ ہیں۔ ''قرآن میں حقوق العباد کا ذکر تو آیا ہے لیکن حقوق العباد کی حسن کارانہ انداز سے ادائیگی کا ذریعہ ہیں۔ ''قرآن میں حقوق العباد کا ذکر تو آیا ہدوں بی کا حق سے۔ سورہ انعام میں ہے کہ اللہ وہ ہے جس نے باغات بھی اور کھیتوں میں پھل اور فصلیں بیدوں بی کا حق ہے۔ سورہ انعام میں ہے کہ اللہ وہ ہے جس نے باغات بھی اور کھیتوں میں پھل اور فصلیں پیدا کی جیں۔ تم اس پیدادار کو اپنے کام میں لاؤ وَانتوا حققہ یَوْمَ حَصَادِہ (۲:۳۱) اور فصل کا شخ کے دن مقامات پر محتاجوں اور خلار ہے کہ یہاں جس چیز کو اس (خدا) کا حق کما گیا ہے سے وہی ہے جسے دو سرے مقامات پر محتاجوں اور خورت مندوں کا حق قرار دیا گیا ہے۔ حقوق العباد سے الگ کچھ نہیں۔ ایس العلوم ہو تا ہے کہ عیسائیت میں جو شتویت تھی کہ خدا کا حقہ خدا کو دو اور قیصر کا قی کھی ہیں۔ میں ہیں۔ اس ال

چلئے اب خدا کی عبادت سے بھی چھٹی ملی کیونکہ جب اللہ کا بندوں پر کوئی حق ہی نہیں تو عبادت کیسی؟ بندوں کے معاملات حسن کارانہ انداز سے ٹھیک کرلو۔ تو خدا کی عبادت بس اس میں ہی شامل ہو گئی۔

عبادات كامفهوم: بعد ميں برويز صاحب كو غالبًا يد خيال أكيا كه الله ف قرآن ميں فرمايا ہے كه "ميں فر انسانوں اور جنوں كو صرف اپنى عبادت كے ليے پيدا كيا ہے" اور ميں عبادت كى كليناً نفى كر رہا ہوں تو اس آيت كى توجيمہ آپ نے يوں فرمائى كه:

"جب ہم قرآن کی وہ آیت سنتے ہیں جس میں کہا گیا ہے کہ "ہم نے جنوں اور انسانوں کو اس کیے پیدا کیا ہے کہ وہ ہماری عبادت کریں" تو اس سے ہمارے اس عقیدہ (فدکورہ بالا عقیدہ) کو اور پختگی حاصل ہو جاتی ہے کہ خدا کے سامنے اپنا کوئی پروگر ام تھا جس کی یحیل کے لیے اس نے ہمیں پیدا کر کے بیہ فریضہ عائد کر دیا کہ ہم اس کی عبادت کرتے رہیں۔ خدا کے لیے بیہ تصور صحیح نہیں۔ وہ اپنے پروگرام کی شخیل کے لیے کمی کا مختاج نہیں۔" (طلوع اسلام' ستمبر ۱۹۲۲ء' پرویز صاحب کا درس قرآن بعنو ان شرک)

اس اقتباس میں لفظ پردگرام کا مطلب سمجھے آپ اس سے مراد انسان کا ارتقائی پردگرام اور کا نکات کی شکیل کا پردگرام ہے۔ اس مقام پر آپ اس پردگرام میں انسان کی رفاقت سے محض اس لیے انکار کر رہے ہیں کہ کہیں عبادتِ خدا کا دھندا نہ گلے پڑ جائے۔ ورنہ حقیقت یہ ہے خدا کے اس ارتقائی پردگرام کا نظریہ مغربی مفکرین نے چیش کیا اور پرویز صاحب بدل وجان اس پر ایمان لا چکے ہیں۔ <sup>©</sup>

۵ مزید تفسیل آگ «فکر پرویز پر عجمی شیوخ کی اثر اندازی» میں آئے گی۔

أكنين يَرويزيت ٢٢٠ (حصه: حُشم) طلوع اسلام كا اسلام

اب یمال سوال میہ پیدا ہوتا ہے کہ اگر خدا کی عبادت کا یہ تصور صحیح نہیں تو صحیح تصور ہے کیا؟ اس ایمان اور اسلام جہال بنیاد اور عمارت ہیں۔ وہاں ایک دو سرے کے رفیق اور ایک دو سرے کو پختہ اور استوار بھی کرتے رہتے ہیں۔ تاہم چو نکہ آغاز ایمان ہی ہے ہوتا ہے۔ اس لیے اسلام میں داخل ہونے والوں کو یا ایما الذین امنوا کہہ کر پکارا گیا ہے۔

اب الگلا مسئلہ میہ ہے کہ اس بنیادیا ایمان کے اجزاء کیا ہیں۔ تو قرآن کے مطالعہ سے ہمیں معلوم ہو تا ہے کہ چھ باتوں پر ایمان لانا ضروری ہے اور یہ چھ کی چھ باتیں امور غیب سے تعلق رکھتی ہیں ان میں سے ایک بھی ایسی نہیں جسے ہم عقل و تجربہ کی کسوٹی پر پر کھ سکیں اور وہ چھ باتیں سے ہیں:

(۱) اللہ پر ایمان (۲) اس کے فرشتوں پر ایمان (۳) ایسکے رسولوں پر ایمان (۳) اس کی کتابوں پر ایمان (۵) یوم آخرت پر ایمان (۱) اس بات پر ایمان کہ تقدیر اچھی ہو یا بری سب اللہ کی طرف سے ہوتی ہے۔ اور جو شخص ان چھ ہاتوں پر یقین رکھ یا ایمان بالغیب لائے گا وہ مومن ہو گا۔

ایمان بالغیب اور مومن کی پرویزی تعریف: کیکن پرویز صاحب نے اس ایمان بالغیب سے مسلہ کو بہت آسان بنا دیا ہے۔ اس کے مطابق آپ کو صرف ایک ہی بات پر ایمان بالغیب لانا پڑتا ہے۔ آپ نے جو "جدید قرآنی اصطلاحات وضع فرمائی ہیں۔ ان کے مطابق ایمان بالغیب کی تعریف سے ہے۔ "ایمان بالغیب۔ خدا کے نظام ربوبیت کے ان دیکھے نتائج پر ایمان رکھنا(ن۔ ر ص ۸۸)۔

اب اس لحاظ سے مومن وہ ہونا چاہئے جو نظام ربوبیت کے ان دیکھے نتائج پر ایمان کے آئے لیکن اس میں آپ کچھ فرق بیان فرماتے ہیں کہتے ہیں۔

"قرآن کی رو سے مومن کیتے ہی اسے ہیں جو نوع انسان کی نشود نما کا سامان کرے ( وَالَّذِيْنَ هُمْ لِلزَّكُوةِ فَاعِلُوْنَ)" (ن- رص ۱۲۳)

یعنی آپ اسلام کے صرف ایک رکن زکوۃ پر اس انداز ہے عمل فرمائے۔ جس طرح پر دیز صاحب چاہتے ہیں تو بس آپ یکے مومن ہیں۔ اس کے بعد آپ کو ایمان بالغیب کے مذکورہ بالا اجزاء پر ایمان لانے کی ضرورت نہیں رہے گی۔

ا۔ الله ير ايمان بالغيب

اللہ پر ایمان بالغیب کا مطلب میہ ہے کہ وہ مستی ازلی ابدی ہے۔ کل کا تنات کا خالق ومالک اور رزاق ہے۔ وہی کا تنات کی ہر چیز کا انظام فرمانے والا ہے اور کا تنات میں ہر قشم کا تغیر و تبدل اس کی مشیت سے ہو تا ہے جس کی وجہ سے کا تنات میں ہر آن حوادث ظہور بذیر ہوتے رہتے ہیں۔ وہ علیم و حکیم و خبیر ہے۔ کا تنات کے ذرہ ذرہ اور اس کی ہر حرکت اور فعل کا اسے علم ہے وہ صفات کے لحاظ سے ہر جگہ موجود ہے اور اس کی ذات حرش پر ہے۔ آگرچہ ہم اس کی کیفیت معلوم نہیں کر سکتے۔ وہ انسان اور اس طرح اقوام

آئینہ کرویزیت ۲86 (حسہ: شم) طلوع اسلام کا اسلام کی کے اچھے امکال پر خوش ہوتا ہے اور برے کاموں سے ناراض ہوتا ہے وہ غفور رحیم بھی ہے اور عزیز ذوانقام بھی۔

<u>طلوع اسلام اور مسلم استویٰ علی العرش:</u> ہم پہلے بتا چکے ہیں کہ جہمیہ اور معتزلہ نے خدا سے متعلق ارسطو کا تجریدی تصور پیش کر کے بقول امام ابو حنیفہ ؓ اللہ تعالیٰ کو معدوم اور محض لاشے بنا دیا۔ وہ نہ تو اللہ تعالیٰ کا عرش پر قرار پکڑنے کے قائل تھے اور نہ ہی اللہ کے ہاتھ اور چرہ دغیرہ کو تسلیم کرنے کے وہ خدا سے متعلق جت یا سمت مقرر کرنے کو کفراور شرک سمجھتے تھے۔ اور آج معتزلہ کی تقلید میں وہی تصور طلوع اسلام پیش کر رہا ہے چنانچہ پرویز صاحب فرماتے ہیں۔

غور فرمایئے اللہ تعالیٰ کے متعلق بیہ تصور (کہ وہ عرش پر ہے کیا اندازہ پیش کر رہا ہے اللہ تعالیٰ جو کائنات کے ہر مقام پر موجود ہے۔ مکان وزمان کی تمام نسبتوں سے منزہ و مبرا اور جست <sup>©</sup> وسمت کے تمام تصورات سے بلند و بالا ہے۔ اسے آسان نو پر کسی خاص مقام میں متعین کر دینا قرآن کے تصورات الوہیت کے کس قدر منافی ہے۔"(معراج انسانیت ص ۵۳۷) اس طرح ایک دو سرے مقام پر فرماتے ہیں:

ت میں سی سی سی میں ایک سی مادرا عرش پر بٹھا رکھا ہے وہ واقعی کسی انسان کے رزق کی شایل نہیں دے سکتا۔ ''(سلیم کے نام چودواں خط' ص:۲۲۶) اور تیسرے مقام پر فرمایا:

''اگر آج سائنس کی کوئی ایجاد اس بات کا امکان بھی پیدا کر دے کہ کوئی شخص روشن کی رفتار سے مریخ یا چاند کے کروں تک پینچ جائے۔ پھر چند ثانیوں میں وہ واپس بھی آجائے تو پھر بھی میں حضور اکرم سٹی پی معراج جسمانی کو قبول نہیں کروں گا۔ اس لیے کہ میرے دعویٰ کی بنیاد ہی دو سری ہے اور وہ یہ ہے کہ جسمانی معراج سے یہ تصور کرنالازم آتا ہے کہ خدا کسی خاص مقام پر موجود ہے اور میرے نزدیک خدا کے متعلق یہ تصور قرآن کی بنیادی تعلیم کے خلاف ہے۔ (معارف القرآن'ج:۲ ص:۲۰

(۲) جت اور سمت کوئی بھی مقرر نہیں کرتا۔ کیونکہ آسان پوری زمین کو اور عرش سب آسانوں کو محیط ہے۔ بالکل اسی طرح اللہ تعالیٰ ان سب سے بڑا اور سب کو محیط ہے۔ اب اگر تو آسان کی سمت متعین ہو سکتی ہے تو پھر اللہ کی بھی ہو سکتی ہے۔ زیادہ سے زیادہ سمی کما جا سکتا ہے کہ آسان اوپر ہے۔ اسی طرح اللہ ان سب آسانوں اور عرش سے بھی اوپر ہے۔ اور سمی اعلیٰ کا معنی ہے۔ (2) طلوع اسلام کے نزدیک اللہ واقعی رزق کی حانت نہیں دے سکتا۔ البتہ قرآنی معاشرہ ضرور دے سکتا ہے اور ان کے ہاں اللہ سے مراد قرآنی معاشرہ ہوتا ہے تفصیل پہلے گزر چکی ہے۔

آئينة بَرَويزيت 787 (حصه: حُشْم) طلوع اسلام كا اسلام  $\Sigma$ اپنے دعویٰ کی تردید : گویا قرآن کی بنیادی تعلیم کے مطابق آپ کا دعویٰ یہ ہوا کہ خدا کسی خاص مقام پر او پر نہیں ہے۔ اب دیکھتے درج ذیل آیات کے معنی یا مفہوم میں اپنے اس بنیادی دعویٰ کو کس طرح بعول جاتے ہی۔ "الله ابن امر (السميم) كى ابتدا أسان ت زمين كى ﴿ يُدَبِّرُ ٱلْأَمْرَ مِنَ ٱلسَّمَاءِ إِلَى ٱلْأَرْضِ ثُمَّ طرف کرتا ہے پھروہ اسلیم اپنے تدریجی مراحل طے يَعْرُجُ إِلَيْهِ فِي يَوْمِرِ كَانَ مِقْدَارُهُ أَلْفَ سَنَةٍ کرتی ہوئی اس کی طرف بلند ہو جاتی ہے۔ ایک دن مِيمَا تَعَدُّونَ ( ) (السجدة ٣٢ / ٥) (منزل) میں جس کی مقدار تمہاری گنتی کے اعتبار سے ہزار سال ہوتی ہے۔" غور فرمایئے اگر اللہ اوپر نہیں تو یہ امر(شکیم) اس کی طرف بلند کیوں ہوتی ہے؟ پھرایک دوسرے مقام پر فرماتے ہیں: "اس حقيقت كو سوره فاطريس ان الفاظ مي بيان كياكيا ب اليه يصعد الكلم الطيب مرخوشكوار نقشہ یا نظریہ قانون ربوبیت کے مطابق اس کی طرف بلند ہو تا چلا جاتا ہے۔ وَ العملُ الصالح يَدْ فعه اور اس کی بیہ بلند پروازی عمل صالح کے سمارے پر ہوتی ہے۔ " (ایضاص۲) اب سوال میہ ہے کہ بیہ امریا سمیم یا خوشگوار نقشے یا عمل صالح آخر اوپر کو کیوں بلند ہوتے یا کرتے ہیں ؟ اگر خدا کسی خاص مقام پر نہیں اور ہمر جگہ اور ہر شے میں موجود ہے۔ توبیہ بلند ہونے کاعمل کیا معنی رکھتا ہے؟ ہو سکتا ہے ان آیات کا ترجمہ یا مفہوم پیش کرتے وقت قرآن کی بنیادی تعلیم بھول گئے ہوں۔ اب ہم ایک ایسا قتباس پیش کرتے ہیں جس سے معلوم ہوتا ہے کہ وہ علی وجه البصیرت بھی "قرآن کی اس بنیادی تعلیم کو درست نہیں شبھتے۔ وہ نفس انسانی کے ارتقاء کی منزل کی نشان دہی کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ '' زندگی کی راہ سیدھی بھی ہے اور بلندیوں کی طرف جانے والی بھی۔ یعنی ایساخط جو کسی نچلے تقطے سے اور کے نقط کی طرف جائے لَتَزْ کَبُنَّ طَبَقًا عَنْ طَبَقِ ٥ (١٩:٨٣) تاکہ تم درجہ بدرجہ اور چڑھتے چلے جاؤ۔ اس نے اس سے بھی داضح الفاظ میں بتا دیا کہ صراط مستقیم تمہارے نشود نما دینے دائے (رب) کی راہ (قانون) ہے جو ''ذی معارج'' (۰۰-۳) ہے ''لینی سیڑھیوں والا خدا'' سیڑھی سیدھی بھی ہوتی ہے اور اور کی طرف لے جانے کا ذریعہ بھی۔ " (قرآنی فیصلے ص ۳۴۳) اب دیکھتے آپ نے مندرجہ بالانتیوں اقتباسات میں قرآن کی بنیادی تعلیم کے برعکس قرآن کی عام تعلیم بیان فرہا کر خود ہی اپنی بیان کردہ بنیادی تعلیم کی تردید فرما دی۔ جب آپ کا اپنا یہ حال ہے تو دو سرے لوگ قرآن کی اس بنیادی اور عام تعلیم کا فرق کیسے ملحوظ رکھ سکتے ہیں؟ صفات خداوندی : الله تعالی کی صفات کے متعلق معتزلہ کا نظریہ سخت پیچیدہ تھا۔ وہ صفات سے متعلق قران کریم کی آیات کی تاویل بھی فلسفیانہ قشم کی کر کیتے تھے۔ ٹی الحقیقت وہ صفات خدادندی کے لیسر مظر

تھے۔ وہ کہتے تھے کہ صفات چو نکہ حادث ہیں اور اللہ تعالیٰ کی ذات قدیم ہے۔ اس لیے اللہ تعالیٰ کی صفات بھی تسلیم کر لینے سے تعدد قدماء کا تسلیم کرنالازم آتا ہے۔ اور یہ شرک ہے مسئلہ خلق قران بھی اس سلسلہ کی ایک کڑی ہے۔

مگر موجودہ دور کے قرآنی مفکرین اس معاملہ میں معتزلین سے کچھ اختلاف رکھتے ہیں۔ پرویز صاحب جملہ صفات خداد ندی میں سے صرف تین صفات کا ذکر اکثر کرتے ہیں۔ اور وہ ہیں رب العالمین' رزاقیت' اور خالقیت یہ وہی صفات ہیں جن کا تعلق براہ راست ان کے قرآنی نظام ربو بیت سے ہے۔ کچر ان صفات سے متعلق بھی انکا نظریہ اسلامی نظریہ سے یکسر مختلف ہے۔ وہ کہتے ہیں کہ جب خدانے بنی نوع انسان کے جسم میں اپنی روح چو کی تو بس اب انسان خود بھی صفات خداد ندی کا مظہر ہے چنانچہ وہ لکھتے ہیں: ''آدمی نام ہے روح خداد ندی کے مظہر کا یعنی خدا کی صفات کا حامل یہ صفات وہی ہیں جن کا اوپر ذکر

کیا جا چکا ہے۔ یہ تمام صفات ہر فرزند آدم کے اندر بطور ممکنات موجود ہیں۔ ان صفات کو بارزیا مشہود بنانا آدمیت ہے۔ ''(سلیم کے نام ۱۴ وال خط'ص:۲۵۶)

اس کی وضاحت ایک دو سرے مقام پر اس طرح کرتے ہیں: ''چونکہ خدا عبارت ہے ان صفات عالیہ سے جسے انسان اپنے اندر منعکس کرنا چاہتا ہے اس لیے قوانین خدادندی کی اطاعت در حقیقت انسان کی اپنی فطرت عالیہ کے نوامیس کی اطاعت ہے کسی غیر کی محکومیت نہیں۔ '' (معراج انسانیت صفحہ ۴۲۰)

اللّٰہ پر **ایمان لانے کا مطلب :** پھر جب انسان اپنے اندر ان صفات کو منعکس کر لیتا ہے تو اس کا اپنی ذات پر ایمان لانا ہی دراصل خدا پر ایمان ہو تا ہے ۔ لکھتے ہیں:

"قرآن نے صفات خدادندی کو اس قدر تفصیل اور وضاحت اور حسن و خوبی کے ساتھ اسی لیے بیان فرمایا ہے کہ انسان انہی صفات کو اپنی ذات کی نشود نما کے لیے اپنے سامنے رکھے۔ جوں جوں انسانی ذات میں ان صفات کی نمود ہوتی جاتی ہے وہ (قرآن کے الفاظ میں) خدا کے رنگ میں رنگا جاتا ہے۔ یا اس کا قرب حاصل کرتا جاتا ہے۔ خدا کی صفات کو بطور معیار اپنے سامنے رکھ لینا اور اپنی ذات میں ان کی نمود کو زندگی کا نصب العین قرار دینا ایمان باللہ (خدا پر ایمان لانا) <sup>(1)</sup> کہلاتا ہے۔ اس سے خلاہر ہے کہ خدا ور

انسان کا بنیادی تعلق کیا ہے۔ اور اس کے لیے صفات خداد ندی کا اپنی حقیقی اور بلا آمیز ش شکل میں سامنے ہونا کس قدر ضروری ہے۔ خدا پر ایمان کا لازمی نتیجہ انسان کا اپنی ذات کے وجود پر ایمان لانا ہے۔ '' (من ویزدان ص40س)

خدا کی عبادت: اس اقتباس نے قرآن کریم کی بے شار آیات کا ابطال کر دیا ہے۔ عابد و معبود' آقاو غلام' حاکم و محکوم کے سب رشتے ختم ہوئے کیونکہ خدا اور بندے کے در میان ایسا تعلق انسان کی تو بین ہے اور خدا کے بھی شایان شان نہیں۔ اگر اب بھی پرویز صاحب کے عقائد و نظریات میں کوئی شبہ باتی رہ گیا ہو تو درج ذیل اقتباس بھی ملاحظہ فرما کیچے۔

اللّد کی عبادت کے پرویزی مفہوم

عبادت کا مفہوم : عام طور پر عبادات کو حقوق اللہ سے تعبیر کیا جاتا ہے۔ کیکن قرانی تصور حیات سے سلسلہ میں آپ فرماتے ہیں۔

عبادت کا مفہوم نمبر: [ اِیَّاكَ مَعْبُدُ وَاِیَّاكَ مَسْتَعَیْنُ "کا عملی مفہوم پر دیز صاحب یوں بیان فرماتے ہیں۔ "افراد معاشرہ اس نظام ریوبیت کی اطاعت کے اس وقت تک مکلف ہوتے ہیں جب تک یہ نظام ان ذمہ داریوں کو پورا کرتا ہے جو خدا کی طرف منسوب ہیں۔ اِیَّاكَ مَعْبُدُ وَاِیَّاكَ مَسْتَعِیْنُ کا یکی عملی مفہوم ہے۔" (ن- رص ۱۷۲)

عبادت کا مفہوم نمبر: ۲ اور مفہوم القرآن میں آپ نے ای آیت کا مفہوم یوں بیان فرمایا ہے: ''عالمگیر انسانیت کے نشود نما دینے والے! ہم تیرے ای قانون ربوبیت کو اپنا ضابطہ حیات بناتے ہیں اور ای کے سامنے سر تسلیم خم کرتے ہیں۔ ہمیں اس کی توفیق عطا فرما کہ ہم تیرے تجویز کردہ پروگرام کے مطابق اپنی صلاحیتوں کو بھرپور اور متناسب بنا سکیں۔ اور پھر انہیں تیرے ہی بتائے ہوئے طریق کار کے مطابق صرف کریں۔ '' (مفہوم القرآن) صاا)۔

عبادت کا مفہوم نمبر: ۳ ایتان نغنڈ وَایتَانَ نَسْتَعِیْنُ کا یہ مفہوم ذرا لمبا ضرور ہے گمرا تنا ہی دلچسپ بھی ہے اس سے آپ کے تفسیری انداز پر بھی خاصی روشنی پڑتی ہے فرماتے ہیں: دوست ترجب کا سامی حسب تقالم

"وہ (قرآن) کمتا ہے کہ جن (دیماتی لوگ) وانس (شہری لوگ) اپنی پیدائش کے مقصد کو اسی صورت میں حاصل کر سکتے ہیں کہ وہ قانون خداوندی کے مطابق زندگی بسر کریں۔ وَ مَا حَلَقْتُ الْحِنَّ وَ الْإِنْسَ اللَّ لِيَعْبُدُونِ (۵۱:۵۱) بیہ اسی صورت میں ممکن ہے کہ تمام افراد نظام خداوندی کے ساتھ منسلک ہو جائیں لیکن اس سے بیہ نہ سمجھ لیا جائے کہ اس میں نظام خداوندی کا کچھ اپنا فائدہ ہے۔ بالکل نہیں اس سے بی نظام اپنے لیے کچھ نہیں چاہتا۔ ممآ اُرِندُ مِنْهُمْ مِنْ رِزُق وَ مَمَآ اُرِندُ اَنْ يَطْعِمُوْنِ (۵۱:۵۱) نظام معاشرہ کچھ لیا نظام اس سے بی نظام اپنے لیے کچھ نہیں چاہتا۔ ممآ اُرِندُ مِنْهُمْ مِنْ رِزُق وَ مَمَآ اُرِندُ اَنْ يَطْعِمُوْنِ (۵۱:۵۱) نظام معاشرہ کچھ لین کے لیے وجود میں نہیں جاہتا۔ ممآ اُرِندُ مِنْهُمْ مِنْ رِزُق وَ مَمَآ اُرِندُ اَنْ يَطْعِمُوْنِ (۵۱:۵۵) نظام معاشرہ کچھ لین اللَّان اللَّام این لیے کچھ نہیں چاہتا۔ ممآ اُرِندُ مِنْهُمْ مِنْ رِزُق وَ مَمَآ اُرِندُ اَنْ يَطْعِمُوْنِ (۵۱:۵۵) نظام معاشرہ کچھ لین کے لیے وجود میں نہیں جاہتا۔ ممآ اُرِندُ مِنْهُمْ مِنْ رِزُق وَ مَمَآ اُرِندُ اَنْ يَطْعِمُوْنِ (۵۱:۵۵) نظام معاشرہ کچھ لین کے ایک وجود میں آتا۔ خود ان کی پرورش اور قوت کا انتظام کرنے کے لیے وجود میں آتا ہے اِنَّ اللَٰہ ہو الزَزَّ اَق ذُو الْفَوَقِ الْمَدِیْنُ (۵۱:۵۵) اللَّه کا نظام رزق دینے والا اور بڑی قوت کا مالک ہے وہ کو دیتا ہو اور کھانے کے لیے لیتا نہیں (وَ هُوَ يُطْعِمُ وَ لَا يُظْعَمُ (۲:۳۲) وہ افراد سے عبودیت (یعنی اپنی صلاعتوں کو ہو اور کھانے کے ایس سے مود اور کی مطابہ اس لیے کرتا ہے کہ اس سے خود افراد کی ہو داخت بھرپور جوانیوں تک پینچ کر کامل اعتدال کر سمی ہے۔ ایتائے نَعْبُدُ وَ اِیَائَ دَسْسَعِیْنُ کا میں عملی م

ان اقتباسات کو بار بار پڑھنے یوں نہ گزر جائے پھر ہتا یے کہ اِیَّاكَ مَعْبُدُ وَاِیَّاكَ مَسْتَعِیْنُ کا عملی مفہوم کیا ہے اور کیسے ہے؟ نیز ان سب اقتباسات کو ملا کر ہتا ہے کہ توحید کسے کہتے ہیں۔ اور عبادت کا صحیح تصور کیا ہے؟

توخيد اور شرك

اب مسلمہ رہ گیا تو حید اور شرک کا عبادات اللی اگر خالصتاً اس کے لیے ہوں تو تو حید اور اگر ان میں کسی دو سرے کو بھی شریک کر لیا جائے تو دہ شرک ہو تا ہے۔ اب تو حید اور شرک کا پر دیزی فلسفہ بھی ملاحظہ فرما لیچیے۔

توحيد كا مفهوم نمبرا : "چونكه انسان' صفات خداوندى (روح خدادندى) كا حامل ٢٠ - اس كي اس ك

یحیل آدمیت کے لیے نمونہ صرف خدا کی صفات ہو سکتی ہے۔ اور صفات خداوندی ہر فرد انسانید کے لیے نمونہ ہوں گی۔ تمام بنی نوع انسان کے لیے ایک ہی نمونہ (Pattern) ہوں گی۔ کیونکہ ہر انسان ان ہی صفات کا حامل ہے۔ اسے "توحید" کہتے ہیں۔ یعنی زندگی کے لیے صرف ایک نمونہ اور ایک نصب العین ہونا "لاً اللهُ أو خدَهُ لاَ شَوِيْكَ لَهُ" (سليم کے نام ۲۰ دال خط'ص:۳۵۷)

ایک توحید تو صوفیہ کی ہے جسے دہ وحدت الوجود کے نام سے موسوم کرتے ہیں کہ کائنات کی ہر شے خدا کا حصہ ہے وہ اسی نظریہ کو توحید خالص یا خواص کی توحید کہتے ہیں

اب میہ پردیزی توحید کا تیسرا نظریہ سامنے آگیا۔ جس میں توحید کو خالص کرنے کی ضرورت ہی نہیں رہتی۔ وہ از خود ہی خالص ہے ہر انسان کے سامنے ایک نمونہ تو اسی وقت بن گیا۔ جب نفخ روح خداوندی عمل میں آگیا۔ اب اگر کوئی شخص اپنی ذات پر ایمان نہیں لاتا۔ یا وہ صفات خداوندی کا نمونہ سامنے نہیں رکھتا۔ جو کہ نامکن ہے کیونکہ نمونہ تو وہ خود ہے تو وہ کافر ہے۔ اور جو شخص کوئی اور نمونہ سامنے رکھے گا تو وہ مشرک ہو جائے گا۔ نمونے کی وحدت ہی اصل توحید ہے۔

تو حید کا مفہوم : اب تو حید کی ایک دو سری تعریف بھی ملاحظہ فرمائے۔ ''وہ انقلاب جس میں معاشی نظام انسانیت بھی اس خدا کے ہاتھ میں (یعنی اس کے قانون کے مطابق قائم) ہوگا جس کے ہاتھ میں کائناتی نظام ہے۔ (وَالْأَدْضُ جَمِيعا قَبْضَتُهُ يَوْهَ ٱلْقِيْمَةِ وَالسَّمُواتُ مَطوِيَّاتُ بِيَمِيْنِهِ (٢٤:٣٩) اس کے معنی تو حید ہیں۔ (ن- رص ٢٨٥)

اللہ تعالیٰ کے متعلق جس قشم کے تصورات پرویز صاحب رکھتے ہیں اس کا اندازہ کسی حد تک آپ کو ہو چکا ہو گا۔ اب مزید وضاحت کے لیے ہم پرویز صاحب کے اپنے الفاظ میں آپ کو اللہ کے مختلف معانی ہتاتے جائیں گے۔

﴿ حَسْبُكَ ٱللَّهُ وَمَنِ ٱتَّبَعَكَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٢

﴿ زَضِيَ ٱللَّهُ عَنَّهُمْ وَرَضُواْ عَنَّهُ ﴾ (البينة ٩٨/ ٨)

"صفات خدادندی میں <sup>حس</sup>ن کارانہ توازن ہے۔"

''تمہارے لیے اس نگراؤ میں جو مفاد پر ست جماعتوں سے ہونے والا ہے اللہ کا قانون اور اس جماعت کی رفاقت کافی ہے۔'' ''انہوں نے قانون خداوندی سے موافقت پیدا کر لی

| www.wkrf.net (Tahafuz-e-Hadees Foundation)                                                                     |  |  |  |  |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|--|
| www.wkrf.net (Tahafuz-e-Hadees Foundation)                                                                     |  |  |  |  |
| اور قانون ان کارفیق دیاور بن گیا۔ **                                                                           |  |  |  |  |
| ٣- الله مجمعتي الله كا نظام :                                                                                  |  |  |  |  |
| ﴿ وَأَن تَقُولُوا عَلَى ٱللَّهِ مَا لَا نَعْلَمُونَ ٢                                                          |  |  |  |  |
| (البقرة ٢/ ١٦٩) (البقرة ٢/ ١٢٩)                                                                                |  |  |  |  |
| إِنَّ أَلَنَّهُ هُوَ أَلَزَّأَتُ ذُو ٱلْقُوَةِ ٱلْمَتِينُ ٢٠ (٢)                                               |  |  |  |  |
| (الذارايات ٥ / ٥٨)                                                                                             |  |  |  |  |
| ۳- الله جمعنی نظام ربوبیت :                                                                                    |  |  |  |  |
| ﴿ وَأَلَقَهُ يَعِدُكُم مَّغْهِرَةً مِّنْهُ وَفَضَلًا ﴾ ''نظام ربوبيت تمهيس پوري پوي حفاظت كالقين دلاتا         |  |  |  |  |
| (البقرة ۲/ ۲٦٨) بر البقرة ۲/ ۲۵۸) بر البقرة ۲/ ۲۵۸) (البقرة ۲/ ۲۵۸)                                            |  |  |  |  |
| ۵۔ الله جمعنی چہ؟ :                                                                                            |  |  |  |  |
| ﴿ ٱلْحَصَدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَنَكَمِينَ ٢٠ ٢٠ " زندگى كا مرحسين نقشه اور كائلت كا مرتغيرى كوشه المحتمد لله ور |  |  |  |  |
| (الفاتحة ١/١) بالمستر مستر مستر مستر المستري المستري الفات المستر منظم القدر نظام ربوبيت كي اليي               |  |  |  |  |
| زندہ شمادت ہے جو ہر چیٹم بھیرت سے بے ساختہ داد                                                                 |  |  |  |  |
| تخسین لیتی ہے۔ ''                                                                                              |  |  |  |  |
| اب اس آیت سے اللہ کامفہوم آپ خود تلاش کر کیچے۔                                                                 |  |  |  |  |
| یہ تو تھے لفظ ''اللہ '' کے مختلف مفہوم <sup>© لی</sup> کن ابھی اللہ سے مراد کینے کا کام باتی ہے۔               |  |  |  |  |
| ا۔ اللہ سے مراد قرآنی معاشرہ :                                                                                 |  |  |  |  |
| سمی انسان کے رزق کی صلات نہیں دے سکتا۔ اس کے رزاق ہونے کے دعوی کے باوجود اس کی خدائی                           |  |  |  |  |
| میں کروڑوں بندے بھوکے سوتے اور لاکھوں انسان فاقوں سے مرتے ہیں اس بلند آہنگ اعلان کے                            |  |  |  |  |
| باوجود که .                                                                                                    |  |  |  |  |
| ا الله وَمَا مِن دَابَتَة فِي أَلْأَرْضِ إِلَّا عَلَى ٱللَّهِ " "زمين بركونى چلخ والا ايمانيس جس كے رزق كى ذمه |  |  |  |  |
| رِزِقْهَا ﴾ (هود١١/٦) داري خدا پر نه هو . "                                                                    |  |  |  |  |
| آج آدھی دنیا کو پیٹ بھر کر روٹی نصیب نہیں ہو رہی ہے۔ لہذا انسانوں کے خود ساختہ مذہب کے پیدا                    |  |  |  |  |
| کردہ "خدا" پر ایمان لانے اور اس سے دعاؤں پر توکل کرنے سے وہ یقین کسی طرح پیدا نہیں ہو سکتا جو<br>              |  |  |  |  |
| (1) ان مختلف مفاہیم میں اگر کوئی بات مشترک طور پر پائی جاتی ہے تو وہ یہ ہے کہ خدا بہرحال کوئی حی وقیوم اور     |  |  |  |  |
| مقتدر ہتی نہیں ہے۔                                                                                             |  |  |  |  |

بطل کیا ہے۔ سل ساہوں تو جسٹا شرک اللہ تعالی کا کام ہے۔ رسوں کا تطلق کی۔ مرتبہ مرتبہ مرتبہ مرتبہ مرتبہ طرف تو تو کے گناہ بھی معاف کر سکتا ہے ۔ چنانچہ طلوع اسلام کے ایک معزز رکن ڈاکٹر عبدالودود صاحب فرماتے ہیں۔

''اگر سمی فرد سے لغزش ہو جائے تو مسجد کے گوشے میں استغفراللہ کہنے سے معانی نہیں مل عمق۔ بلکہ اس فرد کو خود چل کر مرکزی اتھارٹی کے پاس آنا ہو گا اور معذرت پیش کرنا ہوگی۔'' (طلوع اسلام کنونشن میں ڈاکٹر صاحب کا خطاب بعنو ان پاکستان کا مسئلہ۔ طلوع اسلام جولائی ۱۹۶۲ء)

یہ تھے اللہ کے مختلف مفہوم اور مرادیں اب آپ خود ہی فیصلہ کر کیچے کہ کون کو نسے اللہ پر ایمان بالغیب کا قرآن نقاضا کرتا ہے اور آیا اسے ایمان بالغیب کہنا درست بھی ہے یا نہیں؟

### ۲. فرشتوں پر ایمان

۲۔ ایمان بالغیب کی دو سری کڑی فرشتوں پر ایمان ہے۔ فرشتے اللہ تعالیٰ کی وہ لاتعداد مخلوق ہے جو تدبیر امور کائنات پر مامور ہے۔ وہ خدا کے حکم سے سرتابی کی مجال نہیں رکھتے۔ خدا اپنا پیغام یعنی وحی بھی انہی کے ذریعہ اپنے انبیاء پر نازل فرماتا ہے۔ فرشتے اپنی شکل وصورت بدل سکتے ہیں۔ ان میں پھھ فرشتے دو پروں والے ہیں۔ پھھ تین پروں والے پھھ چار پروں والے اور بعض فرشتوں کے پر اس سے بھی زیادہ ہیں۔ فرشتے آسانوں سے زمین پر اترتے ہیں اور پھر زمین سے آسانوں کی طرف چڑھتے رہتے ہیں اور اس طرح تدہیرامور کائنات کے فرائض سر انجام دیتے ہیں۔ وہ بعض دفعہ انسانی شکل میں نہیوں اور غیر نہیوں انسانوں سے اعمال بھی فرشتہ ہی قلمبند کرتے ہیں جنگ ہدر میں فرشتوں ہی کے زمین ہے ا <u>سلسانوں کی مدد فرمائی تھی۔ حضرت لوط طلبتا</u> کی کہتی کو فرشتوں ہی نے الٹ مارا تھا۔ فرشتوں سے متعلق میں مسلمانوں کی مدد فرمائی تھی۔ حضرت لوط طلبتا کی کہتی کو فرشتوں ہی نے الٹ مارا تھا۔ فرشتوں سے متعلق میں باتیں ایکی ہیں جو قرآن سے صراحتاً ثابت ہیں۔ سب باتیں ایکی ہیں جو قرآن سے صراحتاً ثابت ہیں۔ لیکن پرویز صاحب تو نہ فرشتوں کے خارجی وجود کے قائل ہیں اور نہ ہی ذاتی تشخص کے۔ للذا فرشتوں پر ایمان بالغیب کے مسئلہ نے بھی انہیں خاصاً پریثان کر رکھا ہے۔ اس سلسلہ میں بھی ان کی فرشتوں پر ایمان بالغیب کے مسئلہ نے بھی انہیں خاصاً پریثان کر رکھا ہے۔ اس سلسلہ میں بھی ان کی تریفات و تاویلات دلچیں سے خالی نہیں اب ہم آپ کو یہ بتائیں گے کہ وہ فرشتوں سے کیا کیا "مرادیں "

ا. ملائکہ سے مراد خارجی قوائے فطرت : "ملائکہ سے مراد مفہوم وہ قو تیں ہیں جو کائنات کی عظیم القدر مشینری کو چلانے کے لیے مامور ہیں۔ یعنی قوائے فطرت اس لیے قانون خداد ندی کی زنچر کے ساتھ جکڑی ہوئی ہیں کہ ان سے انسان کام لے سکے اسی لیے قصہ آدم میں کہا گیا ہے کہ ملائکہ نے آدم کو سجدہ کر دیا۔ مطلب سے کہ فطرت کی قو تیں انسان کے تابع فرمان بنا دی گئی ہیں۔" (ابلیس وآدم ص ۱۳۴۳)

اب سوال ہیے ہے کہ اگر ملائکہ سے مرد فطرت کی قوتیں لیا جائے تو یہ فطرت کی قوتیں ہر گز انسان کے تابع فرمان نہیں ہیں۔ طوفان بادو باران سے سینکڑوں انسان مرجاتے ہیں۔ مکانات منہدم ہو جاتے ہیں۔ چھتیں اڑ جاتی ہیں آفتاب ارضی وساوی سے تیار شدہ فصلیں تباہ ہو جاتی ہیں۔ کیا انسان کا ان فطرت کی قوتوں پر اس وقت کوئی بس چلتا ہے؟ چھرانسان ایسے "ملائکہ''کا مبود کیسے ہوا؟

اور دو سرا سوال میہ ہے کہ ان کائنات کی قوتوں کا تو کوئی دہر یہ بھی منگر نہیں ہو تا۔ پھرا یسے ''ملائکہ'' پر ایمان بالغیب لانے کا کیا مطلب ہوا؟

حاملین عرش ملائکہ کی وضاحت : قرآن میں ہے کہ قیامت کے دن اللہ تعالیٰ کے عرش کو آٹھ فر شتے اٹھائے ہوئے ہوں گے (۲۹:۷) اب اس کی تشریح پرویز صاحب کی زبان سے سنے: ''عرش وہ مرکز حکومت خداد ندی ہے جہاں کا نتات کی تدبیر امور ہوتی ہے۔ اور چو نکہ یہ تدبیر امور ملائکہ کی وساطت سے سر انجام پاتی ہے۔ اس لیے ملائکہ عرش اللی کے اٹھانے والے اور کمر بستہ اس کے گر د گھو منے والے ہیں۔ '' (ایسنا ص ۲۳۱)

فرشتوں کا خارجی وجود اور ذاتی تشخص دونوں باتیں ثابت ہو رہی ہیں۔ جو آپ کے پہلے نظریہ "قوائے فطرت" کے برعکس ہیں۔

- ۲۔ ملائکہ سے مراد داخلی قوتیں : "للذا یہ ملائکہ ہماری اپنی داخلی قوتیں ہیں۔ لیعن ہمارے اعمال کے اثرات جو ہماری ذات پر مرتب ہوتے رہتے ہیں۔ اور جب انسانی اعمال کے نتائج محسوس شکل میں سامنے آئے ہیں قرآن اے قیامت سے تعبیر کرتا ہے۔ (ایونیا ص ۱۹۲)
- اب دیکھتے اس مختصر سے اقتباس میں پرویز صاحب نے بہت سے پیچیدہ مسائل کو حل فرما دیا۔ مثلاً: ① ہماری داخلی قوتیں۔ قوت باصرہ۔ لامیہ' ذا نقہ سامعہ' دافعہ حافظہ وغیرہ یا جو کچھ بھی ہیں۔ اگر یک قوتیں ملائکہ ہیں تو پھر ان پر ایمان بالغیب لانے کا قوآنی مطالبہ ہی غلط قرار پاتا ہے۔ اس لیے کہ ان
  - داخلی قوتوں کو تو کافرادر دہر ہے بھی شلیم کرتے ہیں۔ داخلی قوتوں کو تو کافرادر دہر ہے بھی تشلیم کرتے ہیں۔
- ۵ آپ کی پہلی تعریف کے مطابق ملائکہ سے مراد خارجی قو تیں تھا۔ اب اس تعریف کے لحاظ سے ملائکہ سے مراد انسان کی داخلی قو تیں بن گیا۔
- اب ان داخلی قوتوں ہے بھی مراد ہیے کہ "ہمارے اعمال کے اثرات جو ہماری ذات پر مرتب ہوتے رہتے ہیں۔ گویا ملائکہ کی تیسری تعریف "ہماری ذات پر مرتب ہونے والے اثرات" ہیں۔
- ایس قیامت کا مفہوم آپ نے یہ بتایا کہ جب انسانی اعمال کے نتائج محسوس شکل میں سامنے آجائیں تو قرآن اے قیامت سے تعبیر کرتا ہے۔ اس کا مطلب یہ ہوا کہ ایک کسان اگر بیج ہوتا ہے تو جب اس سے کونپل نکل آئے یا زیادہ سے زیادہ فصل پک کر تیار ہو جائے اور اس کے عمل کا نتیجہ محسوس شکل میں سامنے آگیا تو گویا قرآن کی رو سے اس کی قیامت آگئی۔ اس تصریح سے آپ کے قیامت پر ایمان لانے کے تصور پر خاص روشنی پڑتی ہے۔

سل ملائکہ سے مراد طبعی تغیرات : "نان مقامات سے ظاہر ہے کہ جو طبعی تغیرات انسان کے جسم میں رونما ہوتے ہیں اور جن کا آخری نتیجہ انسان کی طبعی موت ہوتی ہے۔ انہیں بھی ملائکہ کی قوتوں سے تعبیر کیاگیا ہے۔" (ایھناص۱۵۹)

اب دیکھتے ہی طبعی تغیرات بھی دو قشم کے ہیں۔ ایک وہ جو سی عمل کے نتیجہ کے طور پر سامنے آتے ہیں۔ مثلاً پانی پینے سے پیاس بچھ جاتی ہے کھانا کھانے سے بھوک مٹ جاتی ہے۔ سیراور درزش سے جسم مغبوط اور صحت بحال رہتی ہے۔ دو سرے طبعی تغیرات وہ جن میں انسان کے عمل کو کوئی دخل نہیں ہوتا۔ چیسے اس کا بچہ سے بڑا ہونا' جوان ہونا' بچر بو ڑھا ہونا' بچر مرجانا۔ ہی سب امور ایسے ہیں جن کا ایمان بالغیب سے کوئی تعلق نہیں کیونکہ طبعی ہیں۔ اور واقع ہو کے رہیں گھران طبعی تغیرات کو ملائکہ سے تعبیر کرنا

www.wkrf.net (Tahafuz-e-Hadees Foundation) ♦

بالغيب لان كاكيا مطلب؟

۲۰- ملائکہ سے مراد نفسیاتی محرکات : "ان مقامات (لیعنی بدر کے موقعہ پر تین ہزار ملائکہ کا نزدل یا ایس ہمی دو سری آیات) پر غور شیجیے - ملائکہ کی مدد کے متعلق بتایا گیا ہے کہ اس سے جماعت مومنین کے دلوں کو تسکین ملی تھی اور ان کے عزائم پختہ ہو گئے تھے - دو سری طرف د شمنوں کے دل خوف زدہ ہو گئے تھے۔ اور ان کے حوصلے چھوٹ گئے اس سے خلاہر ہے کہ ان مقامات میں ملائکہ سے مراد وہ نفسیاتی محرکات ہیں جو انسانی قلوب میں اثرات مرتب کرتے ہیں۔" (ایسنا صرحاہ)

اب دیکھنے اس اقتباس میں بھی پرویز صاحب نفسیاتی محرکات کو داخلی قشم کی کوئی شے قرار دے کر فریب دینے کی کوشش فرما رہے ہیں۔ جب معاملہ داخلی قشم کا ہو تو اللہ تعالی اسے اسی انداز میں پیش فرماتے ہیں۔ جیسے مومنوں کے لیے فرمایا ﴿ فَانْزَلَ اللّٰهُ سَكِيْنَتَهُ عَلَيْهِ ﴾ (۲۰۰۹) اور کافروں کے لیے فرمایا ﴿ وَقَذَفَ فِنْ قُلُوْ بِعِمُ الرُّعُبَ ﴾ (۲۵۹) لیکن یہ میدان بدر کا معاملہ داخلی قشم کا نہیں ہے۔ بلکہ یہ خارج امدادیا محرکات تصل جیسے اگر ایک انسان دو سرے کو گالی دے تو وہ سے پاہ ہو جاتا ہے یا کوئی کسی دو سرے کا خوف رفع کر دے تو دہ مطمئن بھی ہو جاتا ہے۔ اور اس مصیبت کو رفع کرنے کا متلکور بھی ہوتا ہے۔ بی صورت حال بدر میں پیش آئی تھی۔ اب آگر اس سے وہی مطلب لیا جائے تو پر ویز صاحب فرما رہے ہیں تو تین سو تیرہ مجاہدین کے لیے تین ہزاریا پانچ ہزار ملاکلہ کی مدد کی کیا صورت بن علق ہے؟

ر حمت اور عذاب کے فرشتے : ''اگر ایک طرف ملائکہ' ایمان واستقامت کی بناء پر اللہ کی رحمتوں کی نور افشانی کرتے ہیں تو دو سری طرف کفرو سرکشی کے لیے عذاب خداوندی کے حامل بھی ہوتے ہیں ''عذاب خدواندی'' سے مفہوم یہ ہے غلط قوموں کی روش کے جاہ کن نتائج۔ للذا اس باب میں ملائکہ سے مراد وہ قومیں ہیں جو قانون خداوندی کے مطابق انسانی اعمال کے نتائج مرتب کرنے کے لیے سرگرم عمل رہتی ہیں۔''(ایسنا ص ۱۵۸)

اب دیکھیے لوط طلب کی بی فرشتے آئے اور لوط طلب کی لو تبتی نے نکل جانے کو کہا۔ جب وہ نگل گئے تو ان فرشتوں نے قوم لوط کی تستی کو لواطت کے جرم میں الٹ مارا۔ اب اگر محض قوانین خداوندی میں اور علت و معلول کا سمارا لیا جائے تو ہر لوطی قوم کا یمی انجام ہونا ضروری ہے۔ کیونکہ قوانین خداوندی میں تغیر و تبدل نہیں ہو تا۔ گر ہم دیکھتے ہیں کہ انگلتان میں یمی عمل قوم لوط موجود ہے اور اسے قانونی جواز کی سند بھی حاصل ہے۔ اب قوانین خداوندی کے مطابق ان قوتوں (ملائکہ) کو یقینان کے اعمال کا نتیجہ ویا،ی مرت کرنا چاہئے تھا جیسا کہ قوم لوط کے اعمال کا مرتب ہوا۔ گر ایسا نہیں ہو رہا۔ جس کا واضح نتیجہ ہی ہے کہ اعمال کو مرتب کرنے والی نہتی کوئی باشعور ہستی ہے۔ جو اپنی مشیت کے مطابق ہی نتائج مرتب کرتی ہے۔ جو اپنے ہی بنائے ہوئے قوانین کی پابند نہیں ہے اور نہ ہی ملائکہ ہے جان ہے شعور قوتیں ہیں۔ جو

کم آئینہ پرویزیت لگ بند سے نتائج مرتب کریں۔ وہ فرشتے جاندار اور باشعور ستیاں ہیں اور وہ قانون خدادندی کی نہیں۔ بلکہ خدادند کے حکم کی اطاعت کرتی ہیں۔ سمی وجہ ہے کہ وہی فرشتے جب حضرت ابراہیم ملت اور لوط ملت الیے الی آتے ہیں تو رحمت کے فرشتے ہوتے ہیں اور وہی فرشتے قوم لوط کے لیے عذاب کے فرشتے بن جاتے ہیں۔

دو' دو تین' تین- چار' چار پرون والے فرشتے : "دو' تین' چار پروں سے اپن قوت کے اعتبار سے ملائکہ کے مختلف مدارج وطبقات کا ذکر مقصود ہے۔" (ایھنا ص ۱۶۷)

گویا پرویز صاحب کے نزدیک جیسے کوئی بجلی کی موٹر ۲ ہارس پاور کی ہوتی ہے کوئی تین ہارس پاور کی اور کوئی چار کی' سمی صورت حال فرشتوں کی بھی ہے۔ لیکن مشکل میہ ہے کہ قوت اور مدارج میہ دونوں عربی زبان کے لفظ میں اور قرآن میں انہی معروف معانی میں استعال بھی ہوتے ہیں بھر آخر فرشتوں نے لیے قوت اور درجہ کی بجائے اجنب یہ (بازو۔ پر) کے لفظ استعال کرنے کی کیا ضرورت تھی؟

علادہ ازیں چڑیا کے بھی دو پر ہوتے ہیں اور چیل کے بھی۔ لیکن ان دونوں کے دو دو پر ہونے کے بادجود قوت میں بڑا فرق ہے۔ اور مختلف مدارج کا معاملہ تو پرویز صاحب ہی بہتر جانتے ہیں ہم تو اتنا ہی جانتے ہیں کہ ہرانسان کے دو دو ہی بازد ہوتے ہیں۔ لیکن ان میں سے ہرا یک کی قوت میں فرق ہو تا ہے اور مدارج میں بھی۔ مدارج کا انحصار بازدوں پر نہیں بلکہ تقویٰ پر ہو تا ہے۔

سو یہ ہے فرشتوں پر ایمان بالغیب' اصل مسئلہ یہ تھا کہ آیا فرشتے کوئی الگ مخلوق ہیں یا نہیں اور ان کا کوئی خارجی تشخص ہے یا نہیں؟ چو نکہ یہ مسئلہ مافوق العادت (Supper Natural) ہے۔ اس لیے آپ کو ہر مقام پر تاویلات کرنا پڑیں۔ آپ نے ملائکہ کی جنتی بھی تعبیریں پیش فرمائی ہیں۔ یہ سب انسانوں حتیٰ کہ کافروں اور دہریوں میں بھی مسلم ہیں۔ لہذا ان کا نہ ایمان بالغیب سے کوئی تعلق ہے اور نہ قرآن کے واضح ارشادات ہے۔

# ۳- کتابوں پر ایمان بالغیب

ایمان بالغیب کا تیسرا جزو میہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے نازل شدہ تمام کتابوں پر ایمان لایا جائے۔ اللہ تعالیٰ کی الهامی کتابوں اور اسی طرح قرآن مجید پر ایمان بالغیب لانے کا مطلب میہ ہے کہ انسان میہ یقین رکھے کہ جو پیغام اللہ تعالیٰ نے فرشتہ کے ذریعے رسول تک پنچایا ہے وہ فی الواقع اللہ ہی کا کلام یا پیغام ہے۔ نیز میہ کہ جس رسول (ٹھر طلق کیا ) پر پیغام نازل ہوا ہے۔ انہوں نے من وعن اس کو دو سرے لوگوں

قرآن کے جملہ احکام واجب التعمیل ہیں۔ اس میں ایک حکم کو بار بار دہرایا گیا ہے۔ اور وہ سے ہے کہ ہم نے اپنے رسول پر سیر کتاب اس لیے اتاری کہ وہ لوگوں کو اس کی تعلیم دے اور اس قرآن کے مجمل احکام

آئمينة بَرويزيّت ٢٩٨ (حصه : ششم) طلوع اسلام كا اسلام

کی تشریح و تفییر کرے اور احکام کی بجا آوری کے طور د طریق بھی لوگوں کو بتائے چنانچہ حاملِ قرآن نے قرآن کا دہی مفہوم امت کو ہتایا ہے۔ جس کی تعلیم اللہ تعالیٰ نے رسول کو دی۔

انگار سنت اور انگار قرآن لازم وطزوم میں : اب آگر کوئی شخص یہ کہتا ہے کہ میں واقع ، قرآن کو منزل من اللہ تسلیم کرتا ہوں اور یہ بھی کہتا ہے کہ اس کے کلام اللی اور عمل ہونے میں کوئی شک نہیں۔ نہ ہی اس میں آئندہ ردو بدل یا تحریف کا امکان ہے۔ مگر میں اس کی تعبیرو تاویل میں حال قرآن تعبیرو تادیل اور تشریح کا پابند نہیں۔ بلکہ ہرا یک کو یہ حق ہے کہ زمانہ کے تقاضوں کو ملحوظ رکھتے ہوئے قرآن کی حسب ضرورت یا حسب پند تفیر کرے تو در حقیقت اس نے قرآن کے بے شار احکام کو پس پشت ڈال دیا۔ جن میں صرف اطاعت رسول اور اتباع رسول کو میں ان نے قرآن کے بے شار احکام کو پس پشت ڈال دیا۔ جن میں صرف اطاعت آخذں پر ایمان لاتا اور انہیں واجب التھ کی اور کتاب اللہ کی اطاعت قرار دیا گیا ہے۔ اور ایسا شخص جو قرآن کی بعض الحقیقت ان کا کفر کرتا ہے۔ لہذا کتاب اللہ کی دہلی محقتا ہے۔ لیکن بعض آخوں کو واجب التعمیل نہ سمجھ کر فی ذریعہ بیش فرمائی اور صحابہ کرام نے اسے من وعن قبول کیا۔ کتاب اللہ کی تاویل و قول و عمل کے زیوں پر ایمان لاتا اور انہیں واجب التع کی دہی تاویل و تعبیر معتبرہوگی جو رسول اللہ نے این قول و عمل کے زریعہ بیش فرمائی اور صحابہ کرام نے اسے من وعن قبول کیا۔ کتاب اللہ کی تاویل و تعبیر آگر سنت رسول کے خلاف کی جائے گی تو دہ غیر معتبر اور مراح کا دوئی تادیل و تعبیر معتبرہو گی جو رسول اللہ نے التع میں نہ سمجھ کر فی دریعہ بیش فرمائی اور صحابہ کرام نے اسے من وعن قبول کیا۔ کتاب اللہ کی تاویل و تعبیر آگر سنت رسول کے خلاف کی جائے گی تو دہ غیر معتبر اور مروورہ ہوگی۔ کیوں کیا۔ کتاب اللہ کی تاویل و تعبیر آگر سنت رسول کے خلوف کی جائے گی تو دہ غیر معتبر اور مردورہ ہوگی۔ کیوں کیا۔ کتاب اللہ کی تاویل و تعبیر آگر سنت رسول کے خلوف کی جائے گی تو دہ غیر معتبر اور مردورہ ہوگی۔ کیوں کیا۔ کتاب اللہ کی تاویل و تعبیر آگر سنت رسول کے خلوف کی جائے گی تو دہ غیر معتبر اور میں کی تاب و سنت کا باہمی رشت ہے۔

کتاب اللہ پر ایمان کے سلسلہ میں ہم مزید نقاصیل میں نہیں جانا چاہتے۔ کیونکہ یہ ساری کتاب ہی ای موضوع کی تفصیلات ہیں۔ سردست ہم صرف یہ ہتانا چاہتے ہیں کہ آج کل انکار سنت کے لازمی نتیجہ انکار قرآن کے سلسلہ میں طلوع اسلام سب سے پیش پیش ہے۔ بظاہر یہ حضرات خالص قرآن کی دعوت دیتے ہیں اور اس خالص دعوت کا مطلب یہ ہوتا ہے کہ اس دعوت میں کوئی بات بھی سنت رسول کے مطابق نہیں۔ (اس کی کئی مثالیں آپ کو دخطلوع اسلام کے نظریات اور خصوصیات کلام '' کے عنوان کے تحت مل جائیں گی۔ پھر پرویز صاحب کا اپنی بصیرت کو قرآن سیجھنے کا نتیجہ سے نظا کہ انہوں نے اشتراکیت ہیں استبدادی معاثی نظام کو میں اسلام اور قرآن کی تعلیمات کا نیچہ سے نظام دیا ہے۔ اور اس نظام کو دہ قرآن کی نظام رہو ہیت کانام دیتے ہوئے لکھتے ہیں کہ۔

قرآنی نظام ربوبیت اور سارا قرآن : حقیقت میہ ہے کہ قرآن کی ساری تعلیم کا منتلی و مقصود قانون ربوبیت کے مطابق معاشرہ کا قیام ہے۔ پورا قرآن ان تفاصیل سے بھرا پڑا ہے۔ کمیں ان نظریوں کے اصول ومبانی کاذکر ہے۔ کمیں آفاقی کا نتات کی مشینری کو مثالوں سے سمجھایا گیا ہے۔ " (ق۔ ن ر ص ٤٠١)۔ کیا قرآن مکمل کتاب ہے؟ : اس سلسلہ میں طلوع اسلام کی دو رکھی میہ ہے کہ اگر سنت کی ضرورت زیر بحث ہو تو میہ حضرات قرآن کو کمل کتاب ثابت کرتے ہیں اور اس طرح کی آیات پیش کرتے ہیں " تبیانًا لکل شی (١٩:١٩) وَلاَ دَظْبٍ وَلاَ يَابِسٍ اِلاَ فِي کِتَابٍ مَبْنِنِ (٢٩٠٤) اور حافظ اسلم تو اَلْيَومَ اَکْمَلُتُ

أئينة بَرويزيت ٢٩٩ (حصه: ششم) طلوع اسلام كا اسلام لکم دِنْنَکُمْ کی تفسیر میں فرماتے ہیں کہ جب دین مکمل ہو چکا تو احادیث کی ضرورت ہی کیا باتی رہ گئی؟ احادیث کی حیثیت بس تاریخی اور خلنی ہے۔ جو بہت عرصہ بعد لکھی گئیں۔ اگر احادیث بھی دین کا حصہ تھیں تو بیہ آدھایا آدھے سے زیادہ دین جو احادیث میں مندرج ہے اس کے بغیر دور صحابہ میں دین کیے <sup>©</sup> مکمل ہو گیا تھا۔ دغیرہ دغیرہ۔ پھر جب بیہ حضرات حقائق اور عملی زندگی پر نظر ڈالتے ہیں تو انہیں سمی مکمل کتاب ناکمل آنے لگتی ہے اس سلسلہ میں درج ذمل اقتباسات ملاحظہ فرمائے۔ "دوسری قابل غور حقیقت ہے ہے کہ قرآن میں کچھ احکام دیئے گئے ہیں۔ لیکن بیشتر امور میں اصول ہدایات دی گئی ہیں۔ نظام خداوندی کا (رسول اللہ کا نہیں بلکہ نظام خداوندی کا مولف) فریضہ یہ ہے کہ وہ ان اصولوں کی (احکام کی نہیں بلکہ اصولوں کی) جزئیات حالات کے نقاضے کے مطابق جماعت مومنین کے مثورہ () سے خود مرتب کرے۔ " (م-ح ص ۲۵) اور دو سرے مقام پر فرمایا: ''اس تمام عرصه میں توجهات کا مرکز حدیث ہی رہی۔ (یا فقہ جو احادیث کی روشنی میں مرتب کی جاتی رہی) اس لیے کہ قرآن کریم میں احکام بہت تھوڑے تھے۔ اور زندگی کی عملی ضروریات ان نے کہیں زیادہ۔'' (ایضاً صفحہ ۲۹) پھرادر مقام پر یوں کہتے ہیں: " ہمارا ایمان ہے کہ قرآن تمام انسانوں کی ہدایت کے لیے خدا کی طرف سے نازل ہوا ہے اور اس کی ہدایت قیامت تک نافذ العل رہے گی۔ ظاہر ہے کہ اس قشم کے ضابطہ ہدایت میں ہر قشم کے مسائل ومعاملات کے لیے جزئی اور فرعی احکام نہیں دیئے جا سکتے تھے۔ " (م-ح ص ۲۴۴) ان اقتباسات سے درج ذیل امور سامنے آتے ہیں۔ O الحراف ایک نائمل کتاب ہے۔ جس میں احکام بہت تھوڑے ہیں اور ان تھوڑے سے احکام کی بھی
 جزئیات اور فروعات اس کتاب میں دی بھی نہیں جا سکتی تھیں۔ فقہ حدیث کو سامنے رکھ کر مرتب کی جاتی رہی۔ لہذا طلوع اسلام کا امام ابو حذیفہ کو منکرین حدیث کے 2 ز مرہ میں شار کرنا غلط ہے۔ یہ فقیہہ بتھے اور فقہ حدیث کو سامنے رکھ کر ہی مرتب کی جاتی رہی ہے۔ 1: تمام باتوں کا جواب ہم تفصیلی طور پر مناسب مقامات پر دے چکے ہیں۔

یک کا ۲۰ بر می ماریک ۲۰ ب ۲۰ میں کی پر ماہب مالے پر ملک پر مصل پر مصل بی بی میں (۲) کیا طلوع اسلام یہ بتانے کی زخمت گوارا کرے گا کہ رسول اللہ (یا اس دور کے نظام خداوندی) نے نماز زکوہ اور جج کی جزئیات متعین کرنے کے لیے صحابہ (جماعت مومنین سے کب یا کتنی دفعہ مشورہ کیا تھا اور ان مجالس مشاورت میں کیا کیا جزئیات معین ہوئی تھیں اور کیسے ہوئی تھیں؟

أَمَيْنُهُ رَبُودِينَتِ ٢٠ (مصد: حُشُم) طلوع أسلام كا أسلام كم (مصد: حُشُم) طلوع أسلام كا أسلام

- (3) امام ابو حنیفہ پر مقام حدیث میں ایک الگ مضمون بھی ہے جس میں یہ تاثر دیا گیا ہے کہ وہ صرف قرآن کو سامنے رکھ کر فقہ مرتب کرتے تھے۔ گر اقتباس بالا میں یہ فرماتے ہیں کہ فقہ احادیث کی روشنی میں مرتب کی جاتی رہی۔ ''جب کہ حقیقت یہ ہے کہ فقہ قرآن اور حدیث دونوں کو سامنے رکھ کر مرتب کی جاتی رہی ہے۔ اور طلوع اسلام کی مختلف عبارتوں ہے بھی سی نتیجہ نکاتا ہے۔ لیکن وہ موقعہ کی مناسبت سے کبھی صرف قرآن سے فقہ مرتب کرواتا ہے اور کبھی صرف حدیث سے۔
- قرون اولی کے مسلمان قرآن کے اس خلا کو سنت رسول سے پورا کرتے تھے۔ اور حلات زمانہ کا لحاظ 
   صرف فقہ میں رکھتے تھے۔ جب کہ حالات زمانہ طلوع اسلام کے نزدیک اہم معاملہ ہے کہ وہ اس خلاء
   کو ایسے مرکز ملت سے پر کردانا چاہتا ہے جو پہلے سنت رسول پر ہاتھ صاف کرتا پھر سنت اور اجتماد کی
   دونوں نشتوں پر برا جمان ہوتا ہے۔
  - نا مکمل دین؟ : پر دیز صاحب "مرکز ملت "کی اہمیت اور ضرورت پر روشنی ذالتے ہوئے فرماتے ہیں کہ: "ذراغور فرمایئے کہ دین کا بیہ مفہوم انسان کے سامنے کیا تصور پیدا کرتا ہے؟ اگر خدانے ان جزئیات (جو قرآن میں مذکور نہیں) کا تعین رسول اللہ پر چھوڑا تھا۔ تو رسول اللہ کے لیے کونسا امر مانع تھا۔ کہ وہ بھی تمام احکام کی جزئیات متعین نہ فرما سکے۔ سمی وہ مقام ہے جہاں بالعموم اہل فقہ آگے بڑھتے ہیں وہ یہ کہتے ہیں کہ خدا اور رسول کے اس قسم کے ناتمام احکام کی شخیل اتمہ فقہ نے کر دی ہے۔ لہذا جن احکام کی جزئیات نہ قرآن میں ملیں نہ حدیث میں انہیں آئمہ فقہ کے فیصلوں سے حاصل کرنا چاہئے اور اگر کوئی بات آئمہ فقہ کے ہاں سے بھی نہ ملے تو؟" (م-ح ص ۳۲۸)

www.wkrf.net (Tahafuz-e-Hadees Foundation) آنينة رُويزيت **801 (**همه: ششم) طلوع اسلام كا اسلام آئنينه رَويزيت

تشريح و تعبير متعين كرت بي اس كاطريقه انهول في بيد بتايا كه: «قرآن کی تعلیم کو دو حصوں میں تقسیم کیا جا سکتا ہے۔ ایک حصہ احکام سے متعلق ہے۔ دو سرا علوم ہے۔ احکام کا حصبہ چونکبہ قانون سے متعلق ہے۔ لہذا ضروری ہے کہ اس کا مفہوم متعین ہو۔ قرآن کا د عوى ب كه وه ابنا مفهوم خود متعين كرتاب اور تصريف آيات س اس مفهوم كى وضاحت كر ديتا ب-ان احکام کو قانون کی زبان اور حدود و شرائط کے ساتھ ایک ضابطہ کی شکل میں نافذ کرنا ہر دور کی اسلامی حکومت کا کام ہے۔ قرآن اس قانون کو انفرادی تفقہ پر شیں چھو ڑیا۔ ہلکہ حکومت کے مرکز کے سپرد کرتا ہے۔ اور اس کی تعبیر ملت کے لیے واجب التعمیل سمجھی جاتی ہے۔ سی قانون ان الفاظ کی صحیح تعبیر ہوگی۔ اس میں نہ صحیح اور غلط کا سوال باقی رہتا ہے اور نہ ہی میری ی<sup>ا ک</sup>سی اور کی تعبیر کا۔ باقی رہا۔ قرآن کا وہ حصہ جو علوم سے تعلق رکھتا ہے تو خلاہر ہے علم انسانی جوں جوں ترقی کر تا چلا جائے گا۔ اس جھے کے مفہوم میں وسعت پیدا ہوتی چلی جائے گی۔ قرآن کے الفاظ میں بیہ اعجاز ہے کہ وہ ہر دور اور ہر ذہنی سطح کے انسان کے لیے روشنی کا کام دیتا ہے۔ جوں جوں علم انسانی آگے بڑھتا جاتا ہے۔ قرآن کے الفاظ جن کا تعلق حقائق عالم ہے ہے۔ اپنے وسیع سے وسیع تر معانی کھو لتے چلے جاتے ہیں۔ نہی وجہ ہے کہ ہر دور کا انسان قرآنی حقائق کا مفہوم اپنے زمانے کی علمی سطح کے مطابق سمجھ سکتا ہے۔ اس لیے اس باب میں کسی شخص کا فہم قرآن نہ کمی اپنے ہم عصر کے لیے جبت ہو سکتا ہے نہ آنے والے دور کے انسانوں کے لیے سند یا حرف آخر۔ باقی رہا قرآن کا وہ مفہوم جسے حضور اکرم نے سمجھایا۔ سواسے حضور ملکی کی نے مرتب فرما کر امت کو نہیں دیا۔ اور جو کچھ اس سلسلے میں حضور کی طرف منسوب کیا جاتا ہے اس کا نمونہ سابقہ صفحات میں سامنے آچکا ہے اسے کسی طرح بھی رسول اللہ ساتھ کا فہم قرآن نہیں کہا جا سکتا۔ " (م-ح ص ۳۵۳ م ۲۵۳) اس اقتباس میں درج ذیل امور قابل غور ہیں:

(1) آج تک کے منگرین حدیث نے جن احادیث پر اپنی عقل وبصیرت کی رو سے گرفت کی ہے میرے علم کی حد تک ان کی تعداد سو سے زیادہ نہیں ہے۔ اب اگر صرف صحیح اور مرفوع احادیث کا شار کیا جائے تو ان کی تعداد کم دس ہزار ہے۔ گویا ہر سو احادیث میں سے نسبتا ایک حدیث چو نکہ منگرین حدیث کو ران کی تعداد کی ان کی تعداد سو سے زیادہ نہیں ہے۔ اب اگر صرف صحیح اور مرفوع احادیث کا شار کیا جائے تو ان کی تعداد کی تعداد سو سے زیادہ نہیں ہے۔ اب اگر صرف صحیح اور مرفوع احادیث کا شار کیا جائے تو ان کی تعداد کی تعداد سو سے زیادہ نہیں ہے۔ اب اگر صرف صحیح اور مرفوع احادیث کا شار کیا جائے تو ان کی تعداد کم دس ہزار ہے۔ گویا ہر سو احادیث میں سے نسبتا ایک حدیث چو نکہ منگرین حدیث کو ران کی تعداد کم از کم دس ہزار ہے۔ گویا ہر سو احادیث میں سے نسبتا ایک حدیث چو نکہ منگرین حدیث کو ران کی تعداد کم دس ہزار ہے۔ گویا ہر سو احادیث میں سے نسبتا ایک حدیث چو نکہ منگرین حدیث کو ران کی تعداد کم از کم دس ہزار ہے۔ گویا ہر سو احادیث میں سے نسبتا ایک حدیث چو نکہ منگرین حدیث کو ران کی تعداد کم از کم دس ہزار ہے۔ گویا ہر سو احادیث میں سے نسبتا ایک حدیث چو نکہ منگرین حدیث کو ران کی تعداد کم از کم دس ہزار ہے۔ گویا ہر سو احادیث میں سے نسبتا ایک حدیث چو نکہ منگرین حدیث کو ران کی تعدیث کو میں آتی۔ لہذا میہ حضرات تمام تر ذخیرہ احادیث اور قدم نبوی سے انگار کو ہی پیند فرماتے ہیں۔ یہ ہے ان حضرات کا ایمان بالرسالت۔

(م) قرآن میں احکام کا حصہ بہت کم ہے۔ لہذا شریعت سازی کا بیشتر حصہ مرکز ملت ہی کا ذمہ ہے۔ پھر چو نکہ یہ مرکز ملت ایک فرد شیں بلکہ چند افراد کا مجموعہ ہوگا۔ لہذا اس کے فیصلہ میں غلط اور صحیح کا سوال ہی پیدا نہیں ہو سکتا۔ جنگ بدر کے اسار کی کے متعلق مجلس مشاورت نے جو فیصلہ کیا بھا۔ اس میں تو غلطی کا سوال پیدا ہو گیا تھا لیکن جو مرکز ملت پرویز صاحب قائم فرما رہے ہیں۔ یہ نبی سے بھی ذیادہ معصوم اور مبرا عن الخطا ہو گا۔ کیونکہ یہاں غلطی کا سوال بھی پیدا نہ ہوگا۔ اس طرح اگر محد مین کی پوری جماعت بخاری کو www.wkrf.net (Tahafuz-e-Hadees Foundation) کر آئینہ پَرویزیت اصح الکتاب بعد کتاب اللہ کے تو اس میں تو غلطی کا احمال ہے مگر مرکز ملت کے جماعتی فیصلہ میں غلطی کا سوال ہی پیدا نہیں ہوگا۔ فیاللحجب۔

پھر یہ بھی دیکھتے کہ خلافت راشدہ کے بعد آج تک ایسا مرکز ملت قائم نہیں ہو سکا۔ جو قرآن کے احکام والے حصہ کی جزئیات کی تعیین کرے پھر جب احکام کی جزئیات ہی متعین نہ ہوں تو ان احکام پر عملدر آمد کیسے کیا جا سکتا ہے۔ گویا اس دور تک جب تک کہ پھر کوئی نیا مرکز ملت قائم نہیں ہو جاتا پر ویز صاحب قرآنی احکام کی لغیل سے چھٹی عنایت فرما رہے ہیں اور ہمارے اس دعوی کی تصدیق پر ویز صاحب اور آپ کی جماعت عملی زندگی سے بھی آزاد ہو جاتی۔

اور اس سے براید سوال پیدا ہو تا ہے کہ قرآن کے احکام کا حصہ تو اس لیے قابل عمل نہیں کہ ابھی سمی تشریف لانے والے مرکز ملت نے اس کی جزئیات متعین نہیں فرمائیں۔ اور علوم کا حصہ اس لیے بے کار ہے کہ ہر شخص اس کے قہم میں آزاد ہے اور رسول اللہ کی تعبیرو تشریح اس لیے ناقابل قبول ہے کہ اس میں چند احادیث آپ کی رائے میں رسول اللہ کا قہم نہیں ہو سکتیں تو ہتا ہے کہ اب امت کے لیے قرآن کا کونسا حصہ قابل عمل یا قابل قبول رہ گیا؟ اور کیا اس طرح امت میں کوئی اجتماعیت کی شکل باقی رہ چاتی ہے؟

اور اس سے الگلا سوال میہ ہے کہ مانا کہ قرآن کے الفاظ محفوظ ہیں لیکن ان الفاظ کی حفاظت کا فائدہ کیا ہے جس کے مفہوم پر دو شخصوں کا آپس میں متفق ہونا بھی ضروری نہ ہو؟ کیا اس طرح اللہ تعالیٰ کی ''ذکر کی حفاظت'' پوری ہو جاتی ہے؟ اور کیا کتاب پرایمان لانے کا نہی سطلب ہے کہ قرآن کے الفاظ پر ایمان لایا جائے جن کی کوئی تعبیر بھی قابل قبول یا قابل عمل نہ ہو؟ سرحال طلوع اسلام کا کتاب اللہ پرایمان بالغیب پچھ ای قسم کا ہے۔ (نیز تیسرے حصہ میں دیکھتے۔ (تلاوت قرآن پاک)

۳- انبیاء پر ایمان بالغیب

ایمان بالغیب کا چوتھا جزو انبیاء پر ایمان ہے۔ نبی وہ ہستی ہوتی ہے جس پر اللہ تعالٰی اپنے ایک معتبر فرشتہ جبر کیل کے ذریعہ اپنا پغام وحی نازل کرتا ہے۔ اور یہ نبی انسان ہی ہو تا ہے نبی پر ایمان لانے کا

اس دعوت پر جو ایک نبی پیش کرتا ہے کسی شک وشبہ کی گنجائش نہ رہے۔ اللہ تعالیٰ فرشتہ جریل کے ذریعہ جو پیغام بھیجتا ہے اسے وحی کہتے ہیں۔ انبیاء کو بعض دفعہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے معجزات بھی عطا کیے جاتے ہیں جن کا مقصد کفار پر جحت قائم کرنا اور مومنین کے ایمان میں پختگی کا سبب بنتا ہے۔ اب پرویز صاحب کے ارشادات ملاحظہ فرماہئے۔

وحی کی حقیقت اور نزول وحی : "اللہ تعالیٰ کی ذات جت اور ست کی تمام نسبتوں سے پاک ہے۔ اس لیے نزول وحی سے مراد یہ نہیں کہ کوئی چیز پچ پچ اوپر کی سمت سے پنچ کی ست <sup>(1)</sup> کو آتی ہے۔ خدا تو رگ جان سے بھی قریب ہے۔ اس لیے وحی کی خارجیت سے اصل مقصد یہ بتانا ہے کہ یہ (وحی) ذہن انسانی ک پیداوار نہیں اور نہ ہی اس میں صاحب وحی کے کسب وہ نرکو کوئی دخل ہے۔ "(آدم وابلیس 'صا۲۲) "اب دیکھتے پرویز صاحب کے تمام پیٹرو اللہ تعالیٰ کے آسانوں کے اوپر عرش پر ہونے کے قائل نہیں تھے۔ لہذا ان سب کے لیے نزول وحی کا مسلہ خاصا پریثان کن ہے۔ مرسید صاحب نے اس وحی کے متعلق جو افکار پیش کیے تھے ان کا جائزہ ہم پہلے پیش کر چکے ہیں۔ ان کے خیال میں اس وحی بن کی کی قوائے باطنیہ کو گہرا تعلق ہو تا ہے۔ لیکن پرویز صاحب ان سے پچھ اختلاف رکھتے ہیں تاں وحی میں نبی کے ال اگر اللہ تعالیٰ رگ جان سے بھی قریب ہے تو درمیان میں فرشتہ کے واسطہ کی ضرورت کیے پش

- آسکتی ہے؟ لہذا اس واسطہ سے بھی ان حفرات کو کھل کر انکار کر دینا چاہئے۔ 2 اگر اللہ تعالی رگ جان سے بھی قریب ہے تو دخی کی خارجیت کیسے ہو گئی؟ کیا رگ جان جسم سے
- لکے اس میں برے جات کی رویہ ہے جاتان کی جاتا ہے۔ خارج ہوتی ہے۔
- I وحی کے انارنے کے لیے قرآن میں ہر مقام پر تنزیل اور اُنَوَلَ کا لفظ آیا ہے جس کا معنی او پر سے ینچے آتا ہی ہے (نزول کا ضد صعود بھی ہے۔ عروج بھی جس کے معنی ینچے سے او پر جانے یا چڑھنے کے ہیں) ہی الفاظ بھی اس بات پر واضح دلیل ہیں کہ اللہ تعالیٰ کی ذات او پر ہے۔

عقل اور وحی : "قرآن صرف اس قدر ایمان کا مطالبہ کرتا ہے کہ ان ابدی حقائق کو معلوم کرنا جو فطرت انسانی کے ترجمان ہیں اور جن کے مطابق نظام اجتماعیہ قائم کرنے سے کاروان انسانیت اپنی منزل مقصود تک پہنچ سکتا ہے عقل انسانی کے بس کی بات نہیں۔ یہ صرف وحی کی رو سے معلوم ہو سکتے ہیں۔ اتنے حصے کو آپ مافوق الفطرت کمہ لیچیے یا خارق عادت۔ اس کے بعد وہ دانش وبصیرت کو پوری آزادی دیتا ہے۔ کہ

() پرویز صاحب خود اپنی تصنیف نصوف کی حقیقت ص ۲۱ پر وحی کے خارج سے منزل اللہ ہونے کا اعتراف یوں کر اعتراف یوں کر سے منزل اللہ ہونے کا اعتراف یوں کرتے ہیں۔ "میہ (علم) اسے (نبی کو) خارج سے منزل من اللہ ملتا ہے۔"

<u>سور المعام معام المعام الم معام المعام الم معام </u>

النبیاء کی بعثت کا مقصد : اللہ تعالی نے انبیاء کی بعثت کا مقصد بنی نوع انسان کی ہدایت بیان فربایا ہے ادر اس کا طریق بیہ تحا کہ اللہ نے انبیاء کو مبترین و منذرین بنا کر بھیجا۔ یعنی وہ احکام خداوندی کی لقمیل کرنے والوں کو جنت کی خوشخبری دیتے تھے اور ان احکام کی خلاف ورزی کرنے والوں کو جنم کے عذاب سے ڈراتے تھے۔ انبیاء کی تعلیم کا بنیادی مقصد اللہ تعالیٰ کی وحدانیت کی دعوت اور شرک سے اجتناب ہو تا تحا۔ ایمان بالغیب کے تمام اجزاء کو پختہ کرنے کے بعد آخر میں معاشرتی احکام نازل ہوتے رہے۔ اس کے برعکس پرویز صاحب کے نزدیک انبیاء کی بعثت کا بنیادی مقصد ان کے اپنے الفاظ میں بیہ ہے کہ:

''انہیاء کی ہدایت کا منشاء سی تھا کہ معاشی خوشگواریوں میں بھی ترقی ہوتی رہے اور اس کے ساتھ انسانی معاشرہ میں ناہمواریاں بھی پیدا نہ ہوں'' (ن۔ رص١٥٦) بلکہ اس سے بڑھ کریہ تمام انبیاء کی بعثت کا مقصد ہی قرآنی نظام ربوبیت کی تعلیم اور اس کا قیام تھا جیسا کہ تفصیلا ہم پہلے قرآنی نظام ربوبیت کے عنوان کے تحت پیش کر چکے ہیں۔

# سب سے پہلے نبی حضرت آدم ملت ای

یہ قصہ بھی ہم سرسید صاحب کے عقائد کے تحت تفصیل سے درج کر آئے ہیں۔ نہ سرسید حضرت آدم کو فرد واحد' تمام انسانوں کا باپ اور نبی مانتے تھے۔ نہ پرویز صاحب مانتے ہیں۔ ان کے خیال کے مطابق آدم ملت ہی ''قصہ آدم وابلیں'' کے ڈرامہ کا ایک کردار ہے جو نوع انسان کی نمائندگی کرتا ہے۔ لیکن قرآن کریم چونکہ حضرت آدم کو فرد واحد اور نبی کے طور پر پیش کرتا ہے۔ لندا پرویز صاحب ایک مقام پر فرماتے ہیں کہ۔

<u>آدم طلب ایک</u> فرد واحد اور نبی ہونے کا اعتراف اور اس کی تاویل: قرآن کریم میں البتہ ایک مقام پر آدم کالفظ اس انداز سے بھی آیا ہے جو "فرد واحد" کے مفہوم کا حال ہے۔ فو چانی الله آصلفتی مادم وَنُوحًا کھ (آل "اللہ تعالی نے حضرت آدم اور حضرت نوح کو چن عمران ۳/ ۳۳)

یماں آدم کا ذکر نوح کے ساتھ آیا ہے جس سے ذہن اس طرف منتقل ہو تاہے کہ اس سے مفہوم کوئی

۲۔ پرویز صاحب نے دو سری بات یہ پیش فرمائی کہ اگر یہ آدم نبی ہوتے تو ابلیس انہیں بھی پھلا نہیں سکتا تھا۔ یہ مفروضہ بھی غلط ہے حضرت مولیٰ کے ہاتھوں آدمی ناحق مارا گیا۔ تو آپ نے کہا۔ ھٰذَا مِنْ عَمَلَ تَعْمَلُ الشَّيْطَانِ۔ إنَّهُ عَدُوٌ مُضِلٌ مُبِيْنٌ (١٥:٣٨) تو اگر مولیٰ جیے جلیل القدر نبی اور رسول کو شیطان عَمَلَ الشَّيْطَانِ۔ إنَّهُ عَدُوٌ مُضِلٌ مُبِيْنٌ (١٥:٣٨) تو اگر مولیٰ جیے جلیل القدر نبی اور رسول کو شیطان عَمَلَ الشَّيْطَانِ۔ إنَّهُ عَدُوٌ مُضِلٌ مُبِيْنٌ (١٥:٣٨) تو اگر مولیٰ جیے جلیل القدر نبی اور رسول کو شیطان عَمَلَ الشَّيْطَانِ۔ إنَّهُ عَدُوٌ مُضِلٌ مُبِيْنٌ (١٥:٣٨) تو اگر مولیٰ جیے جلیل القدر نبی اور رسول کو شیطان عَمَلَ الشَّيْطَانِ۔ آذم کے لیے یہ بات کیے نامکن ہو گئی۔ نیز قرآن میں واضح الفاظ موجود ہیں فَدَ لَتُهُمَا بِعُونُ دِيْرُونُ (شیطان نے ان دونوں (آدم وحوا) کو دھوکے سے ماکل کر لیا)

ان آیات سے واضح ہو تا ہے کہ عصمت انبیاء کا منہوم صرف اتنا ہے کہ ان کی ایسی خطائیں ادر لفزشیں ساتھ ہی ساتھ معاف کر دی جاتی ہیں۔ لہذا پرویز صاحب کے پیش کردہ نتائج قرآن کی روشن میں غلط قرار پاتے ہیں۔ رہا حضرت آدم کی پیدائش نفخ روح 'اہلیس اور اس کے مختلف پرویزی مفہوم ' مکالمہ اور جنت سے خروج تو ان سب باتوں پر ہم مناسب مقامات پر بہت کچھ لکھ چکے ہیں۔

| عبه : ششم) طلوع اسلام كا اسلام | >) >> 806 <>                                 | آئينه پَرويزيت | $\sum $ |
|--------------------------------|----------------------------------------------|----------------|---------|
| ن                              | غاتم النبيتين <sub>طلَّقَل</sub> ِم پر ايمار | ,              |         |

حفرت آدم پر ایمان لانے کی بات انبیاء پر ایمان کا آغاز تھا اب سب سے آخری نبی پر ایمان لانے کا مطلب پرویز صاحب کی زبان سے سن کیچے۔

<sup>وو</sup>تو حید کے بعد رسالت حضور ختم المرسلین پر ایمان لانا ضروری ہے۔ لیکن رسول پر ایمان سے مفہوم اس کی ذات پر ایمان نہیں کیو نکر اس کی ذات تو زمان و مکان کے حدود کی پابندی ہوتی ہے۔ اور ملت اسلامیہ جیسا کہ ابھی ابھی کہا جا چکا ہے ابدیت سے ہم کنار ہے...... رسالت محمدیہ پر ایمان سے مقصود اس کتاب پر ایمان ہے۔ جو حضور ملتی کی و ساطت سے دنیا کو ملی (فردوس کھم گشتہ ص ۳۸۳)

گویا کتاب پر ایمان لانے کے بعد رسول پر ایمان لانے کی ضرورت ہی نہ رہی۔ اس طرح کتاب پر ایمان لانے کے بعد فرشتوں پر ایمان لانے کی کیا ضرورت باقی رہتی ہے بالحضوص اس صورت میں کہ انہیں کسی نے دیکھا تک نہیں۔ باقی رہا اللہ پر ایمان تو اس پر ایمان لانے سے پیشتر بیہ سوچنا بھی ضروری ہے کہ اللہ ہے کیا اور اس سے مراد کیا کیا کچھ ہے؟ بیہ تفصیل بھی ہم سے پہلے پیش کر چکے ہیں۔ بس ایک کتاب ہی کتاب ہے۔ جس پر ایمان لانے سے بیہ سب مسائل حل ہو جاتے ہیں۔ اب اس کتاب پر جیسا ان حضرات کا ایمان ہے اس کی تفصیل اس پوری کتاب میں جا بجا ہٰ کو رہے۔

مقام رسالت کیا ہے؟ اور اطاعت رسول کو قرآن نے کتنی اہمیت دی ہے۔ یہ سب تفاصیل ہم "مرکز ملت" کے باب میں ذکر کر آئے ہیں۔ لنذا اعادہ کی ضرورت نہیں سبجھتے سردست اتنا ہی بتانا کانی ہے کہ پرویز صاحب رسول اللہ کو اس مقام سے صرف اس لیے ہٹانا چاہتے ہیں کہ خود اس مقام پر براجمان ہو سکیں اور یہ بات ہم خود نہیں کتے بلکہ اس کے لیے طلوع اسلام کے اراکین کی ہی شہاد تیں پیش کرتے ہیں۔

<u>زندہ رسول</u>: بزم طلوع اسلام کے ایک معزز رکن ڈاکٹر عبدالودود صاحب طلوع اسلام کونٹن کو خطاب فرماتے ہیں۔ عنوان ہے "طلوع اسلام نے کیا دیا؟" "عملی انظام کی سمولت کے لیے امت اپنے میں سے بہترین افراد کو اپنا نمائندہ بنا کر "فیکھ دسول" کے سلسلہ کو قائم رکھتی ہے اور یہ کہ رسول کی زندگی کے بعد "فیکھ دسول" سے مراد ملت کی مرکزی اتھارٹی ہے جو رسول کا فریضہ یعنی امریالمعروف اور نہی عن المنکر ادا کرتی ہے۔ اور یہ کہ رسول کے بعد صرف مرکز ملت کو یہ حق حاصل ہے کہ دینی امور میں فیصلہ دے۔ (طلوع اسلام ' ہ جون 1009ء) اب طلوع اسلام کے ایک اور معزز رکن محمد علی خان بلوچ بی اے آنرز (جو غالبا اس بزم سے پچھ اختلاف بھی رکھتے ہیں) فرماتے ہیں۔

<u>برویز صاحب کی رسالت :</u> "غالباً ہماری طرح آپ حضرات میں بہت سوں نے محسوس کیا ہو گا کہ اب

کچھ عرصہ سے اس وجہ اشتراک کے پردہ میں کہ جس طرح رسول اکرم ملی پیلم نے اپنی زندگی میں نوع انسانی کو قرآن کریم کی دعوت دی تھی۔ بڑعم خولیش آج کل اسی طرح گلبرگ لاہور کی کو تھی نمبر 20 ہے بی میں جناب پرویز بھی قرآن کی دعوت دے رہے ہیں۔ جناب پرویز صاحب اپنی تحریروں میں عموماً اپنے آپ کو آنخضرت ملی پیلم کے بلند مقام پر فائز کر کے ان تمام آیات کو جو آنخضرت سے متعلق ہیں اپنی ذات کر پر منطبق فرما لیتے ہیں۔ پھر جو آیات قرآنی مخالفین اسلام اور کفار کے متعلق نازل ہوئی تھیں انہیں نمایت چا کر س سے اپنے مخالفین پر چیپال کر دیتے ہیں۔ حالا نکہ کجا حضور ختمی المرتبت میں اپنی نمایت چا بردیز

(حدیث دلگداذے ص ۲۰ مرتبہ محمد علی خاں بلوج بی اے آنرز) اس طرح پرویز صاحب رسول اکرم کے متبع اور پیروکار کے طور پر نہیں بلکہ حریف کے طور پر سامنے آتے ہیں۔ جو ایک طرف رسول اکرم ستی کیا کے اقوال وافعال کو واجب الاتباع نہیں سمجھتے بالفاظ دیگر حجیت حدیث کے منگر ہیں اور دو سری طرف مرکز ملت۔ جو آپ ہی ذات والا صفات سے عبارت ہے۔ کے اجتمادات کو شریعت کا جز قرار دیتے اور انہیں واجب الاتباع سمجھتے اور اس نظریہ کی تشیر میں ہمہ وقت اور ہمہ تن مصروف رہتے ہیں۔

- نگنہ باز گشت : اب تک ایمان بالغیب کے جن اجزاء پر بحث ہو چکی ان کا ماحصل سے ہوا کہ۔ ① رسالت پر ایمان کا مطلب کتاب یا قرآن پر ایمان ہے للذا رسالت پر ایمان کا قصہ ختم ہوا۔
- التاب پر ایمان کا مطلب محض اس کے الفاظ پر ایمان ہے کہ وہ من جانب اللہ ہیں رہا اس قرآن پر عمل تو وہ ناممکن ہے کیونکہ اس میں دو طرح کی آیات ہیں۔ آیات احکام جن کی جزئیات درست وہی ہو سکتی ہیں۔ جو مرکز ملت تشریف لا کر متعین کرے گا۔ رہا علوم کا حصہ تو اس کی شرح و تعبیر میں ہر محض آزاد ہے۔ مگر ضروری بات یہ ہے کہ کسی ایک شخص کی شرح و تعبیر دو سرے کے لیے جست من میں۔ گویا یہ حصہ انفرادی اختلافات کی آماد کی آیا۔
- الفرشتوں پر ایمان کا مطلب انہیں کائنات کی خارجی یا انسان کی داخلی قوتیں شبھنا ہے۔ بیر رسول کی داخلی قوت ہی تھی جس کے ذریعے سے قرآن اترا ہے۔
- الله بیه قرآن انرا کهال سے اور کیے انرا؟ بیه معلوم نہیں کیونکہ الله اوپر نہیں ہے۔ آپ قانون خدادندی کو بھی اور مرکز کو بھی اور مرکز کو بھی اللہ کہہ کیتے ہیں۔ صفات خدادندی کو بھی خدا کے نظام کو بھی قرآنی معاشرہ کو بھی اور مرکز ملت کی بھی۔ البتہ مرکز ملت میں بھی خدا کا رسول بھی شامل ہو جاتا ہے۔

#### ۵۔ يوم آخرت پر ايمان

ایمان بالغیب کی پانچویں کڑی موت کے بعد دوبارہ زندہ ہونے اور خدا کے حضور پیش ہونے پر ایمان

آئيند بَرُويزيت 808 (حصد: ششم) طلوع اسلام كا اسلام

ب جسے ایمان بلاآخرت سے تعبیر کیا گیا ہے۔ اس دوبارہ زندگی کو قرآن نے آخرت' یوم الآخرت یو الدین' قیامت' الساعة ' یوم' القیامت یوم النشور' یوم الحشر کنی ناموں سے تعبیر کیا ہے۔ یوم آخرت پر ایمان لانے کا مطلب یہ ہے کہ انسان دنیا کی زندگی میں ایتھا یا برے اعمال وافعال سر انجام دیتا ہے۔ مرنے اعمال کا بدلہ اسے دیا جائے گا۔ اس دنیا می زندگی میں ایتھا یا برے اعمال وافعال سر انجام دیتا ہے۔ مرنے اعمال کا فوری طور پر اچھا یا برا بدلہ دینا خدا کی مشینت کے خلاف ہے۔ پھر خدا چو نکہ عادل ہے۔ لائدا خروری ہے تعبیر کیا ہے۔ ایمان کا خدا کی میں ایتھا یا برا بدلہ دینا خدا کی مشینت کے خلاف ہے۔ پھر خدا چو نکہ عادل ہے۔ لائدا خدا کی مشینت کے خلاف ہے۔ پھر خدا چو نکہ عادل ہے۔ لائدا خدوری ہے کہ اس دارالامتحان کے بعد ایک دارالجزاء بھی قائم ہو۔ ای دارالجزاء کا نام یوم آخرت ہے۔ اللہ تعالٰ ہے کہ اس دارالامتحان کے بعد ایک دارالجزاء بھی قائم ہو۔ ای دارالجزاء کا نام یوم آخرت ہے۔ اللہ تعالٰ ہے کہ اس دارالامتحان کے بعد ایک دارالجزاء بھی قائم ہو۔ ای دارالجزاء کا نام یوم آخرت ہے۔ اللہ تعالٰ ہے کہ اس دارالامتحان کے بعد ایک دارالجزاء بھی قائم ہو۔ ای دارالجزاء بھی تعام کوں میں دنیا میں کس طرح زندگی بسر کرنا چاہئے کون سے اعمال ایتھ ہیں اور کون سے برے۔ لائدا ہو انسان ایسے باد وثوق ذرائع سے خدا کے نازل شدہ کون سے اعمال ایتھ ہیں کرا۔ اس کو یقینا سرا ملی چاہئے۔ ای طرح جو انسان ایسے بوثوق ذرائع سے خدا کے نازل شدہ استطاعت رکھنے کے باوجود اس کا انباع کرتا ہے۔ ای کور کرنے سے یہ معلوم ہو جاتا ہے کہ اگر دیا ہیں بینام کی کا خرائا کی میں کرانا چاہئے۔ یہ کی طرح جو انسان ایسے بوثوق ذرائی کی کی خدا کے نازل شدہ استطاعت رکھنے کے باوجود اس کا انباع کرتا ہے۔ اس کو اس کی جزاء ہو ہیں کی طرح جو انسان اس کے پیغام کی نافرمانی کی جمال کی در کو تا ہے ہو گوں کو اس کی جزاء یہ ہو گوں کی جو میں میں ہو کر رہ جاتا ہے کہ اگر دیا ہیں جزائی ہو گر کی کی در کا کو جاتا ہے کہ کی کر دیا ہیں باخیب ہے معنی ہو کر رہ جاتا ہے کیو کر ہی جند المان کی عملی زندگی پر سب سے زیادہ اثران ہو تی ہو۔ پر یعنی ایمان بالغیب ہے معنی ہو کر رہ جاتا ہے کیو کر می پی بید المان کی عملی زندگی پر سب سے زیادہ اثران ہو تی ہو۔ جاتا ہے کو میں کی خدی کی بی تی در کی کی دور خ کا ڈی گو گو گی گی خوئ ہے۔ ہی مینا اس می جند کی دوئ کی

مزید تفصیلات جو ہمیں قرآن سے ملتی ہیں وہ یہ ہیں کہ صور میں دو دفعہ بھونکا جائے گا۔ پہلے نفخہ پر یہ کائتاتی نظام اس زمین سمیت اور اس پر رہنے والے سب تباہ ہو جائیں گے۔ اس نفخہ کو الساعة ''یا مخصوص گھڑی'' کہا گیا ہے۔ اور بیر یک گخت ہی آن پہنچ گی۔ لوگوں میں کسی کو اس کے یک گخت آن پہنچنے کا گمان تک بھی نہ ہوگا۔ اور اللّٰہ کے سوا کسی کو اس ''الساعة '' کا وقت معلوم نہیں۔ دو سرے نفخہ صور پر تمام مرے ہوئے انسان اپنی اپنی قبروں یا مدفن سے جی اضحیں گے۔ پھر اللّٰہ کے حضور حاضری کے لیے روانہ ہوں گے۔ اس دن کو قیامت' یوم الحشر' یوم النشور وغیرہ کہا گیا ہے۔ پھر اللّٰہ کے معفور حاضری کے لیے روانہ شروع ہوگا۔ اس دور میں لوگوں کا حساب و کتاب ہوگا۔ میزان اعمال ہو کا گواہیاں بھی حسب ضرورت قائم ہوں گی۔ پھر اللّٰہ تعالٰی کی عدالت ہوگی۔ پھر لوگ اپنے اپنے اعمال کے مطابق جنت یا دوزخ میں جائیں گے۔ یہ سب امور ایسے ہیں جو قرآن کی نصوص حدیجہ سے ثابت ہیں۔

اب ان مذکورہ بالا امور کے پرویزی مفہوم بھی ملاحظہ فرمائیے۔ سب سے پہلے نفخہ اول واقع ہو گا جو یک دم اور اچانک واقع ہو گا جس سے تمام کائنات زیر وزہر ہو جائے گی اور اسی دن کو قرآن نے الساعۃ کہا ہے۔ اب پرویز صاحب جو اس الساعۃ سے مفہوم لیتے ہیں وہ سہ ہے۔

الساعة بمعنى يوم انقلاب ربوبيت : ﴿ وَإِنَّ ٱلسَّاعَةَ لَأَنِيبَةٌ فَأَصْفَحِ ٱلصَّفَحَ "جس انقلاب کے لیے تم جدوجہد کررہے ہو وہ تو آکر

گویا پرویز صاحب کے نزدیک الساعة سے مراد یوم انقلاب نظام ربوبیت ہے۔ نیز یہ ''الساعة '' ان کے خیال کے مطابق کٹی بار آچکی ہے۔ ہر نبی پر نہی نظام ربوبیت نازل ہو تا رہا ہے اور وہ آخر یہ انقلاب بپا کرتے ہی ہوں گے۔ اور رسول اکرم ﷺ نے بھی کیا ہی تھا۔ پھر پرویز صاحب خود بھی اس نظام کے انقلاب کے امیدوار ہیں۔ اور ہمارا یہ خیال ہے کہ یہ نظام ربوبیت نہ کبھی پہلے آج تک قائم ہوا اور نہ کبھی آئندہ قائم ہونے کا امکان ہے۔ لہذا اگر الساعة کا سی مفہوم لیا جائے تو ایس الساعة نہ کبھی پہلے آئی نہ ہی

قیامت کا مفہوم : "اصل سوالات تو یہ ہیں کہ قرآن کے نزدیک حیات سے کہتے ہیں؟ موت کے کیا معنی ہیں؟ قیامت کا تصور کیا ہے؟ عذاب وثواب سے کیا مفہوم ہے؟ وقس علی ہذا مسلمان کو چو نکہ اس زندگی سے کوئی رابطہ نہیں رہا۔ اس لیے اس نے ان اہم سوالات کو قیامت پر ملتوی رکھا ہے اور قیامت بھی صرف وہ جو مرنے کے بعد آئے گی۔ وہ اس قیامت سے کوئی تعلق نہیں رکھتا جو اسکی ایک ایک سانس میں پوشیدہ ہے اور اس جنت ودوزخ سے کوئی واسطہ نہیں رکھتا جو قدم قدم پر اس کے سامنے ہے۔ نہ وہ اس

اس مختفر سے اقتباس میں پرویز صاحب نے دراصل قیامت اور اس دن کے میزان اعمال اور بدلہ میں جنت دوزخ میں ورود ہر چیز سے انکار کر دیا ہے پھرانہیں مسلمانوں سے سیر بھی شکایت ہے کہ سیر سب امور اس دنیا سے متعلق کر کے پچھ بھی دیکھتے اور شبیحتے نہیں۔ پھر آپ مسلمانوں کو میزان اعمال کی حقیقت ان الفاظ میں سمجھاتے ہیں۔

میزان اعمال کب اور کیسے؟ : قرآن کمتا ہے کہ اب وہ دور (سرمایہ داری) گزر گیا۔ اب وہ زمانہ (نظام ربوبیت کا) آرہا ہے . جس میں انصاف کی رو سے میزان کھڑی کی جائے گی۔ (وَ نَصَعُ المُوَاذِيْنَ الْقِسْطَ لَيَوْمِ الْفُوَاذِيْنَ الْقِسْطَ لَيَوْمِ الْفُوَاذِيْنَ الْقِسْطَ لَيَوْمِ الْفُوَاذِيْنَ الْقِسْطَ لَيَوْمِ الْفُواذِيْنَ الْقِسْطَ لَيَوْمِ الْفُواذِيْنَ الْقِسْطَ لَيَوْمِ الْفُواذِيْنَ الْقِسْطَ لَيَوْمِ الْفُواذِيْنَ الْمُواذِيْنَ الْمُواذِيْنَ الْقُوسْطَ لَيَوْمِ الْفُواذِيْنَ الْقُوسُطَ لَيَوْمِ الْمُواذِيْنَ الْمُواذِيْنَ الْقِسْطَ لَيَوْمِ الْفُواذِيْنَ الْقِسْطَ لَيَوْمِ الْمُواذِيْنَ الْمُواذِيْنَ الْقُوسُطَ لَيَوْمِ الْفُواذِيْنَ الْمُواذِيْنَ الْمُواذِيْنَ الْقُوسُطَ لَيَوْمِ الْفُواذِيْنَ الْمُواذِيْنَ الْمُواذِيْنَ الْمُواذِيْنَ الْمُواذِيْنَ الْمُواذِيْنَ الْمُواذِيْنَ الْقُوسُطَ لَيَوْمِ الْفُواذِيْنَ الْمُواذِيْنَ الْمُواذِيْنَ الْمُواذِيْنَ الْعُلْمَ لَيُومِ الْفُواذِيْنَ الْقُوسُطَ لَيَوْمِ الْفُواذِيْنَ الْمُواذِيْنَ الْمُواذِيْنَ الْمُواذِيْنَ الْعُلْمَ لَيُومُ الْمُواذِيْنَ الْمُواذِيْنَ الْمُواذِيْنَ الْمُواذِيْنَ الْمُواذِيْنَ الْمُواذِيْنَ الْمُواذِيْنَ الْعُلْمَ الْمُواذِيْنَ الْعُلْ الْحَصَلْ الْمُولُيْ الْحُورِ مُوْلَعْ مُولْمُونِ الْمُواذِيْنَ الْعُورِ مُولَيْ الْمُو الْقِيْلَمَةِ وَالَيْ لَيْ مَالْحَدَى الْحَدَى الْحَدَى مُولَا لَيْنَ الْمُولَذِيْنَ الْمُولَذِيْنَ الْمُولُدِي

اب چونکہ قرآن کمہ رہا ہے کہ دور سرمانیہ داری گزر گیا۔ لئذا آپ کو پرویز صاحب کی یہ بات تسلیم کر ہی لینی چاہیئے۔ یہ نہ پوچھنے کہ قرآن کی کون سی آیت کا یہ معنی یا مفہوم ہے؟ بہرحال یہ اعمال کا تول اور حساب و کماب نظام رہوبیت کے دن ہوگا۔ اور اس میں حساب بھی صرف مزدور اور سرمانیہ دار کا لیا جائے گا۔ باقی تاجر'چرواہے یا دیگر پیشہ وروں اور عورتوں سے کوئی حساب کماب نہیں لیا جائے گا۔ www.wkrf.net (Tahafuz-e-Hadees Foundation) آئینہ پَویزیت 100 (حصہ: شم) طلوع اسلام کا اسلام یوم الحشریا یوم النشور کب ہو گا؟: قرآن کی رو ہے تو یہ دوسرے نفخہ کا دن ہو گا۔ لیکن پرویز صاحب فرماتے ہیں کہ۔

اس وقت تمام نوع انسانی (ذاتی مفاد کے پیچھے بھا گنے کی بجائے) خدا کی ربوبیت عامہ کے قیام کے لیے اٹھ کھڑی ہوگی۔ (یَوْمَ یَقُوْمُ النَّاسُ لِرَبِّ الْعَالَمِیْنَ (۲:۸۳) (ن- رص۲۳۱)

بہ یاد رہے کہ جب بیہ انقلاب نظام ربوبیت بیا ہونے کو ہو گاتو اس کو بیا کرنے کے لیے تمام نوع انسانی اٹھ کھڑی ہوگی۔ انبیاء جس جماعت کے ذریعہ جہاد سے اسلامی انقلاب بیا کرتے رہے وہ تو چند ہزار آدمی ہوتے تھے لیکن اس انقلاب کے لیے کیا مسلم کیا کافر' کیا دہریے غرضیکہ تمام نوع انسانی اٹھ کھڑی ہوگی۔ ہتائے اگر ایسا ہو جائے تو کیا پھر بھی بیہ انقلاب بیا نہ ہوگا؟

آ خرت کے مختلف مفاہیم: یہ بحث نظام رہو بیت میں گزر چک ہے۔ مختصراً یہ کہ لفظ آخرت کا مفہوم مسلمانوں کے نزدیک صرف ایک ہے اور وہ ہے حیات بعد الممات کا دور۔ لیکن پرویز صاحب لفظ آخرت کے چھ مفہوم ہتاتے ہیں۔ (ا) مستقبل کی زندگی (۳) کلی مفاد (۳) آنے والی نسلوں کا مفاد (۳) مرنے کے بعد کی زندگی (۵) آخر الا مر(۲) حال اور مستقبل کی خوشگواریاں۔

آخرت اور جنت و دوزخ: آخرت کا چوتھا مطلب یعنی مرنے کے بعد کی زندگی۔ آپ صرف برائے وزن بیت استعال فرمایا کرتے ہیں۔ وجہ یہ ہے کہ اس زندگی کی کیفیات اور جنت ودوزخ کے متعلق آپ فرمایا کرتے ہیں۔ وجہ یہ ہے کہ اس زندگی کی کیفیات اور جنت ودوزخ کے متعلق آپ فرمایا کرتے ہیں کہ اس زندگی کی کیفیات اور جنت ودوزخ کے متعلق آپ فرمایا کرتے ہیں۔ وجہ یہ ہے کہ اس زندگی کی کیفیات اور جنت ودوزخ کے متعلق آپ فرمایا کرتے ہیں کہ اس زندگی کا ادراک بم ان موجودہ مادی ذرائع سے نہیں کر کیتے۔ حالا نکہ قرآن نے کی زندگی میں میشتر سی کہ اس زندگی کا ادراک بم ان موجودہ مادی ذرائع سے نہیں کر کیتے۔ حالا نکہ قرآن نے کی زندگی میں میشتر سی کی کیفیات اور تفصیلات بیان کی ہیں اگر آپ اس وحی کی موجودگی میں اپنے آپ کو مادی ذرائع کی وجہ سے مختاج ادراک سمجھتے ہیں۔ تو پھر ایمان بالغیب آخر کب کام آئے گا؟ ادر اصل وجہ اس ذرائع کی وجہ سے مختاج ادراک سمجھتے ہیں۔ تو پھر ایمان بالغیب آخر کب کام آئے گا؟ ادر اصل وجہ اس ذرائع کی وجہ سے مختاج ادراک سمجھتے ہیں۔ تو پھر ایمان بالغیب آخر کب کام آئے گا؟ ادر اصل وجہ اس خوت مطلب کو درخود اعتماء نہ سمجھتے ہیں۔ تو پھر ایمان بالغیب آخر کب کام آئے گا؟ ادر اصل وجہ اس خوت مطلب کو درخود اعتماء نہ سمجھتے ہیں۔ تو پھر ایمان بالغیب آخر کب کام آئے گا؟ ادراک سمجھتے ہیں۔ تو پھر ایمان بالغیب آخر کب کام آئے گا؟ اور اصل وجہ اس خوت مطلب کو درخود اعتماء نہ سمجھتے ہیں۔ کہ دنظام ربوبیت کے سلسلہ میں سے مفہوم کار آمد چیز نہیں جو تھے مطلب کو درخود اعتماء نہ سمجھتے ہیں۔ اس بات کی پوری وضاحت درج ذیل اقتباس میں ملاحظہ فرما ہے۔

آخرت کی کامیابی کامعیار صرف دنیا کی خوشحالی ہے: "قرآن کی رو ۔ تربیت نفس صرف اس معاشرے میں ہو سکتا ہے۔ جس میں تمام افراد ربوبیت عامہ یا مفاد کلی کے لیے مصروف جدوجہد رہیں۔ اس (یعنی قران) کے نزدیک اعمال حسنہ کے زندہ نتائج دنیا کی خوشحالیوں اور خوشگواریوں کی شکل میں سامنے آجاتے ہیں۔ جن اعمال کا نتیجہ اس دنیا کی کامرانی نہیں دہ اعمال قیامت میں بھی کوئی وزن نہیں رکھتے۔ لہذا تربیت نفس (یا روحانی ترقی) کے مانینے کا پیانہ ہی ہے کہ ہماری دنیا کس حد تک حسین بن چک ہے۔ (ن۔ ر

لم آئيند بخرويزيت ٢ (حصه: شم) طلوع اسلام كا اسلام

اس اقتباس سے میہ بالوضاحت معلوم ہو گیا کہ اگر کسی کی دنیا خوشگوار اور خوشحال ہے تو اس صورت میں اس کو آخرت میں فلاح وکا مرانی کی توقع رکھنی چاہیئے <sup>(1)</sup> اگر دنیا میں تنگی ترشی رہی تو پھر آخرت بھی برباد ہوگی۔ پھر ایک دو سرے مقام پر اس کی قرآن سے میہ دلیل بھی دی ہے کہ مَنْ کَانَ فِنی هٰذِهِ اَعْہٰی فَهُوَ فِی الْأُخِوَةِ اَعْہٰی (21:42) ہم سردست اس بحث میں تہیں پڑنا چاہتے کہ اس آیت کا صحیح مفہوم کیا ہے؟ اور پرویز صاحب کے دعوی اور دلیل میں کوئی ربط بھی ہے یا نہیں۔ ہم سردست سے بتانا چاہتے ہیں کہ اس معیار اور دنیا و آخرت کے پہلے تین مفاہیم کی موجودگ میں چو تھے مفہوم (یعنی آخرت بھی حیات بعد الحمات) کی کچھ اہمیت باقی رہ جاتی ہے؟

## جنت اور دوزخ کی حقیقت

پرویز صاحب جس طرح آ خرت کو اس دنیا میں لے آتے ہیں۔ اس طرح جنت اور جنم کو بھی اسی دنیا میں لے آتے ہیں۔ اس کے متعلق ہم پہلے بہت پچھ لکھ چکے ہیں۔ لہٰذا ہم اب محض اقتباسات پر ہی اکتفا کریں گے۔

<sup>درج</sup>س طرح مسلمانوں نے اللہ کو عرش پر بٹھا رکھا ہے۔ اس طرح انہوں نے جنت کو بھی دو سری دنیا کے ساتھ مختص کر رکھا ہے۔ حالانکہ حقیقت میہ ہے کہ جنت اور دوزخ اسی دنیا سے شروع ہو جاتے ہیں۔'' (سلیم کے نام گیارہواں خط' ص ۵۹-۱)

جنت کی زندگی : جنت کی زندگ میں بھوک' پیاس' لباس اور مکان کی تنگی نہیں ہوتی۔ غور سیجیے سی چزیں انسان کی بنیادی ضروریات زندگی ہیں۔ اور دو سری جگہ ہے کہ جنت میں آدم اور اس کی ہیوی سے کہا گیا تھا کہ جہاں سے جی چاہے با فراغت کھاؤ ہیو لیعنی جنت کی زندگی میں سامان خورد ونوش سے بالکل اطمینان ہوگا" (ن۔ رص۵۶)۔

<u>آوم کا جنت سے خروج :</u> آدم املیس کے چکھے میں آگیا۔ فرزندان آدم میں سے ہر ایک اپنی ایک فکر میں لگ گیا وہ ایک دو سرے سے دور ہوتے چلے گئے۔ حتیٰ کہ یہ بعد حسد اور کینے اور بغض اور عدادت میں تبدیل ہو گیا۔ رزق کی کشائش تنگی میں بدل گئی آدم بھوک برہنگی' بے سرو سلمانی' خوف وہراس کے عذاب میں مبتلا ہو گیا۔ اس طرح آدم جنت سے نکل گیا۔ (ن۔ رص۲۳۶)۔

الک کفار اور مشر کین کی بھی سی دلیل ہوتی تھی کہ ہماری دنیا چو نکہ خوشگوار ہے جس سے معلوم ہو تا ہے کہ ہمارا خدا ہم سے خوش ہے۔ لندا وہ آخرت میں بھی ہمیں خوشگواریاں ہی عطا کرے گا۔ نیز اس کی مزید تفصیل مجمی سازش سے تحت گزر چکی ہے۔

جہنم کی حقیقت : ویکھتے قرآن نے ہتایا کہ جنم وہ مقام ہے جس میں زندگی کی نشود نمار ک جاتی ہے۔ وَلاَ جہنم کی حقیقت : ویکھتے قرآن نے ہتایا کہ جنم وہ مقام ہے جس میں زندگی کی نشود نمارک جاتی ہے۔ وَلاَ يُؤَكِّنِهِمْ (١: ١٢) ان کے لیے مستقبل کی زندگی میں کوئی حصہ نہیں ہوگا۔ اُولَیْكَ لاَحَلاَقَ لَهُمْ فِی الْأُخِرَةِ ......وَلاَ يُؤَكِّنِهِمْ (٢: ١٢) ان کے لیے مستقبل کی زندگی میں کوئی حصہ نہیں ہوگا۔ اُولَیْكَ لاَحَلاقَ لَهُمْ فِی الْأُخِرَةِ ......وَلاَ يُؤَكِّنِهِمْ (٢: ٢٠) ان کے لیے مستقبل کی زندگی میں کوئی حصہ نہیں ہوگا۔ اُولَیْكَ لاَحَلاقَ لَهُمْ فِی الْأُخِرَةِ ......وَلاَ يُؤَكِّنُهِمْ وَهُ بِنِ حِنَ کَ نُشود نمارک چکی ہو اور وہ آگے بڑھنے کی صلاحیت نہ رکھیں۔ لندا قرآن کی رو سے ان ان زندگی کا مقصود یہ ہے کہ انسانی ذات یا نفس (خودی یا انا) کی نشود نما (ترکیہ۔ تربیت) ہو جائے۔ '(ن۔ رص21)

جنت ای دنیا میں : پھر یہ بھی دیکھئے کہ اس پروگرام (ربوبیت) کے نتائج ای دنیا میں سامنے آجاتے ہیں۔ (فَسَوفَ تَعلَمُونَ) یہ نہیں کہا گیا کہ قیامت میں جاکر دیکھ لینا کہ کون جنت میں جاتا ہے اور کون جسم میں۔ کہا یہ گیا کہ ذرا توقف کرو ہمارا پروگرام پورا ہو لینے دو تم ابھی دیکھ لو گے کہ جنت کس کے حصہ میں آتی ہے۔" (ن- رص ۲۱۸)

اب دیکھئے کہ اگر ہیہ آخرت' جنت اور دوزخ ای موجودہ دنیا میں ہیں تو ان پر ایمان لانے کا مطلب کیا ہے؟ ایسی آخرت اور جنت ودوزخ تو ہر ایک کے مشاہدہ کی چیزیں ہیں ایسے بھلا کون کافرو مشرک یا دہریہ بھی انکار کر سکتا ہے؟

یہ ہے ایمان بالغیب کا پانچواں جز- اب دیکھ کیچیے کہ اس جز پر بھی طلوع اسلام کا ایمان <sup>ک</sup>س طرح کا ہے؟

## ۲- تقدير پر ايمان بالغيب

نقد مریر ایمان ' ایمان بالغیب کا چھٹا جزو ہے۔ اور اس کا مطلب میہ ہے کہ اس دنیا میں انسان کو جو کوئی تکلیف یا راحت پینچتی ہے۔ تو یہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے ہی ہوتی ہے۔ لیکن پرویز صاحب اس جزو ایمان کو تسلیم نہیں © فرماتے اور کہتے ہیں کہ میہ عقیدہ اسلامی عقیدہ نہیں بلکہ اے بحوسیوںنے اسلام میں داخل کیا تھا۔ ان کے اپنے الفاظ میہ ہیں۔

نقذر یہ کا عقیدہ مجو سیول کا ہے : "اس طرح جب ایک دفعہ فرقہ بندی ہو گئی تو پھر اس کے بعد چل سو چل مجو ی اساورہ نے بیہ سب کچھ اس خامو شی سے کیا کہ کوئی بھانپ ہی نہ سکا کہ اسلام کی گاڑی کس طرح دو سری پٹرٹی پر جا پڑی۔ انہوں نے نقد یر کے مسئلہ کو اتن اہمیت دی کہ اسے مسلمانوں کا جزد ایمان بنا دیا۔ چنانچہ ہمارے ایمان میں وَالْقَدْرِ حَدْرِہِ وَشَرہ مِنَ اللّٰہ تعالٰی کا چھٹا جزو انہی کا داخل کیا ہوا ہے۔" (قرآنی فیصلے ص ١٩)

آئینہ پرویزیت معصل بحث پہلے حصہ میں گزر چکی ہے۔ لندا ہم سردست صرف اتنا ہی بتا کیں گے کہ آیا مسئلہ تقدر پر مفصل بحث پہلے حصہ میں گزر چکی ہے۔ لندا ہم سردست صرف اتنا ہی بتا کیں گے کہ آیا یہ تقدر کا عقیدہ مجو سیوں نے اسلام اور مسلمانوں میں داخل کیا تھا۔ یا قرآن نے خود بیان کیا ہے۔ ارشاد ہاری ہے۔

''اور اگر انہیں کوئی فائدہ پنچتا ہے تو کہتے ہیں کہ یہ اللہ کی طرف سے ہوتا ہے اور اگر انہیں کوئی گزند پنچتا ہے تو (اے محمد آپ سے) کہتے ہیں تو یہ تکلیف تمہاری وجہ سے پینچی ہے۔ آپ ان سے کہہ دیں کہ سب کچھ اللہ ہی کی طرف سے ہے ان لوگوں کو کیا ہو گیاہے کہ وہ اتن سی بات بھی نہیں سیجھتے۔'' ﴿ وَإِن تُصِبْهُمْ حَسَنَةٌ يَقُولُوا هَٰذِهِ مِنْ عِندِ اللَّهِ وَإِن تُصِبْهُمْ سَيِّنَةٌ يَقُولُوا هَٰذِهِ مِنْ عِندِكَ قُلْ كُلُّ مِنْ عِندِ اللَّهِ فَمَالِ هَتَوُلَاً الْقَوْمِ لَا يَكَادُونَ يَفْقَهُونَ حَدِيثًا (إلنساء٤/ ٧٧)

یہ جس سروبہ کی کی جس کی سے قوم کیسی بد ہو ہے اور بی کی بی جس سروبہ کی کی جس کی سے یہ سروبہ کی کہ ایک ہے۔ کہ خیر اور شر سب کچھ اللہ تعالیٰ ہی کی طرف سے ہوتا ہے۔ اب بتائیے کہ یہ عقیدہ قرآن کا ہے یا مجو سیوں کا؟ اگر مجو سیوں کا بھی سمی عقیدہ تھا اور قرآن نے بھی اس کی تائید کر دی تو کیا اس عقیدہ کو محض اس بناء پر تشلیم نہ کرنا درست ہوگا کہ یہ عقیدہ چونکہ مجو سیوں میں بھی پایا جاتا ہے۔ لہذا ہمیں قرآن کی بھی یہ بات منظور نہیں؟

پرویز صاحب نے مفہوم القرآن میں "قل کل من عندالله" کا مفہوم یہ بتایا ہے۔ "انسان کے ہر عمل کا نتیجہ خدا کے قانون مکافات کی رو سے مرتب ہو تا ہے۔ ایچھے کا اچھا برے کا برا

لنذا اس اعتبار سے بیر کہنا صحیح ہوگا کہ کل من عنداللہ (سب کچھ خدا کی طرف سے ہوتا ہے۔)" (مفہوم القرآن' جلد: ا'صفحہ: ۲۰۴)

گویا ایک اعتبار سے پرویز صاحب نے جب خود بھی خیر و شر کو اللہ تعالیٰ کی طرف سے ہی تسلیم کر لیا ہے۔ تو پھر یہ عقیدہ مجو سیوں کی طرف سے کیسے اسلام میں داخل ہوا تھا؟ پرویز صاحب نے اللہ کی جگہ خدا کا قانون مکافات رکھ کربات وہی بیان کر دی جو دو سرے مسلمان کتے ہیں رہا ان کا یہ ''ایک اعتبار ''کا مسلہ تو وہ یہ ہے کہ خدا تعالیٰ نے ہر چیز کے لیے قانون بنا دیئے ہیں جن کے تحت کا نتات کا نظام چل رہا ہے۔ اب خدا خود بھی ان قوانین کا پابند ہو گیا ہے۔ اور ان میں کوئی تبدیلی شیں کر سکتا اور نہ کر تا ہے۔ بالفاظ انگار کی اصل وجہ بھی سمی ہے کہ وہ ان قوانین فطرت میں کسی طرح کے انتشاء کے نتیں ہیں رہا ان کا یہ ڈزیک معجزات سے اللہ تعالیٰ کی بی ہے کہ دوہ ان قوانین کے سامنے بالکل بے بس اور محبور ہے ان حضرات کے زدیک معجزات سے الکار کی اصل وجہ بھی سمی ہے کہ وہ ان قوانین نظرت میں کسی طرح کے انتشاء کے قائل نہیں ہیں۔ اللہ تعالیٰ کی بی ہی ہے کہ دوہ ان قوانین فطرت میں کسی طرح کے انتشاء کے قائل نہیں ہیں ہو۔ (۲۰:۳) کا مفہوم بیان قرماتے ہیں کہ:

"" من جربات کے لیے اندازے اور پیانے مقرر کر دیئے اور قوانین وضوابط تھرا دیتے ہیں۔

آئینہ برویزیت کائنات کی کوئی شے ان پیانوں سے باہر نہیں جا کتی۔ ان پر ہمارا پورا پور اکنٹرول ہے۔ " (مفہوم القرآن من 2 نی: ا) اب دیکھنے کہ اس آیت کا سیدھا سادا ترجمہ تو سہ ہے کہ " بے شک اللہ تعالیٰ ہر چز پر قادر ہے۔ گر پرویز صاحب نے چھ الفاظ کی آیت کا جو اتنا لمبا چو ژا مفہوم پیش فرمایا ہے اس میں کئی ایک مغالطے ہیں۔ مثل:

The set of th

© اور قوانین د ضوابط ٹھہرا دیئے ہیں کائنات کی کوئی شے ان سے باہر نہیں جا تحق" بیہ سب کچھ پر دیز صاحب کا اپنی طرف سے اضافہ ہے۔

گویا جو آیت اللہ کے جملہ اشیائے کائنات پر کنٹرول اور اللہ کو قادر مطلق ثابت کر رہی تھی اس آیت سے آپ نے بے جا اضاف کر کے اللہ تعالیٰ کو اپنے وضع کردہ قوانین کا پابند ثابت کر دکھایا ہے۔ اسے کہتے ہیں لفظی بازی گری اور صحیح معنوں میں قرآنی آیات کی تحریف معنوی۔ اب بتائے کہ اگر پرویز صاحب جیسے مفسر قرآن موجود ہوں تو پھراگر قرآن کے الفاظ کی حفاظت بر قرار بھی رہے تو الیمی حفاظت کا فائدہ کیا ہے؟

آ خرت میں بھی اللہ تعالیٰ کی بے لیمی: آخرت یعنی حیات بعد الممات میں اللہ تعالیٰ کا تمام انسانوں سے حساب کتاب لینا اور باز پرس کرنا مسلمانوں کا ایسا مسلمہ عقیدہ ہے جس پر قرآن کی بے شار آیات شاہد ہیں۔ لیکن پرویز صاحب اس دن کے حساب و کتاب اور باز پرس کو بھی قانون مکافات کے حوالے کر کے اللہ تعالیٰ کو ایک ڈمی ثابت فرما رہے ہیں لکھتے ہیں کہ۔

"نتائج تو خدا کے قانون کے مطابق ہی مرتب ہوں گے۔ اس کا نام "باز پرس" ہے۔ چنانچہ اس گروہ (سرماید دار اور زمیندار۔ مولف) کے متعلق کما گیا ہے کہ اِنھُمْ مَسْنُوْلُوْنَ (۲۳:۳۷) یہ سمجھتے ہیں کہ ان سے کوئی پوچھنے والا نہیں۔ یہ غلط ہے۔ جارا قانون مکافات ان سے پوچھے گا یہ اس کے احاطے سے باہر جا،ی نہیں سکتے۔ وَإِنَّ جَهَنَّمَ لَمُحِيطَةٌ بِالْکَفِرِيْنَ (۲۲:۵۴) (ن- رص۲۵۳-۲۸۲)

|  | أمَيْنَهُ بَرُويزيَّت ٢ 815 (حمد: عشم) طلوع اسلام كا اسلام | $\sim$ |
|--|------------------------------------------------------------|--------|
|--|------------------------------------------------------------|--------|

<mark>نخفور رحیم</mark>: اب سوال یہ ہے کہ اگر اللہ تعالٰی اس دنیا اور آخرت میں بھی اپنے قانون مکافات کے سامنے ایسابی بے بس ہے تو اس کے خفور رحیم ہونے کا کیا مطلب ہے یہ مطلب بھی پرویز صاحب کی زبانی سنے۔ فرماتے ہیں۔

ہوں گے' قانون کے احترام کا محکم احساس تنہیں ان اثرات سے محفوظ رکھے گاادر تمہاری صلاحیتوں <sup>©</sup> کی نشودنمابد ستور ہوتی رہے گی۔

اب دیکھتے اس آیت میں پرویز صاحب نے ''قانون کے احترام کے محکم احساس'' کا جو سمارا لیا ہے۔ تو کیا ایسا احساس قانون مکافات کا تو ژ ثابت ہو سکتا ہے؟ آپ قانون کی قوت کی مثال سکھیا کے اثر سے دیا کرتے ہیں یا پانی کے نشیب کی طرف بنے سے۔ اب دیکھتے ایک انسان یہ محکم احساس رکھتا ہے کہ سکھیا ہلاک کر ڈالتا ہے۔ لیکن کوئی دو سرا شخص اسے کھانے میں ڈال کر کھلا دیتا ہے تو کیا کھانے والے کا قانون کے احترام کا محکم احساس اسے ہلاکت سے بچالے گا؟ اسی طرح اگر کوئی آدمی یہ خوب جادتا ہے کہ پانی نشیب کی طرف بہتا ہے لیکن وہ سلاب کے ہماؤ کی زد میں آچکا ہے تو کیا قانون کے احترام کا محکم احساس اسے ہلاکت سے بچالے گا؟ ہمرحال اس آیت کے مفہوم میں پرویز صاحب کو مکافات کے قانون میں ''قانون کے احترام کے محکم احساس'' کا اسٹناء چیش کرنے کی ضرورت چیش آہی گئی۔

<u>دیگر صفات خداوندی:</u> پھران <sup>حضرات</sup> نے جس طرح اللہ تعالیٰ کو بخشے اور رحم کرنے کی صفات سے عاری قرار دیا۔ اس طرح اس کے ناراض یا نمی سے خوش اور راضی ہونے کو بھی تشلیم نہیں فرماتے۔ اور ان صفات کو بھی خدا کے قانون کے حوالہ کر دیتے ہیں کہ یہ بے جان قوانین ہی راضی اور ناراض ہوا کرتے ہیں مثلا۔

(۲ رحیم کے متعلق پر دیز صاحب کی تحقیقات جلیلہ یہ بی کہ اس کا مادہ چو نکہ رحم ہے۔ لہذا رحیم کے معنی ہیں
 کہ ایسا قالب عطا کرنے والا جس میں نشود نما ہو سکے۔ جیسے جنین کی رحم مادر میں نشوو نما ہوتی ہے۔ اب دیکھتے اس
 کلا سے صرف اللہ ہی رحیم ہو سکتا ہے حالانکہ مسلمان بھی آپس میں د حماء ہیندہ متھے۔

تمنیه بَودينة برويزيت ٢٠٢٥ (حصد: منهم) طلوع اسلام كا اسلام ٢٠ ﴿ وَعَضِب ٱللَهُ عَلَيْهِ وَ لَعَنَهُ وَ أَعَدَ لَهُ تَانُون خداوندى كى نگاموں ميں ده معتوب موگا. اے عَذَابًا عَظِيمًا ٢٠٠٠ (النساء٤/ ٩٣) حقوق شربت محروم كرديا جائ گااور سخت قسم كى سزادى جائى . "(مفهوم القرآن جام ٢٠٠٠).

دیکھا آپ نے ترجمہ کے بجائے مفہوم بیان کرنے کے کتنے فائدے ہیں۔ نہ معروف اور مجمول میں تمیز کرنے کی ضرورت نہ فاعل اور مفعول کی' اس آیت میں اللہ کے کسی پر ناراض ہونے کا مفہوم ہے۔ کسی کا قانون خداوندی میں معتوب ہونا' کسی پر اللہ کی لعنت کرنے کا مفہوم ہے۔ کسی کا حقوق شہریت سے محروم ہو جانا اور اللہ تعالیٰ کا کسی کے لیے عذاب تیار کرنے کا مطلب ہے کسی کو سخت قشم کی سزا دیا جانا۔ میہ حقوق شہریت کمال سے نمبک پڑے اور سہ سزا دینے والے کون ہوں گے سہ پوچھنے کی ضرورت نہیں کیونکہ یماں مفہوم بیان ہو رہا ہے کوئی معنی تھوڑے ہیں۔

(۲) سَبِحِطَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَفِی الْعَذَابِ هُمْ حَلِدُوْنَ (۸۰:۵) ''خدا کے قانون سے سرکشی برتے کا نتیجہ اور کیا ہوگا۔ کہ ذلت اور خواری کے عذاب میں مبتلا رہیں گے۔ (ایسٰا ص۲۲۷)۔

(۳) رَضِیَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوْاعَنْهُ (۱۹۹۵) انہوں نے اپنے آپ کو قانون خدادندی سے ہم آہنگ رکھا تو خدا کے قانون مکافات نے ثمرات وبرکات سے ہمکنار کر دیا۔'' (ایضا ص ۲۸۳)

اب دیکھیے ان تمام ''مفاہیم'' میں اللہ تعالیٰ ایک مختار اور صاحب صفات ہتی تو در کنار ایک زندہ ہت بھی نظر آتی ہے؟ یہ ہے طلوع اسلام کا ''ایمان باللہ'' جسے وہ فی الواقع ایمان کا جزو سمجھتے ہیں۔

انسان کا اختیار اور مکافات عمل: طلوع اسلام اور اس کے اسلاف جہاں ایک طرف اللہ تعالیٰ کو محض لاشتے ہنا دیتے ہیں۔ تو دو سری طرف انسان کو مختار مطلق سمجھتے ہیں۔ یہی تقدیر کے متعلق ان حضرات کا عقیدہ ہے۔ جس کی تفصیل ہم پہلے پیش کر چکھے ہیں۔ سردست صرف ایک بات پوچھنا چاہتے ہیں۔ اور وہ یہ ہے کہ قانون مکافات کا معنی ہے «کسی عمل کا پورا پورا بدلہ '' اور اس کی تفصیل یہ ہے کہ۔

 www.wkrf.net (Tahafuz-e-Hadees Foundation) کیا ہے۔ جس کا عنوان ہے "منزل انہیں ملی جو شریک سفرنہ تھے" اب سوال ہے ہے کہ ایسا کیوں ہوتا ہے؟ کیا خدا کا قانون مکافات عمل سمی ہے کہ کسی کی محنت کا شرو کسی دو سرے یا دو سروں کے حوالے کر دے؟ طلوع اسلام اگر قلب سلیم ادر عقل صحیح سے ان مثالوں پر غور کرے تو تقذیر کا مسئلہ از خود حل ہو جاتا ہوگا۔

مسئلہ تقذیر کا اصل حل: اس مسئلہ کا درست حل نہی ہے کہ اللہ تعالیٰ کو حی وقیوم اور صاحب اختیار ہتی تشلیم کیا جائے۔ قانون مکافات واقعی صحیح کو رست اور قرآن سے ثابت ہے لیکن قرآن ہی سے اس قانون میں اسٹنائی صورتیں بھی ثابت ہیں۔ اور نہی صورتیں اللہ تعالیٰ کو علی کل شکی قدیر بھی ثابت کرتی ہیں۔ اس سے انسان کو بیہ بات بھی سمجھ میں آجاتی ہے کہ خیرو شریا رنج وراحت سب کچھ اللہ ہی کی طرف سے ہوتی ہے۔ اعمال کے نتائج کبھی کبھی مکافات عمل کے بر عکس بھی ہو سکتے ہیں۔ جس کے لیے اللہ تعالیٰ

\$\$ \$\$ \$\$ \

www.wkrf.net (Tahafuz-e-Hadees Foundation) 818 (حصه : ششم) طلوع اسلام كا اسلام آئينه پَرويزيت باب: دوم 🌔 طلوع اسلام اور اركان إسلام اس موضوع پر ہم پہلے ہت کچھ لکھ جکتے ہیں۔ لہذا اس مقام پر مجملاً ہی ذکر کیا جائے گا۔ اسلام اور گفر: الله نعالی کے احکام کے سامنے برضا ور غبت سرتشلیم خم کرنے اور ان احکام کی درست بجا آوری کا نام اسلام ہے۔ لیکن پرویز صاحب کے نزدیک چونکہ ان کے خود ساختہ نظام ربوبیت کو درست ثابت کرنا ہی ان کی زندگی کی سب سے بوی مہم ہے لہذا ان کے ہاں اسلام کی تعریف بھی بدل جاتی ہے۔ وہ کہتے ہیں کہ: ''اسلام کے معنی ہیں اس نظام کا قیام جس میں ہر شے کی مضمر صلاحیتوں کی کامل نشود نما ہو جائے یعنی نظام ربوبیت کی تحمیل . " (ن - رص ۱۳) اب جب اسلام کی تعریف ہی بدل گئی تو لامحالہ کفر کی تعریف بھی بدل جائے گی۔ چنانچہ ان ے نزدیک کافروہ لوگ ہیں جو نظام ربوبیت کو تشلیم نہ کریں۔ فرماتے ہیں۔

'' یہ وہ لوگ ہیں جو خدا کے قانون ربوبیت سے انکار

سوان کے پروگرام بظاہر بڑے خوش آئند نظر آتے

ہیں۔ لیکن ان کے ٹھوس نتائج کبھی بھی مراد سیں

ہو کیتے۔ قیام انسانیت کے پروگر ام میں ان کے انتمال

کاکوئی وزن نہیں ہو گا۔ ``

کافر کون ہیں؟:

﴿ أُوْلَتِهَكَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِنَايَتِ رَبِّهِمْ وَلِقَآبِهِۦ کرتے اور حقائق کا سامنا کرنے ہے جی چراتے ہیں۔ لْحَبِطَتْ أَعْمَالُهُمْ فَلَا نُقِيمُ لَهُمْ يَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ وَزُنَّا فَنْ ٢٠ (الكهف ١٨ / ١٠٥)

اسلام اور کفر کی تعریفات معلوم کرنے کے بعد اب ارکان اسلام کی طرف توجہ فرمائے۔

www.wkrf.net (Tahafuz-e-Hadees Foundation) بر المعام كا الملام كا الملام كا الملام كا الملام كا الملام أنئينه يَرويزيت

## اركان اسلام

ارکان اسلام پانچ ہیں (ا) توحید (۲) صلوٰۃ (۳) زکوٰۃ (۴) صوم یا روزہ اور (۵) جج۔ ان ارکان کو عموماً عبادات بھی کہا جاتا ہے۔

ا۔ تو حید : تو حید کی تعریف بیہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کی ذات 'صفات اور حتم یا قانون میں کسی دو سرے کو شریک نہ سمجھا جائے۔ تو حید کا تعلق عقیدہ سے بھی ہے اور اعمال سے بھی۔ لہذا تو حید کا شار ایمان بالغیب میں بھی اولین حیثیت رکھتا ہے اور اس کا اقرار ارکان اسلام میں بھی پسلا جزء ہے لیکن پرویزی تو حید کا عملی زندگی سے کوئی تعلق نہیں۔ عقیدہ اور نظریاتی لحاظ سے بھی تو **دید** کی کئی تعریفیں ہیں۔ مثلاً۔

- 1 سب انسان صفات خداوندی کا مظہر اور ایک جیسا ہی نمونہ ہیں۔ یہ نمونوں کی وحدت ہی توحید ہے۔ (تفصیل کے لیے دیکھتے طلوع اسلام کا ایمان بالغیب)
- ای جس خدا کے ہاتھ میں معاشی نظام انسانیت کا قانون ہے ای کے ہاتھ میں کائناتی نظام ہے یہ قانون کی وحدت ہی توحید ہے (تفصیل کے لیے دیکھتے ایمان بالغیب)۔
- 3 جس طرح تمام عالم آفاق میں ایک ہی قانون جاری دساری ہے۔ اس طرح تمام عالم انسانیت میں بھی ایک ہی قانون کی حکمرانی ہونی چاہئے۔ اسی کا نام توحید ہے۔ " (قرآنی فیصلے ص ۲۹۶)۔

۲۔ صلوقا می از: آپ صلوقا کو نماز کہنے سے گریز فرماتے ہیں اور کہتے ہیں کہ یہ لفظ بر محسوں کا ہے۔ آپ نماز کی بجائے قیام صلوقا کی اصطلاح تجویز فرمایا کرتے ہیں۔ اس اصطلاح سے آپ کی مراد وہ اجتماعات موقنة ہیں جو نظام ربوبیت کی یاد میں بپا کیے جاتے ہیں۔ یہ کتنے عرصہ بعد ہونے چاہئیں یا دن میں کتلی بار ہوں۔ یہ بات آپ نہیں بتایا کرتے۔ نیز فرماتے ہیں کہ نماز میں قیام رکوع' جود اس لیے کیے جاتے ہیں کہ ان اجتماعات کرنے والوں کے سینوں میں جذبات کا تلاطم اٹھ رہا ہو تا ہے۔ لہذا ان کو اظہار جذبات کے طور پر ایسے ایسے کام کرنا پڑتے ہیں۔ آپ نے محلف مقامات پر صلوقا کی جو مخلف تعریفات پیش فرمائی ہیں۔ ان کی تفسیل ہم " قرآنی نماز" میں پیش کر چکے ہیں۔

آپ زبانی طور پر تو اقرار فرمانتے ہیں کہ میں فقہ حنی کے مطابق نماز پڑھا کرتا ہوں۔ لیکن عملاً آپ اپنی جماعت سمیت نماز کی ادائیگی کو نہ ضروری سمجھتے ہیں نہ ہی بجالاتے ہیں۔ وجہ یہ ہے کہ آخر نظام ربوبیت کی یاد دہانی کے لیے ہر روز کٹی کٹی بار یاد دہانی ویسے بھی فضول سی حرکت معلوم ہوتی ہے۔ پھر جب نظام ربوبیت ابھی قائم ہی نہیں ہوا تو پھر ایسے اجتماعات کی ضرورت ہی کب باتی رہتی ہے۔ للذا عملاً آپ اور آپ کی جماعت اس رکن اسلام سے بھی سبکدوش ہے۔ (تفصیل کے لیے دیکھیے مضمون قرآنی نماز حصہ سوم) <u>سلامی المعالی الم المعالی المعال</u>

انفرادی ملکیت سے محروم کر دے پھر وہ حکومت جو کچھ لوگوں کو ضروریات زندگی کے لیے دے گی وہ ایتائے زکوۃ ہے۔ یہ بات آپ کو سب سے زیادہ بھلی لگتی ہے۔ کیونکہ اس سے آپ کے نظام ربوبیت کو سمارا ملتا ہے۔

یہ تو سب تعریفیں یا نظریات تھے۔ اب عملی میدان کی طرف آیئے۔ آج اسلامی حکومت نہیں للذا زکوہ بھی نہیں۔ پھر آج کل نظام رہوبیت بھی نہیں ایتائے زکوۃ بھی ممکن نہیں۔ گویا آپ اور آپ کی جماعت بہرحال اسلام کے تیسرے رکن زکوۃ کی ادائیگی سے بھی سبکدوش ہیں۔ اس لیے جب ضیاء الحق کے دور میں حکومت نے زکوۃ آر ڈی نینس نافذ کیا تو آپ نے زکوۃ کی عدم ادائیگی بے لیے جماعتی سطح پر تحریک چلائی تھی۔ (تفصیل کے لیے دیکھئے مضمون۔ قرآنی زکوۃ حصہ سوم)

<u>۲۲۔ صوم یا روزہ</u>: روزہ کے متعلق آپ کے لنزیچر سے بہت کم معلومات حاصل ہو سکی ہیں۔ یا شائد کسی مستفسر نے روزہ کے متعلق کوئی سوال ہی نہ کیا ہو۔ یا آپ نے از خود کوئی سوال بنا کر جواب دینے کی ضرورت ہی نہ سمجھی ہو۔ للذا روزہ کی تعریف اور اس سے متعلق جماعت کے عمل کے متعلق ہمیں پچھ علم نہیں۔ تاہم قیاس سیر کہتا ہے کہ جس طرح دو سرے ارکان اسلام سے آپ مختلف شرائط کی پابندی لگا کر سبکدوش ہو جاتے ہیں۔ روزہ جیسے تکلیف دہ کام سے سبکدو شی حاصل کرنا آپ کے لیے چنداں مشکل نہیں۔ ہمارے اس خیال کی تائید آپ کے ایک اقتباس سے بھی ہو جاتی ہے۔ آپ جب نظام ربوبیت کے قیام کی جدوجہد کرتے ہیں تو لین دین قرضہ' میراث دغیرہ کے تمام احکام کو عبوری دور کے سپرد کر دیتے ہیں۔ اس ضمن میں فرماتے ہیں کہ:

"اگر غلامی ختم ہو جائے اور معاشرہ میں مسکینوں کا وجود بھی نہ رہے تو اس وقت اسلامی نظام فیصلہ کرے گا کہ اس (قتم) کے بدلے میں کفارہ کیا ادا کرنا چاہئے۔" (ن- رص ۲۲۹) اب دیکھتے کہ اللہ تعالیٰ نے قتم کے کفارہ کی ایک تیسری صورت تین روزے رکھنا بھی بتائی ہے۔ ار شاد باری ہے: ﴿ فَكَفَنَّرَبُّهُ بِاطْعَامُ عَشَرَةِ مَسَكِمِينَ مِنْ "تو اس كا كفارہ دس مختاجوں كو اوسط درجہ كا كھانا كھلانا أَوْسَطِ مَا تُطْعِمُونَ أَهْلِيكُمْ أَو كِمَسَوَتُهُمَد أَوْ ہے۔ جو تم ابخ اہل وعيال كو كھلاتے ہو يا ان كو <u>المعند می تونید</u> <u>معند میں توند میں توند میں توند میں توند میں توند میں توند تونی توند میں <u>معند میں آیا۔</u> اور آپ نو ساحب کو اللہ تعالی کا مقررہ کردہ یہ کفارہ پند نہیں آیا۔ اور آپ "مزید فیصلہ" <u>اپند مر</u>عومہ "اسلامی نظام" کے سپرد فرما رہ ہیں۔ <u>البتہ مدقد فطر کا آپ نے مدقات وخیرات کے ضمن میں ذکر فرمایا۔ للذا اس کا جواب بھی "قرآنی</u> <u>زکوۃ" کے ضمن میں ہم نے دے دیا ہے۔</u></u>

۵۔ جج : قرآنی فیصلے میں ضمنا ج کا ذکر دو مقامات پر ملتا ہے۔ قربانی کے عنوان کے تحت یہ درج ہے کہ قربانی صرف حاجیوں کے لیے ضروری ہے۔ مقامی حضرات کے لیے ضروری نہیں کیونکہ اس سے قوم کی کثیر دولت ضائع ہو جاتی ہے۔ اور جج کے موقعہ پر قربانی اس لیے کی جاتی ہے کہ مختلف ممالک سے تشریف لائے ہوئے حجاج آپس میں قربانی کے ذریعہ سے ایک دوسرے کی ضافت کیا کریں ان افکار کا جائزہ ہم نے قربانی کے تحت پیش کر دیا ہے۔

دو سرا عنوان ملی نقاریب کا عنوان ہے۔ جس میں یہ وضاحت کی گئی ہے کہ احرام' طواف اور سعی دغیرہ جذبات کی تسکین کے لیے مقرر کئے گئے ہیں۔ جیسا کہ نماز کے دوران بھی رکوع و بیجود وغیرہ کئے جاتے ہیں۔ رہا مناسک جج کو ایک دینی فریضہ' رکن اسلام اور خدا کی عبادت سمجھ کر بجالانے کا مسلہ تو اس کا نہ یہاں ذکر ہے نہ وہاں''

کعبہ کی اہمیت : مسلمانوں کی وحدت واتحاد کا مرکز محسوس بیت اللہ یا کعبہ ہے جو مسلمانوں کا قبلہ بھی ہے۔ نماز میں منہ بھی اسی طرف کیا جاتا ہے' اور جح کا فریضہ بھی اسی مقام پر ادا ہوتا ہے۔ اس کعبہ کے متعلق پرویز صاحب کا نظریہ ہیہ ہے کہ: «مسلمانوں کے اتحاد کی بنیاد حرم کی پاسبانی ہے۔ سیاسی معاہدات نہیں واضح رہے کہ حرم کعبہ سے

مراد <sup>(1)</sup> سعودی عرب کا دارالسلطنت نہیں بلکہ دین کے نظام کا مرکز ہے۔ جہاں سے قرآنی قوانین نافذ ہوں گے۔ '' (طلوع اسلام دسمبرا۱۹۵ء) لعنہ جارہ میں قرآز قریند ہونہ ہوں کا جبر کا جبر کا ایک میں میں میں میں میں میں میں میں کا ع

لیعنی جہاں سے بھی قرآنی قوانین نافذ ہوں گے وہ حرم کعبہ ہے اور یہ قرآنی قوانین وہ ہیں جن کی داغ ہیل پرویز صاحب کی کو تھی ہے ڈالی جا رہی ہے۔

(1) واضح رہے کہ مکہ نہ دور نبوی ملتی کی دارالسلطنت تھا نہ خلافت راشدہ میں اور نہ ہی آج سعودی عرب کا دارالسلطنت ہے۔

یہ توج کے متعلق طلوع اسلام کے نظریات اور زبانی دعوب ہیں۔ اب عملی میدان کی طرف آئے خود

پرویز صاحب ۸۲ سال کی عمر تک بقید حیات رہے لیکن حج کی سعادت نصیب نہ ہو سکی۔ ہمارے لیے بیہ تصور محال ہے کہ جو شخص کم از کم ۱۹۵۸ء سے ۱۹۸۵ء تک یعنی ۲۷ سال لاہور کی گلبرگ جیسی گراں ترین آبادی میں اپنی کو تھی میں قیام پذریہ رہا ہو وہ حج کی استطاعت نہ رکھتا ہو۔

آپ نے ۱۹۸۲ء میں سفر تجاز کیا بھی تو قرآنی احباب کے مجبور کرنے پر۔ پھر اس سفر کا متصد بھی ج نہیں۔ بلکہ مدینہ منورہ اور دیگر مقامات مقدسہ کی سیر اور تفریح طبع تھا۔ آپ وہاں سے بھی دل گرفتہ ہو کر واپس تشریف لائے۔ آپ کو سب سے زیادہ کوفت جس بات سے ہوئی وہ یہ تھی کہ نہ شہدائے احد کے مزارات وہاں موجود ہیں نہ ان کی تختیاں' جنت البقیع میں بھی ایسی ہی صورت حال ہے کہ وہاں بھی باہر لوہ کا حبنگلہ لگا ہوا ہے اور اندر دیران پھر ہے ہی نظر آتے ہیں۔ شہدائے احد اور دو سرے صحابہ کرام کے مزارات کے نشان تک معدوم کر دیئے گئے ہیں۔ حالا نکہ زندہ قوموں کے شعار ایسے نہیں ہوتے۔ سو ہی مزارات کے نشان تک معدوم کر دیئے گئے ہیں۔ حالا نکہ زندہ قوموں کے شعار ایسے نہیں ہوتے۔ سو ہے ہیں ہی ہو جہ سے مزارات کے نشان تک معدوم کر دیئے گئے ہیں۔ حالا نکہ زندہ قوموں کے شعار ایسے نہیں ہوتے۔ سو مزارات کے نشان تک معدوم کر دیئے گئے ہیں۔ حالا نکہ زندہ قوموں کے شاہ را ہے نہیں ہوتے۔ سو کے مزارات کے نشان تک معدوم کر دیئے گئے ہیں۔ حالانکہ زندہ قوموں کے شاہ را ہے نہیں ہوتے۔ سو کے مزارات کے نشان تک معدوم کر دیئے گئے ہیں۔ حالانکہ زندہ قوموں کے شاہ را کے بی نہ خران میں ہوتے۔ مو کے مزارات کے نشان تک معدوم کر دیئے گئے ہیں۔ حالا کہ زندہ قوموں کے شاہ را کے میں ہوتے۔ مو کہ مزیر میں تمام بی نوع انسان کو وہی النہی کی روشن میں ہرایت کا راستہ دکھانے اور اسامی انقلاب لانے کا عزم رکھتی ہے۔

<u>ارکان اسلام سے چھٹی :</u> اب بید دیکھنے کہ طلوع اسلام کے ''اسلام'' اور دو سرے عامۃ المسلمین کے اسلام میں کوئی قدر مشترک ہے؟ ایمانیات و عقائد کا جائزہ ہم پہلے پیش کر چکے ہیں۔ ارکان کی بیر صورت ہے کہ توحید عقید تأ آپ کی مسلمانوں سے الگ اور عملاً اس کی ضرورت ہی پیش نہیں آتی۔ نماز ک ضرورت اس لیے نہیں کہ ایک کی سالان کی بیر صورت ہے کہ توحید عقید تأ آپ کی مسلمانوں سے الگ اور عملاً اس کی ضرورت ہی پیش نہیں آتی۔ نماز ک ضرورت اس لیے نہیں کہ ایک کی سالان کی بیر صورت ہی توحید عقید تأ آپ کی مسلمانوں سے الگ اور عملاً اس کی ضرورت ہی پیش کر یکھ بین نہیں آتی۔ نماز ک ضرورت اس لیے نہیں کہ ایک کی مسلمانوں سے الگ اور عملاً اس کی ضرورت ہی پیش نہیں کیں۔ آپ زبانی طور پر بیر بھی ضرورت اس لیے نہیں کہ ایک مرکز ملت نے اس کی جزئیات متعین نہیں کیں۔ آپ زبانی طور پر بیر بھی ضرورت اس لیے نہیں کہ ایک مرکز ملت نے اس کی جزئیات متعین نہیں کیں۔ آپ زبانی طور پر بیر بھی ضرورت اس لیے نہیں کہ ایک مرکز ملت نے اس کی جزئیات متعین نہیں کیں۔ آپ زبانی طور پر بیر بھی ضرورت اس لیے نہیں کہ ایک مرکز ملت نے اس کی جزئیات متعین نہیں کیں۔ آپ زبانی طور پر بیر بھی ضرورت اس لیے نہیں کہ ایک مرکز ملت نے اس کی جزئیات متعین نہیں کیں۔ آپ زبانی طور پر بیر بھی ضرورت اس کے خوں کہ مرکز ملت نے اس کی جزئیات متعین نہیں کیں۔ آپ زبانی طور پر بیر بھی خور کہ خوری مسلمان جس طرح عبادات بیجا لا رہے ہیں۔ اس عبوری دور میں ان پر اعتراض نہیں کرنا خلی سے بھی کہ بید چیز فرقہ بندی کی خیاد نہتی ہے۔ لیکن عملا آپ بھرپور اعتراضات بھی کرتے جاتے ہیں۔ اس مسلمانوں کی موجودہ نماز کو بے کار عمل بھی سیجھتے ہیں۔

زلوہ کی ادائیگی سے طلوع اسلام بھر صورت منتقل ہی ہے۔ خواہ ''نظام ربوبیت'' قائم ہویا نہ ہو۔ روزے ان حفرات پر گراں بار ہیں۔ للذا ان کا بدل آپ مرکز ملت کے آئندہ فیصلے سے ڈھونڈ ھتے ہیں۔ ج کی اہمیت یہ ہے کہ خود پرویز صاحب کو تازیست یہ سعادت نصیب نہ ہو سکی۔ ویسے وہ بھی کعبہ اس مقام کو سبچھتے ہیں جہاں مرکز ملت قیام پذیر ہو۔ اب آپ خود ہی اندازہ فرما کیچیے کہ طلوع اسلام کا اسلام ہے کیا چیز؟ پھر لطف کی بات یہ ہے کہ اپنے دعوی کے لحاظ سے حقیق اسلام ان حضرات کے پاس ہی ہے۔

ارکان اسلام سے بیزاری کا تحریری ثبوت یہ ہے کہ آپ طلوع اسلام کے لٹر پچر میں اکثر یہ فقرہ لکھا ہوا دیکھیں گے کہ خلافت راشدہ کے بعد اسلام دین نہ رہا۔ بلکہ مذہب میں تبدیل ہو گیا۔ یعنی دین صرف پوجا

پاف کا نام رہ گیا۔ جو کہ دو سرے غداجب میں بھی پایا جاتا ہے۔ یہ یوجا پاٹ سے بیزاری دراصل طلوع اسلام کی نماز' روزہ وغیرہ ارکان اسلام سے بیزاری کا ہی اظہار ہے۔ پھر طلوع اسلام کا یہ مفروضہ بھی غلط ہے کہ اسلام صرف ارکان اسلام (جسے وہ غدجب کا نام دیتا ہے) ہی کا نام ہے۔ کیونکہ اسلام تو عقائد (ایمان بالغیب کے جملہ اجزاء) ارکان اسلام (عبادات) معاملات' مناکحات او عقوبات کے اس مجموعہ کا نام ہے جو کتاب وسنت میں فدکور ہیں۔ پھر ان تمام احکامات پر انفرادی اور اجتماعی سطح پر عمل بیرا ہونے اور اس راہ کی رکاوٹوں کو دور کرنے کی کو شش (جماد) کر کے ان احکامات کو نظام کی شکل دینے اور عملاً نافذ کرنے کا نام دین اسلام ہے۔ میں وہ دین اسلام ہے جو تمام انبیاء کی بعثت کا مقصد تھا اور یہ دین حضرت آدم سے لیے آج تک ایک ہی رہا ہے۔

طلوع اسلام کا دین اسلام : اب طلوع اسلام نے ارکان اسلام کو تو مذہب یا انفرادی پوجا پاٹ کا نام دے کر ان سے گلو خلاصی کرالی۔ حلائکہ بیہ تمام ارکان صرف انفرادی ہی نہیں بلکہ اجتماعی شکل میں ادا کیے جاتے ہیں اور اسلام کے باقی امور سے یوں انحراف کیا کہ دین کی تعریف ہی بدل ڈالی۔ اس کے نزدیک دین کی تعریف سے بے:

"قرآن نے واضح الفاظ میں بتایا ہے کہ الدین سے مفہوم نظام ربوبیت کا قیام ہے۔" (ن- رص ۱۱۵) ہم حیران ہیں کہ جب ربوبیت کا لفظ ہی قرآن میں موجود نہیں تو یہ الفاظ واضح کیسے ہوئے؟ پھر جب تک آپ کا مزعومہ نظام ربوبیت قائم نہ ہو اس وقت تک اسلام کے باتی اجزاء سے بھی چھٹی مل گئی۔ اب دین کا ایک دو سرا مفہوم بھی ملاحظہ فرمائیے:

''دین نام ہی قرآن کی عطا کردہ مستقل اقدار کے تحفظ کا ہے۔'' (لغات القرآن زیر عنوان قدر) یہ قرآن کی عطا کردہ مستقل اقدار تعداد میں کتنی ہیں۔ اور کون کون سی ہیں اور ان کے تحفظ کا طریقہ کیا ہے؟ یہ آپ شیں ہتایا کرتے۔ ہم جب ارکان اسلام کانام لیتے ہیں تو بتاتے ہیں کہ کہ یہ ارکان پانچ ہیں اور ان کے تحفظ کا طریقہ یہ ہے لیکن اگر پرویز صاحب نہ مستقل اقدار کی تعداد ہتا کیں جو قرآن میں مذکور ہیں اور نہ ان کے تحفظ کا طریقہ۔ تو دین قائم کیسے ہو گا؟



. .

www.wkrf.net (Tahafuz-e-Hadees Foundation) باب: سوم وحی اللی سے روشنی حاصل کرنے کا طریق (مفهوم القرآن پر ایک نظر) طلوع اسلام اکثر اپنا مقصد و مسلک شائع کر تا رہتا ہے۔ جس کی پہلی شق ہیہ ہے کہ '' نہا عقل زندگی کے مسائل کا حل دریافت شیں کر سکتی۔ اس کو اپنی رہنمائی کے لیے وحی کی اس طرح ضرورت ہے۔ جس طرح آنگھ کو سورج کی روشنی کی ضردرت'' اب سوال بیہ ہے کہ وحی اللی کے اس سورج سے عقل کی آنکھ ردشنی کس طرح حاصل کرے ؟ اس کا طریق آپ نے بیہ اختیار کیا۔ کہ وحی اللی جو عربی زبان میں ہے۔ اس کا ترجمہ نہ کیا جائے بلکہ مفہوم بیان کیا جائے۔ آپ فرماتے ہیں کہ قرآن کے الفاظ کا ترجمہ ہو ہی نہیں سکتا۔ اپنے اس دعویٰ پر امام ابن قتیبہ ک کتاب قرطین (ج:۲ مص: ۱۷۳) سے تین مثالیں بھی پیش فرمائی ہیں۔ جو یہ ہیں۔ ﴿ وَإِمَّا تَخَافَتُ مِن قَوْمِ خِيكَانَةً فَأَنَّبِذَ إِلَيْهِمْ 🦳 "اور أكر آب ملتَّيْم كو (معلده ) بعد) اس قوم – عَلَى سَوَاءٍ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُحِبُّ ٱلْخَابِينِ ٢٠ ٢ حَانت (عمد شكن) كادْر بوتوان كاعمد انهير كي طرف (الأنفال/ ٥٨) پهينک دو (اور برابر کاجواب دو). " پھر ہم نے ان اصحاب کہف کو کئی سال تک غار میں ﴿ فَضَرَبْنَا عَلَى جَاذَانِهِمْ فِي ٱلْكَهْفِ سِنِينَ عَدَدًا ٢ سلائے رکھا۔ اور وہ لوگ کہ جب انہیں اپنے پروردگار کی آیات ﴿ وَٱلَّذِينَ إِذَا ذُكْتِرُواْ بِنَايَكِ رَبِّهِمْ لَمْ يَخِزُوا عَلَيْهَا صُمًّا وَعُمْيَانًا ٢ سے تفسیحت کی جاتی ہے تو اندھے بہرے شیں بن جاتے بلکہ غور و فکر سے سنتے ہیں۔ (الفرقان٥٦/ ٧٣) الطف کی بات ہے ہے کہ اس مقام پر تو پرویز صاحب اس آیت کو ان آیات میں شار کرتے ہیں جن کا لفظی ترجمہ ہو ہی نہیں سکتا۔ لیکن مقام حدیث ص سم پر اس آیت کا لفظی ترجمہ کر کے وحی اللی میں عقل کی مداخلت کا جواز میا فرما رہے ہیں۔ جس کی تفصیل ہم نے مناسب مقام پر دے دی ہے۔ ص<sup>5</sup>5

www.wkrf.net (Tahafuz-e-Hadees Foundation) آئینهٔ پَرویزی**ت 285** (حصه : ششم) طلوع اسلام کا اسلام

اب دیکھتے کہ مندرجہ بلا تنیوں آیات جو پر ویز صاحب نے امام مذکور کے حوالہ سے درج فرمائی ہیں۔ یہ تنیوں محاورے ہیں۔ اور جب یہ آیات نازل ہو کیں تو صحابہ ان کا مطلب بخوبی سمجھ گئے تھے اور کسی صحابی نے بھی حضور اکرم ملتی ہے ان کے متعلق استفسار نہیں کیا۔ رہی ترجمہ کی بات تو کسی بھی زبان کے محاورہ کا دو سری زبان میں لفظی ترجمہ نہیں کیا جاتا۔ مفہوم ہی بتایا جاتا ہے۔ "میرا سر چکر کھا رہا ہے" کا ترجمہ انگریزی میں (I am feeling gidd یا جاتا۔ مفہوم ہی تایا جاتا ہے۔ نہیں کیا جاتا بلکہ۔

ہر زبان کی وسعت کے مقابلہ میں محاورات کی تعداد قلیل ہوا کرتی ہے۔ <sup>3</sup> محاورات کی موجودگی کی وجہ سے نہ تو یہ لازم آتا ہے کہ ایک زبان کا دوسری زبان میں ترجمہ کرنا ہی چھوڑ دیا جائے اور نہ یہ کہ تمام تر زبان کو محاورات ہی کا مجموعہ تصور کر کے ہر ایک لفظ اور فقرے کا ایسا نرالا مفہوم بیان کر دیا جائے کہ اہل زبان بھی دیکھیں تو سرپیٹ کے رہ جائیں۔

اور چو تھی مثال جو آپ نے مشہور مستشرق سمب کے حوالے سے پیش فرمائی ہے وہ قرآن کی فصاحت وبلاغت سے تعلق رکھتی ہے اور وہ بہ ہے۔

﴿ إِنَّا خَنْ عَنْيَ عَنْيَ وَنَبِيتُ وَإِلَيْنَا ٱلْمَصِيرُ ٢ ﴾ " بلاشبه بم بى زنده كرت اور بم بى مارت بي اور (ق ٥٠ / ٤٣)

ہیہ آیت درج کرنے کے بعد متشرق موصوف لکھتے ہیں کہ:

"اور انگریزی میں ہی نہیں دنیا کی کسی زبان میں اس کا ترجمہ کر کے دکھایتے اس کے چھ الفاظ میں پاریخ مرتبہ "ہم" (We) کی تکرار ہے اے کون سی زبان ادا کر سکے گی۔ (مقدمہ مفہوم القرآن 'ص د) مانا کہ قرآن کی زبان کی فصاحت بلاغت کا مقابلہ نہ عربی زبان کے دو سرے الفاظ سے کیا جا سکتا ہے اور نہ ہی کسی دو سری زبان سے۔ لیکن اس کے باوجود قرآن کا ترجمہ دو سری زبان میں کرنا ایک اہم دینی ضرورت ہے۔ کیونکہ قرآن تو عرب وعجم کے لیے واجب التعمیل ہے۔ لہذا اس کی یہ اعجازی حیثیت ترجمہ

پر دیز صاحب نے مندرجہ بلا چار مثالیں پیش کر کے سارے قرآن کا مفہوم ہی بیان فرمانے کا جواز پیدا کر لیا ہے۔ پھر اس جواز کے حق کو جس آزادی کے ساتھ آپ نے استعمال فرمایا ہے وہ بھی قابل داد ہے۔ آپ اس مفہوم کی ادائیگی میں نہ صائر کا خیال رکھتے ہیں' نہ صیغوں کا اور نہ معروف وجمول کا آیات کے مفہوم میں تقذیم و تاخیر' بعض الفاظ حتیٰ کہ جملوں کا مفہوم یا معنی گول کر جانا اور بعض مقامات پر بنیادی قسم

آران کی آیات کی تعداد چھ ہزار چھ سو چھیاسٹھ ہے۔ جب کہ قرآن میں استعال شدہ محاوروں کی تعداد بندرہ ہیں سے زیادہ نہیں۔

اس باب میں مل جائیں گے۔ آپ کے اس بیان کردہ مفہوم کی مثالوں کے لیے ہم نے معجزات اور خوارق امور کا انتخاب کیا ہے اس سلسلہ میں پہلے ہم سرسید صاحب کی تاویلات کا ذکر کر چکے ہیں۔ اس رابطہ سے ایک تو آپ کو فکر قرآنی کے تسلسل وارتقاء کا پنہ چل جائے گا۔ دو سرے سہ بھی معلوم ہو جائے گا کہ پرویز صاحب نے ترجمہ کے بجائے مفہوم بیان فرمانے کو کیوں زیادہ پند فرمایا ہے۔

## معجزات اور خرق عادت امور

اس سلسلہ میں ہم پہلے کالم میں قرآنی آیات درج کر رہے ہیں۔ اور کالم نمبر ۲ میں فنتے محمد جالند هری صاحب کا ترجمہ (اس ترجمہ کا انتخاب اس لیے کیا گیا ہے کہ ایک تو فنتے محمد صاحب کا ترجمہ با محاورہ ہے دو سرے وہ کسی خاص مسلک سے بھی تعلق نہیں رکھتے) اور اس کے سامنے تیسرے کالم میں پرویز صاحب کا بیان کردہ مفہوم۔ اس تقابل سے ہی آپ کو مفہوم کی بہت سی خوبیوں کا پند چل جائے گا۔ تاہم اگر کوئی خاص قابل ذکر بات رہ گئی تو آخر میں مختصر سا تبصرہ بھی پیش کر دیا جائے گا۔

> ا۔ حضرت صالح علی کی اور ناقة اللہ : ۵ قَالَ يٰقَوْمِ اغْبُدُوا اللَّهَ اے قوم! خدا ہی کی عبادت کرو۔ مَالَكُمْ مِنْ اللهِ غَيْرُهُ اس کے سواکوئی معبود نہیں۔

۵ قَدْجَآءَ نُكُمْ بَيِنَةٌ مِنْ تَمَمار بَال تَمار رب كَى رَبِكُمْ

ا فَذَرُوْهَا تَأْكُلُ فِنْ الرَّاتِ الْحَارِ الْحَالَ الْمَن اللَّهِ اللَّهِ مِن حِتْ مَن حَتَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الْحَالَ الْحَتَى ال الْحَتَى الْحَ وَعَنَا الْحَتَى ا وَحَتَى الْحَتَى الْحَتَى

اس نے بھی اس سے سمیں کہا کہ تم قوانین خدادندی کی اطاعت کرد۔ اس کے سواکوئی قوت ایسی شیں جس کی اطاعت کی جائے۔ تمہارے پاس تمہارے نشود نما دینے وقوانین آچکے ہیں۔ سیم ایک اونٹنی سے جس کے متعلق یہ بیہ ایک اونٹنی سے جس کے متعلق یہ نیمین اور خدا کی اونٹنی۔ میں اسے کھلا چھوڑتا ہوں کہ یہ چراگاہ میں پھرے۔ اگر تم نے اسے آزاد چرنے دیا تو یہ

آئينة بَرَويزيت ٢٠٠٠ 827 (حصه: ششم) طلوع اسلام كا اسلام عهدير پايند ہو۔ (ص20 ۳۱) اب ديكھت مندرجه بالا مفهوم ميں آپ نے: التُد كا مفهوم قوانين خدادندى الله كا مفهوم قوت اور بَيِّنَةٌ كا مفهوم واضح دلائل وقوانين بتايا ہے۔ ہیںۃً واحد ہے۔ یعنی ایک نشانی یا ایک معجزہ۔ کیکن اس "معجزہ یا نشانی" کے ترجمہ کی خاطراس کا مفہوم جمع کی صورت میں واضح دلائل وقوانین ہتا دیا۔ تاکہ معجزہ کی بونہ آنے پائے۔ 🛽 آیت کے تیسرے ٹکڑے میں سے آپ ایڈ کا مفہوم یا ترجمہ گول کر گئے۔ اور مفہوم ہتانے کے بھی تو فائدے ہیں کہ ناقۃ اللہ کسی کی بھی ملکیت شیں رہی۔ تاہم آپ نے بیہ شیس بتایا کہ اگر وہ کسی کی ملکیت بھی نہ تھی تو آکمال سے گئی تھی؟ 🕄 چو تھے ٹکڑے میں ذروا امرجمع حاضر کا صیغہ ہے۔ لیعنی اسے تم چھوڑ دو۔ لیکن آپ مفہوم بیان فرما رہے ہیں میں اسے کھلا چھو ڑتا ہوں لیعنی مضارع واحد متکلم میں۔ این پانچویں نکڑے میں لا تمسوا نہی جمع حاضر کے میغہ کو بلا دجہ اگر سے مشروط کر دیا ہے اب ایک دو مرب مقام سے اس ناقتہ اللہ کی بات سنے۔ 1 قَالَ هٰذِهِ نَاقَةٌ
 (صالح نے) کما(دیکھو) یہ او نٹن ہے
 اس پر صالح نے کہا۔ یہ ایک اونٹنی ب(تمہیں اس سے سرد کار نہیں کہ یہ س کی اونٹنی ہے) بس بیہ ایک جانور ہے جسے اور جانوروں کی طرح بھوک بھی لگتی ہے اور پیاس بھی۔ (ایک دن) اس کی پانی پینے کی باری ۵ لَهَا شِرْبٌ وَلَكُمْ اسے پانی بھی چاہئے اور چارہ بھی ہم باریاں مقرر کر لیتے ہیں اور اس کا شِرْبُ يَوْمٍ مَعْلُوْمٍ بِ اور ايك معين روز تمهاري اعلان کر دیتے ہیں کہ یہ او نٹنی این بارى (100:14) باری پر پانی پیا کرے گی اور تمہاری اد ننیاں این باری پر۔ (ص ۸۵۰)

اب دیکھتے آیت بلا میں پرویز صاحب "یوم" کا منہوم بتانا گول کر گئے۔ اور اسے یوں بیان کر دیا کہ ہر جانور جس طرح چار پانچ منٹ میں اپنی باری پر پانی پی لیتا ہے۔ یہ بلا ملکیت او نٹنی اپنی باری پر اسی طرح پانی پتی تھی۔ اب سوال یہ ہے کہ اس بلا ملکیت او نٹنی سے (جو خدا جانے کہاں سے آگئی تھی) صالح کو اس قدر کیوں دلچیسی پیدا ہو گئی تھی۔ کہ انہیں اس کے لیے اپنی قوم کے لوگوں کے ساتھ اس کے چارہ اور پانی پینے کی باری مقرر کرنے کی ضرورت پیش آگئی۔ حتیٰ کہ آپ نے قوم کے لوگوں کو حکما کہہ دیا کہ اسے کوئی

أمَّنية رُويزيت ٢٠ 828 (حصه: ششم) طلوع اسلام كا اسلام بينجائي توفى الواقع ان پر عذاب آيا بھى تھا۔ ۲- قوم لوط کی الثائی ہوئی ستیاں : تو جب ہمارا تھم آیا تو ہم نے اس 1 
 1 
 1 
 1 
 1 
 1 
 1 
 1 
 1 
 1 
 1 
 1 
 1 
 1 
 1 
 1 
 1 
 1 
 1 
 1 
 1 
 1 
 1 
 1 
 1 
 1 
 1 
 1 
 1 
 1 
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1

 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1
 1 چنانچه جب اس تباہی کا دقت آ گیا تو اس بستی کی تمام بلند عمار تیں ینچ گر عَالِيَهَا سَأْفِلَهَا لَا لَتَتْبَى كُو (الث كر) في او پر كرديا کر پیتیوں میں تبدیل ہو گئیں۔ برے برے تھنگران پر بارش کی طرح اور ان پر پتحر کی تہہ بہ تہہ (یعنی پے آ مُطَرْنًا عَلَيْهَا
 مُعَارِنًا عَلَيْهَا
 مُعَارِيًا
 مُوَامُولُولُهُمُا
 مُعَارِيًا
 مُعَارِيًا
 مُعَارِيًا
 مُعَارِيًا
 مُعَارِيًا
 مُعَارِيًا
 مُعَارِيًا
 مُعَارِيًا
 مُعَارِيًا
 مُعَامِ مُعَامِ مُعَامِ مُعَامِ مُعَامِ مُعَامِ مُعَامِ لِعُرَامُ عُلَيْهِا
 مُعَامِ مُعَامِ عُلَيْهِا
 مُعَامِ مُعَامِ عُلَيْهِا
 مُعَامِ مُعَامِ عُلَيْهِا
 مُعَامِ مُعَامِ عُلَيْهِا
 مُعَامِ عُلَيْهِا
 مُعَامِ مُعَامِ عُلَيْهِا
 مُعَامُ عُلَيْهِا
 مُعَامِ عُلَيْهِا
 مُعَامِ عُلَيْهِا
 مُعَامِ عُلَيْهِا
 مُعَامِ عُلَيْهِا
 مُعَامِ عُلَيْهِا
 مُعَامِ عُلَيْهِ عَامُ عُلَيْهِ عَامُ عُلَيْهِ عَامُ عُلَيْهِ عَامُ عُلَيْهِ عَامُ عُلِي عُلِيْهِا
 مُعَامِ عُلِي عُلَيْهِ عَامُ عُلَيْعَامِ عُلِي عُلِيْعِامُولُعُلِي عُلَيْهِ عُلَيْعَامُ عُلِي عُلِي عُلِي عُلِي عُلِي عُلَي عُلِي عُلِعَامِ عُلَي عُلِعَامُ عُلَي عُلَي عُلَي عُلَي عُلِعَامُ عُلِعَامُ عُلَي عُلَي عُلِي عُلَي عُلَعُلِعُلَامُ عُ برنے لگے۔ پیہم اور مسلسل بارش کی در پے) تنگریاں برسائیں ان بر حِجَارةً مِّنْ سِجِيْل مَّنْضُوْدٍ 0 مُّسَوَّمَةً عِنْدَ طرح وہ پتھرخدا کے ہاں سے موت کا تمہارے رب کے ہاں سے نشان پیغام بن کر ان پر نازل ہونے شروع کے ہوئے تھے رَبِّكَ (۱۱:۸۲-۸۳) ہو گئے (ص•ا۵) اب دیکھتے کہ: 1 آپ نے عالیہا سا فلھا کا مفہوم یہ بیان فرمایا کہ تمام بلند وبالا ممار تیں بنچ گر کر پتیوں میں تبدیل ہو گئیں۔ اب سوال یہ ہے کہ اگر عمارتیں گریں تو ان کا اوپر کا حصہ تو چر بھی بسرعال اوپر ہی رہے گا وہ سافلھا کیے بن جائے گا؟ آپ نے مسومة كامفهوم بتايا ہے "موت كا پنجام بن كر" ليكن لغات القرآن (زير عنوان س- و-م) میں آپ اس کے معنی خود ہی نشان زدہ بتاتے ہیں۔ لکھتے ہیں: سَوَّمَ الْفُرسُ تَسُوِيْمًا گھو ڑے پر نشان لگا دیا۔ کیکن سوَّم خلانًا کے معنی ہیں فلال کو آزاد چھوڑ دیا۔ اس لي سوره الذاريات مي جمال ب كه لِنُوسِلَ عَلَيْهِمْ حجارةً مِن طينِ مسومةً (٣٣:٥١) تو اس کے معنی سہ بھی ہیں کہ وہ پھر خدا کے قانون مکافلت کی رو سے اس مقصد کے لیے نشان زدہ (Enmarked) کر دیئے گئے تھے۔ یا بیہ کہ انہیں آزاد چھوڑ دیا گیا تھا۔ (انہیں چلایا گیا تھا)۔ اس مقام پر بھی پرویز صاحب نے پہلا مطلب ٹھیک بیان کیا اور دو سرا غلط۔ وجہ بد ہے پھروں کے لیے فلال كالفظ استعال نهيس ہوتا۔ تاہم بد مسلد لاينجل ہى رہا كد مُسَوَّمةً كامفهوم "موت كا پيغام بن كر" كيے متعین کیا جا سکتا ہے۔ ٣- قوم ثمودك الثاني كمَّ بستيان : اور اس نے اکٹی ہوئی بستیوں کو جن اقوام نے بھی اس قشم کی روش والمؤتفِكَةُ أَهْوِي اختیار کی " بری طرح ہتاہ ہو تکنّیں اور (05/05) دے ٹیکا

ان کی بستیاں وریان ہو گئیں۔

(ص٢٣٦)

اب دیکھتے جہال تک بری روش والی اقوام کے تباہ ہونے اور بستیل وران ہونے کا تعلق ہے وہ تو ٹھیک ہے لیکن سوال یہ ہے کہ مُؤْتَفِکْت کا لغوی معنی کیا ہے۔ اور اھوی کا کیا؟ پرویز صاحب خور لغات القرآن ص ۲۳۶ پر لکھتے ہیں کہ "المو تفکات (۹:۱۹) وہ بستیل جنہیں الٹ دیا گیا تھا۔" اور ص ۷۲۷۷ پر لکھتے ہیں کہ "ھوی یھوی" اوپر سے نیچے گرنا" اور ص ۲۳۶ پر لکھتے ہیں کہ " وَالْمُؤْنَفِکَةَ اُهَوَیْ (۵۳/۵۳) اس نے تباہ شدہ بستیوں کو خالی کر دیا یا نیچے گرا دیا"

اب دیکھتے پرویز صاحب کا پہلا بیان کردہ معنی ''الٹائی ہوئی بستیاں ہی درست ہو سکتا ہے'' تباہ شدہ بستیاں'' غلط ہے۔ وجہ یہ ہے کہ جو بستیاں پہلے ہی تباہ شدہ ہوں انہیں خالی کرنے کرانے کا مطلب کیا اور ینچے گرانے کا کیا؟ بات واضح تھی کہ فرشتوں نے ان بستیوں کو زمین سے اکھاڑ دیا اور اوپر بلندی سے الٹا کر زمین پر دے مارا تھا۔ اب اس خرق عادت کو پرویز صاحب کیے تشکیم کر لیں؟ لہذا آپ لغوی معنوں سے مجبور ہو کر اگر کہیں صحیح معنی بتا بھی دیتے ہیں تو اپنے مخصوص نظریات کی بناء پر پھر بھول بھلیوں میں لے جاتے ہیں۔

دیو تاؤل کابول بالا کرد۔ (ص ۲۹۷) دہ ایرا تیم کے خلاف عدادت ادر انتقام کی آگ کو یوں بھڑکا رہے تھے اور ہم ایسا انتظام کر رہے تھے کہ اس آگ کے شعلے سرد پڑ جا کیں اور دہ ابراتیم کو کوئی گرند نہ پنچا سکیں۔ (ایسا)

انہوں نے عوام کو مشتعل کیا اور کہا

اگرتم میں کچھ ہمت ہے تو اٹھو اور

اس فمخص کو جس نے تمہارے معبودوں کے ساتھ یہ حرکت کی ہے

زنده جلادو اور اس طرح ايخ

۵ قُلْنَا یَا نَارُ کُونِیْ بَرْدًا ہم نے حکم دیا اے آگ سرد ہو جا وَسَلْمًا عَلٰی اِبْرَاهِیْمَ اور ابراہیم پر (موجب) سلامتی (۱۹:۲۱)

اب دیکھتے پہلی آیت میں آپ نے حَرِّقُوا کا مفہوم ہتایا ہے ''زندہ جلا دو'' اور دو سری آیت میں نار کا مفہوم ہتایا ہے ''عدادت دانتقام کی آگ'' اب سوال یہ ہے کہ کیا عدادت دانتقام کی آگ میں کسی کو زندہ جلایا جا سکتا ہے؟ اور دو سرا سوال سہ ہے کہ کیا اللہ تعالٰی نے کافروں کی عدادت دانتقام کی آگ کو تھم دیا تھا

| www.wkrf.net (Tahafuz-e-Hadees Foundation)                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |  |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| ت 830 🛠 (حصه: خشم) طلوع اسلام كا اسلام كم                                                                                 | آئينه پَرويزيم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |  |
| ٹھنڈی اور سلامتی والی بن جا۔ اور تیسرا سوال یہ ہے کہ عدادت وانتقام کی                                                     | که حفرت ابراہیم لانے ک                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |  |
|                                                                                                                           | آگ سرد تو پڑ تحق ہے لیکن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |  |
|                                                                                                                           | ۵۔ حضرت ابراہیم اور چار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |  |
|                                                                                                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |  |
| اور جب ابراہیم ملینے انے خدا ہے '' حضرت ابراہیم نے اللہ سے کہا کہ کیا                                                     | 0 وَإِذْ قَالَ إِبْوَاهِيْهُ رَبِّ     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1     1  1     1  1     1     1     1     1     1     1 |  |
| کہا کہ اے برورد گار! جمھے دکھا کہ تو سیہ ممکن ہے کہ اس قشم کی مردہ قوم                                                    | أرِنِيْ كَيْفَ تُحي الْمَوْتَى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |  |
| مردوں کو کیو نکر زندہ کرے گا۔ مستجمعی از سرنو زندہ ہو جائے ؟اور اگریہ<br>ممک یہ تہ مجمعہ بیار پیچ پار                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |  |
| ممکن ہے تو بچھے بتاد بیچیے کہ اس کے<br>لیک اط مقرمیت کا باریز ج                                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |  |
| لیے کیا طریق اختیار کیا جائے؟<br>خدانے فرمایا۔ کیا تونے اس بات کو اللہ نے کہا پہلے توبیہ بتاؤ کہ تمہارا اس                | ٥ قَالَ أَوَلَمْ تُوْمِنْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |  |
| خدائے مرکایا۔ نیا تو نے ان بات تو سے اللہ نے کہا چے تو نیے ہمارا ان ا<br>باور شیں کیا۔ پر ایمان ہے کہ مردہ قوم کو حیات نو | الا کال <b>او نم نومِن</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |  |
| بادر یں عاب<br>مل سکتی ہے؟                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |  |
| ک ک ک ۔<br>کہا کیوں شیں لیکن چاہتا ہوں کہ ابراہیم نے کہا اس پر تو میرا ایمان                                              | ۵ قَالَ بَلٰى وَلٰكِنْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |  |
| میں یوں میں چن چن اول کے مستم اس کا اطمینان چاہتا<br>میرادل مطمئن ہو جائے ہے۔ لیکن میں اس کا اطمینان چاہتا                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |  |
| يرارل کې د بې يې پې کې کې کې کې کې چې يون چې د<br>بول-                                                                    | پيڪلون ڪوي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |  |
| خدانے فرمایا کہ چار پرندے پکڑ کر اللہ نے کہا تم چار پرندے کو۔ وہ                                                          | ④ قَالَ فَخُذُ أَزْبَعَةً مِنَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |  |
| اپنے پاس منگوا کو اور گکڑے شروع میں تم ہے دور بھاگیں گے۔<br>سب                                                            | الطَّيْرِ فَصْرْهُنَّ الَيْكَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |  |
| مکر کردو۔ ان میں اس طرح آہستہ آہستہ سد هاؤ<br>مکر کر دو۔                                                                  | - : · O ) · · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |  |
| کہ وہ تم ہے مانوس ہو جائیں۔                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |  |
| پھران کا ایک ایک نگزا ہرایک بہاڑ آخر الامران کی حالت یہ ہو جائے گ                                                         | ۵ ثُمَّ اجْعَلْ عَلٰى كُلِّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |  |
| ير ركھ دو۔ چھر ان كو بلاؤ تو دہ كہ اگر تم انہيں الگ الگ مختلف                                                             | جَبَلٍ مِنْهُنَّ جُزْءًا ثُمَّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |  |
| تْمَهارے پاس دوڑتے چلے آئیں سیاڑیوں پر چھوڑ دوادرانہیں آداز دو                                                            | ادْعُهُنَّ يَأْتِيْنَكَ سَعْيًا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |  |
| گ تو وہ اڑتے ہوئے تمہاری طرف                                                                                              | _                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |  |
| آجائیں گے۔ بس سمی طریقہ ہے حق                                                                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |  |
| ے نامانوس لوگوں میں زندگی پیدا                                                                                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |  |
| كرنے كا-                                                                                                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |  |
| اورجان رکھو کہ 🔪 تم انہیں اپنے قریب لاؤ اور نظام                                                                          | » وَاعْلَمْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |  |
| خدادندی ہے روشناس کراؤ۔                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |  |
|                                                                                                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |  |

www.wkrf.net (Tahafuz-e-Hadees Foundation) آئمينة ترويزيت ٢٠٠٠ 831 🔨 (حصه: ششم) طلوع اسلام كا اسلام ⑦ أَنَّ الله عَزِينُرُ حَكِيْمٌ خدا غالب (اور) صاحب تحمت بي نظام ابن اندر اتن قوت اور حکمت رکھتا ہے کہ اے چھوڑ کرییہ -4 (11+:1) کہیں نہ جاسکیں گے۔ (ص ۱۰۱) اب دیکھتے کہ: 🗊 حضرت ابراہیم تو اللہ سے مردول کے زندہ کرنے کی بات یوچھ رہے ہیں۔ کیکن برویز صاحب نے «مردہ قوموں» کی دوبارہ زندگی کے اسرار درموز بیان کرنا شروع کر دیتے ہیں۔ 🗵 مردہ قوموں کی دوبارہ زندگی کے لیے آپ نے جو ہدایات حضرت ابراہیم سے منسوب فرمائی ہی۔ ان کی حضرت ابراہیم سے کوئی تخصیص نہیں۔ یہ تو تبلیغ کا طریقہ ہے جسے تمام انہیاء اپناتے رہے ہیں۔ مردوں کو زندہ کرنے اور بالخصوص حضرت ابراہیم کے دلی اطمینان کی اس میں کیابات ہے؟ 🛽 حق سے مانوس شدہ لوگوں کو ٹیسٹ کرنے کا بیہ طریقہ بھی کیسا شاندار ہے۔ کہ پہلے نبی الگ الگ مختلف ہیاڑیوں پر چھوڑ آیا کریں۔ پھرانہیں بلائیں تو وہ نبی کی آواز تن کر دوڑتے ہوئے اس کے پاس آجائیں۔ کیا مردہ قوموں کی دوبارہ زندگی کا نہی طریقہ ہے؟ اور اس طریقہ سے ہی مردہ قومیں دوبارہ زندہ ہوا کرتی ہں؟ آ وَاعْلَمْ (توجان لے) اور اللہ کا جو مفہوم بیان فرمایا گیا ہے۔ وہ آپ خود ملاحظہ فرما کیچے۔ ۲۔ حضرت اساعیل کی قرمانی : جب وہ ان کے ساتھ دو ڑنے کی عمر جب وہ بیٹا بڑا ہوا اور ہاتھ بٹانے کے قَالَ يُبْنَى إِنِّى أَرْى فِي
 قابل ہو گیا تو ایک دن باب نے اس کو پہنچا تو ابراہیم ملت کی نے کہا بیٹا! الْمَنَامِ اَنِّيْ اَذْبَحُكَ سے کہا کہ میں نے خواب میں دیکھا میں خواب میں دیکھتا ہوں کہ (گویا) ہے کہ میں تجھے ذبح کر رہا ہوں۔ تم کو ذبح کر رہا ہوں۔ ۵ فَانْظُرْ مَاذَا تَرْى توتم سوچو کہ تمہارا کیا خیال ہے سوتم اس پر غور کر کے مجھے بتاؤ کہ تمہاری اس باب میں کیا رائے ہے۔ انہوں نے کہا۔ ابا۔ آپ کو جو تھم ہوا ③ قَالَ يَأْبَتِ افْعَلْ مَا بیٹے نے باب سے کہا ابا جان۔ اگر ہے وہی شیجیے آپ شبھتے ہیں کہ یہ خدا کا حکم ہے تو تۇمۇ مجصح ذبح كرديجيء خدانے چاہاتو آپ مجھے صابروں میں سَتَجِدُ نِيْ اِنْ شَآءَ اللَّهُ آپ مجھے ثابت قدم پائیں گے۔ اس کیے کہ جب خدا ایسا چاہتا ہے تو پھر يايئے گا۔ مِنَ الصَّابِرِيْنَ اس ميں تذبذب وتامل كاكيا سوال

-7

| www.wkrf.net (Tahatuz-e-Hadees Foundation) |                                 |                                               |  |
|--------------------------------------------|---------------------------------|-----------------------------------------------|--|
| مه: ششم) طلوع اسلام كا اسلام               |                                 | آئینه پُرویزیت                                |  |
| ` (ابراہیم اپنے خواب کے متعلق نیں          | ، دونوں نے تحکم مان لیا         | فَلَمَّآ أَسْلَمَا                            |  |
| سمجھے ہوئے تھا کہ خدا کا حکم ہے اس         |                                 |                                               |  |
| لیے وہ بیٹے کو ذبح کرنے کے لیے تیار        |                                 |                                               |  |
| ہو گیا) چنانچہ جب باپ اور بیٹے             |                                 |                                               |  |
| دونوں نے (اس خواب کو خدا کا حکم            |                                 |                                               |  |
| سمجھ کر) اس کے سامنے اپنا سر جھکا          |                                 |                                               |  |
| ديا ـ                                      | -                               |                                               |  |
| اور باپ نے بیٹے کو ایک او پچی جگہ          | باب نے بیٹے کو ماتھے کے بل لٹا  | وَ تَلَّهُ لِلْجَبِيْنِ ادر                   |  |
| سمن پٹی کے بل لٹادیا۔                      |                                 | ويا                                           |  |
| تو ہم نے اس دفت اس خیال کو اس              | م نے ان کو پکارا اے ابراہیم! تم | وَنَادَيْنُهُ أَنْ يَابْرَاهِيْمَ قَدْ لَوْ   |  |
| کے دل سے دور کر دیا ادر اس سے              | خواب کو سچا کر دکھایا           | صَدَّقْتَ الرُّؤْيَا                          |  |
| کہا کہ ابراہیم' تم نے اس خواب کو           |                                 |                                               |  |
| حقيقت شمجھ کراپنے بيٹے کو پچ مچے ذکے       |                                 |                                               |  |
| کرنے کے لیے لٹا دیا۔ یہ ہمارا تھم          |                                 |                                               |  |
| نہیں تھا۔ یو نہی تمہارا خواب تھا اس        |                                 |                                               |  |
| لیے ہم نے تمہیں اور تمہارے بیٹے            |                                 |                                               |  |
| کو بچالیا۔                                 |                                 |                                               |  |
| اس کیے کہ جو لوگ ہمارے قوانین              | نیکو کاروں کو ایسا ہی بدلہ دیا  | إِنَّا كَذَالِكَ نَجْزِى بَم                  |  |
| کے مطابق حسن کارانہ انداز سے               | تے ہیں۔                         | الْمُحسِنِيْنَ كر                             |  |
| زندگی بسر کرتے ہیں۔ ہم انہیں اس            |                                 |                                               |  |
| قشم کے نقصانات سے بچا لیا کرتے             |                                 |                                               |  |
| -02                                        | **. ,                           |                                               |  |
| بیہ خدا کی طرف سے ایک داضح انعام           | شبه <i>به صریح</i> آزمانش تقمی۔ | إنَّ هٰذَا لَهُوَا لُبَلُوا الْمُبِيْنُ لِلَّ |  |
| تقاجو ابرا نیم پر کیاگیا۔<br>ب             | •                               |                                               |  |
| باتی رہا وہ بیٹا سو اسے ہم نے ایک          | رہم نے ایک بڑی قرمائی کو ان کا  | وَفَدَيْنَهُ بِذِبْحٍ عَظِيْمٍ او             |  |
| بہت بردی قرمانی کے لیے بچا لیا۔            | <i>پ</i> دی <u>ا</u>            | (۱۰۲۰۲۰۲۷) فر                                 |  |
| (ص ۴ ۱۰ ۱۰)                                |                                 | · · · · ·                                     |  |
| an a   |                                 | اب ديکھتے کہ:                                 |  |

المينية ترديزيت معلى <del>(حسر: معلى www.wkrf.net (Ta</del>hafuz o Hadees Foundation)

ال اس سے معلوم ہو تا ہے کہ باب اور بیٹا یعنی دونوں پیٹیر غلط قہمی کا شکار ہو گئے تھے۔ حضرت ابرا ہیم المستیل نے خواب میں بیٹے کو ذرئح کرنے کی بات کو خدا کا تحکم سمجھ لیا اور اساعیل ملتیل ابن ابا کی بات پر لگ گئے۔ اب اللہ تعالی فرماتا ہے کہ انا کذالک نجزی المحسنین ایسے ہی لوگ ہوتے ہیں جو غلط قہمی کا شکار ہو جائیں اور بقول پرویز صاحب کیا ایسے غلط قہمی کا شکار ہونے والوں کو '' قوانین خدادندی کے مطابق حسن کارانہ انداز ہیں زندگی بسر کرنے والے '' کہا جا سکتا ہے۔

الا المائة مبين كا ترجمه صريح آذمانش ب نه كه "واضح انعام" اوريد واضح انعام ايبامفهوم ب جس كى تائيد آپ كى لغات القرآن بھى نہيں كرتى لغات القرآن ميں آپ بلاء اور ابتلاء كا معنى كسى كا حال معلوم كرنا يا كسى چيزكا ابنى اصلى حالت ميں خاہر كرنا - يا مضمر جو ہروں كى محسوس شكل ميں سامنے آجانا بتات بيں -" (لغات القرآن عن موسم حالت ميں خاہر كرنا - يا مضمر جو ہروں كى محسوس شكل ميں سامنے آجانا بتات بيں -" (لغات القرآن عن موسم) پھركيا ان بيان شدہ معانى سے "انعام" اور بي مائي مائي كى كا حال معنى كسى كا حال معلوم كرنا يا كسى چيزكا ابنى اصلى حالت ميں خاہر كرنا - يا مضمر جو ہروں كى محسوس شكل ميں سامنے آجانا بتات بيں -" (لغات القرآن عن موسم) پھركيا ان بيان شدہ معانى سے "انعام" كا مفسوم استبلا كيا جا سكتا ہے -

3 وَفَدَينَهُ بِذِبْحٍ عَظِيم میں ب كامفہوم " كے ليے" بيان كرنا اس مفسر قرآن كو ہى ذيب دے سكتا ہے۔

2- عصائے کلیمی اور دریا کا پھنا: وَإِذْ فَوَقْنَا بِحُمْ الْبَحْرَ اور جب بم نے تمہارے لیے دریا تم اس طرح گھر چکے تھے کہ ہماری کو پھاڑ دیا دریا) میں خشک راستہ مل گیا۔

ص١٦)

اب دیکھتے آیت بالا میں فَرَقْنَا اور اغرَقْنَا جمع منظم کے صبغ اللہ نے استعال فرمائے ہیں کہ ہم نے دریا کو پھاڑا۔ اور ال فرعون کو غرق کیا۔ اور آپ اس کا مفہوم یوں بیان کر رہے ہیں کہ در میان میں نہ تو اللہ کا نام آئے نہ دریا کو پھاڑنے کے عمل کا اور اس واقعہ کی اعجازی حیثیت کی ہو بھی نہ آنے پائے۔ ایک دو سرے مقام پر یمی واقعہ قرآن میں یوں فہ کور ہوا ہے: فَاوَحَيْنَا اللٰی مُوْسٰی اَنِ اس وقت ہم نے موسیٰ کی طرف چنانچہ ہم نے موسیٰ کی طرف وتی اصْرِبْ بِعَصَاكَ الْبَحْرَ وحی ہی کہ دریا پر اپنی لا تھی مارو۔ ہیں جی کہ اپنی جماعت کو (فلاں سمت اور رب بعضاكَ الْبَحْرَ وحی ہی کہ دریا پر اپنی لا تھی مارو۔ ہیں ہے میں اور اس اس دریا کہ بال

www.wkrf.net (Tahafuz-e-Hadees Foundation) - آمکینه پَرویزیت 834 فَانْفَلَقَ فَكَانَ كُلُّ فِزْق لوَّدِيا يَهِتْ كَياادر مرايك كَلَرْايوں جب صبح نمودار ہوئي توكيا ديکھتے ہيں که دونوں جماعتیں عظیم تودوں کی كَالطَوْدِ الْعَظِيْمِ (١٣:٢٢) موكياكه كويا برًا بها ( ب طرح ایک دوسرے کے بالمقابل کھڑی ہیں۔ بنی اسرائیل سمندر یا دریا کے اس پار اور فرعون کالشکراس طرف - (ص ۱۹۹۱) اب دیکھئے کہ: (۱) مندرجہ بالا مفہوم میں آپ عَصًا اور فانفلق دونوں لفظوں کا معنی یا مفہوم بتانا گول کر گئے ہیے ہے وحی اللی سے روشنی حاصل کرنے کا طریقہ۔ (۲) طود کا ترجمہ آپ نے بڑی جماعت کر دیا حالانکہ اس کا معنی بڑا تودہ ہے۔ چنانچہ خود پر دیز صاحب لغات القرآن میں لکھتے ہیں: "قرآن میں کالطودِ الْعظيم (٢٢: ٢٢) آیا ہے۔ یعنی بڑے تودہ یا ٹیلہ کی طرح۔" (لغات القرآن م: ١٩٩٠) علادہ ازیں بنی اسرائیل فرعونیوں کے مقابلہ میں قطعاً بڑی جماعت نہ تھی۔ بلکہ یہ لوگ فرعونیوں کی نظروں میں شِرْدِهَةٌ قَلِيْلُوْنَ (۵۳،۲۲) يعنى معمول اور حقير س جماعت تھے۔ (۳) اوریہ ''جب صبح نمودار ہوئی'' نیز ان دونوں جماعتوں کو بالمقابل کھڑا کرنے کا قصہ آپ کا دماغی کارنامہ تو کہلا سکتا ہے۔ وحی اللی کا اس سے پچھ تعلق شیں۔ اگر بنی اسرائیل بالمقابل کھڑا ہونے کی تاب رکھتے تو مصر سے نکلتے ہی کیوں؟ وہ سے کمزور اور فرعونی کشکر کی تعداد کے لحاظ ہے بہت تھوڑے ۸۔ عصائے کلیمی اور بارہ چشموں کا پھوٹنا: وَإِذِ اسْتَسْقَى مُؤْسَى ادر جب موسیٰ ملتﷺ نے اپن قوم جب شہیں یانی کی دفت ہوئی اور کے لیے (خدا سے) پانی مانگا۔ تو ہم لِقَوْمِهِ فَقُلْنَا اضْرِبْ موسیٰ ملت اس کے لیے نے کہا کہ این لائھی پھر پر مارو۔ بعصاك المحجز درخواست کی تو ہم نے اس کی رہنمائی اس مقام کی طرف کردی جهال باره چشتے مستور تھے۔ دہ اپن جماعت کو لے کر وہاں پہنچا چنان پر

ے مٹی مثائی تو۔ فَانْفَجَوَتْ مِنْهُ انْنَتَا (انہوں نے لائھی ماری) تو اس میں اس میں سے ایک دو نہیں بارہ چشے عَشْرَةَ عَيْنًا (۱۰:۲) سے بارہ چیشے پھوٹ نکلے پچوٹ نکلے (ص۲۱)

www.wkrf.net (Tahafuz-e-Hadees Eou اسلام كا اسلام كا اسلام آئينه پَرويزيت ليجم سمج آب كه: I فَلَنَا کے معنی اس مقام کی طرف رہنمائی کرنا ہو تا ہے۔ 2 اس آیت میں اصرب بعصای الحجو کے الفاظ بالکل فالتو ہیں۔ لہذا ان کا ترجمہ یا مفہوم بتانے کی ضرورت تہیں۔ ہو سکتا ہے کہ مویٰ نے چنان پر مٹی اپنے عصاب ہٹائی ہو۔ یہ اس عصاب مٹی ہٹانے کا کرشمہ تھا کہ بارہ کے بارہ مستور چیتھے پھوٹ نگلے۔ ورنہ اگر دہ کدال یا بیلچ سے ہٹاتے تو ممکن ہے کہ ان بارہ مستور چشموں میں سے صرف ایک دوہی پھوٹے۔ ۹۔ عصائے کلیسی کیا چیز ہے؟ : وَمَا تِلْكَ بِيَمِيْنِكَ اور موىٰ لمُنْتِ 1 بير تمهار ب دايخ اے موسیٰ است ا ج م ان احکامات يَمُوْسَى بَاتِھ مِن كَيَاج؟ وبدايات يرقوت اور بركت مردو نقاط و نگاہ سے غور کرو اور بتاؤ کہ تم انہیں کیسایاتے ہو؟ قَالَ هِيْ عَصَايَ أَتَوَكَّؤُا مویٰ نے عرض کیایا بار الها! بد احکام انہوں نے کہایہ میری لائقی ہے اس عَلَيْهَا وَأَهُشُّ بِهَا عَلَى یر میں سمارا لگاتا ہوں اور اس سے کیا ہیں؟ میرے لیے سفر زندگی کے ایٰ بکریوں کے لیے یتے جھاڑتا ہوں کیے بہت بڑا سہارا ہی۔ انٹی کے غنمي ذريع اب ميں اپنے ريوژ (بی اسرائيل) كو خضجهو ژتاموں. ان کے علاوہ زندگ کے دیگر معاملات ادر اس میں میرے لیے اور بھی کئی وليي فينها مارب أنحزى کے متعلق ان سے بصیرت ورہنمائی فائديب حاصل کروں گا۔ تحکم ہوا کہ تم نے ٹھیک سمجھا ہے۔ فرمایا که موی ! اسے ڈال دو۔ قَالَ اَلْقِهَا يُمُوْسِي اب انہیں لوگوں کے مامنے پیش کرو۔ فَالْقْهَا فَإِذَا هِيَ حَيَّةً تو انہوں نے اس کو ڈال دیا تو وہ اس کے بعد جب مویٰ نے اس مہم ، ناگهان سانپ بن کر دو ڑنے لگا یر غور کیانو معلوم ہوا کہ ان احکام کو تُسْعٰى لوگوں کے سامنے پیش کرنا آسان کام نہیں۔ اس نے ایسا محسوس کیا کہ وہ ضابطہ شیں ایک ازدہا ہے جو بڑی

تیزی سے دو ژرہا ہے۔ قَالَ خُذُهَا وَلاَ تَحَفَّ خدانے فرمایا کہ اسے پکڑ لواور ڈرنا خدانے مویٰ سے کہا۔ ان احکام کو سَنْعِيْدُهَا سِيْرَتَهَا الْأُوْلَى مت ہم اس کو ابھی اس کی پہلی مضبوطی سے تھامے رکھو۔ ان کے متعلق جو بات تم نے پہلے کہی تھی (کہ ان سے فلال فلال کام لول گا) ہم

متعلق جوہات تم نے پہلے کہی تھی(کہ ان سے فلال فلال کام لوں گا) ہم اے ایسا ہی بنا دیں گے بیہ اژدما کی طرح بلاكت آفرين ثابت مو گا(باطل کے لیے) لیکن تمہارے اور تمہاری قوم کے لیے سہارا بن جائیں گے۔ (ص:۵+ک)

مندرجه بالامفهوم بر صف کے بعد بتائیے کہ:

I عصائے کلیمی واحد تھایا جمع؟ پرویز صاحب کے بتائے ہوئے سے احکام وہدایات تو جمع کا صیغہ ہیں۔ جب کہ قرآن نے عصائے لیے تمام ضائر واحد کے لیے استعال کیے ہیں۔

اللد تعالی موی طلب است یو چھتے ہیں کہ تم ان احکامات وہدایات کو کیسا پاتے ہو؟ اور موئ طلب ابت ہو! موال جواب دیتے ہیں کہ میں اس سے بنی اسرا کیل کا ریو رضح محفور دوں گا اور یہ کروں گا اس سوال وجواب کی کوئی تک ہے؟ گویا سوال کا جواب موٹ طلب اود دے رہے ہیں جو مستقبل میں کریں گے۔ سوال یہ ہے کہ تمارے ہاتھ میں کیا ہوال کا جواب موٹ طلب اور اس کی کہ تم ان احکامات وہدایات کو کیسا پاتے ہو؟ اور موٹ طلب ابت ہو!

3 اللہ تعالیٰ کہتے ہیں کہ وہ عصایک دم ا ژدہا بن گیا اور دوڑنے لگا۔ لیکن پرویز صاحب اے محض ایک تصوراتی ا ژدہا قرار دے رہے ہیں اور اسی تصوراتی ا ژدہا ہے مولیٰ اتنا ڈرے کہ اللہ تعالیٰ کو تسلی دیتا پڑی کہ یہ خیالی ا ژدہا تو باطل کے لیے تھا۔ تم یوں ہی ڈر گئے تمہارے لیے یہ عصا وہی پچھ ہے جو تم کہہ رہے تھے۔ کہ یہ کروں گااور دہ کروں گا۔

میہ بھی داضح رہے کہ جب پرویز صاحب نے معراج انسانیت لکھی تھی تو اس وقت آپ اس عصائے کلیسی کو فی الواقع عصابی سمجھتے اور اس کا اژدہا بن جانے کے بھی قائل تھے لکھتے ہیں کہ:

''وہ دور ہی عجوبہ پر سی کا تھا نیز انسانی ذہن بھی پختہ نہ تھا۔ للذا انہیں سیہ معجزہ دیا گیا۔ حضرت موئی کے پیش نظر مقصد سیہ تھا کہ فرعون کی خدائی کے باطل نظام کو در ہم برہم کر دیں۔ اور بنی اسرا ئیل کو اس کی غلامی سے نکال کر خدا کی محکومیت کے تالع لے آئیں۔ اس کے لیے انہوں نے ہر طرح سے کو ششیں کیں۔ فرعون کو دلائل وبراہین سے سمجھایا کہ وہ کتنی بردی گھراہی پر ہے لیکن انہوں نے ایک نہ سنی اور

کی کہتے رہے کہ ہمارے نزدیک تمہارے دعویٰ حق دباطل کے کذب وصدق کا معیار ہی ہے کہ تم سی کہتے رہے کہ ہمارے نزدیک تمہارے دعویٰ حق دباطل کے کذب وصداقت کا یہ کوئی معیار نہیں ہمارے ساحرین سے بڑھ کر کرشے دکھا سکتے ہو۔ یا نہیں ' طاہر ہے کہ کذب وصداقت کا یہ کوئی معیار نہیں تھا۔ اور حضرت مویٰ یہ بھی جانتے تھے کہ ان لوگوں نے یہ بات کٹ حجق کے طور پر محض اس لیے پیش کی ہے کہ انہیں خیال ہے کہ میں اس معرکہ میں شکست کھا جاؤں گا۔ لیکن بایں ہمہ وہ باذن خدادندی اس بات پر بھی آمادہ ہو گئے تاکہ اس سے اتمام حجت ہو جائے اور کم از کم قوم فرعون کے عوام میں فرعون کے وہ پر سرحق ہونے کے دعویٰ باطل کی طرف سے تذہذب پیدا ہو جائے مقابلہ ہوا اور عصائے موسوی نے وہ کرشہہ دکھایا کہ خود ساحرین فرعون نے صدافت کے سامنے کر دنیں جھکا دیں۔ اسے نہ جبی اصطلاح میں معجزہ کما جاتا ہے۔ '' (معراج انسانیت 'ص: ۲۰

اس مهم میں تو بالکل پریشان نه ہو۔

بلکه این دعوت کو واضح اور روش

تو تمام مشکلات سے محفوظ و مصنون

باہرنگل آئے گا۔ تیری یہ کامیابی تیری

دعوت کی دو سری نشانی ہوگی (پہلی

دسمن کی نتابتی دوسری تمهاری

جماعت کی سرفرازی۔ (ص۷۰۷)

دلائل کے ساتھ پیش کر تاجلاجا۔

<u>•ا- حضرت موسیٰ طلبتﷺ کاید بیضاء :</u> وَاصْمُمْ يَدَكَ الَّى اوراپْاہاتھا پی بغن ے لگالو۔ جَنَاحِكَ

تَخْرُجْ بَيْصَنَاءَ مِنْ غَيْرِ وہ کمی عیب (بیاری) کے بغیر سفید سُوٓءِ ایَةً اُخْرٰی (۲۲:۲۰) (دکمتا چکتا) نظے گا۔ بیہ دو سری نشانی (ہے)

اب دیکھتے کہ پرویزی لغت کے لحاظ سے عصا کا معنی احکامات وہدایات اور یدک کا معنی ہے ''اپنی دعوت'' سوء کا معنی ہے ''مشکلات'' اور ''بیفا'' کا معنی ہے محفوظ و مصنون البتہ یہ سمجھ نہیں آسکی کہ ''داضح اور روشن دلائل کے ساتھ '' کس لفظ کا مفہوم ہے۔

نیز سے بھی قامل غور ہے کہ دستمن کی تباہی اور اپنی جماعت کی سر فرازی تو ایک ہی بات ہوتی ہے۔ پھر یہ دو سری نشانی کیسے ہوئی؟

علادہ ازیں ای بات کو قرآن نے ایک دو سرے مقام پر یوں بیان فرمایا ہے: وَنَوَعَ يَدَهُ فَاِذَا هِمَ اور اپنا ہاتھ نکالا تو ای دم دیکھنے کچر دہ ان روش دلیلوں کو سامنے لایا بیٹ آ ڈ للٹظورین (۵۰:۸۰) والوں کی نگاہوں میں سفید براق جن کی رو سے بتایا گیا تھا کہ ان (تھا) گوشہ کس طرح تابناک ہو جائے گا۔ بیہ بصیرت افروز دلا کل ہر دیدہ بینا کے

اس مفہوم سے معلوم ہوا کہ: (۱) نَوَّعَ کے معنی کھینچنا نہیں بلکہ سامنے لانا (۲) یَدَ کے معنی ہاتھ نہیں بلکہ روشن دلا کل (۳) بیصَاء کے معنی سفید نہیں بلکہ چراغ راہ اور (۳) نَاظِرِین کے معنی دیکھنے والے نہیں بلکہ ہر دیدہ بینا ہو تا ہے۔ اب جو شخص اپنے پہلے سے قائم کردہ نظریات کا اس قدر پر ستار ہو کہ قرآن کے ایک ایک لفظ کی تاویل کرنے سے بھی نہ چوکے' وہ قرآن سے کیا رہنمائی حاصل کر سکتا ہے؟

> <u>اا۔ حضرت موسیٰ للسب کا جادوگروں سے مقابلہ :</u> قَالَ الْمَلَا مِنْ قَوْمِ تَوَ تَوْمِ فَرعون میں جو سردار تھے وہ فِرْعَوْنَ اِنَّ هٰذا لَسَحِرٌ کَنْ کُنْ کُمْ یہ بڑا علامہ جادوگر عَلِيْهٌ

> يُونِدُ أَنَ يُخْوِجكُمْ مِنْ اس كاارادہ یہ ہے كہ تم كو تممارے أَرْضِكُمْ فَمَاذَا تَامُرُوْنَ مَلَك سے نكال دے۔ بحلا تممارى كيا ملاح ہے

، انہوں نے کہا کہ تم موی اور اس کے بھائی کے معاملہ کو سردست التوا میں رکھو اور اس ایثاء میں نقیبوں کو ملک کے بڑے بڑے شہروں میں بھیج دو کہ دہاں کے سحر کار مذہبی بیشواؤں کواکٹھاکر کے لائمیں۔

اس پر فرغون کے سرداروں نے ایک

دو سرے سے کہا کہ یہ تو بڑا ماہر سحرکار نظر آتا ہے (جو اپنے زور بیان سے

جموٹ کو تیج بناکر دکھا تا چلا جارہا ہے)

اس کا منشاء بیہ نظر آتا ہے کہ (اس

طرح لوگوں کو اینے ساتھ ملاک

تہیں اس ملک سے نکال باہر کرے

ادر یہاں اپنی حکومت قائم کر لے۔ سو کہو تمہارا اس باب میں کیا مشورہ

چنانچہ ان کے مذہبی پیشوا (ہلمان اور اس کے ساتھی' پروہت) فرعون کے پاس جمع ہو گئے۔ انہوں نے اس سے کہا کہ اگر ہم موئی پر غالب آگئے تو ہمیں امید ہے کہ ہمیں اس کا براصلہ انہوں نے (فرعون سے) کہا کہ فی الحال موٹ اور اس کے بھائی کے معاملہ کو موقوف رکھیے اور شہروں میں نقیب روانہ کر دیجیے کہ تمام ماہر جادوگروں کو آپ کے پاس لے آئیں۔

اور جب جادد گر فرعون کے پاس آپنچ تو کینے لگے اگر ہم جیت گئے تو ہمیں صلہ عطاکیا جائے گا؟ قَالُوْآ اَرْجِهْ وَاَحَاهُ وَاَرْسِلْ فِي الْمَدَآئِنِ حُشِرِيْنَ- يَأْتُوْكَ بِكُلِّ سَاحِرٍ عَلِيمٍ

وَجَآءَ السَّحَرَةُ فِرْعَوْنَ قَالُوآ اِنَّ لَنَا لَاجُرًا إِنْ كُنَّا نَحْنُ الْغَلِبِيْنَ

· آئينة پَرويزيت **839 🔨 (**همه: ششم) طلوع اسلام كا اسلام ملے گا۔ قَالَ نَعَمْ وَإِنَّكُمْ لَمِنَ فرعون نے کہابے شک تم کو صلہ بھی اس نے کہا ہاں اور (اس کے علاوہ) المُقَرَّبِيْنَ یلے گا۔ اور تم میرے مقربین میں ہو تم مقربین میں داخل کر لیے جاؤ گے۔ Ľ انہوں نے موٹ سے کہا کہ پہلے تم جادوگروں نے موسیٰ لاست اسے کہا قَالُوْا يُمُوْسِي إِمَّا أَنْ تُلْقِيَ وَإِمَّآ أَنْ نَكُوْنَ اینے دلائل پیش کرو گے۔ یا ہم پہل یا تو تم جادو کی چیز ڈالو یا ہم ڈالتے نَحْنُ الْمُلْقِيْنَ کرس-- 0: قَالَ ٱلْقُوْا فَلَمَّآ ٱلْقَوْا موٹی نے کہا کہ تم ہی پہل کرو۔ سو (موسیٰ نے کہا تم ہی ڈالو۔ جب انہوں نے جادو کی چزیں ڈالیں تو سَحَرُوا أَعْيُنَ النَّاس جب انہوں نے اپنے مسلک کو پیش لوگوں کی آنکھوں پر جادو کر دیا (ان وَاسْتَرْهَبُوْهُمْ وَجَآءُوْ کیا تو ان کی سحر بیانی کی چمک نے لوگوں کی نگاہوں میں خیرگی بیدا کردی کی نظر بند کر دی اور لاٹھیوں اور بِسِحْرِ عَظِيْمٍ اور اس کے ساتھ ہی انہوں نے رسیوں کے سانی بنا بنا کر) انہیں لوگوں کو اس سے بھی ڈ رایا (کہ تم نے ژرا ژرا دیا اور بهت برا جادو د کھایا فرعون کی مخالفت کی تو اس کا نتیجہ کیا ہو گا) اور اس طرح انہوں نے بڑے کمرو فریب کاجال بچھا کر رکھ دیا۔ اور ہم نے موسیٰ کی طرف وحی تبھیجی وَأَوْحَيْنَآ الِّي مُوْسَى أَنْ ادر ہم نے موٹٰ کو دحی کے ذریعے ألق عَصَاكَ که تم بھی اپنی لائھی ڈال دو کها که تم این تنذیرات کو یوری قوت اور شدت کے ساتھ پیش کرو۔ تو فوراً (ا ژدہا بن کر) جادوگر وں کے تَلْقَفُ جب اس نے اسیس بیان کیاتو مخالفین فإذا هِيَ کا فریب بالکل ملیا میٹ ہو کر رہ گیا بنائے ہوئے (سانیوں) کو نگلنے گلی۔ مَايَأْفِكُونَ (٤:١٠٩ تا٤١١) (۳۶۷) اب دیکھتے کہ:

درج بالا مفهوم میں پرویز صاحب نے ایک نبی اور جادو گروں کے مقابلہ کے بجائے ای فی الواقع سحر کار یا سحر بیانی کا مقابلہ کتنا ہے ہوئی درجہ میں کم کار یا سحر بیانی کا مقابلہ کنا سلیم کر لیا ہے۔ فرق صرف یہ ہے کہ موئ کے سحر کاروں کی سحر بیانی درجہ میں کم تصح بیانی کا مقابلہ کنا ہوا۔
 تصلی اور موٹ کی زیادہ۔ اور نہی کچھ فرعونی بھی کہتے تھے۔
 موٹ خود تو اللہ تعالی ہے کہ فرعونی بھی کہتے تھے۔
 موٹ خود تو اللہ تعالی ہے کہ موٹ کے سحر کاروں کی سحر بیانی درجہ میں کم تحر بیانی کی زیادہ۔ اور نہی کچھ فرعونی بھی کہتے تھے۔
 موٹ خود تو اللہ تعالی ہے کہتے ہیں کہ میں بات بھی صاف طور پر نہیں کر سکتا (وَ لاَ يَنْطَلِقُ لسانی (۱۳۲۲) للندا میرے بھائی ہارون کو بھی میری مدد کے لیے نبی بنا دے۔ لیکن پرویز صاحب حضرت موئی کو بہت

آئينة بَرديزيت ٢٠ 840 🔨 (حصه: عشم) طلوع اسلام كا اسلام

برا سحر بیان قرار دے رہے ہیں۔ یہ بات قرآن کے سرا سر خلاف ہے۔ 13 آپ فرماتے ہیں کہ مولیٰ کی سحر بیانی کی چنگ نے لوگوں کی نگاہوں میں خیرگی پیدا کر دی ذرا سوچے کہ جادو بیانی میں کچھ چنگ ہوتی ہے؟ جادو بیان مقرر کی تقریر دل پر تو اثر کرتی ہے لیکن کیا کبھی ایسی تقریر نے لوگوں کی آنکھوں کو بھی خیرہ کیا ہے؟

الفاظ حیثَة (۲۰/۲۰) ثعبَان (۲۰۷۰) اور جَآنٌ (۲۰/۱۰) استعال فرمائ بنے قرآن نے تمین مختلف مقامات پر تمین الفاظ حیثَة (۲۰/۲۰) ثعبَان (۲۰۷۰) اور جَآنٌ (۲۰/۱۰) استعال فرمائے ہیں۔ اور تینوں کا معنی سانپ یا اژدہا ہے۔ لیکن پرویز صاحب ہر ہر مقام پر اس کا مفہوم "واضح دلائل" پیان فرماتے ہیں۔ یہ ایسی تحریف ہے جس کی نائید کوئی لغت کی کتاب (ماسوائے ان کی اپنی لغت سے) بھی نہیں کرتی۔

الا مویٰ کے عصا کے اژدہا بن کر جادو گروں کے بنائے ہوئے سانپوں کے نگل جانے کے عمل کے لیے قرآن میں تین مقامات پر تذلیقف کا لفظ آیا ہے (۲۰۱۱، ۲۹:۲۰ '۲۹:۲۰) لیکن اس تکرار کے باد جود آپ اس کا مفہوم "ملیا میٹ" بیان فرما رہے ہیں حالانکہ خود لغات القرآن کے ص۱۳۹۷ پر لکھتے ہیں کہ "ساحرین کے جھوٹ موٹ کے سانپوں کو موٹی کا اژدہا جھٹ سے نگل گیا"

''یہ (یعنی واضح یا محکم دلائل) ان الفاظ (عصا' ثعبان مبین۔ ید بیضاء) کے مجازی معنی ہیں۔ جنہیں (ہمارے نزدیک) استعارۃ استعال کیا گیا ہے۔ ویسے عصا کے حقیق معنی ''لائظی'' ثعبان مبین کے ''نمایاں ا ژدہا'' ید بیضاء کے ''سفید چکیلے ہاتھ '' اور ساحرے ''جادوگر '' ہیں۔

یعنی پرویز صاحب سمجھا یہ رہے ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے ایسے تمام الفاظ کو...... کسی تبھی مقام پر اپنے حقیقی معنوں میں استعال نہیں فرمایا۔ بلکہ کنائی معنوں میں استعال فرمایا ہے۔ اور یہ بات صرف پرویز صاحب ہی سمجھ سکتے ہیں گویا آپ نے اپنی نظریہ پر ستی کی چک میں آکر اللہ تعالیٰ پر بھی الزام لگا دیا۔ قاتلھم اللہ ان یوفکون 0

قرآن میں بار بار یہ بات دہرائی گئی ہے کہ جب موئیٰ کا عصا سانپ بن گیا۔ تو آپ اس سے ڈر گئے ادر پیچھے ہٹنے لگے۔ اب اگر ان تمام الفاظ کا معنی ''محکم یا واضح دلا کل'' ہی ہو تو ایسے دلا کل سے ڈرنے کا کیا مطلب؟

سو یہ ہے وجی اللی سے روشنی حاصل کرنے کا طریقہ۔ جو آپ کے مسلک کی سب سے پہلی شق ہے۔ ۲<u>۱۔ حضرت عیسیٰ طلب اکی پیدا کش:</u> قَالَتْ رَبِّ اَنَّی يَحُوْنُ لِی مريم علیما کی اے کہا۔ پروردگار! مریم علیما کی نے تعجب سے کہا کہ یہ وَلَدٌ میرے ہاں بچہ کیو تکر ہوگا؟ کیسے ہو سکتا ہے۔ جب کہ میں ایک کنواری راہبہ ہوں۔ راہبہ کے ہاں

www.wkrf.net (Tahafuz-e-Hadees Fou ألمينة ترويزيت ٢٠ (حصه: مشم) طلوع اسلام كا اسلام اولاد كاكياسوال؟ کہ سمی انسان نے مجھے ہاتھ تک تو  $\odot$ ۇلم يمْسَسْنِيْ بَشَرٌّ لگامانىيى فرمایا که خدا ای طرح جو چاہتا ہے قَالَ كَذٰلِكِ اللهُ يَخْلُقُ کما گیا کہ یہ خدا کے اس قانون پداکرتاہے مَايَشَآءُ مشیت کے مطابق ہوگا جس کی رو سے عام تخلیق ہوتی ہے۔ إذا قضلى أمرًا فإنَّمَا جب وہ کوئی کام کرنا چاہتا ہے تو وہ قانون جو اصول پر مبنی ہے کہ خدا يَقُوْلُ لَهُ كُنْ فَيَكُوْنُ ارشاد فرما دیتا ہے کہ ہو جاتو وہ ہو جب سی بات کا فیصلہ کرتا ہے تو اس کے ساتھ اس شکیم کا آغاز ہو جاتا (""1:"") جاتاہ۔ ہے۔ ص•۳۱ د يَكِيحَ مفهوم بالا مي پرويز صاحب نے لَمْ يَمسَسْنَى بَشَرٌ 🍄 كامعنى بھى چھو ژديا اور فَاِنَّمَا يَقُوْلُ لَهُ كُنْ كا بھی۔ اور "جس کی رو سے عام تخلیق ہوتی ہے" کا اپن طرف سے اضافہ فرمایا اور فیکون کا مفہوم بتایا۔ "اس سميم كا آغاز ہو جاتا ہے" اب پرويز صاحب كى اتن كو شش كے بعد بھى آپ حضرت عيسى كى بن باب پیدائش کے قائل رہی۔ تو آپ کی مرضی۔ ۳۱- حضرت عیسیٰ کا گود میں کلام کرنا: وَيُكَلِّمُ النَّاسَ فِي الْمَهْدِ اور مال كَ كُود مِن اور بِدِي عمر كا جو تندرست وتوانا چھوٹی عمر میں خوب وَكَهْلاً وَمِنَ الصَّالِحِيْنَ ٢ (دونوں حالتوں میں) لوكوں سے باتیں کرنے والا اور پختہ عمر تک پینچنے (بیسال) محفقتگو کرے گا اور نیکو والا' نهايت عمده صلاحيتوں كا مالك (\*\*:\*\*) کاروں میں ہو گا۔ یا کباز انسان - ص۱۳۹ اب دیکھتے کہ اس مقام پر پرویز صاحب نے متفد کا ترجمہ "چھوٹی عمر" کیا ہے۔ جب کہ لغات القرآن میں محد کا معنی گہوارا لکھا ہے (ص ۱۵۷۲) کیکن کچر پینترا بدلتے ہوئے لکھتے ہیں کہ: " حضرت عیسی نے جو کچھ کہا وہ خود اس حقیقت پر دلالت کرتا ہے کہ یہ باتیں کچ کچ گہوارے میں لیٹے ہوتے نہیں کی گئی تھیں۔ آپ نے فرمایا میں خدا کا بندہ ہوں۔ اس نے مجھے کتاب دی ہے۔ ادر 1: ان الفاظ کا کوئی معنی یا مفہوم نہیں۔ یہ بس اللہ میان نے یو نبی ناذل کر دینے تھے۔

یں میں معروم وق ق فی سرم میں بیٹ ہو من راہد ہون سے یو فی کارل کر دیتے ہے۔ (\*) سورہ مریم میں (آیت ۲۰) پرویز صاحب ان الفاظ کا معنی تو لکھ دیتے ہیں گمر حضرت عیسیٰ کی پیدائش سے پہلے حضرت مریم کی شادی کر دیتے ہیں۔ (مفہوم القرآن ص١٨٩)

آئينة يَرويزيت ٢٠ 842 🔨 (حصه: ششم) طلوع اسلام كا اسلام مجھے نبی بنایا ہے۔ اس سے ظاہر ہے سد اس زمانے کی باتیں میں جب حضرت عسی کو نبوت مل چک یرویز صاحب کی بیہ دلیل اس لحاظ سے غلط ہے کہ جب حضرت مریم علیمﷺ ایپنے بیچے کو اٹھائے مَکَانًا قَصِيتا ہے اپنی قوم کے پاس آئیں تو اس وقت ان لوگوں نے مریم علیمنگا سے کہا کہ نہ تمہارا باپ برا آدمی تھا نہ ماں بدکار تھی۔ تم بیہ بچہ کمال سے لے آئی تو حضرت مریم نے کوئی جواب دینے کی بجائے اس بنج كى طرف اشارة كر ديا - (فَاَشَا زَت الْيُهِ (٢٩:٢٠) اب سوال ہے ہے کہ حضرت مریم علیم کیا تو اشارہ کر کے جواب کی ذمہ داری سے سبکدوش ہو گئیں حضرت عیسیٰ ویسے ہی اس وقت کلام نہ کر سکتے بتھے تو پھر یہ ہنگامہ کیے فرد ہوا تھا؟ ۱۳ . خطرت عیسیٰ کے دو سرے معجزات : التّحلُق مِنَ التّحلُيْن میں اس دحی کے ذریعے ایسی حیات نو میں تمہارے سامنے مٹی کی صورت كَهَيْنَةِ الطَّيْرِ فَيَكُوْنُ عطاکروں گاجس سے تم موجودہ پستی بشکل پرندہ بناتا ہوں پھر اس میں وخاک نشینی سے ابھر کر فضا کی پھونک مارتا ہوں تو وہ خدا کے حکم طَيْرًا بِاذْنِ اللَّهِ (٣٠:٣) بلندیوں پر ا ڑنے کے قابل ہو جاؤگے ہے بیچ مچ جانور ہو جاتا ہے۔ اور اس طرح تمہیں فکرو عمل کی رفعتیں نصیب ہو جائیں گی ص۱۲۰ اب دیکھتے درج بالا مفہوم میں آپ کو فانفخ اور باذن الله کا معنی یا مفہوم بھی کہیں نظر آتا ہے؟ کیا یہ الفاظ بے کار ہیں؟ علاوہ ازیں پرویز صاحب نے اَنحُلُقْ کا معنی ''حیات نو عطا کرنا'' طین کا معنی ''خاک کشین" اور فیکُون طَیْزًا کا معنی فضا کی بلندیوں میں اڑنا کر کے اس معجزہ سے انکار کی راہ جیسے ہموار فرمائی ب. وہ آپ کے سامنے ہے۔ ادر مادر زاد اندھے کو تندرست کر (٣) وَأُبُرى ءُ الْآَكْمَة یہ آسانی روشنی تمہاری بے نور آنکھوں کو ایس بصیرت عطا کر دے ديتاہوں گی جس سے تم زندگی کے صحیح رہتے یر چلنے کے قابل ہو جاؤ گے (ص • ١١) اس جملہ میں ضمیر واحد متکلم ہے لیعنی حضرت عیسیٰ کہتے ہیں کہ میں فاعل مادر زاد اند ھے (مفعول) کو ا پچھا کر دیتا ہوں۔ کیکن پر ویز صاحب کا فاعل حضرت عیسیٰ شمیں بلکہ آسانی روشنی ہے اور مفعول وہ ساری قوم جو آپ پر ایمان نہ لائی اور ان کی آنکھیں بے نور تھیں۔ اس سے تمہاری وریان کھیتی جس <u>ر</u> (٣) وَالْابْرَصَ ادرابر ص كوبهي ترو تازگی کا نشان باقی نہیں رہا۔ پھر

آئينة بَرُويزيت ٢٠٠٠ 843 (حصه: شم) طلوع اسلام كا اسلام سرسبز دشاداب ہو جائے گی۔ تمہناری وہ کمپنہ خصلتیں دور ہو جائیں گی جن کی وجہ سے تمہیں کوئی پاس نہیں تصلّخ دیتا۔ (ص • ۳۳۱) اس لفظ میں فاعل حضرت عیسیٰ ہیں اور مفعول کو ڑھی لوگ ہیں کیکن پرویز صاحب کا فاعل آسانی روشنی اور مفعول منگرین نبوت ہیں۔ آپ اپنے مفہوم کی تائید کے طور پر لغات القرآن میں لکھتے ہیں کہ ''انبیائے کرام کی بعثت کا مقصد جسمانی بیاریوں کا علاج شیں بلکہ انسانیت کی بیاریوں کا علاج ہو تا ہے (ص ۳۱۵) اب سوال ہیہ ہے کہ ان پیاریوں سے مراد انسانیت کی ہی بیاریاں ہے تو ان کا ذکر دو سرے انبیاء کے هنمن میں بھی آنا چاہیئے تھا۔ آخرت حضرت عیسیٰ کے بیان میں ہی قرآن نے دو دفعہ یہ ذکر کیوں کر دیا ہے؟ اور باقی سب کو چھوڑ دیا۔ (۳) وَأَحْى الْمَوتْى بِاذْنِ اور خدا کے کم سے مردے میں مختصراً بیہ کہ ذلت وخواری کی بیہ موت الله (۳۸،۳) جان ژال دیتا ہوں۔ جو اس دفت تم پر چاروں طرف سے چھارہی ہے۔ ایک نئی زندگی میں بدل جائے گ۔ "(ایضاً) اب دیکھتے اس مفہوم میں (۱) فاعل کوئی بھی نہیں جب کہ آیت میں فاعل عیلیٰ ہیں (۲) باذن اللہ کا لفظ بھی ضرورت سے زائد ہے (۳) موتی کے معنی مردے نہیں بلکہ ''ذلت دخواری کی موت'' ہے (۴) موتیٰ موت کی جمع ہے یعنی مردے لیکن مفہوم آپ واحد کی صورت میں پیش فرما رہے ہیں۔ اگر آپ ان سب تادیلات کو درست تصور فرمالیں تو داقعی حضرت عیسیٰ کو کوئی بھی معجزہ نہیں دیا گرا تھا۔

> ۵۱۔ حضرت عزیر کاسو سال کے بعد زندہ ہونا : اَوْ حَالَّذِیْ مِرَّ عَلٰی قَزْیَةٍ یاس صحف کی طرح جے ایک گاؤں پر انفاق گزر ہوا

جس کے مکانات مسمار ہو کر کھنڈر بن چکے تھے۔ اس نے کہا کیا اس قشم کی وریان نستی کو اس کی موت کے بعد

-197

(تمثیلی انداز میں بنی اسرائیل کی

غلامی کے سو سالہ دور کو یوں سمجھو کہ) ایک شخص کا گزر ایک نہتی یر

> وَّهِىٰ خَاوِيَةٌ عَلَى وه گاؤں اپنی چُتوں پر گرا پڑا تھا۔ تو غُرُوْشِهَا قَالَ أَنَّى يُحْي اس نے کما کہ خدا اس (کے هٰذِهِ اللَّهُ بَعْدَ مَوْتهَا بِاشْندوں)کو مرنے کے بعد کیونکر فَامَاتَهُ اللَّهُ مِانَةَ عَامٍ ثُمَّ

الملاح الملام كا الملام كا الملام كا الملام كا الملام چرے زندگی مل سکتی ہے؟" اللد نے زندہ کرے گا۔ تو خدا نے اس کی ایک سوسال تک موت کی حالت میں روح سو برس تک قبض کرلی۔ پھر رکھا اور اس کے بعد اسے دوبارہ اس کو جلا اٹھایا اور پوچھاتم کتناعرصہ زندگی عطا کردی۔ اس سے پوچھا گیا مرے رہے ہو۔ اس نے جواب دیا بھلاتم کتنی مدت اس حالت میں رہے ایک دن یا اس سے بھی کم۔ فرمایا ہو؟ اس نے کہا۔ بس ایک آدھ دن بلکہ تم سو برس (مرے) رہے ہو۔ اللَّد في كهاتم سو سال تك اس حالت اور اینے کھانے یہنے کی چیزوں کو میں رہے ہو بایں ہمہ دیکھو۔ تمہارا دیکھو کہ اتنی مدت میں مطلق سڑی بی نہیں اور اپنے گدھے کو بھی کھانا اوریانی تک خراب نہیں ہوا۔ دیکھو (جو مرا پڑا ہے غرض ان باتوں ای طرح تمهارا گدهابھی ویسے کاوییا کھڑاہے۔ بد اس لیے کیا گیاہے کہ تم ہے بیر ہے) کہ ہم تم کو لوگوں کے لیے نشانی بنائیں لوگوں کے لیے اس بات کی نشانی بن جاؤ کہ قوانین خدادندی کی رو سے مردہ اقوام کو بھی زندگی مل کتی ہے۔ اور وہاں گدھے کی ہڑیوں کو بھی کیا تم جنین کی حالت پر غور نہیں دیکھو کہ ہم کیونگر ان کو جو ڑے کرتے کہ ہم خون کے لو تھڑے سے دیتے ہیں۔ اور ان پر س طرح س طرح ہڈیاں ابھارتے ہیں۔ پھر ان پر گوشت بوست چرها کر انہیں گوشت یوست چڑھائے دیتے ايک جيتا جاگٽا بچه بناديتے ہي۔ جب اس مثال کے ذریعے سے اس جب بیہ واقعات اس کے مشاہدے میں آئے توبول اٹھا کہ میں یقین کر تا پر بات واضح ہو گئی تو اس نے کہا کہ ہاں اب میں نے سمجھ لیا ہے کہ اللہ نے ہر شے کے پیانے مقرر کر رکھے ہیں اور ان پر اس کا پورا پورا کنٹرول ہے موت اور حیات کے فضلے بھی انہی پیانوں کے مطابق ہوتے ہیں م ۱۰۲

اَمَيْهُ قَالَ كَمْ لَبِنْتَ قَالَ اَمَرْ بَعَثَهُ قَالَ كَمْ لَبِنْتَ قَالَ الْمَ لَبِنْتُ يَوْمًا أَوْبَعْضَ يَوْمٍ الر قَالَ بَلْ لَبِنْتَ مِانَةَ عَامٍ الر وَانْظُرْ اللَّي حِمَارِكَ بَلَكُ وَلِنَجْعَلَكَ أَيَةً لَلِنَّاسِ اور

> وَانْظُرْ اِلَى الْعِطَامِ كَيْفَ نُنْشِزُهَا ثُمَّ نَكْسُوْهَا لَحْمًا

ہیں۔ فَلَمَّا تَبَيَّنَ لَهُ قَالَ اَعْلَمُ جب بیہ واقعات اس کے مشا اَنَّ اللَّهَ عَلَى كُلِّ شنى ۽ مِں آۓ توبول اٹھا کہ میں یقیر قَدِيْرٌ (٢٥٩:٢) ہوں کہ اللّہ ہرچز پر قادر ہے۔

آب اقتباس بالا پڑھ کر ہتائیے کہ موت وحیات کا وہ کونسا مقررہ پیانہ ہے جس کی رو نے گدھے کا

www.wkrf.net (Tahafuz-e-Hadees Eoundation) ملاوع اسلام كا اسلام كا الملام كم الملام كا الملام كم مالک تو سو سال مرا پڑا رہے اور گدھا ویسے کا دیسا کھڑا رہے؟ نیز وہ کونسا مقررہ پیانہ ہے جس کی رد ہے کھانا اور پانی ایک سوسال تک کھلے میدان میں پڑا رہنے کے باوجود خراب نہیں ہوتا؟ بات گر بھے کی ہو رہی تھی۔ پرویز صاحب نے در میان میں جنین کا ذکر کر کے پہلے کو تھڑے سے ہڈیوں کاب محل ذکر شروع کر دیا۔ پھر ہڑیوں پر گوشت پوست پہنانا شروع کر دیا۔ جس کا آیت کے ساق وسباق سے چنداں تعلق نہیں۔ سرسید صاحب نے اس واقعہ کو خواب کا واقعہ قرار دیا ہے۔ پرویز صاحب اس واقعہ کو تتشیلی داستان ہتا رب ہیں۔ ان الله على كل شى قدير كتے وقت مرسيد صاحب نے اس سوئ موئ آدمى كو جكاليا تھا۔ پرویز صاحب مقررہ پیانے اور کنٹرول ہتانے لگے ہیں جن کے مطابق ان کا اپنا بیان بھی پورا نہیں اتر تا۔ ۲۱۔ حضرت یونس مجھل کے پید میں: فَالْتَقَمَهُ الْحُوْتُ وَهُوَ بَحِر مُحْطَى ن ان كو نُكُل ليا اور وه کشتی میں بوجھ زیادہ تھا وہ ڈوپ گئ (قابل ملامت) کام کرنے والے مُلِيْمٌ ادر یونس کو ایک بہت بردی مچھلی نے د بوج لیا۔ وہ اس مصیبت کو دیکھ کر \_ Ē اين آپ كو ملامت كر رې تها كه وه خدا کی اجازت کے بغیر قوم کو چھو ڑ آیا ہے۔ بیہ اس کی سزاہے۔ فَلَوْلَا أَنَّهُ كَانَ پر آگر وہ (خداکی) پاکی بیان نہ کرتے کیکن اس نے بہت ہاتھ پاؤں مارے مِنَ الْمُسَبِّحِيْنَ ادر مچھلی کی گرفت ہے اینے آپ کو چھڑالیا۔ لَلَبِثَ فِيْ بَطْنِهِ إِلَى يَوْمِ تواس روز تک که لوگ دوباره زنده اگر ده ايبانه كر تا اور بهت اچها تيراك يْبْعَثُونَ (١٣٣:٣٧) نه ہو تا تو مچھلی اے نگل لیتی اور بھروہ کیے جائیں گے۔ اس کے پیٹ میں قيامت تك باہرينہ آسکتا۔ يعنى تمجى رېچ. بامرنه آسکتا- (ص ۲۷۰۱) اب دیکھتے پرویز صاحب کابیان کردہ مفہوم درج ذیل وجوہ کی بنا پر غلط ہے۔ I تیراک کے لیے سان کالفظ آتا ہے مسبح کانیں آتا۔ 🛽 سورہ انہیاء میں اس قصہ یونس کی تفصیل کچھ اس طرح ہے۔ "اور ذوالنون کو یاد کرد۔ جب وہ اپن قوم سے ناراض ہو کر غصے کی حالت میں چل دیئے اور خیال کیا کہ ہم ان پر قابو نہیں پاسکیں گے۔ آخر اندھیروں میں (خدا

www.wkrf.net (Tahafuz-e-Hadees Foundation) 846 ( دهد : ششم) طلوع اسلام کا اسلام ک آئينه پَرديزيت کو) لکارنے لگے کہ تیرے سوا کوئی معبود نہیں تو پاک ب (اور) بے شک میں قصور دار ہوں۔ '' اب سوال بیہ ہے کہ اگر مچھلی نے یونس کو صرف دبوجا ہی تھا نگلا نہیں تھا۔ تو وہ کون سے اند حیرے تھے جن میں یونس نے یکارا تھا۔ 3 مسبح کا معنی سرگرم عمل رہنا بھی ہے اور تشبیع بیان کرنا بھی۔ تاہم قرآن تشبیع بیان کرنے کے معنی کی تائید کرتا ہے۔ جیسا کہ قرآن نے حضرت یونس کی وہ تشبیح بھی بیان کر دی ہے۔ رہا کشتی کو ڈبو کر بیسیوں جانوں کو غرقاب کرنا۔ اور حضرت یونس کا اپنے آپ کو مچھلی سے چھڑانا تو بیر سب پرویزی اختراعات ہیں جن کے بغیر آپ کا بیہ مفہوم مکمل نہ ہو سکتا تھا۔ ا۔ حضرت ایوب علیت کی پر انعامات : اور ہمارے بندے ایوب ملت کا وَاذْكُرْ عَبْدَنَا ٱتَّوْبَ اور ہمارے بندے ایوب سکت کی سر گزشت کو بھی سامنے رکھو۔ وہ یاد کرو جب انہوں نے اپنے رب کو إِذْنَادُى رَبَّهُ أَيِّيْ مَسَّنِيَ الشَّيْظنُ بِنُصْبٍ وَ ایک سفرمیں بڑی جانگاہ مصیبتیوں میں یکارا کہ (بار الها) شیطان نے مجھ کو مبتلاہو گیا۔ اس کے ساتھی اس سے تکلیف اور ایذا دے رکھی ہے۔ عَذاب بچھڑ گئے۔ یانی ختم ہو گیاوہ سفر کی تکان ادر پیاس کی شدت سے نڈھال ہو رہا تھا۔ اس پر اسے سانپ نے ڈس لیا۔ اس طرح اسے مصابح و تکالیف کے ہجوم نے گھیرلیا۔ ہم نے اس کی رہنمائی ایسے مقام کی (ہم نے کہا کہ زمین یر) لات مارو أزكم برجلك طرف کردی۔ ديكهويه هٰذَا مُغْتَسَلٌ بَاردٌ وَ جهال مُصند ب پانی کا چشمہ تھا۔ وہ وہاں یہ (چشمہ نکل آیا) نہانے کو ٹھنڈاادر يہنچا۔ پانی پا'نهایا'مار گزیدہ یاؤں کویانی يينج كوشيرس شَرَابٌ 0 میں رکھ کر ہلاتا رہا۔ جس سے حدت رقع ہوئی۔ پھر اس کے ساتھی بھی اس ہے اور ہم نے ان کے اہل وعیال اور وَوَهَبْنَا لَهُ أَهْلَهُ وَمِثْلَهُمُ آملے۔ بلکہ ان کے ساتھ اتن تعداد ان کے ساتھ ان کے برابر بخشے توبیہ مَّعَهُمْ رَحْمَةً مِنَّا میں ایک اور جماعت بھی ایمان لے ہاری طرف سے رحمت اور عقل وَذِكْرِيْ لاولِي الْأَلْبَاب آئی یہ سب تجھ ہاری طرف سے والوں کے لیے نصیحت تھی

سامان رحمت وربوبیت تھا۔ اس میں صاحبان عقل ویصیرت کے لیے سامان موعظت ہے۔ یہ تو ژو۔ بے شک اس طرح اسے شفا ہو گئی۔ اس نے تی کو صابر پایا بہت اس تکلیف کو بڑی پامردی سے تھے۔ بے شک وہ برداشت کیا اور کہیں بھی ہمارے لے تھے قانون کی خلاف ورزی نہ کی۔ ہر معاملہ میں اس کی طرف رجوع کر تا کان دی۔ جس میں لوگ متلا تھے۔) کان دی۔ جس میں لوگ متلا تھے۔)

وَحُذْ بِيَدِكَ ضِغْنًا اورا بِ بِاتَ مِن جَمَارُولو - اور اس فَاصْرِبْ بِهِ وَلاَ تَحْنَتْ مَ مارو اور فتم نه تو رُو - بِ تَك إِنَّا وَجَدْنُهُ صَابِراً نِعْمَ جَم نِ ايوب عُنِ المَ كو صابر پايا بهت الْعَبْدُ إِنَهُ أَوَّاتٌ خوب بندے تھے بِ تَک دہ (٣٣١:٣٢٩)

پرویز صاحب کابیہ مفہوم درج ذمل وجوہ کی بنا پر غلط ہے:

I دنیا میں ہزاروں چیشے ایسے ہیں جن کا پانی صاف شفاف ٹھنڈا اور میٹھا' پینے کے قابل ہو تا ہے۔ لیکن ایسے چشموں میں مار گزیدہ پاؤں ڈال کر ہلائے تو اسے آرام نہیں آتا۔ لامحالہ حضرت ایوب والا معاملہ خرق عادات تسلیم کرنا پڑتا ہے۔

الا پرویز صاحب کی لغات الفرآن کے مطابق شیطان کے معنی یا تو پیاس کی شدت ہے یا سانپ کا ڈسنا دونوں انکٹھ نہیں ہوتے۔ اس پیاس کی شدت کے لیے آپ کو حضرت ایوب کو سفر پر روانہ کرنا پڑا اور وہیں سانپ سے ڈسوا بھی لیا۔

<sup>3</sup> کمی نبی پر ایمان لانے والی جماعت اس کی آل تو کملا سکتی ہے۔ اہل نہیں کملا سکتی۔ فرعونیوں کو آل فرعون تو کما جا سکتا ہے اہل فرعون نہیں کمہ سکتے اہل فرعون سے مراد اس کے گھر والے ہی ہو سکتے ہیں۔ اس طرح آل ایوب ملت میں سے مراد ایوب پر ایمان لانے والی جماعت اور اہل ایوب ملت مراد ان کے گھر والے ہی ہو سکتے ہیں۔ ہاں ان میں سے اگر کوئی فرد کافر ہو تو نبی کے اہل سے خارج ہو جائے گا۔ نیز اہل الکتاب اور اہل المدینہ تو کمہ سکتے ہیں لیکن آل کتاب اور آل مدینہ <sup>©</sup> نہیں کمہ سکتے۔

اللہ تعالی تو حضرت ایوب طلب کی تو تھم دے رہے ہیں کہ خُذ بِیَدِكَ صِغْفًا اور پرویز صاحب اس كا مفہوم ماضی میں بیان فرما رہے ہیں کہ ''دوہ جڑی بوٹیوں سے علاج كراتا رہا'' نیز جب ایوب طلب کی کو چشمہ میں ایڑی ہلانے سے شفا ہو گئی تھی۔ تو بعد میں جڑی بوٹیوں سے علاج كرانے كی ضرورت کیا تھی؟

www.wkrf.net (Tahafuz-e-Hadees Foundation 🖪 فاصنوب به کامنهوم بتانا آپ چھوڑ گئے۔ یا شاید صِغت کا معنی جڑی بوٹیاں اور اضرب بہ کا معنی ہی علاج كرانا ہو۔

کیا تم نے اپنی آنکھوں سے نہیں دیکھا تھا کہ تمہاری نشودنما دینے والے نے اس کشکر کا کیا حشر کر دیا تھا۔ جوتم پر ہاتھی کے کر حملہ آدر ہواتھا۔ خدانے ان کی خفیہ تدبیر کو س طرح ناكام بناكر ركه ديا تقا (انہوں نے بیاڑ کے دو سری طرف ایک غیرمانوس خفیہ راستہ اختیار کیاتھا تاكه ده تم پر اچانك حمله كردين ليكن) چیلوں اور گد صوب کے جھنڈ (جو عام طور پر لشکرے ساتھ ساتھ اڑتے چلے جاتے ہیں کیونکہ انہیں فطری طور پر معلوم ہوتا ہے کہ انہیں بہت سی لاشیں کھانے کو ملیس گی۔)ان کے سربر منڈلاتے ہوئے آگئے۔ اور اس طرح تم نے دور سے بھانپ کیا کہ پہاڑکے يح كوئى لشكر آرباب- (يون ان ك خفيه مدبير طشت ازبام جو گني) چنانچہ تم نے بیاڑ پر چڑھ کران پر سخت پھراؤ کیا۔ اور اس طرح اس کشکر کو کھائے ہوئے بھس کی طرح کر دیا (یعنی ان کا م يحو مرتكال ديا -) (ص ١٣٨٣)

۱۸ اصحاب الفيل : اَلَمْ تَرَكَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ کیاتم نے نہیں دیکھا کہ تمہارے بأضحاب الفينل یرورد گارنے ہاتھی والوں کے ساتھ كناكما؟ کیاان کاداؤغلط نہیں کیا أَلَمْ يَجْعَلْ كَيْدَهُمْ فِيْ تَضْلِيْل اوران پر جھلڑے جھلڑ جانور بیچیج وَأَرْسَلَ عَلَيْهِمْ طَيْرًا أبَابِيْلَ تَرْمِيْهِمْ بِحِجَارَةٍ مِنْ جوان پر تَكْرِكَ پَقْرَان تَعْيَنَكَ تَقْهِ. سِجِيْل كَعَضْفٍ توان كوابياكرديا جيس كهايا ہوا بھس فَجَعَلَهُمْ مَّ أَكُوْلٍ (١٥: ١تا٥)

1 الل اور آل کے مزید فرق کے لیے دیکھیے میری تصنیف مترادفات القرآن -

<u>سرویز صاحب کا بیان کردہ مفہوم درج ذیل دجوہ کی بتا پر باطل ہے۔</u> پر دیز صاحب کا بیان کردہ مفہوم درج ذیل دجوہ کی بتا پر باطل ہے۔ الآ آپ کا یہ دعویٰ غلط ہے کہ "جیلوں اور گد عوں کے جمند عام طور پر لفکر کے ساتھ ساتھ اڑتے پر چیلوں اور گد عوں کے لفکر ادپر منڈلاۓ نہ ہی کسی اور زمانہ میں ایسا واقعہ ہوا۔ لندا یہ بات بھی خرق عادت تھی۔ 2 ( چیلوں اور گد عوں کے لفکر ادپر منڈلاۓ نہ ہی کسی اور زمانہ میں ایسا واقعہ ہوا۔ لندا یہ بات بھی خرق عادت تھی۔ 2 ( ویلوں اور گد عوں کے لفکر ادپر منڈلاۓ نہ ہی کسی اور زمانہ میں ایسا واقعہ ہوا۔ لندا یہ بات بھی خرق عادت تھی۔ 2 ( ویلوں اور گد عوں کے لفکر ادپر منڈلاۓ نہ ہی کسی اور زمانہ میں ایسا واقعہ ہوا۔ لندا یہ بات بھی خرق 3 ( ویلوں اور گد عوں کے لفکر ادپر منڈلاۓ نہ ہی کسی دور نہوی میں بے شار جنگیں ہو کسی۔ 3 اور ایسے محکم ''تکر یا کنگریاں پراڈوں کے اوپر نہیں ہو تیں۔ نہ ہی ایسے تحکم کوں یا کنگریوں سے کسی لفکر 3 کو جس میں بالخصوص ہاتھی بھی ہوں ہلاک کیا جا سکتا ہے۔ 3 اور ایسے تحکم ''تکر یا کنگریاں پراڈوں کے اوپر نہیں ہو تیں۔ نہ ہی ایسے تحکم کوں یا کنگریوں سے کسی لفکر 3 کو جس میں بالخصوص ہاتھی بھی ہوں ہلاک کیا جا سکتا ہے۔ 3 میان فرمایا ہے۔ دوہ تو مون کا ہے۔ لندا تری کا بیان کردہ مفہوم گر امرے لحاظ ہوا۔ لیکن آپ نے دو مفہوم کو خالوں اور ایسے تحکم ایسی کوئی شمادت نہیں ملتی کہ ایل موا ہے۔ لیکن آپ نے دو مفہوم 3 ملاد فرمایا ہے۔ دوہ ترمون کا ہے۔ لندا تری کا بیان کردہ مفہوم گر امرے لحاظ ہے بھی غلط ہے۔ 3 ملادوں ایسی مقابلہ کرنے کوئی شمادت نہیں ملتی کہ اہل مہد اصحاب الفیل کا مقابلہ کرنے کے 3 موں۔

> ۹۱- رسول اکرم ملتی اور واقعہ اسراء : مسبنه من اللّذِي أَسْنَوى وہ (ذات) پاک ہے جو ایک رات بِعَبْدِهِ لَيْلاً مِّنَ الْمَسْجِدِ الْحِ بَدُك كو مجد الحرام (ليعن خانہ الْحَوَامِ اِلَى الْمَسْجِدِ كعبہ) ہے مجد اقصٰ لیعنی (بیت الْأَقْصَا الْمَقْدِس) لے ممیا

الحرام (مکہ) ے نکال کر (مدینہ کی) کشادہ سرزمین کی طرف لے گیا تاکہ اس دور دراز مقام میں جا کر نظام خداوند کی تشکیل کرے۔ الَّذِي بُوَ حُنَا حَوْلَهُ جس کے گردا گرد ہم نے برکتیں ہم نے اس مقام اور اسے گردو چیش رکھی ہیں۔ کو بڑا بابر کت بنایا ہے۔ اس کی فضا رکھی ہیں۔ اسمانی انقلاب کے لیے بڑی سازگار ہے۔ دکھا کس دکھا کس ان باتوں کو آشکار کردے جن کا انتخا

خدا کی سکیمیں اتن بلند تر ہیں کہ وہ

ان کے قیاس د گمان میں بھی نہیں آ

سکتیں۔ چنانچہ وہ اپنی سکیم کے مطابق اپنے بندے کو راتوں رات ہیت

آئية پَرديزيت ٢٠ 850 🔨 (حصه: ششم) طلوع اسلام كا اسلام  $\Sigma$ عرصہ سے وعدہ کیا جاتا رہا ہے۔ (ص۲۲۲) اس مفہوم میں پرویز صاحب نے واقعہ اسراء اور واقعہ ہجرت کو ایک ہی واقعہ قرار دیا ہے۔ جو درج ُ ذمل وجوہ کی بنا پر باطل ہے۔ 🗊 اس سورہ اسراء کا ترتیب نزول کے لحاظ سے نمبر 🗚 ہے۔ اس کے بعد مکہ میں مزید ۳۶ سورتیں نازل ہوئیں۔ اس کے بعد ہجرت کا وقت آیا تھا۔ واقعہ اسرا تو واقعی ایک رات کا واقعہ ہے جیسا کہ قرآن میں ہے لیکن ،جرت میں ۵۱ دن اور ۱۵ را تیں 2 لك كتح يتصد لنذا اس پر ﴿ لَيُلاً ﴾ (ايك رات يا راتوں رات) كا اطلاق نهيں ہو سكتا۔ مسجد اقصلی اسم معرفہ ادر ایک مشہور دمعروف مسجد کا نام ہے۔ جو بنی اسرائیل کے دور سے لے کر 3 آج تک موجود اور اس نام سے متعارف ہے۔ لندا مسجد افضیٰ کا مفہوم اور دراز کا مقام (یا دور کی مسجد' <sup>©</sup> مسجد نبوی) بیان کرنا اور عرفی مصنے چھوڑ کر لغوی معنی بیان کرنا سرا سر لغو اور احتقانہ فعل ہے ۲۰ الله تعالى كا مردول كو زنده كرنا:

وَإِذْ قَتَلْتُهُمْ نَفْسًا اور جب تم نے ایک شخص کو قتل کیا اور جب تم نے ایک انسانی جان ناحق وَإِذْ قَتَلْتُهُمْ نَفْسًا اور جب تم نے ایک شخص کو قتل کیا اور جب تم نے ایک انسانی جان ناحق فَادْرَ ءَنْتُهُ فِيْهَا اور اس میں باہم جُطَرْنے لَگے لے لی۔ اسے (خفیہ طور پر) مار دیا۔ اور جب تفتیش شروع ہوئی۔ تو لگے ایک دو سرے کے سرالزام دهرنے۔ وَاللَّهُ مُخْوِجٌ مَّاكُنْتُهُ لَيكن جو بات تم چھپا رہے تص خدا ليكن جس بات کو تم چھپانا چاہتے ہو۔ تَكْتُمُوْنَ اے ظاہر کرنے والاتھا۔ خدا اے ظاہر کر دیتا چاہتا ہے۔

(1) جیسا کہ آپ نے ایک دو سرے مقام پر وضاحت فرما دی لکھتے ہیں کہ: "خیال ہے کہ اگر سیر واقعہ خواب کا نہیں تو سیر حضور کی شب ہجرت کا بیان ہے۔ اس طرح مسجد اقصیٰ سے مراد مدینہ کی مسجد نبوی ہوگی۔ جسے آپ نے وہاں جا کر تقمیر فرمایا۔ باقی رہا اس کے ماحول کا بابر کت ہونا تو اس میں کیاشبہ ہو سکتا ہے۔ جس سرز مین سے حق کی سر فرازی د سربلندی کا اس طرح ظہور ہوا ہو۔ کہ وہ باطل کی ہر قوت پر غالب آجائے اس سے زیادہ اور خیر وبر کت کیا ہوگی۔ (معراج انسانیت ص ۲۰۱)

واقعہ اسراء کی اس تاویل سے آپ نے اپنے دو بنیادی نظریات کی تائید فرما دی (۱) معجزات سے انکار (۲) اللہ تعالیٰ کے استولیٰ علی العرش سے انکار۔ جو لوگ صرف معجزات کے منکر مگر استوی علی العرش کے قائل ہیں۔ وہ اس واقعہ کی تادیل روحانی سفرے کرتے ہیں۔ جس کی تردید پہلے پیش کی جا چکی ہے۔

www.wkrf.net (Tahafuz-e-Hadees Foundation) آئينة يَرويز تيت 851 🔨 (حصه: عشم) طلوع اسلام كا اسلام تو ہم نے کہا کہ اس بیل کا کوئی سا اس (خدا) نے کہا کہ تم میں سے ایک فَقُلْنَا اصْرِبُوْهُ بِبَعْضِهَا ایک جاؤ اور مقتول کے کسی حصہ جسم ککڑا مقتول کو مارو کو .....لاش کے ساتھ لگادو (چنانچہ جو مجرم تھا۔ وہ لاش کے قریب پہنچا تو خوف کی وجہ سے اس سے ایسے آثار نمایاں ہو گئے۔ جو اس کے جرم کی غمازی کرنے کے لیئے کافی تھے۔ كَذٰلكَ الله اس طرح خدا مردول كو زنده كرتا اس طرح اللہ نے اس کے قتل کے يُحْى راز کو بے نقاب کر دیا۔ المؤتى -4-وَيُرِيْكُمُ أَيْتِهِ ادرتم کواینی قدرت کی نشانیاں دکھا تا ادر مجرم ہے قصاص لے کر موت کو زندگی سے بدل دیا۔ لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُوْنَ تَاكَه تَم سَجْهُو کیونکہ موت میں قوم کی حیات کاراز بوشیدہ ہوتا ہے۔ (۱۷۹:۲ ایضاً (25427:5) ص۳۵)

- اب دیکھتے اس مفہوم میں آپ نے: 1 اضوبوا کا معنی مارنا کی بجائے ساتھ لگانا کر دیا۔ جو لغوی لحاظ سے غلط ہے۔
- الا مجرم کی دریافت کا جو نف یاتی طریقہ آپ نے دریافت فرمایا ہے۔ افسوس ہے کہ کسی بھی زمانہ کی پولیس یا عدالت ایسے آسان نف یاتی طریقہ سے مجرم کی تلاش کے سلسلہ میں استفادہ نہیں کر سکی۔ پولیس یا عدالت ایسے آسان نف یاتی طریقہ سے مجرم کی تلاش کے سلسلہ میں استفادہ نہیں کر سکی۔ حالائکہ اللہ تعالیٰ اس طرح قتل کے راز بے نقاب کیا کرتا ہے۔

مفہوم القرآن سے جو مندرجہ بلا اقتباسات پیش کیے گئے ہیں۔ یہ صرف ایک بنیادی نظریہ ''انکار معجزات'' سے تعلق رکھتے ہیں۔ آپ نے دیکھ لیا کہ اس متوارث نظریہ کو نبھا ہنے کی خاطر قرآن کی عبارت

تنینہ بَویز تے کی الکھ کیا گیا ہے۔ پھر طلوع اسلام کے ایسے اور بھی بہت سے نظریات ہیں۔ جن کی کچھ تفصیل پہلے گزر چکی ہے۔ ان مخصوص نظریات کی آبیاری آپ قرآن سے یو نمی فرمایا کرتے ہیں۔ بایں ہمہ آپ کا یہ دعویٰ بھی ہے کہ:

" میہ بھی یاد رہے کہ میرے نزدیک میہ شرک ہے کہ انسان اپنے ذہن میں پہلے سے کوئی خیال لے کر قرآن کی طرف آئے اور پھر قرآن سے اس کی تائید تلاش کرنا شروع کر دے۔ قرآن سے صحیح رہنمائی حاصل کرنے کے لیے ضروری ہے کہ انسان خالی الذہن ہو کر اس کی طرف آئے۔ اور اس کے ہاں سے جو کچھ ملے اسے من وعن قبول کرے۔ خواہ میہ اس کے ذاتی خیالات' رجحانات' معقدات اور معمولات کے کتناہی خلاف کیوں نہ ہو۔ (مقدمہ مفہوم القرآن ص ش)

ہم آپ کے اس خیال کو درست ہی نہیں قابل تحسین سیجھتے ہیں۔ لیکن افسو س ہے آپ کا عمل آپ کے اس قول کی مطابقت نہیں کرنا۔ علاوہ ازیں اس دیباچہ میں آپ نے یہ بھی لکھا ہے کہ ''مفہوم القرآن کااولین مخاطب قوم کا تعلیم یافتہ طبقہ ہے۔ یہ ہنمیادی طور پر انہیں کے لیے مرتب کیا گیا ہے۔ '' (ایضا ص ط) اب دیکھئے تعلیم یافتہ طبقہ سے آپ کی مراد کالجوں کا انگریزی خوال طبقہ ہی ہو سکتا ہے۔ جو جدید لاد پی نظریات سے مرعوب اور عقل کا پرستار بلکہ صرف اپنی ہی عقل پر نازاں ہو تا ہے۔ مفہوم القرآن کے مطالعہ کے لیے اس طبقہ کا انتخاب واقعی نمایت مفید ہے۔ ایسا طبقہ چو نکہ عربی زبان سے بے بسرہ ہی نہیں طلعہ کے لیے اس طبقہ کا انتخاب واقعی نمایت مفید ہے۔ ایسا طبقہ چو نکہ عربی زبان سے بے بسرہ ہی نہیں مطالعہ کے لیے اس طبقہ کا انتخاب واقعی نمایت مفید ہے۔ ایسا طبقہ چو نکہ عربی زبان سے بے بسرہ ہی نہیں کا فلور بھی ہو تا ہے۔ لہٰذا پرویز صاحب کی تاویلات و تحریفات اس کی نگاہ میں او تجل ہی رہیں گی اور اسے موالعہ کے طبع معلوم ہی نہ ہو سکے گا کہ قرآن کے نام پر اس سے کیا کھیل کھیلا جا رہا ہے۔ اللہ تعالیٰ سب کو ہدایت

## \$ \$ \$

www.wkrf.net (Tahafuz-e-Hadges Foundat 853 💦 (حصر: ششم) طلوع اسلام كا اسلام آبكينه يَروبزتيت

باب: چارم

فكريرويزير عجمي شيوخ كي اثر اندازي

پرویز صاحب کی خالص قرآنی دعوت : تاریخ کے مطالعہ سے معلوم ہو تا ہے کہ جب بھی کسی نے "خالص قرآنی دعوت" کا دعویٰ کیا۔ خواہ دعویٰ نمایت نیک نیتی ہے کیا گیا تھا۔ تاکہ امت سے فرقہ بازی ختم کی جا سکے۔ یا یہ دعویٰ حصول جاہ ادر بدنیتی ہے یا غلط قنمی ہے کیا گیا تھا۔ ان تمام صورتوں میں بیشہ یہ معللہ پیش آیا کہ اس "خالص قرآنی دعوت" کے ساتھ رسول اکرم ﷺ کی اطاعت سے انحراف پھر بتدریج اہانت شروع ہو گئی۔ پھر آپ کی احادیث وسنن کے ساتھ ہی ساتھ جامعین حدیث اور محد ثین کرام کو بھی تختہ مشق ہنا لیا گیا۔ چو نکہ اس ''خالص قرآنی دعوت'' کی بنیاد کتاب اللہ اور حامل کتاب کی تفریق پر رکھ کر اپنے مانی الضمیر کے اظہار کا موقعہ پیدا کیا جاتا ہے ۔ لہذا ایس خالص قرآنی دعوت کو امت مسلمہ نے تم ہی قبول کیا ہے۔ اور ایسی خالص قرآنی دعوت کے داعی ہمیشہ نفرت کی نگاہ سے ہی دیکھے جاتے رہے ہیں۔ اس دعویٰ کے بعد داعی کی دیانت اخلاص اگر ہو بھی تو۔۔۔۔ اور تدبیر ودانش سب صفر سے ضرب کھاتے چلے جاتے ہیں۔ کیونکہ داعی کی بیہ خوبیاں اس دعوئ میں پوشیدہ مفاسد کو بھی روک نہیں سکتیں نہ ہی تبھی اس طرح فرقہ بادی ختم ہوئی' نہ اس میں کچھ اصلاح ہوئی۔ اس کے بر عکس مزید ایک نیا فرقہ معرض وجود میں آ گیا ایسی ''خالص قرآنی دعوت'' کے داعی ہمیشہ سمی کہتے چلے آئے ہیں کہ وہ کوئی نئی بات نہیں کہہ رہے کیونکہ فلال اور فلال امام نے بھی ایسی ہی بات کہی تھی۔ کیکن حقیقتاً ان کابیہ دعویٰ جھوٹ پر مبنی ہو تا ہے۔ وجہ بیہ ہے کہ پرانی باتوں سے تبھی نیا فرقہ وجود میں نہیں آتا۔ نیا فرقہ وجود میں آجانے کی وجہ اس کے سوا اور کچھ نہیں ہو سکتی کہ ایسا داعی چند نے افکار ونظریات بھی اپنے ساتھ لاتا ہے۔ پرویز صاحب کی خالص قرآنی دعوت کا نتیجہ سامنے ہے۔ دہ فرقہ پر سمی کو شرک قرار دیتے رہے اور اس فرقہ باذی کو ختم کرنے کا واحد حل میں خالص قرآنی دعوت کو تلاش کرنا اور اختیار کرنا فرمایا۔ ان کی اس دعوت سے امت کی اصلاح تو کچھ نہ ہو سکی۔ البتہ ایک نیا " پرویزی فرقہ "معرض وجود میں آگیا۔ اور اس طرح پرویز صاحب خود شرک میں اضافہ کا سبب بن گئے۔ <u>www.wkrf.net (Tahafuz-e-Hadees Foundation)</u> <u>مالوع اسلام کا اسلام</u> <u>خالص قرآنی دعوت پر اصرار:</u> پردیز صاحب قرآن کے علاوہ اور کوئی بات سنے کو تیار نہیں ہوتے۔ چنانچہ آپ نے اپنی تحریروں میں اس "سنہری اصول" کا جابجا اظہار فرمایا ہے۔ چند اقتباسات ملاحظہ فرمائے۔

- (۲۰۰۶ تک جم خالص قرآن کو اینے سامنے شیں رکھتے۔ دین کا نظام جماری سمجھ میں شیں آسکتا۔ اور جم انقلاب پیدا شیں کر سکتے۔ جو قرآن نے ایک مرتبہ پیدا کیا تھا۔ اور جسے ہر وقت وہ پیدا کرنے کی صلاحیت رکھتا ہے۔ '' (اسباب زوال امت' ص: 2۱۱۰-۱۱۸)
- ان میں علیٰ وجہ البقیرت دیکھ رہا ہوں کہ مسلمان قرآن سے ہٹ کر دو سری راہوں پر چلے جا رہے ہیں۔ میرے نزدیک ان کے سامنے صحیح دین پیش کرنے کا ایک ہی طریقہ ہے کہ ان کے سامنے خالص قرآن پیش کیا جائے۔ "(م- ح'ج: ۲'ص: ۲'ص: ۳۱۲)

پھران باتوں سے بڑھ کر میہ کہ آپ نے فرمایا۔

اینی غلطیول کا اعتراف : "میں جو کچھ کہنا ہوں' ہو سکتا ہے اس میں غلطی کر جاؤں۔ لیکن میں صرف اس غلطی کو تشلیم کروں گا جسے قرآن کی رو سے غلط ثابت کیا جائے گا۔ کتنی ہی غلطیاں ہیں جن کی میں نے اس طرح اصلاح کی ہے۔ اور آئندہ کے لیے بھی اس قشم کی اصلاح کے لیے ہروقت تیار رہتا ہوں اور اصلاح کرنے دالے کا شکر گزار۔ والسلام" (م-ح ج ۲ ص211)

برویز صاحب کی کذب بیانی : اب دیکھتے پرویز صاحب اس اعتراف کے بعد اس سے کیے انحراف فرماتے میں لکھتے ہیں۔

"میں نے آج تک جو کچھ لکھا ہے' قارئین کے سامنے ہے۔ میں ہر سوچنے والے کو دعوت دیتا ہوں کہ میری تحریروں کو قرآن کے معیار پر پر کھے اور جہاں کوئی غلطی نظر آئے اس سے مجھے مطلع کرے۔ جس کے لیے میں شکر گزار ہوں گا اس کے جواب میں معترضین کی طرف سے آج تک کبھی تمی نے یہ نہیں لکھا کہ تمہاری فلال بات قرآن کے خلاف ہے۔ ہمیشہ سی کہا کہ تم حدیثوں کے منکر ہو اور اسلاف کے ناقد ہو۔ اس لیے کافر ہو مرتد ہو اور نہ جانے کیا کیا ہو۔ " (اسباب زوال امت ص ۱۵ www.wkrf.net (Tahafuz-e-Hadees Foundation) کر (حصہ: ششم) طلوع اسلام کا اسلام کر (حصہ: ششم) طلوع اسلام کا اسلام

اب سوال یہ ہے کہ اگر آج تک پرویز صاحب کو سمی نے کبھی بھی بیہ نہیں لکھا کہ ''تمہاری' فلال بات قرآن کے خلاف ہے'' تو نموجب اقتباس اول وہ کو نسی غلطیاں تھیں۔ جن کی آپ نے اصلاح فرمائی تھی؟ نیز وہ کون کون سے خوش قسمت حضرات تھے۔ جن کی نشاندہی کے مطابق آپ نے قرآنی غلطیوں کی اصلاح کی تھی؟ علاوہ ازیں آپ نے اس کا شکر سے بھی ادا فرمایا تھا۔

خالی الذہن ہو کر قرآن کا مطالعہ کرنا : پرویز صاحب کا دو سرا ''سنہری اصول'' یہ ہے کہ آپ خود بھی خالی الذہن ہو کر مطالعہ فرمایا کرتے ہیں۔ اور دو سرے کو بھی ایسی ہی ہدایت فرماتے ہیں اس اصول کے سلسلہ میں بھی آپ کے چند اقتباس ملاحظہ فرماہیے۔

The set of th

(2) "قرآن کریم کو خالی الذئن ہو کر سیجھنے کی کو شش سیجیے۔ اس کے بعد بھی اگر ایسی باتیں سامنے آئیں جو سردست آپ کی عقل میں نہیں آتیں تو قرآنی حقائق کو تھینچ تان کر اپنی عقل کے قالب میں ڈھالنے کی سعی ناکام نہ سیجیے۔ بلکہ ان احکام کو اپنی جگہ محکم اور اٹل سیجھتے ہوئے انتظار سیجیے تاآنکہ مزیر شحقیق و قدیر آپ کی سعی ناکام نہ سیجیے۔ بلکہ ان احکام کو اپنی جگہ محکم اور اٹل سیجھتے ہوئے انتظار سیجھے تاآنکہ مزیر شحقیق و قدیر آپ کی سعی ناکام نہ سیجھے۔ بلکہ ان احکام کو اپنی جگہ محکم اور اٹل سیجھتے ہوئے انتظار سیجھیے تاآنکہ مزیر شمالنے کی سعی ناکام نہ سیجھے۔ بلکہ ان احکام کو اپنی جگہ محکم اور اٹل سیجھتے ہوئے انتظار سیجھے تاآنکہ مزیر شمالنے کی سعی ناکام نہ سیجھے۔ بلکہ ان احکام کو اپنی جگہ محکم اور اٹل سیجھتے ہوئے انتظار سیجھے تاآنکہ مزیر شمالنے اور ان کی سعی ناکام نہ سیجھے۔ بلکہ ان احکام کو اپنی جگہ محکم اور اٹل سیجھتے ہوئے انتظار سیجھے تاآنکہ مزیر شمالنے کی سعی ناکام نہ سیجھے۔ بلکہ ان احکام کو اپنی جگہ محکم اور اٹل سیجھتے ہوئے انتظار سیجھے درائے منہ من ای د تعقیق و قدیر آپ کی عقل میں اتن و سعت پیدا کر دے کہ اس میں قرآنی حقائق سا سیں۔ " (ایسنا ص ۳۵) ای تحقیق و قدیر آپ کی قرآنی حقائق سا میں۔ " (ایسنا ص ۳۵) ہوئے ہیں تدیر نو القرآن میں خارجی اثرات کو داخل نہ ہونے د حیجے۔ اللہ کی کتاب اس سے بہت بلند وبالا ہے۔ " (ایسنا ص ۵۷۲) ہوئے۔ قصہ مختصر سید کہ آپ کہلے سے ذبن میں کوئی تصور جما کر بعد میں قرآن کریم کے مطالعہ کو شرک سیجھے ہیں۔ جیسا کہ آپ نے مفہوم القرآن کا تعارف ص ش پر اس بات کی وضاحت بھی فرما دی ہے۔ مذہوم القرآن کا تعارف ص ش پر اس بات کی وضاحت بھی فرما دی ہے۔ مذہوم الور ان کی تعارف ص ش پر اس بات کی وضاحت بھی فرما دی ہے۔ مندر جب بلا ان ترک سی میں اور درج ذیل اقتباس بھی ملاحظہ فرما ہے۔ مذہو ہو اور دی ہو درج ذیل اقتباس بھی ملاحظہ فرما ہے۔ میں درما دی ہو دی ہیں در دی ہو در ہی میں در دین دیل اقتباس بھی ملاحظہ فرما ہے۔ مذہوں میں در دی دیل اقتباس بھی ملاحظہ فرما ہے۔ مذہوں میں در دی دیل اور دی ہیں در دیل اور دی ہوں میں دی ہو دی ہیں در دیل اور دی ہو دی ہوں دی ہوں دی ہو دی ہو دی ہو دی ہوں دی ہوں دی ہو دی ہو دی ہوں دی ہو دی ہوں دی ہوں دی ہو دی دی ہو دی ہو دی

برویز صاحب کا شرک : "میں نے انسانی زندگی کے اہم مسائل میں سے ایک ایک مسئلہ کو لیا اور یونان کے فلاسفروں سے لے کر اس وقت تک ان کے متعلق مختلف ائمہ فکر نے جو پچھ کہا ہے۔ اس کا بغائر مطالعہ کیا۔ اس طرح ایک ایک مسئلہ کے متعلق انسانی فکر کے اہم گوشے میرے سامنے آگئے۔ اس کے بعد میں نے انسانی فکر کی اس اڑھائی ہزار سالہ کدوکاوش کا مطالعہ قرآن کی روشنی میں کیا (یا قرآن کا مطالعہ اس فکر کی روشنی میں کیا) قرآن کا اس طرح مطالعہ کرنے کا متیجہ یہ نگلا کہ اس کا ایک ایک دعولی زندہ حقیقت بن کر سامنے آگیا۔ اس کے بعد میرے لیے زندگی کے مختلف مسائل کے متعلق قرآن کی راہ نمائی کا تعین کرنا پچھ مشکل نہ رہا۔ چھے قرآن کی صداقتوں کا جو لیقین اس طرح حاصل ہوا وہ نہ زبان سے بیان www.wkrf.net (Tahafuz-e-Hadees Foundation) آئین ترویزیت ۲۵۰۰ **856 (حمد:** عشم) طلوع اسلام کا اسلام که جس انداز سے میں نے قرآن کو سمجھا ہے اس میں دو مرے ارباب ذوق و قکر کو بھی شریک کر سکوں۔ لیکن یہ مرحلہ بیجائے خود بردا ہمت طلب تھا۔ " میں دو مرے ارباب ذوق و قکر کو بھی شریک کر سکوں۔ لیکن یہ مرحلہ بیجائے خود بردا ہمت طلب تھا۔ " (انسان نے کیا سوچا؟ (پیش لفظ ص ص۵-۱) اس اقتباس سے درج ذیل متائج سامنے آتے ہیں۔ (یہ ویز صاحب پسلے اثر هائی ہزار سالہ دور نے فلاسٹروں کی قکر کو اپنے ذبن میں رائخ فرما کر اس قکر کی روشنی میں قرآن کا یا قرآن کی روشنی میں اس قکر کا جائزہ لیتے ہیں۔ گویا قرآن نے مطالعہ سے پسلے بھی پرویز صاحب کی افکار سے لدا ہوا قعا۔ قرآن نے مطالعہ نے بعد بھی وہی قکر غالب رہا۔ اس طرح کا مطالعہ پرویز صاحب کی انگار سے لدا ہوا قعا۔ قرآن کے مطالعہ نے بعد بھی وہی قکر غالب رہا۔ اس طرح کا مطالعہ قرمانا چاہتے ہیں۔ گویا آپ انداز سے جو قرآنی حقائق منکشف ہوتے ہیں۔ اس میں دو قد مرول کو بھی شریک شریک کرنے کے لیے بے تاب نظر آتے ہیں۔ (قدا خاص علی از مرال علم ہے یہ بات پوشیدہ نہیں کہ ان فلاسفروں میں زندگی کے اہم مسائل

ے متعلق بے شار اختلافات و تصادات موجود ہیں۔ لیکن پرویز صاحب اس مجموعہ تصادات کا جب قرآن کی روشنی میں یا قرآن کو ان افکار کی روشنی میں دیکھتے ہیں۔ تو ان افکار کو قرآن کے مطابق پاتے ہیں۔ اس سے آپ خود اندازہ فرما سکتے ہیں۔ کہ پرویز صاحب نے قرآن کا کس طرح گلا گھونٹا ہوگا۔ ہم بھی اس سلسلہ میں انشاء اللہ آپ کی مدد کریں گے۔

<u>ظالی الذہن ہونے کا پرویزی مطلب</u>: پرویز صاحب کے درج بالا متفرق اقتباسات کو سامنے رکھ کر ہم اس نتیجہ پر پینچتے ہیں۔ کہ جب پرویز صاحب خالی الذہن ہو کر قرآن کا مطالعہ کرنے کی ہدایت فرماتے ہیں۔ تو اس سے ان کا مطلب سے ہو تا ہے کہ اس مطالعہ کے دقت آپ کا ذہن رسول اللہ طریقیا کی توضیح و تشریح صحابہ کرام کے آثار داقوال اور آئمہ سلف کی تشریحات سے یکسرخالی ہونا چاہتے۔ بصورت دیگر نہ آپ خال الذہن کہ کما سکتے ہیں اور نہ ہی آپ میں وسعت قلبی یا کشادگی نگاہ پیدا ہو علق ہے۔ رہے پرانے زمانے کر یونانی فلاسفریا موجودہ دور کے یہودی اور عیسائی آئمہ فکر تو ان کے افکار و نظریات کو ذہن میں رائح کرنے کے باوجود بھی آپ خالی الذہن ہی رہیں چونا چاہتے کہ ہر قسم کے آئمہ فکر کی قرآن سے تائید میا کرایے آنے پائے گی آپ کے کرنے کاکام سے ہونا چاہتے کہ ہر قسم کے آئمہ فکر کی قرآن سے تائید میا کر لیا تیجے۔

پرویز صاحب کے عجمی شیوخ

پرویز صاحب کے عجمی اساتذہ کرام کی فہرست بڑی طویل ہے جو اڑھائی ہزار سالہ دور پر پھیلی ہوئی ہے۔ یہ اساتذہ کرام عموماً فلاسفر ہوتے ہیں یا پروفیسر' یہی لوگ آپ کے آئمہ فکر اور دانشور شیوخ ہیں۔

چھ سو سلل قبل مسیح کے یونانی فلاسفروں سے لے کر موجودہ دور کے یورپی فلاسفروں اور پرد فیسروں سب سے آپ نے استفادہ فرمایا ہے۔ آپ کی قرآنی بصیرت پر جس طرح میہ شیوخ اثر انداز ہوئے اس کا اندازہ آپ کے مختلف ادوار کے بیان کردہ تراجم اور مفاہیم قرآنی سے بخوبی ہو سکتا ہے۔

<u>برانے شیوخ</u>: ان میں تجھ شیوخ تو ایسے ہیں جن سے پرویز صاحب کے اسلاف نے استفادہ فرمایا تھا۔ اور آپ نے اس استفادہ کو من وعن قبول فرمالیا ہے۔ مثلاً معتزلین نے یونانی استاد ارسطو کے نظریہ الہیات کو اپنا کر خدا کی تنزیمہ کے بہانے اس کے تجریدی تصور کو قبول کر لیا تھا۔ پھر ای مسئلہ نقد یر میں انسان کو محتار مطلق بنا دیا پھر نیچزاً معجزات سے بھی انکار لازم آیا۔ یہ تمام عقائد آج بھی معتزلین کے اخلاف میں پائے جاتے ہیں۔ اس کی پوری تفصیل پہلے گزر چکی ہے۔

اسی طرح ایک یورنی پروفیسرڈارون سے متاثر ہو کر سرسید احمد خال جب نظریہ ارتفاء پر ایمان کے آئے تو حضرت آدم کو ایک مخصوص فرد اور نبی تسلیم کرنا مشکل ہو گیا۔ لندا آپ نے قصہ آدم وملائکہ اور اہلیس جو قرآن میں بیسیوں مقامات پر مذکور ہے۔ ایک فرضی اور تمشیلی داستان قرار دے دیا۔ اور پرویز صاحب نے سرسید کی تاویلات کو بہت پند فرمایا اور اسی کی شرح وبسط میں مشغول ہو گئے۔ آپ کی تصنیف ''اہلیس وآدم'' اسی غرض سے لکھی گئی۔

اب پرویز صاحب کی باری آئی تو یہ عجمی افکار کو قبول کرنے کے لحاظ سے اسپنے اسلاف سے سبقت کے گئے۔ جب آپ کے ذہن پر ہیگل اور کارل مار کس جیسے یہودی فلاسفروں اور روسی انمہ فکر کے افکار نے تسلط جمالیا۔ تو آپ نے اشتراکیت جیسے ملحدانہ نظام معیشت وسیاست کو قرآن کی رو سے درست ثابت کرنے کی کو شش میں "قرآنی نظام رہو ہیت" تصنیف فرما ڈالی۔ جس کا تفصیلی ذکر پہلے گزر چکا ہے۔

## چند نے شيوخ اور ان کے افکار

پرویز صاحب کے نئے مجمی شیورخ میں سے ایک بر گسان ہیں جن کا پرویزی افکار پر کمرا اثر ہوا ہے۔ جن دنوں آپ معارف القرآن تصنیف فرما رہے تھے تو سورہ ہود کی ایک آیت اِنَّ دَیِّی عَلَی صِراط مُسْتَقِیْم (۱۱:۲۹) کا ترجمہ یوں پیش فرمایا تھا۔ ''ب شک میرا رب صراط منتقیم پر ہے'' (م ۲۰:۲۸) غالبًا اس کے بعد آپ نے برگسان کا مطالعہ کیا۔ جس نے (بزبان پرویز صاحب) سے لکھا ہے کہ۔

برگسان کا نظرید ارتقاء : "یمی وہ معاشرہ ہے جس کے متعلق برگسان نے کہا ہے کہ وہ ہر وقت آگے بھی بڑھتا رہتا ہے اور اس کے ساتھ ہی ساتھ اپنا توازن بھی قائم رکھتا ہے (Creative Evolution) (نظام ربوبیت ص۲۵۹) تو آپ نے اس مندرجہ بلا آیت کے ترجمہ یا مفہوم کو یوں بیان فرمایا کہ:

www.wkrf.net (Tahafuz-e-Hadees Foundation) <sup>در یع</sup>نی الله کا قانون ربوبیت توازن بدوش راہ پر جا رہا ہے اور جو معاشرہ اس قانون کی اتباع کرے گا اس میں بھی توازن قائم ہو جائے گا۔ (نظام ص۵) اس ترجمہ یا مفہوم میں ایک بات تو آپ نے بیہ دیکھ لی کہ برگسان کی فکر پر دیز صاحب کی قرآنی فکر پر س قدر اثر انداز ہوئی ہے دو سُری بات جو قابل غور و فکر ہے دہ یہ ہے کہ پر دیز صاحب خود خالص قرآنی دعوت کا ڈھنڈورا پیٹنے رہتے ہیں۔ اور قرآن کے ترجمہ یا مفہوم میں کسی طرح کا اضافہ برداشت نہیں كرتي- چنانچه معارف القرآن كي دو سرى جلد ميں لکھتے ہيں كيه: ''بعض لوگ اس واقعہ کو ظاہری الفاظ پر محمول کرتے ہیں۔ لیعنی ان کا خیال ہے کہ حضرت ابراہیم ملینے ابنے بیہ سوال کیا تھا کہ اللہ تعالیٰ حشر کے روز مردوں کو کیسے زندہ کرے گا۔ اس کے جواب میں اللہ نے فرمایا کہ چار پرندوں کو لے کر اپنے ساتھ ملا کو (پھر انہیں ذبح کر کے عکر کے عکر ک کر ڈالو) ان کا ایک ایک حصه چار بپاروں پر رکھ دو۔ پھر انہیں بلاؤ تو وہ دوڑتے ہوئے تیری طرف آئیں ے " ہمیں اس سے انکار نہیں کہ اللہ تعالٰی ذبح شدہ پر ندوں کو درست کر سکتا ہے۔ جب ہمارا ایمان ہیہ ہے کہ قیامت کے روز اللہ تعالیٰ مردوں کو زندہ کرے گا۔ تو مردہ پر ندوں کو زندہ کر دینا متبعد کیوں ہو؟ "کیکن قرآن کریم سے اس قشم کی تغییر کا کوئی قریبہ نہیں پایا جاتا۔ اول تو کہ اس کے لیے مندرجہ صدر ترجمہ میں قوسین کی عبارت کا اپن طرف سے اضافہ کرنا ہوگا۔ یعنی پرندوں کو ذبح کر کے قیمہ کرنے کا دافعہ قرآن میں نہیں اسے اپنی طرف سے بڑھانا ہو گا'' (م۲-۷) پرویز صاحب کے اس اقتباس میں درج ذیل امور قابل غور ہیں۔ پویز صاحب کو دو سرول کی آنکھ کا نظام آجاتا ہے۔ لیکن اپنی آنکھ کا شہتیر بھی نظر نہیں آتا۔ مندرجہ ملا ترجمہ میں آٹھ لفظوں کا قوسینی اضافہ آپ کو گوارا نہیں۔ لیکن جب آپ نے خود اس آیت کا ترجمه یا مفهوم (م ۲۰۱۰) بیان فرمایا تو نوگنا اضافه فرمالیا 🌣 ۵ پرویز صاحب خاہری الفاظ پر محمول کرنے والے لوگوں کو اچھا نہیں سمجھتے کیونکہ اس طرح معجزات سے انکار مشکل ہو جاتا ہے۔ لہذا وہ اسرار ور موز اور تادیل کا سارا کیتے ہیں۔ کیکن ان کے نزدیک وہی ا سرار ور موز' اور تاویلات درست ہوتی ہیں جو وہ خود کریں۔ اور اگر نہی کام اپنی کسی غرض سے صوفیاء کر لیں تو آپ ان پر برس پڑتے ہیں۔ کہ ان لوگوں نے دین کا حلیہ بگاڑ دیا ہے۔

③ آپ معجزہ کے وقوع کا زبانی اقرار تو فرما رہے ہیں۔ لیکن اس اقرار میں بھی انکار ہی پوشیدہ ہے۔ کیونکہ آپ کو قیمہ کرنے پر کوئی قریبنہ نظر نہیں آرہا۔ حالا نکہ جزء کالفظ بی واضح قریبنہ ہے۔

1 ایسے اضافہ کی ایک مثال بطور نمونہ سورہ فاتحہ کا مفہوم ہم آگے چل کر پیش کریں گے۔

ب- `` (نظام ربوبیت 'ص۲۲۰)

ای ایک سطر کی اقتباس میں دو باتیں آگئیں (۱) خدا کی صفات <sup>(1)</sup> کا مظہر معاشرہ ادر (۲) معاشرہ کا صراط منتقم پر آگے بڑ سطے جانا۔ سردست دو سری بات ہی ذیر بحث ہے۔ اس اقتباس کے پہلے حصہ میں اللّٰہ کا قانون ربوبیت توازن بدوش راہ پر جا رہا تھا۔ اب اس حصہ اقتباس کی رو سے خدائی صفات کا مظہر معاشرہ صراط منتقم پر جا رہا ہے۔ ادر یہ تو آپ جانتے ہی ہیں کہ اللّٰہ ' قانون ربوبیت' اور اللّٰہ کا قانون ربوبیت۔ نظام ربوبیت سے سب اللّٰہ ہی کے معنی ہیں اور پرویزی مفاتیم کی رو سے سے سب الفاظ مترادفات میں شار ہوتے ہیں۔

اب ہمیں سے دیکھنا ہے کہ مولانا پرویز صاحب کی اس قرآنی فکر کا ماغذ کیا ہے؟ سے عقدہ وہ خود بھی حل فرما دیتے ہیں۔ وہ اپنے ایک عجمی استاد پروفیسر الیگزینڈر کے خطبات (Time, Space + Deity) کے حوالے سے استاد صاحب کا بیان یوں قلبند فرماتے ہیں۔

الیگزیند رکا نظرید ارتقاء : من کائلت کی جو سطح ہو' خدا اس سے بلند ہو تا ہے۔ مثلاً جب کائلت جماد کی سطح پر تقلی نظرید ارتقاء : من کائلت کی جو سطح ہو' خدا اس سے بلند ہو تا ہے۔ مثلاً جب کائلت جماد کی سطح پر تقلی نو خدا نباتاتی سطح پر تقا اور جب کائلت حیوان کی سطح پر آئی تو خدا انسان (یعنی شعور) کی سطح پر تقلی اب کائلت شعور کی سطح پر تقلی اب کائلت کی سطح پر تقلی اب کائلت کی سطح پر تقلی اسل کی سطح پر تقلی اسل کی سطح پر تقلی اور جب کائلت حیوان کی سطح پر تائی تو خدا انسان (یعنی شعور) کی سطح پر تقلی اب کائلت شعور کی سطح پر تقلی اسل پر تقلی تقلی اسل کی سطح پر تقلی اور کائلت کی سطح کی بلندی کے ساتھ محاد اب کائلت کی سطح پر تقلی اور کائلت کی سطح پر تقلی کی سطح پر تقلی کی سطح پر تقلی اور کائلت کی سطح پر تقلی کا کی سطح پر تقلی کی سطح پر تقلی کی سطح پر تقلی کا تقلی کی سطح پر تقلی کی سطح پر تقلی کی سطح پر تقلی کا کائلت کا سطح پر تقلی کی سطح پر تقلی کا کی سطح پر تقلی کا تقلی کائلت کی سطح پر تقلی کی سطح پر تقلی کا کائلت کا ساتھ خدا کی سطح پر تقلی کی سطح پر تقلی کی سطح پر تقلی کی خدا اس پور کی کائلت کا سطح خدا کی سطح بھی جا رہی ہے۔ لندا پر وفیر الیگزینڈر کے نزدیک خدا اس پور کی کائلت کا تا تقلی ہے جو کائلت کی سطح سطح الیڈرینڈر کے نزدیک (Deity) کی لائل کی ہو کائلت کی سطح سے بلند سطح الیڈرینڈر کے نزدیک (Deity) کی لی تقلی ہے۔ "(انسان نے کیاسو چاص ۲۲۲ حاشیہ)

انسان کس طرح آبستہ آبستہ خدائی صفات کا مظہر بنما جاتا ہے۔ اس تفصیل کے لیے قرآنی نظام ربوبیت کے انگریز مفکر باردیو کا افتتباس ملاحظمہ فرمائیے۔

أكينة يَرويزيت 860 (مصد: ششم) طلوع اسلام كا اسلام

اس مجمی امام کے اقتباس سے مندرجہ ذیل باتیں معلوم ہو تیں۔ ① اس وقت خدا ملائکہ کی سطح پر ہے۔ اور عنقر یب کا مُنات یا معاشرہ بھی ملائکہ کی سطح پر پینیچ جائے گا۔ تو اتنی دیر میں خدا اور آگے بڑھ جائے گا۔ بالفاظ دیگر خدا کا مُنات سے ہمیشہ آگے آگے چکنا رہتا ہے۔ ملائکہ کی سطح سے آگے کون سی سطح ہوگی؟ یہ امام صاحب نے نہیں ہتایا۔

(الله منتقیم انسان (یعنی شعور کی سطح تک تو زمین پر ہی تھی۔ لیکن اب اوپر ملائکہ کی طرف جا رہی ہے۔ جہاں خدا پہنچ چکا ہے۔ ملائکہ غالباً بلندی پر ہوتے ہیں۔ خدا کے بلندی پر جانے کے لیے پرویز صاحب یہ دلیل دیا کرتے ہیں کہ وہ خدا ذی المعارج (بلندیوں کی طرف جانے والا ۲۰۰۰) ہے اور اپنے توازن کو اس لیے برقرار رکھے گا (یہ غالباً منتقیم ہی کی تشریح ہو رہی ہے۔ مولف) کہ اس کی صفات (اساء منتقیم ای کی تشریح ہو رہی ہے۔ مولف) کہ اس کی صفات (اساء حسنی) پر اور میں پر مادے ہیں۔ خدا کے بلندی پر جانے کے لیے پرویز صاحب یہ دلیل دیا کرتے ہیں کہ وہ خدا ذی المعارج (بلندیوں کی طرف جانے والا ۲۰۰۰) ہے اور اپنے توازن کو اس لیے برقرار رکھ گا (یہ غالباً صراط منتقیم ہی کی تشریح ہو رہی ہے۔ مولف) کہ اس کی صفات (اساء حسنی) پورا تناسب رکھے ہوئے ہیں۔ '(نظام ص ۲۰۱۰) اور معاشرہ کے بلندیوں پر جانے کی دلیل یہ ہے کہ لیر کہ من طبق اس طبق (۲۰۱۰ کی دلیل یہ ہے کہ لیر کہ من طبق عن طبق (۲۰۱۰ کی تشریح ہو رہی ہے۔ مولف) کہ اس کی صفات (اساء حسنی) پورا تناسب رکھے ہوئے ہیں۔ '(نظام ص ۲۰۱۰) اور معاشرہ کے بلندیوں پر جانے کی دلیل یہ ہے کہ لیر کہ من طبق عن طبق (۲۰۰۰ کی تشریح ہو رہ میں ہے۔ مولف) کہ اس کی معات (اساء حسنی) پورا تناسب رکھے ہوئے ہیں۔ ''(نظام ص ۲۰۱۰) اور معاشرہ کے بلندیوں پر جانے کی دلیل یہ ہے کہ لیر کہ میں طبقا عن طبق (۲۰۰۰ کی تر آن کی بارگاہ ہے سند میا فرما دی۔

۵ جب تک خدا انسان (یعنی شعور) کی سطح تک نہ پنچنا تھا۔ وہ بھی زمین پر ہی تھا۔ اس کے بعد ہی بلند ہوا۔ اور ملائکہ کی سطح پر جا پنچا۔ دیکھئے اب معاشرہ اس ملائکہ کی سطح پر کب پنچتا ہے؟

ای کائناتیں دراصل دو ہیں۔ کیونکہ استاد صاحب فرما رہے ہیں کہ "خدا اس پوری کائنات کا نام ہے جو کائنات کا نام ہے جو کائنات کی سطح سے بلندی کی تلاش میں ہو" اب ہم چر پہلے استاد بر گسان کی طرف رجوع کریں گے تاکہ یہ خدا' انسان اور کائنات کا معہ فلسفہ کی رو سے بھی حل کیا جا سکے۔ ہمارے مولانا پرویز صاحب بر گسان کی خدمت میں خراج عقیدت پیش کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ:

"بر کسان نے اس مقام پر قرآنی آیات کا لفظی ترجمہ پیش کر دیا ہے۔ جن میں انسانی زندگی کا مقصود رجعت الی اللہ قرار دیا گیا ہے۔ علامہ اقبال اس باب میں لکھتے ہیں کہ قرآن کا ارشاد ہے کہ تمہارا منتی خدا کی طرف ہے۔ یہ آیت قرآنی فکر کی بڑی گہرائیوں کو اپنے اندر لیے ہوئے ہے۔ اس لیے کہ اس میں اس حقیقت کی طرف یہ نص صریح اشارہ ہے کہ ارتقائے انسانیت کا رخ ستاروں کی طرف نہیں بلکہ لامنتی کا کا کتاتی حیات اور دنیائے روح کی طرف ہے' (انسان نے کیا سوچا ص ۲۹۲)۔

بر گسان کے اسی فکر کو نظام ربوبیت کے ص ۲۷ پر بھی بیان کر کے اس کے آخر میں بتایا گیا ہے کہ۔ '' وَاَنَّ اِلٰی دَبِّكَ الْمُنْتَلٰی (۳۰:۵۳) (یقینی اس سلسلہ ارتقاء کا منتہٰی تیرے رب کی طرف ہے) سے ہیں نفس انسانی کے ارتقائی منازل او رہے ہے اس کا مقصود و منتہٰی'' (نظام ص ۷۳)

بر گسان اور الیگزینڈر کے نظریات کا تصاو: اب دیکھنے کہ پر دفیسرا لیگزینڈر کی فکر کی رو سے خدا ہمیشہ کائنات یا معاشرہ سے آگے آگے چلنا رہتا ہے اور بر گسان کے نظریہ کے مطابق خدا کائنات یا معاشرے کا مقصود و منتہی ہے۔ یعنی سے معاشرہ یا کائنات خدا تک پہنچ سکتا ہے تو اب ان دونوں اماموں کے نظریات میں

آئينة يَرويزيت 861  $\Sigma$ تضاد واقع ہو گیا ہے۔ اس تضاد کو دور کرنے کی درج ذیل صور تیں ہی ممکن ہیں۔ یعنی یہ تسلیم کر لیا جائے کہ بردفیسرالیگزنڈر کے نظریہ کے علی الرغم۔ (الف) خدا تبھی تبھی ساکن ہو جاتا ہے۔ اور کائنات کا انتظار کرنے لگتا ہے تاکہ وہ اس تک پینچ سکے۔ (ب) اور اگر خدا کے بارے میں سکون محال ہو تو یہ تشکیم کر لیا جائے کہ خدا کبھی تبھی پیچھے کی طرف بھی چل پڑتا ہے۔ تاکہ معاشرہ اس سے مل سکے۔ یا (ج) خدا ایک ہی جگہ حرکت کر تا رہے۔ یعنی مارک ٹائم کرتا رہے۔ یا بیہ کہ خدا کچھ مدت کے لیے دوری حرکت کرنے لگ جائے۔ یعنی اپنے ہی گرد خود گھومنے لگ () جائے۔ تاکہ پیچھے سے یا نیچے سے آنے والی کائنات اسے مل سکے اور جب کائنات خدا سے مل جائے تو خدا آگے بر صف والی حرکت اختیار کر کے نہایت تیزی سے کائنات سے آگے نکل جائے۔ ان چاروں صورتوں میں سے قابل ترجیح صورت تو وہی ہو سکتی ہے جے پر دیز صاحب بیند فرمائس۔ ہم تو صرف اتنا ہی عرض کر سکتے ہیں کہ چو تھی صورت پرویز صاحب کو قابل قبول شیں ہوگی۔ کیونکہ جب وہ زندگی کی بھی دوری حرکت کے قائل نہیں تو خدا کے حق میں دوری حرکت کیے پیند کر کتے ہیں۔ وہ قرآن کی رو ہے فرماتے ہیں کہ: "قرآن سے پہلے ذہن انسانی زندگی کی دوری حرکت کا قائل تھا۔ جس میں آگے بڑھنے کا تصور ہی نہ تھا۔ قرآن نے زندگی کا حرکیاتی (Dynomic) تصور پیش کر کے بیہ ہتایا کہ حیات کمی چکر (Cycle) میں گردش ہیں کر رہی۔ بلکہ اپنے ارتقائی منازل طے کرتی ہوئی آگے بڑھ رہی ہے۔ صراط منتقیم سے اس غلط فلسفہ حیات (یعنی زندگی کے چکر میں گردش کرنے) کا ابطال ہو گیا اور اس سے صحیح مقصود حیات (یعنی زندگی

کے آگے بڑھنے) کا اثبات ہو گیا۔ '' (قرآنی فیصلے ص ۳۳۳)۔ باقی رہ گئیں تین صورتیں یعنی ایک یہ کہ خدا کو کسی وقت ساکن قرار دیا جائے' دو سرے اگر حرکت بھی ضروری ہو تو کچھ وقت کے لیے مارک ٹائم کرے اور یا رجعت قبقری کرے تب تو برگسان والے قرآن کے ترجمہ والی بات ممکن ہو سکتی ہے۔ ورنہ پروفیسرالیگزینڈر تو اُنَّ اِلٰی دَبِّکَ الْمُنْنَهٰی والی بات نہیں مانتے وہ تو خدا کو کائنات سے بیشہ آگ آگہی چلاتے ہیں۔

ابھی تک ہم نے آپ کے صرف دو اساتذہ کرام کا ذکر کیا تو ان میں شدید اختلاف اور تصاد واقع ہو گیا۔ اب اس تصادیا اختلاف کے متعلق بھی پرویز صاحب ہی کا فیصلہ بن کیجے۔ آپ فرماتے ہیں۔

اختلافات کے متعلق پرویز صاحب کا فیصلہ : سب سے پہلے اس حقیت کو پیش نظر رکھیے کہ قرآن نے اپنے منجانب اللہ ہونے کی دلیل یہ پیش کی ہے۔ کہ اگر یہ خدا کے سوائمی دو سرے کی طرف سے ہوتا تو اس کی تعلیم میں بہت اختلاف ہوتا۔ (۸۳:۳۸) (نظام ربوبیت ص ۳۲۷) اب دیکھتے جب دو باتوں یا نظریات میں تصاد اور اختلاف ہو تو ان میں سے ایک ہی صحیح ہو سکتی ہے اور

میہ بھی ممکن ہے دونوں ہی غلط ہوں۔ صحیح ایک بھی نہ ہو۔ لیکن ہمارے مولانا پر ویز صاحب ان دونوں متضاد نظریات کی تائید میں قرآن پیش فرماکر گویا قرآن میں اختلاف ثابت کر رہے ہیں۔ نیز یہ بھی فرمایا کہ:

«معنوی اختلافات جو مفسرین اور فقهاء نے پیدا کیے ہیں ان اختلافات کا ذمہ دار قرآن مبین نہیں ہے۔ بلکہ فرقہ بند مفسرین اور فقهاء خود ہیں۔ ہر مفسرو فقیہہ نے اپنے مسلک کے مطابق تصیبے تان کی ہے۔ سارے معنوی اختلافات کی ذمہ داری مفسرین اور فقهاء کی فرقہ بندی پر ہے۔ قرآن مبین میں کوئی اختلاف نہیں ہے۔" (م- ح ج ۲ ص ۲۶۷)

کتنی معقول بات کمی ہے پرویز صاحب نے کہ فقہاء اور مفسرین کے اختلافات کا ذمہ دار قرآن نہیں ہے اس حوالے سے ہم پوچھتے ہیں کہ آپ عجمی فلاسفروں کے افکار سے متاثر ہو کر ان افکار کو قرآن کے واسطہ سے امت میں پھیلا کر جو اختلاف وانتشار پیدا فرما رہے ہیں اس کا ذمہ دار قرآن مبین کو کیونکر قرار دیا جا سکتا ہے؟

اب ہم ایک اور مثال پیش کرتے ہیں۔ جب پرویز صاحب معارف القرآن کی دو سری جلد لکھ رہے تھ تو سورہ مجدہ کی درج ذیل آیت یُدَبِّر الْأَمْرَ مِنَ السَّمَاءِ اِلَّی الْأَرْضِ ثُمَّ يَغُوْجُ الَيْدِ فِنْ يَوْمِ حَانَ مِقْدَارَةَ اَلْفَ سَنَةٍ مِمَّا تَعُدُّوْنَ (٥:٣٢) کا ترجمہ یوں لکھا۔ "(اور دیکھو) وہ (م) امرکی تدبیر آسان سے زمین کی طرف کرتا ہے چر (م) امراس کے حضور میں پنچ جائے گا۔ ایک ایسے دن میں جس کی مقدار تمہارے شار کے مطابق ایک ہزار برس ہوگی۔ (م۲–۱۷۹)

مندرجہ بلا ترجمہ میں پرویز صاحب نے یعوج الیہ کا ترجمہ ''اس کی طرف چڑھتا ہے'' کے بجائے۔ ''اس کے حضور پہنچ جائے گا'' اس لیے کیا ہے کہ آپ معتزلہ کی تقلید میں استواء علی العرش کے منکر ہیں۔ اس ایک بات کے علاوہ یہ ترجمہ گوارا ہے اگر چہ بریکٹوں میں دو جگہ ''ہر'' کا اضافہ بھی بے جا ہی معلوم ہو تا ہے۔ اس کے بعد کمی دفت ارتقاء سے متعلق کسی مجمی استاد کا مقالہ پڑھا جسے آپ نے ان الفاظ میں بیان فرمایا۔

<u>پروفیسرمار گن کا نظرید ارتقاء</u>: پروفیسرمار گن (C.Liod Morgan) نے "ارتقائے نفس" کے عنوان سے ایک محققانہ مقالہ لکھا ہے جس کے آخر میں وہ رقم طراز ہیں کہ..... "میں ارتقائے نفس کے اندر کی دیکھنا ہوں کہ اوپر سے پنچ اور اول سے آخر تک ایک عظیم الثان اسم (تدبیر) عمل پیرا ہے۔ میرا یہ بھی عقیدہ ہے کہ فطرت کی ہر شے میں یہ ارتقائی بالیدگی خدائی عاملیت (Devine Egency) کا بی مظاہرہ ہے اور چو نکہ اس ارتقاء میں نفس انسانی بلند ترین مقام پر ہے اس لیے یہ کہاجا سکتا ہے کہ ارتقائے نفس انسانی اس نفس اعلیٰ کی عاملیت کا آئینہ ہے۔ "(معارف القرآن ص۲۱۶-۱۱)

(۲) پرویز صاحب نے پہلے (دو تراجم) میں قوسین میں "تدریجی یا (ارتقائی) مراحل طے کرتی ہوئی" کے الفاظ درج کیے ہیں۔ یہ ان کا اپنا یا ان کے عجمی شیوخ کا ذہن تو ہو سکتا ہے۔ قرآن نے نہ کوئی ایسا لفظ استعال کیا ہے نہ اس کے لیے کوئی قرینہ موجود ہے۔ تیسرے ترجمہ میں قوسین کا سمارا بھی چھوڑ دیا گیا ہے۔ اور "قانون ربوبیت" کے مطابق کا اضافہ اس طرح کیا گیا ہے گویا یہ بھی قرآنی الفاظ ہی کا ترجمہ ہے۔ جہ اور "قانون ربوبیت" کے مطابق کا اضافہ اس طرح کیا گیا ہے گھر شدی تو ہو سکتا ہے۔ قرآن نے نہ کوئی ایسا لفظ استعال کیا ہے نہ اس کے لیے کوئی قرینہ موجود ہے۔ تیسرے ترجمہ میں قوسین کا سمارا بھی چھوڑ دیا گیا ہے۔ اور "قانون ربوبیت" کے مطابق کا اضافہ اس طرح کیا گیا ہے گویا یہ بھی قرآنی الفاظ ہی کا ترجمہ ہے۔ (۳) پہلے اور دو سرے ترجمہ کے تقابل سے معلوم ہو تا ہے کہ تدبیراور ابتداء مترادف الفاظ ہیں۔ اور "تار ترجمہ تو ظالوں تعنی دو مرے ترجمہ کے تقابل ہے معلوم ہو تا ہے کہ تدبیراور ابتداء مترادف الفاظ ہی کا ترجمہ ہے۔ تیسرا ترجمہ تو ظالوں تعان کا ترجمہ ہے تھا تر جمہ ہے۔ تیسرا ترجمہ تو خالص تعاد الفاظ ہی کا ترجمہ ہے۔ اور "تار تربی تر تراد ہو ترا ہی تو تو تی تک مطابق کا اضافہ اس طرح کیا گیا ہے تر کوئی الفاظ ہی کا ترجمہ ہے۔ دو س

"اللہ اپنی اسلیم کی تدہیر آسان سے زمین کی طرف کرتا ہے۔ یعنی اس کا آغاز خدا کے مرتب کردہ نقشے کے مطابق سب سے پست نقطہ سے ہوتا ہے۔ اب جب تدبیر اور ابتداء یا آغاز ہم معنی قرار پا گئے تو اس کا مطلب میہ ہوا کہ آسان کا معنی سب سے پست نقطہ ہوتا ہے۔ میہ ہے وہ قلندرانہ بات جس کے متعلق پرویز صاحب فرمایا کرتے ہیں۔

زبرول در گزشتم زدرول خانه محمقتم فنحنح نبكفته راجد فلندرانه مخمقتم

اور اس کے بعد پرویز صاحب کی بیہ در دمندانہ ایپل بھی ملاحظہ فرما کیچیے۔ ''میں نے جو کچھ لکھا ہے اسے سر سری نگاہ سے نہ دیکھا جائے۔ اس کے ایک ایک لفظ پر غور سیجیے اور سوچٹے کہ میں نے قرآن کا مفہوم صحیح طور پر سمجھا ہے یا نہیں۔ '' (نظام ربو ہیت تعارف ص۲۸) بات بہت کمبی ہو گئی حلالانکہ ابھی تک صرف آپ کے دو تین اساتذہ کرام کا ذکر کر کے میہ ہتایا ہے کہ وہ پرویز صاحب کی قرآنی بصیرت پر کمس حد تک چھا گئے ہیں۔ جب کہ آپ کے ایسے مجمی شیوخ نہزاروں نہیں

أمَيْنَهُ بَرُويزيت ٢٠ ٢ 864 (حصه: ششم) طلوع اسلام كا اسلام ك تو سینگروں ضرور ہیں۔ ایسے تو ان اساتدہ کا ذکر خیر آپ کی ہر تصنیف میں مل جاتا ہے۔ تاہم آپ ک تصانيف انسان في كيا سوجا- اور نظام ربوبيت اس سلسله ميس بحربور معلومات تمم بسخياتي بين-سورہ فاتحہ کا مغہوم : ای طرح ابھی تک ہم نے صرف دد آیات پر پردیز صاحب کے عجمی شیوخ کی اثر اندازی کا ذکر آیا ہے۔ جب کہ قرآن میں ساڑھے چھ ہزار سے بھی زائد آیات ہیں۔ اب اس اثر پذیری کے بعد موصوف قرآن کا مفہوم جس طرح بتایا کرتے ہیں۔ اس کے نمونہ کے طور پر ہم مفہوم القرآن سے سورہ فاتحہ کا مفہوم درج کر رہے ہیں۔ ﴿ الحمد لله رب العالمين ﴾ "زندگی کا ہر حسین نقشہ اور کائنات کا ہر تعمیری گوشہ خالق کائنات کے عظیم القدر نظام ربوبیت کی ایس زندہ شہادت ہے جو ہر چیتم بصیرت سے بے ساختہ داد تحسین کے لیتی ہے۔ ﴿ الرحمٰن الرحيم ﴾ وہ نظام جو تمام اشیائے کائنات اور عالمگیر انسانیت کو ان کی مضمر صلاحیتوں کی نشود نما سے تعلیل تک کیے جا رہا ہے۔ عام حالات میں بتدریج اور ہنگامی صورتوں میں انقلابی تغیر کے ذریعے۔ 🖉 مالک يوم الدين 🖗 انسان کو بیہ تمام سامان نشود نمابلا مزد و معاوضہ ملتا ہے۔ لیکن اس کی ذات کی نشودنما ادر اس کے مدارج کا تعین اس کے اعمال کے مطابق ہوتا ہے۔ جن کے نتائج خدا کے اس قانون مکافات کی رو سے مرتب ہوتے ہیں۔ جس پر اے کامل اقتدار حاصل ہے۔ 🖉 ایاک نعبدو ایاک نستعین 🖗 اے عالمگیر انسانیت کے نشودنما دینے دالے! ہم تیرے ای قانون عدل وربوبیت کو اپنا ضابطہ حیات بتاتے اور اس کے سامنے مرتسلیم خم کرتے ہیں۔ تو ہمیں اس کی توفیق عطا فرما کہ ہم تیرے تجویز کردہ پروگرام کے مطابق اپنی صلاحیتوں کی بھرپور اور متناسب نشوونما کر سکیں اور پھر انہیں تیرے ہی ہتائے ہوئے طریق کے مطابق صرف کریں۔ ﴿ اهدنا الصراط المستقيم ﴾ ہماری آرزو بیہ ہے کہ بیہ پردگرام اور طریق جو انسانی زندگی کو اس کی منزل مقصود تک لے جائے گی سید هی اور متوازی راه ب- تکھر اور ابھر کر ہمارے سامنے آجائے۔ ﴿ صراط الذين انعمت عليهم ﴾ کی وہ راہ ہے جس پر چک کر نچیلی تاریخ میں سعادت مند جماعتیں زندگی کی شادانی وخوشگواری<sup>،</sup>

سر فرازی و سربلندی اور سامان زیست کی کشادگی و فرادانی سے بسرہ یاب ہوئی تھی۔

آئينة بَرويزيت 865 (حسه: مشم) طلوع اسلام كا اسلام

( غیر المغضوب علیہم ولا الصالین ) ادر ان کا انجام سوختہ بخت اقوام جیسا نہیں ہو تا تھا۔ جو اپنے انسانیت سوز جرائم کی وجہ سے یکسر تباہ اور برباد ہو گئیں۔ یا جو زندگی کے صحیح راستہ سے بھٹک کر اپنی کو ششوں کو نتائج بدوش نہ بنا سکیں ادر اس طرح ان کا کارداں حیات' ان قیاس آرائیوں کے سراب ادر توہم پر ستیوں کے پیچ وخم میں کھو کر رہ گیا۔ '' سی ہے وہ قرآنی مفہوم جسے پرویز صاحب نے توضیح طور پر سمجھا ہے۔ لیکن کس بھی عربی دان کے لیے پرویزی مفہوم کے اس ملغوبہ سے کسی بھی قرآنی لفظ کا ترجمہ برآمد کرنا نامکن سی بات معلوم ہوتی ہے۔

مزید دو آیات کاار تقائی مفہوم : اب ہم صرف دو آیات مزید ' انکا ابتدائی ترجمہ ' اسکے بعد ای آیت کا بتد ریح ارتقائی ترجمہ یا مفہوم آ سنے سامنے رکھ کر پیش کر رہے ہیں۔ تاکہ آپ بھی قرآنی مفہوم کی تبدیلی کی رفتار یا آپکی قرآنی بصیرت کے ارتقاء کی رفتار معلوم کر شکیں ادر یہ بات تو آپ غالبا سمجھ ہی گئے ہوں گے کہ ایسی تبدیلیاں کسی مجمی امام کے فکر کی اثر پزیری کے بعد ہی واقع ہوا کرتی ہے پہلی آیت یہ ہے۔

ارتقائي مفهوم برويز صاحب كاابتدائي ترجمه ابليسي معاشره تمهيس هردقت احتياج شیطان نتمہیں مفلسی سے ڈرا تا ہے الشَّيْظُنُ يَعِدُكُمْ الْفَقْرَ اور برائیوں کی ترغیب دیتا ہے۔ ے ڈرا تا رہتاہے اور اس ڈر کی بنا پر وَيَأْمُرُكُمْ بِالْفَحْشَآءِ بخل پر اکساتا رہتا ہے۔ اس کے لیکن اللہ تمہیں ایک چیزوں کی وَاللَّهُ يَعِدُكُمْ مَّغْفِرَةً مِنْهُ برغلس نظام ربوبيت تتهيس يورى وَفَضْلاً (٢٢٨:٢) طرف دعوت دیتا ہے۔ جس میں بوری حفاظت کا یقین دلاتا ہے اور اس کی مغفرت ادر فضل وکرم کا رزق کی فرادانیوں کی ضانت دیتا وعده ہے۔ (معارف ۲۔ کاا) *ب-* (نظام ص2۵) اب ذرا لغوى معنى كاارتقاء بهمي ملاحظه فرماييًة:

قرآنی لفظ عام لغوی معنی پرویزی معنی کر پرویزی معنی کر شبعرہ الشیطن شیطان شیطان ابلیسی معاشرہ (ا) گویا یہ ابلیسی معاشرہ ہی تھا۔ جس نے آدم ملیت کر جنت الشیطن میں معاشرہ ہی تھا۔ جس نے آدم ملیت کر جنت بی اللہ تھا ہے سب مترادفات ہیں ای

|                                   |                           |                                |                              | `               |
|-----------------------------------|---------------------------|--------------------------------|------------------------------|-----------------|
| : ششم) طلوع اسلام كا اسلام        | 866 🔨 (همه                | ]{X                            | آئينه پَرويزيت               | X>              |
| طرح دو سرے پرویزی                 |                           |                                |                              |                 |
| مترادفات ملاحظه فرما ليحيح        |                           |                                |                              |                 |
|                                   | اكساتار بتاب              | مرغيب ديتاب                    | متہیں تکم دیتاہے<br>بے حیائی | يامركم          |
| (۳) پهلا ترجمه بھی خالص قرآن      | بخل                       | برائيل                         | بے حیائی                     | َ فحشاء         |
| ہے اور دو سرا بھی۔ اگرچہ ان       |                           |                                |                              |                 |
| دونوں تراجم میں بردا فرق ہے۔      |                           |                                |                              |                 |
| تاہم بیہ دونوں ہی خالص ہیں۔       |                           |                                | 1                            | 4.              |
|                                   | نظام ربوبيت<br>           | الثد                           | الله<br>ح                    | الله            |
|                                   | ليقين دلاتا ہے            | دعوت ديتاہے                    | <i>مت</i> ہیں دعدہ دیتاہے    | يعدكم           |
|                                   | صمانت دیتاہے              |                                | 44'5'                        |                 |
|                                   | پوری پوری ح <sup>ا</sup>  | مغفرت<br>فون بر                |                              |                 |
| ياں                               | رزق کی فرادان             | فضل وكرم                       | -                            | فضلا            |
|                                   |                           |                                | ايت بير ہے:                  | آدر دو سری آ    |
| مفہوم ۳                           | ۴                         | مفهو.                          | پرویزی مفهوما                | آيت             |
| یمی وہ بنیادی اصول ہے جس          | شه (یا نظریہ)             | ہر خوشگوار نقنہ                | احجعاكلام اس                 | اليه يصعد       |
| کی سمت ہر وہ نظر بیہ جو زندگ      |                           | قانون ربوبيت                   | ، کی طرف پہنچتا              | الكَلِمُ الطيبُ |
| میں خوشگواریاں پیدا کرنے          | ند ہو تا چلا جا تا        | اس کی طرف بل                   | ہے اور اچھا                  | والْعَمَلُ      |
| کا موجب ہے ترقی کرتا چلا جاتا     | بلندى پروازى              | ہے اور اس کی بیہ               | کام اس کو بلند               |                 |
| ہے ادر اس کی بیہ ترقی ہموار       |                           | عمل صالح کے س                  | كرتاب اورجو                  |                 |
| جدد جمد کے سہارے ہوتی ہے          |                           |                                | لوگ بری تدبیریں              | وَالَّذِيْنَ    |
| جو لوگ معاشرہ میں ناہمواریاں      |                           |                                | کر رہے میں (م ۲:۰۰           |                 |
|                                   | والے پروگرام              | توازن پيدا كرنے                | · (I'                        | السَّيات (۳۵:   |
| پیدا کرنے کے لیے خفیہ تدامیر      | نی منازل طے               | کے مطابق ارتقا                 |                              |                 |
| کرتے ہیں۔ (نظام ص ۲۴۸)            | نقطہ یکھیل کی             | کرتی ہوئی اپنے                 |                              |                 |
|                                   | ا چکی جاتی ہے             | طرف عروج کرتی                  |                              |                 |
| ادوار میں خالص قرآن کے نام پر     | ہے۔ لیکن بعد کے           | ت حد تک درست                   | ، کابھی پہلا ترجمہ بہ        | اس آیت          |
| ، ہیں ۔ پرویز صاحب کا ذہن تو عجمی | ۔ وہ آپ کے سا <u>من</u> ے | ۔ بھر دیئے گئے <del>ہ</del> یں | بن جو کچھ حشو وزوا ئد        | قرآنی مفہوم :   |
|                                   |                           |                                |                              |                 |

آئینہ ترویز تی تصورات وافکار کی آماد گاہ بنا ہی تھا۔ انہوں نے قرآن کو وہی کچھ بنا دیا جو کچھ آپ کا ذہن تھا اس موقعہ پر ایک دفعہ پھران کے اس قول کو دہراتے جائے۔ "قرآن غور وفکر کی بار بار دعوت دیتا ہے لیکن تدبر فی القرآن میں خارجی اثرات کو داخل نہ ہونے دیتے۔ اللہ کی کتاب اس سے بہت بلند وبالا ہے۔" (م۔ ۳:۳۷۵)

مذہب سے دین تک کاارتقائی عمل

اب ہم ایک نئے زاویے سے پرویز صاحب کے فکری ارتقاء کا جائزہ لیں گے۔ آپ کائنات کی ہر چیز میں ارتقاء کو لازمی شبیحصتے ہیں حتیٰ کہ انسان کو بھی ارتقائی عمل کا متیجہ قرار دیتے ہیں۔ اس عقیدہ کا اثر آپ کی ذات پر بیہ ہوا کہ آپ کے افکار میں بھی زندگی بھرارتقائی عمل جاری رہا ہے جس کی ایک مثال سے بھی ہے کہ آپ ۱۹۳۵ء تک باند ہب مسلمان تھے۔ اس دور کے چند اقتباس ملاحظہ فرمائیے۔

- ① "سائنس فطرت کی قوتوں کو مسخر کرتی ہے اور مذہب یہ سکھا تا ہے کہ ان قوتوں کے ماحصل کو صرف سس طرح کرنا چاہیئے...... للذا مذہب سائنس کی کاد شوں کی قدر کرے گا۔" (انسان نے کیا سوچا؟ ص۲۲۹)۔
- ۵ اس کا جواب اینے مقام پر آئے گا۔ جمال یہ ہتایا جائے گا کہ دنیا میں عالمگیر مذہب یعنی دین ہونے کی اہلیت کس میں ہے۔" (م-۲۰۷۲)
- ③ "چنانچہ ان مذاہب میں جن میں توہم پر ستی نے حقائق کی جگہ لے رکھی ہے اور اسلام کے علاوہ اور کو نام ہے جس میں ایسا نہیں ہوا "اس عقدہ کے حل میں جمیب وغریب افسانہ طرازیوں سے کام لیا ہے۔" (م-۱۱)
- (م) حقیقت کو بھی سامنے رکھیے کہ مذہب کا بید نظام (یعنی عالم گیر صداقتوں پر متشکل عملی اسلوب) جسم اس حقیقت کو بھی سامنے رکھیے کہ مذہب کا بید نظام (یعنی عالم گیر صداقتوں پر متشکل عملی اسلوب) جسم نامی کی طرح بردهتا رہا ہے ۔ '' (م-۲۳۲۱۲)
- (مسلمان بیہ آزادی ہرایک کو دیں گے۔ لیکن ان کے نزدیک ند ہی آزادی سیس تک محدود نہیں۔ بیہ تو ان کے ند جب کا ایک گوشہ ہے ان کے ند جب کا دائرہ انسانی زندگی کے تمام پہلوؤں میں محیط ہے۔ تو ان کے ند جب کا ایک گوشہ ہے ان کے ند جب کا دائرہ انسانی زندگی کے تمام پہلوؤں میں محیط ہے۔ اس لیے ان کے ایمان کے مطابق ند ہی آزادی سے مفہوم نظام مملکت کی آزادی ہے۔ سی ان کا دین ہے۔ " (م- ۲۴۶۰۲)
- ای نیس ہی ہے جسے ہی فخر حاصل ہے کہ اس نے نوع انسانی کا مذہب مرتب کیا۔ تاریخی حدود سے کہیں آگے۔ دنیاوی خباشتوں اور آلود گیوں سے پاک اور صاف اپنے خیموں میں بیٹھے ان بدوی مصلحین نے نسل انسانی کے لیے مذہب کی تدوین کی۔"(م-۲:۸۳۳)
  انسانی سیرت میں بلندی اور پختگی پیدا ہوتی ہے۔" (م ۲-۲۷۵)۔

دو سرا دور۔ لفظ مذہب سے بیزاری کا اظہار

پر جب آپ نے ۱۹۵۲ء میں اسباب زوال امت تالیف کی تو مذہب اور دین کے مفہوم کو بالکل جدا جدا بیان فرمایا اور ان کو مختلف بلکہ متضاد اشیاء کے طور پر پیش فرمایا۔ چنانچہ اس کتاب کے ص ۵۵ پر تحریر فرمایا: "آپ نے دیکھا ہوگا کہ میں مذہب اور دین کے الفاظ الگ الگ استعال کر رہا ہوں۔ قرآن مذہب نہیں لایا تھا۔ حتیٰ کہ مذہب کا لفظ بھی <sup>©</sup> غیر قرآنی ہے' سارے قرآن میں سے لفظ کہیں نہیں آیا۔ وہاں صرف دین کا ذکر ہے۔ وہ دین لایا تھا۔ مذہب اس وقت پیدا ہوا جب نظام دین مفقود ہو گیا۔ آج ہمارے پاس مذہب ہے دین نہیں۔ لہذا میری تحریروں میں جہاں مذہب کا لفظ آئے۔ اس سے سی مفہوم ہو گا میں اسلام کو دین کہ مد کر پکارتا ہوں (کہ قرآن نے اسے دین کہا ہے) اسے مدہب

غور فرمایئے مولانا پرویز صاحب س ڈھٹائی سے سفید جھوٹ بول رہے ہیں۔ ہم نے آپ کے آٹھ عدد اقتباسات اسی لیے پہلے درج کر دیئے ہیں کہ آپ کے اس بیان کی صداقت کی قلعی کھل جائے۔ اپنی سابقہ تحریروں کے بعد زوال امت کے ایک پیرا میں جن سات امور کے متعلق آپ نے کذب بیانی سے کام لیا ہے۔ ہم نے ان پر مسلسل نمبرلگا دیئے ہیں۔

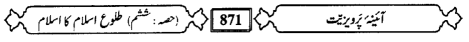
اب ہم مختصراً بیہ دیکھیں گے کہ جناب پرویز صاحب پر دین اور مذہب کی کن کن باتوں کا فرق منکشف ہوا ہے۔ بالفاظ دیگر وہ دین سے کیا کیا کچھ مراد لیتے ہیں اور مذہب سے کیا؟ پورا اقتباس درج کرنے کے ہجائے اب ہم صرف مفہوم اور حوالہ ہی درج کرنے پر اکتفا کریں گے۔

ذرجب کا لفظ تو واقعی غیر قرآنی ہے۔ البتہ نظام اور نظام ربوبیت کے الفاظ شاید قرآنی ہی ہو ں۔ جنجی تو ادارہ
 طلوع اسلام اور ماہنامہ طلوع اسلام اس نظام ربوبیت کے پیامبر بنے ہوئے ہیں۔ نظام اگرچہ عربی زبان کا لفظ ہے۔
 کمین قرآن کی رو سے ایسا مردود لفظ ہے کہ اس کے مادہ ن۔ ظ ۔ م سے کوئی مشتق لفظ بھی قرآن نے استعال
 منیں کیا۔ گر پرویز صاحب کے ہاں بیہ لفظ بست اہمیت کا حامل ہے۔
 منیں کیا۔ گر پرویز صاحب کے ہاں بیہ لفظ بست اہمیت کا حامل ہے۔
 منیں کیا۔ گر پی مردود لفظ ہے کہ اس کے مادہ ن۔ ظ ۔ م سے کوئی مشتق لفظ جی قرآن ہے۔
 منیں کیا۔ گر پرویز صاحب کے ہاں بیہ لفظ بھی قرآن ہے استعال
 منیں کیا۔ گر پرویز صاحب کے ہاں بیہ لفظ بست اہمیت کا حامل ہے۔
 منیں کیا۔ گر پرویز صاحب کے ہاں بیہ لفظ بست کا حامل ہے۔
 منیں کیا۔ گر پرویز صاحب کے ہاں بیہ لفظ بست ایمیت کا حامل ہے۔
 منیں کیا۔ گر پرویز صاحب کے ہاں میں لفظ بست ایمیت کا حامل ہے۔
 منیں کیا۔ گر پرویز صاحب کے ہاں میں لفظ بست ایمیت کا حامل ہے۔
 منیں کیا۔ گر پرویز صاحب کے ماں میں ایمیت کا حامل ہے۔
 منیں کیا۔ گر پرویز صاحب کے مان میں ایمیت کا حامل ہے۔
 منیں کیا۔ گر پنا ہو میں میں کیا۔
 منیں کیا۔ گر پرویز صاحب کے ماں میں لفظ ہے۔
 ماں میں کیا۔
 منیں کیا۔

869 🔨 (حصه : ششم) طلوع اسلام كا اسلام آئينه َ پَرويزيت آ مذہب یا دھرم سے مفہوم ہے۔ خدا اور آ قرآن کا لایا ہوا دین (عملی نظام) مذہب اور ملوکیت میں تبدیل کر دیا گیا۔" (زوال امت بندے کے درمیان تعلق۔ پرائیویٹ عقیدہ ص۸۹) گویا دین بمعنی عملی نظام اور (12-17) (v) دين = مد بهب + ملوكيت (حواله ايضاً) · فد جب= دین - نظام مملکت (م ۲۰-۲۳) دین نظام خلق (متوازن نظام) پیش کرتا ہے۔" • فرجب ضابطہ اخلاق پیش کرتا ہے (زوال-۸۸) (زوال ص۸۸ گویا دین= نظام خلق= متوازن نظام دین = مذہب + سیاست (م<sup>4</sup> - اسم<sup>4</sup>) (وین = آخرت + دنیا (زوال ص ۹)) آنون بلا قوت (م ۳ - ۳۳۳) 🔿 دىن = ند جب + حكومت (زوال ص ٩٢) فد مب = دین - قوت (م ۲۰۲۳۲) دین = ند جب + نظام مملکت (م ۲۰:۰۲۴) ک فد جب = دین - دنیا (م ۲۰ ۲۸۳) اس تبدیلی نقشہ سے معلوم ہو تا ہے کہ نظام مملکت حکومت' سیاست' دنیا' ملوکیت اور قوت پرویز صاحب کے نزدیک بیہ سب ہم معنی اور مترادف الفاظ ہیں۔ اگر بات یہیں تک رہتی تو بھی غنیمت تھا۔ گر یرویز صاحب تو بیہ بھی فرما رہے ہیں کہ: 1 "نظام انسانیت کی سب سے مہیب لعنتیں کیا ہیں؟ ملوکیت ' بوہمنیت اور استعاریت ' (م ۲۹.۲) 🗈 مذہب خود تاریکی ہے۔ تاریکی سے تاریکی ہی ملے گی۔ روشنی کیسے مل سکتی ہے؟" (زوال امت ص ۱۰۴) اب دیکھتے دین = مذہب + ملوکیت اب دونوں اقتباسات کی رو سے بیہ مسادات یوں بنے گی۔ دين = تاريكي + لعنت (لاحول ولا قوة) پھر پہلے اقتباسات میں پر دیز صاحب مٰہ ہب کو وحی قرار دے چکے ہیں جو قرآن کے اندر محفوظ ہے۔ اب اگر مذہب کو تاریکی ہی تاریکی شمجھا جائے تو پر دیزی اقتباسات کی رو سے قرآن سے رو شنی کیسے مل تکق ہے؟ وہ تو تاریکی ہی تاریکی ہے۔ دراصل برویز صاحب میں دو خوبیاں بہت نمایاں ہیں۔ ایک تو انہیں قرآنی الفاظ کی ضرورت سے زیادہ اور مختلف او قات میں مختلف معانی و مفاتیم بیان کرنے کی عادت پڑ چکی ہے۔ دو سرے جو کچھ وہ پہلے لکھ چکے ہوتے ہیں اسے یاد رکھنے کی زحمت گوارا نہیں کرتے۔ یا بسیار دروغ گوئی نے ان کے حافظہ کو کمزور کر دیا ہے۔ جس کا ہتیجہ یہ ہو تا ہے کہ ان کی تحریروں میں اختلاف اور تضاد بہت زیادہ پایا جاتا ہے۔ اور ان کے اپنے پیش کردہ اصول کے مطابق سمی اختلاف ان کی تحریروں کو باطل قرار دینے کی معقول وجہ بن جاتا ہے۔ ہمرحال ان کابیان کردہ مفہوم قرآنی نہیں ہو سکتا۔ کیونکہ قرآن میں اختلاف نہیں ہے۔

ادر اگر سکادات ادر ارض دونوں الفاظ کا یک جا مفہوم بتانا ہو وہ ہو گا۔ صرف ''نظام'' (نظام۔ ۲۸۵) اور انہی دونوں الفاظ کا تفصیلی معنی ہے ''کا سکاتی نظام''

اب بتائیے جس شخص کی تحریروں میں ایک ہی قرآنی لفظ کے اس قدر مختلف اور متضاد مفاہیم بیان کیے گئے ہوں اور ایسے مفاہیم کسی عربی لغت سے ڈھونڈے سے بھی نہ ٹل سکتے ہوں تو کیا اس کی تحریروں پر کچھ بھروسہ کیا جا سکتا ہے؟ ہمارے نزدیک پرویزی افکار کے باطل ہونے کی سب سے بڑی دلیل ان کی تحریروں کا یکی اختلاف ہے۔



( باب: پنجم )

داعي إنقلاب كاذاتي كردار

ایک گھریلو شہادت

داعی انقلاب کی دعوت کی کامیابی کے لیے سے بات ضروری ہے کہ جس بات کی طرف وہ دعوت دیتا ہے اس پر وہ خود بھی دل سے لیفین رکھتا ہو۔ جو بات دل سے اٹھتی ہے انسان اس پر عمل پرا ہو کر اس کا ثبوت پیش کرتا ہے۔ بالفاظ دیگر ایک داعی کے لیے سے ضروری ہوتا ہے کہ جو پچھ وہ کہتا ہے۔ سب سے پہلے خود اس پر عمل کر کے لوگوں کے ساسنے ایک عملی نمونہ پیش کرے۔ انبیائے کرام کا یمی طریق کار رہا ہے۔ فرو اس پر عمل کر کے لوگوں کے ساسنے ایک عملی نمونہ پیش کرے۔ انبیائے کرام کا یمی طریق کار رہا ہے۔ اور انبیاء کے علاوہ دو سرے داعیان کے لیے بھی سے بات اتی ہی ضروری ہوتی ہے۔ جتنی انبیاء کے لیے فرق صرف سے ہے کہ انبیاء کی زندگی دعوت سے پہلے بھی بے لوث اور پاکیزہ ہوتی ہے۔ وہ تندی اند کی خاص عزیت موف سے ہے کہ انبیاء کی زندگی دعوت سے پہلے بھی بے لوث اور پاکیزہ ہوتی ہے۔ وہ تو کی خاص قرت صرف سے ہے کہ انبیاء کی زندگی دعوت سے پہلے بھی بے لوث اور پاکیزہ ہوتی ہے۔ اور سے اللہ کی خاص مالی موفق ہے۔ جب کہ دو سرے داعیان کی دعوت سے پہلے کی زندگی قابل مواخذہ نمیں سیجی جاتی باتی۔ پر م مائی اور این جاتے ہیں۔ یمی لوگ ہو تو لوگ اس کی دعوت کو لیک کہتے اور اس دعوت میں اس کے م ممائی اور سختیوں کا شکار ہوتے ہیں۔ اس دور ان جب دہ دعوت اندگی کی تو اور اس کی دعوت کو قبل مواخذہ نمیں سیجی جاتی ہاتی۔ پر م مسائی اور سختیوں کا شکار ہوتے ہیں۔ اس دور ان جب دہ دعوت انقلاب کی حقانیت کے ساتھ دائی کا بلند کردار اور مشفقانہ سلوک دیکھتے ہیں تو اس داخی پر ان کا ایمان ولیقین پخند تر ہوتا چل جاتا ہے۔ جس کی کا بلند کردار اور نمایت قیم میں ہوتے ہیں۔ حضور آرم طریقیا کے ایے دی ساتھ دائی یا چر ہو ہو ہا جاتا ہے۔ جس کی دو آن مرداشت کرنے کے لیے تیار ہو جاتے ہیں۔ یمی لوگ اس تحریک کی کا ابتدائی اور نمایت قیتی سرمایہ ہوتے ہیں۔ حضور آرم طریقیت کی ایسے ہی ساتھ دو ای کی دور ان کا دیم دی ہو ہو ہو ہو ہو ہو تا ہے۔ جس کی در کی کی کا ابتدائی اور نمایت قیتی سرمایہ ہوتے ہیں۔ حضور آرم طریقیت کی ساتھیوں کو قرآن کر کی کے اند سابقون اور السابقون اور السابقون الاَقُلُون کی معزز القاب سے پکارا ہے۔ اور ان کا درجہ جماعت میں

لیکن اس کے بر عکس اگر داعی انقلاب خلوص سے عاری یا مفاد پر ست ہو یعنی اس کے قول و نعل میں تصاد واقع ہو تو اس کی دعوت کی حقیقت محض ایک پرو پیگنڈہ کی حیثیت سی رہ جاتی ہے۔ اس کے ابتدائی ساتھی جوں جوں صحیح صورت حال سے واقفیت حاصل کرتے جاتے ہیں۔ چھٹے جاتے ہیں۔ ان کی جگہ پکھ اور ناآشنا لوگ اس جماعت میں شامل ہو کر ان کی جگہ سنبھال کیتے ہیں۔ اور ریہ سلسلہ یوں ہی چکتا رہتا

آئينه / يَويز يت 872 (حصه : ششم) طلوع اسلام كا اسلام

ہے۔ ناآنکہ اس دعوت کے کامیابی سے ہمکنار ہونے کے امکانات کم ہی رہ جاتے ہی۔ اب ہم انہیں اصولوں پر ادارہ طلوع اسلام کے قائد اور اس کی دعوت کا جائزہ لینا چاہتے ہیں۔ ہم اپنی طرف سے کسی پر کوئی الزام نہیں دینا چاہتے۔ بلکہ بزم طلوع اسلام ہی کے ایک معزز رکن جناب محمد علی خال بلوچ بی۔ اے (آنرز) جو شاید تحریک کا قریبی مطالعہ کرنے کے بعد پچھ دل برداشتہ نظر آتے ہیں۔ ک زبانی ان کے تالیف کردہ پھلنٹ "حدیث دلگدازے " سے پچھ اقتباس پیش کریں گے۔

ا۔ السابقون الاولون پر کیا بیتی؟

" لیکن یہ حقیقت اپنی جگہ پر انتہائی المناک اور تاسف انگیز ہے کہ باوجود یکہ قرآن کی یہ تحریک وقت کی اپنی پکار ہے۔ اور اس پکار کا خود اپنا زور دروں بھی اس کی کامیابی کا ضامن ہونا چاہیۓ اور باوجود یکہ مخلص' ایٹار پیشہ اور تجربہ کار کار کنوں اور فنڈز اور سرمایہ کی اعانت بھی اسے پوری طرح حاصل رہی ہے۔ مگر تحریک آگے بڑھنے کے بجائے برابر ناکامیوں کا شکار ہوتی چلی جا رہی ہے۔ جو کار کن جتنا پرانا ہو تا جاتا ہے۔ اس کی ہمدردیاں تحریک سے ختم ہوتی چلی جاتی ہیں۔ ان کی جگہ کچھ نے لوگ آجاتے ہی۔ لیکن جب وہ پرانے ہونے لگتے ہیں تو وہ بھی تحریک کا ساتھ چھوڑ جاتے ہیں۔ یہ صورت حال بنتی المناک اور تاسف انگیز ہے اس سے کہیں زیادہ مخلص کارکنوں کے لیے لاکق غور و فکر بھی ہے''

<u>طلوع اسلام کی بردی بردی شخصیتیں</u>: "میرے سامنے اس وقت دہ طویل فرست ہے جس میں ان بردی بردی شخصیتوں نے نام گذائے گئے ہیں۔ جو ایک زمانہ میں تحریک نے روح رواں رہ چکے ہیں۔ اس میں اس شخصیت کا اسم گرامی بھی ہے جو طلوع اسلام کی ملک گیر بر موں کا بانی اور آرگزائر تفا۔ اس میں وہ برز گوار بھی شامل ہے۔ جنہیں محترم پرویز صاحب کا دست راست سمجھا جاتا تھا۔ اور جنہوں نے ان کے ہراہم علمی کارنامے میں ان کا عرصہ دراز تک پورا پورا باتھ بٹایا تھا۔ ان میں وہ مخلص اور بے لوث جاں نثار بھی شامل بیں۔ جنہیں طلوع اسلام کی برادر کی کا برزگ خاندان سمجھا جاتا تھا۔ اور جنہوں نے ان کے ہراہم علمی پرویز صاحب کا منہ سو کھتا تھا۔ ان میں وہ پر خلوص جاں نثار بھی شامل ہے۔ جنہیں ہفتوں محترم پر دیز صاحب کی میزبانی کا شرف حاصل رہا کر تا تھا۔ ان میں وہ براگوار بھی شامل ہے۔ جنہیں ہفتوں محترم پر دیز صاحب کی میزبانی کا شرف حاصل رہا کر تا تھا۔ ان میں وہ بزرگوار بھی شامل ہے۔ جنہیں ہفتوں محترم پر دیز صاحب کی میزبانی کا شرف حاصل رہا کر تا تھا۔ ان میں وہ بزرگوار بھی شامل ہے۔ جنہیں ہفتوں محترم پر دیز صاحب میزبانی کا شرف حاصل رہا کر تا تھا۔ ان میں وہ بزرگوار بھی شامل ہیں جو ایک دو روز نہیں بلکہ کئی سال تک ایک ہزان روپیہ سالانہ پر دیز صاحب کو پابندی کے ساتھ نذر کرتے رہے ہیں۔ کیونکہ انہیں یہ بلکہ کئی سال میں اقبال بھی شامل ہوں۔ اسلانہ پر دیز صاحب کو پابندی کے ساتھ نذر کرتے رہے ہیں۔ کیونکہ انہیں یہ بتایا گیا تک ایک ہزان روپیہ سالانہ پر دیز صاحب کو پابندی کے ساتھ نذر کرتے رہے ہیں۔ کیونکہ انہیں یہ بتایا گیا

آئينة بَرويزيت ٢٦ ٢٦ (حصه: ششم) طلوع اسلام كا اسلام

ہے کہ نہ تو اینے آدمیوں کا ایک دم سر پھر گیا تھا۔ اور نہ ہی حکومت پاکستان کے محکمہ صحت کی طرف سے اس عرصہ میں کوئی ایسی رپورٹ آئی ہے۔ کہ پاکستان میں ان دنوں مرض نفاق دغداری کی کوئی رو وبائی صورت افترار کر گئی تقی...... ہمرحال اس سلسلہ دراز کی ایک کڑی یہ بھی ہے کہ آن کل محترم پرویز صادب کے عمال کا رخ ''میزان'' کے ممبران اور کراچی کے احباب کی طرف ہے۔ وہ برابر ہدف طعن صادب کے عمال کا رخ ''میزان'' کے ممبران اور کراچی کے احباب کی طرف ہے۔ وہ برابر ہدف طعن صادب کے عمال کا رخ ''میزان'' کے معاورت افترار کر گئی تقی..... ہمرحال اس سلسلہ دراز کی ایک کڑی یہ بھی ہے کہ آن کل محترم پرویز ولامات سے ہوتے ہیں۔ چو نکہ ان میں اکثریت کراچی والوں کی تقلی۔ اس لیے کراچی کی بزم بھی تو ڑ دی گئی۔ طلوع اسلام کے قریبی حلقوں میں شحقیق کرنے سے یہ معلوم ہوا کہ سراکترا کو بریاں اور من محکوم پرویز معاورت بلائی گئی۔ جس میں واقعات کو تو ٹر موڑ کراچی والوں کی تقریر خوب کے دو برا کراچی کی معاور میں اکثریت کراچی کی گئی۔ مطلوع اسلام کے قریبی حلقوں میں شحقیق کرنے سے یہ معلوم ہوا کہ سراکترا کو بریاں اور منافی اور میں محکوم پرویز معاورت بلائی گئی۔ جس میں واقعات کو تو ٹر موڑ کر پیش کیا گیا۔ اور نام کے لیے کراچی والوں کو منافی اور منافی اور میں بڑی کیا گیا۔ اور نام کے لیے کر کراچی والوں کو منافی اور معافی اور معاورت بلائی گئی۔ جس میں واقعات کو تو ٹر موڑ کر پیش کیا گیا۔ اور نام کے لیے کر کراچی والوں کو منافی اور منافی اور میں میزان اور کراچی والوں کے خلاف زہر سے بچھی ہوئی تقریر فرما کر حاضرین کے جذبات کو مشتعل معافی میں میزان اور کراچی والوں کے خلاف زہر ہے نیکھی ہوئی تقریر فرما کر حاضرین کے جذبات کو مشتعل کیا گیا۔ اس تقریب نامسعود کو ''یوم الفرقان'' کے نام سے یاد کیا گیا۔ کی تقریب نام مین کی موجود ہو تا تو حاضرین ای کی تقریر بھی کر ڈالی ہے۔ کر کی تعلی میں میں خو کی کر ڈالی ہے معافی ایک کر ڈالی ہے۔ ''یو کی کہ کر ڈالی ہے۔ 'ن میں میں دیوئی کر ڈالی ہے۔ 'ن میں میں دیوئی کر ڈالی ہے۔ 'ن معال انگیز تھی کہ کہ کر ڈی گئی کر ڈالی ہے۔ 'ن میں می کی کو خولی ہے۔ 'کر کر ڈالی ہے۔ 'ن کر میں می کوئی کر ڈالی ہے۔ 'کر میں میں میں میں کر ڈالی ہے۔ 'ن میں میں دیوئی کر ڈالی ہے۔ 'کر میں میں کر ڈالی ہے۔ 'کر میں می می کر کی می می کی خوب میں می کر ڈالی ہے 'کر کہ گی کی کر کر ہی کر کر ڈالی

۲۔ مفکر قرآن کاایثار اور دیانت

تفصيل اس اجمال كى بير ب كه:

کوئی تردید محترم پرویز صاحب یا ادارہ کی طرف سے نہیں کی گئی اور نہ ہی کوئی محقول جواب دیا گیا۔ " کوئی تردید محترم پرویز صاحب یا ادارہ کی طرف سے نہیں کی گئی اور نہ ہی کوئی محقول جواب دیا گیا۔ " "احباب کراچی جنہیں پرویز صاحب سے انتہائی عقیدت تھی یمی سیجھتے رہے کہ ید سب پچھ اراد تأ نہیں بلکہ نادا قفیت یا بے توجھی کی بنا پر ہوا ہے اور اگر پرویز صاحب کو پوری حقیقت سمجھا دی گئی تو اس ک تلاق فرما دیں گے۔ چنانچہ طویل عرصہ اندر اندر فداکرات ہوتے رہے۔ مگر کوئی نتیجہ نہ انگا۔ اس کے بعد میزان لمیٹڈ کے ممبران نے عبدالرب صاحب سے رجوع کیا۔ جن کا پرویز صاحب پر کافی اثر تھا۔ اور وہ خود مجھی اس غلط قنمی میں منتلا تھے کہ یہ سب پچھ پرویز صاحب سے غلط قنمی یا ناوا تفیت کی بنا پر ہوا اور وہ اس معاملہ میں بہتر کردار ادا کر سکتے ہیں۔ انہوں نے جناب پرویز کو بڑی منت ساجت سے یہ سمجھانے کی کو شش

- O میزان آپ کا اینے خون جگر سے پیدا کردہ بچہ ہے۔ اسے پردان چڑھائیں اور اسے خسارہ سے بچانے
   اور کاروباری انداز سے چلانے کے لیے جو طریق کار بھی تبحدیز ہوا ہے جبراً دقهراً ہی سمی اسے اختیار کر
   لیں۔ توقع ہے آج کا نقصان کل کے فائدے میں بدل جائے گا۔
- ۵ معاملہ کو ذاتی مفاد <sup>(1)</sup> اور قانونی نقطہ نظر سے دیکھنے کی بجائے قرآنی تحریک اور مخلص رفیقوں کے احساس اور عزائم کے نقطہ نظر سے دیکھیں۔
- انگی پر اصرار سابقہ اعلانات کے خلاف ہے۔ جن میں کہا گیا تھا کہ آپ کتابوں کی آمدنی میں ہے ایک پیسہ تک نہیں لیتے اور رائلٹی بھی ایک پائی نہیں لیتے۔ رائلٹی کو میزان کی حیات و ممات کا مسئلہ نہ بنائیں۔
- ی چھوٹے چھوٹے باہمی اختلاف مفید اداروں کو تباہ کر دیتے ہیں۔ قدرے دور اندیشی اور وسعت نظر سے کام لیا جائے تو دہ دور ہو سکتے ہیں۔
- ® مہنگائی میں آپ کے اخراجات کا دباؤ بڑھ گیا ہے۔ لیکن قرآنی تعلیمات کی اشاعت کا مطالبہ بھی کم وزنی نہیں۔ دونوں میں موافقت پیدا کریں۔
- ® کراچی والوں کو پہلے صرف تحریک کو آگے بڑھانے کا سودا تھا۔ اب وہ یہ بھی سوچتے ہیں کہ میزان کو مالی نقصان سے بچایا جائے۔
- ۲۰ کراچی والے آپ کی سہولت کو بہر حال مقدم سمجھتے ہیں۔ میزان کو خسارہ سے بچانے کی تجادیز میں بنیادی اور اہم ترین بلت ان کے نزدیک سیر ہے کہ آپ کے اخراجات کو ضرور پورا کیا جائے۔ خواہ چیئرمینز الاؤنس کی شکل میں ہویا مقررہ رائلٹی کی صورت میں۔
- (1) واضح رہے کہ پرویز صاحب نے اپنے نظام ربوہیت کی بنیاد ہی ذاتی مفاد کے بجائے ایثار یا لینے کی بجائے دینے پر رکھی ہے۔ نظریات وہ ہیں اور عمل ہیہ۔

آئمينهُ يَرُويزيت ٢٢ (حصه : خشم) طلوع اسلام كا اسلام 8 میزان کو ہر حال میں اور ہر قیت پر باتی رہنا چاہئے۔ اس کے ٹوٹنے سے آپ کی قیادت پر بہت مفر اثر پڑے گا۔ قرآنی تحریک بدنام اور اس کے حامی ذلیل ہوں گے۔ اور مخالفین بغلیں بحائیں گے۔ آپ کی کتابیں نیلام ہوں گی۔ اور خریداروں کی کمی کے باعث ممکن ہے مل کر بکیں۔ ادارہ اور تحریک کی ہوا اکھڑے گی' اور جگ ہنائی ہوگی۔ میزان اور بزم میں گمرے تعلق کے باعث مایوس بزم کی کمر توڑ دے گی۔ کراچی والوں کی بے پناہ عقیدت کو زبردست دھچکا گے گا۔ اور ان کمی باتیں زبان ير آن لکيس گي. مثلاً: (الف) پر کیس اور مکتبہ میں لگے ہوئے روپیہ کی بازیابی کے لیے پرا تیویٹ کمیٹڈ شمینی کی سکیم سوچی گئی اور اس کی تشکیل اس طرح کی گئی کہ حصص کا وصول شدہ روپیہ جلد از جلد اپنایا جا سکے۔ ۵۴۔۵۵ ہزار وصول شدہ رقم کا دو تمائی يرويز صاحب نے ليا۔ (ب) رائلٹی نرالے ڈھنگ سے مقرر کی اور سولہ سترہ ہزار روپیہ پرویز صاحب نے ڈانٹ ڈپٹ کر وصول کر لیے (میزان جائے جنم میں میری رائلمی مجھے دو)۔ (ج) میزان کے حصص فروخت کرنے کی کو شش پرویز صاحب نے بالکل نمیں کی۔ میزان سے میاں صاحب کو نکالنا پرویز صاحب نے ضروری سمجھا تاکہ میزان کے مفاد کو کچل ڈالنے (د) مين وه ركاوت نه بن سكين- " (حواله اييناً ص: ٨-٩-١٠) اس بزرگ خاندان کی بیہ تمام مساعی اور پندو نصائح بے کار گئیں۔ اور ان سب باتوں کے جواب میں پرویز صاحب نے انہیں تحرر فرمایا کہ: «میزان اور وہ ایک نہیں دو ہیں۔ اور دونوں کے مفاد میں گکڑاؤ ہے۔ اس لیے میزان کو ختم کر دینا چاہیے۔ تاکہ انہیں سہولت اور مالی فائدہ ہو۔ " (ایضاً من ۱۲) میزان والول کی طرف سے بار بار بد الزام د ہرایا جا رہا تھا کہ س قدر غیر کاردباری علط ، قابل اعتراض ادر ناردا فنصلے کیے گئے ہیں۔ مثلاً: I پویز صاحب این ساٹھ ہزار روپ کے حصص کی قیمت نقد صورت میں اد اکرنے کے بجائے کتابوں کی صورت میں ادا کریں۔ 🛽 پرویز صاحب کا نصب کردہ پر میں اصل لاگت پر ۱۲ ء ۲۲۳۴۲ روپے میں میزان کے لیے خرید لیا جائے۔ پرویز صاحب کے قائم کردہ مکتبہ کا فرنیچر ۸۸ ء ۳۵۴۴ میں خرید اگیا۔ 3 پرویز صاحب کے قائم کردہ مکتبہ کی کتب ۳۹ء ۹۵۳۹ میں خریدی تئیں۔ 4 کتاب صفی الاسلام کے ترجمہ اور کتابت کی اجرت پر جو رقم پرویز صاحب ادا کر چکے ہیں یعنی ۲۳۰۰ 5 روپے وہ انہیں ادا کیے جائیں۔

## أمكينة رَدويزيت 876 (حصه: ششم) طلوع اسلام كا اسلام

ان تمام معاملات میں چونکہ خود پر دیز صاحب ایک پارٹی تھے اور چود ھری عبد الرحمٰن صاحب خود ان ہی کے ساختہ پرداختہ تھے۔ جن کا ایک پیہ بھی کمپنی میں نہیں لگا تھا۔ لندا یہ تمام نقصان دہ اور ضرر رسال فیصلے شرعاً اخلاقا اور قانوناً انہیں از خود نہیں کرنے چاہئیں تھے۔ اور اگر غلط طریقہ پر یہ فیسلے ان دونوں حضرات نے ملی بھگت سے کر بھی لیے تھ تو جس وقت ان بزرگوں نے ان فیصلوں پر اعتراض کیا تھا جن کی رقوم کمپنی میں لگی ہوئی تھیں۔ تو ان فیصلوں کو کالعدم کر دینا چاہئے تھا۔ لیکن ایسا نہیں کیا گیا۔ محترم پر ویز صاحب کی طرف سے اصل اعتراضات کا تو کوئی جواب نہیں دیا جاتا۔ الٹا میزان والوں کو منافقت نداری مغاد پر سی اور سرمایہ دارانہ ذہنیت کا طعن دیا جاتا ہے۔ اور انہیں طرح طرح سے برنام کیا جا رہا ہے۔ ان کا مغاد پر سی اور سرمایہ دارانہ ذہنیت کا طعن دیا جاتا ہے۔ اور انہیں طرح طرح سے برنام کیا جا رہا ہے۔ ان کا سوشل ہائیکاٹ کرنے کی ہدایات جاری کی جا رہی ہیں۔ کیا قرآن کریم کے تعیں سالہ تدبر و تھار نے ان کا سوشل ہائیکاٹ کرنے کی ہدایات جاری کی خوری ہیں۔ کیا قرآن کریم کے تعیں سالہ تدبر و تھار نے ان کا سوشل ہائیکا کر نے کی ہدایات جاری کی خوری ہیں۔ کیا قرآن کریم کے تعیں سالہ تدبر و تھار نہیں کیا تعرب کی تعرب کی خوالی ہو کی تعلیم ہوئی تعرب کی خوری ہوں۔ ایک تا ہوں کر میں کیا جا رہا ہے۔ ان کا

## ۳- فرقه پر ستی اور پارٹی بازی

پرویز صاحب اپنے لٹر پچر میں اکثر اس اعلان کا اعادہ فرماتے رہتے ہیں کہ پارٹی بازی کو قرآن کریم نے شرک قرار دیا ہے اور بیہ کہ طلوع اسلام کوئی سیاسی پارٹی یا مٰدہمی فرقہ نہیں ہے۔ بلکہ بیہ محض ایک ''بزم'' ہے۔ جیسے بزم اقبال دغیرہ۔ اب محرم رازِ درون کی زبانی بیہ حقیقت بھی ملاحظہ فرمائے۔ ''

" پرویز صاحب نے اس پیرا گراف میں اپنے قرآنی معاشرہ کے اندر کم از کم دو پار ٹیوں یا دو فرقوں کا وجود خود ہی تسلیم فرمالیا ہے۔ ایک پارٹی تو ان ناقدین کی ہے جو پرویز پر مالی اور تنظیمی معاملات میں تنقید کر رہی ہے اور جسے وہ منافق قرار دے کر اپنے معاشرہ سے خارج کر رہے ہیں۔ اور دو سری پارٹی قد بعین مخلصین کی ہے جو ان سے اندھی عقیدت رکھتی ہے جس کے اجتماع میں دہ اپنا یہ خطبہ ارشاد فرما رہے ہیں۔ تو خود اس قرآنی معاشرہ کو کیا کہا جائے گا جس میں یہ دونوں پارٹیاں یا فرقے پنی رہے ہیں۔ ولا ند کہ آپ پوری قوت سے سال ہا سال سے چیخت آرہے ہیں کہ ہم کوئی فرقہ یا پارٹی نہیں ہیں اور ہمارے زدیک فرقہ

''علادہ ازیں پرویز صاحب اپنے اس خطبہ میں مار مار ان منافقین کو اپنے گروہ یا جماعت سے نکال دینے کا تذکرہ فرماتے ہیں۔ چنانچہ تبھی فرماتے ہیں کہ:

''صحیح تد ہریہ ہے کہ جو شخص آپ کی تحریک کار کن بننا چاہے۔ اس کے متعلق حتی الامکان تحقیق کر لی جائے کہ وہ کس ذہنیت کا انسان ہے۔ یہ اس سے بدر جہا بہتر ہے کہ آپ ہر اس شخص کو جو آپ کے فار م ممبری پر دستخط کر دے ممبر بنا لیں۔ اور بعد میں اسے رکنیت سے خارج کرنا پڑے۔ '' (ایفنا' ص:۸۵).... کہیں فرماتے ہیں کہ: ''زندگی میں آپ کے سیسیوں دوست بنتے ہیں اور ان میں سے کتنے ایسے ہوتے ہیں جن سے کچھ وقت

کر آئینہ پرویزیت کے تجربہ کے بعد آپ نے تعلقات باقی نہیں رج انہیں اپ دوستوں نے حلقہ ے خارج کرنے میں آپ اپنے آپ کو کبھی مورد الزام نہیں ٹھراتے۔ لیکن اگر کوئی تحریک انہی حلالہ میں کسی کو اپنے حلقہ سے خارج کر دیتی ہے تو آپ اس شخص کو نہیں بلکہ تحریک کو مورد الزام ٹھراتے ہیں۔ ''(ایینا) افتراج کہاں <u>ی</u>؟ : <sup>دو</sup>کیا محترم پرویز صاحب ہتائیں گے کہ وہ ان تمام حضرات کو کس چیز سے خارج کرنا چاہتے ہیں؟ کیا دہ انہیں اپنی کو ٹھی سے نگالنا چاہتے ہیں یا لاہور بدر کرنا چاہتے ہیں یا پاکسان بدر کرنے پر جیں۔ اگر دو آئی کی این اپنی کو ٹھی سے نگالنا چاہتے ہیں یا لاہور بدر کرنا چاہتے ہیں یا پاکسان بدر کرنے پر ہیں۔ اگر دہ انہیں اپنی کو ٹھی سے نگالنا چاہتے ہیں یا لاہور بدر کرنا چاہتے ہیں یا پاکسان بدر کرنے پر میں اگر دہ انہیں دافتی پردیزی جماعت ہی سے خارج کرنا چاہتے ہیں تو خدا کے داسطے یہ تو بتا کیں کہ پر فرتہ ادر پارٹی ادر کے کہتے ہیں؟ اگر آپ کی جماعت کوئی فرقہ یا پارٹی نہیں ہے کیونکہ فرقہ پر سی ادر پر ازی قرآن کی نص صرح سے شرک ہے تو آپ کو ان لوگوں کے نکالنے پر کیوں اصرار ہے؟ جس طر ازی قرآن کی نص صرح سے ترک ہو تو ہو ہو اور دیں طرح ان لوگوں کے نگا ہے ہو کہیں او ای میں دو جائیں کہ چر در تہ تو تو تو کہ کی خوت ہیں اور کہ جو تو تو کھر خاہر ہے کہ دوں انہیں ہو جو خواہے ہو تو تو کو کہ پر تو اور پر فر در دیت جائیں کی نص صرح سے ترک ہو تو تو کھر خاہر ہو کہ دوں ان تو خوں کے دولی ہو تو تو کی کہ چر دیت جائیں۔ قرآن کی دعوت آپ دیتے اور جس طرح ان لوگوں کے نکالنے پر کیوں اصرار ہے؟ جس طرح دیت جائیں۔ قرآن کریم کی دعوت دینا کوئی آپ ہو کی اجارہ داری نہیں ہو۔ "

(حدیث دلگدازے'ص:۳۶-۳۷)

۴ دعوت «علی وجہ البصیرت» کی اور آرزو "اندھی عقیدت» کی

اس طرح پرویز صاحب این اکثر لنریچ میں سورہ یوسف کی آیت نمبر ۸ ۱۰ درج فرما کر اسلامی تعلیمات کو علی وجہ البصیرت جانبچنے پر کھنے کی تلقین فرماتے رہتے ہیں۔ بلوچ صاحب ایس ہی چند آیات بمعہ ترجمہ درج کرنے کے بعد لکھتے ہیں:

«لیکن پرویز صاحب فرماتے ہیں کہ مجھے اس انداز کے دانا بینا اور شنوا لوگوں کی قطعاً خرورت نہیں ہے۔ میری قرآنی تحریک کو تو ایسے کار کن درکار ہیں جو۔ <sup>س</sup> چہٹم بند لب ببند وگوش بند

کا مصداق ہوں۔ جو بالکل الٹ کر نہ دیکھیں کہ جو فنڈ ہم نے دیا تھا اس کا کیا ہوا؟ جو خدمات ہم نے سرانجام دیں تھیں۔ ان کا کیا منتیجہ نگلا۔ غرض وہ نہ آنگھوں سے دیکھیں اور نہ عقل وشعور کو کام میں لائیں۔ البتہ بھی بھی اپنے دل کے دریچوں میں سے جھانک کر یہ دیکھ لیا کریں کہ ان میں کتنی تبدیلی آئی ہے۔ یا پھر اتنا دیکھ لیا کریں کہ تحریک کتنی پھیلی ہے اور بس۔ دل کے ان دریچوں کی بات ہی کیا ہے۔ ایک خرقہ بدوش صوفی کی ہدایت پر جب آپ اس خیال ت ان میں جھانگ کر ہی فطر آنے لگتا ہے۔ وہ (پر ویز ولایت پیدا ہو گیا ہے تو پچھ دن کی مشق کے بعد ان دریچوں میں نور ولایت بھی نظر آنے لگتا ہے۔ وہ (پر ویز صاحب) فرماتے ہیں کہ:

أمَّيْنَهُ يَرُويزيت ٢ 878 (حصر: شم) طلوع اسلام كا اسلام "قرآنی تحریک کی بوری عمارت للیت کی بنیادوں پر استوار ہوتی ہے۔ للیت کے بیہ معنی ہیں کہ اس میں داخل ہونے والے کے سامنے صرف ایک مقصد ہو۔ یعنی اس دعوت اور تحریک کا فروغ اور کامیابی اور اس کے ذریعے اپنی اصلاح نفس...... اگر اس مقصد کے علاوہ کوئی اور جذبہ دل میں پیدا ہو گیا تو للبیت · نه ربی - سودا بازی موگنی - " (ایضاً ص ۲۹) اور "اخلاص کا معیار ایک ہی ہے لیعنی للبت جس کا ذکر میں نے شروع میں کیا ہے۔ اس سے مراد بیر ہے کہ ان لوگول کے سامنے صرف ایک مقصد ہو اور وہ یہ کہ قرآنی فکر سے وابستگی کے بعد میرے اینے اندر س قدر تبدیلی پیدا ہو گئی اور میری اس رفاقت سے اس آواز کے آگے بڑھنے میں س حد تک مدد اور '' آپ کی تو تحریک کا مقصد ہی ہیے ہے کہ قرآنی تعلیم کی رو ہے آپ کے اپنے اندر تبدیلی س قدر پدا ہوئی ہے۔ اس لیے آپ کے بال عزت اور فضیلت مائ کا معیار "تبدیلی" ہونا چاہئے۔ میں نے اس مرتبہ کھلے اجلاس میں اپنے ایک خطاب کا موضوع رکھا ہے کہ مومن کسے کہتے ہیں؟ آپ اے بغور پڑھے اور پھراس کی روشن میں اپنا محاسبہ کرتے رہیے کہ آپ کے اندر س قدر تبدیلی پیدا ہوئی ہے۔" (اینا ص:۸۱) تو حضرات! یہ ہے اس قرآنی تحریک کا انجام جو علم وبصیرت کے نام پر شروع کی گئی تھی اور خالصتا کو رانه تقلید پر ختم ہو رہی ہے۔ دیدہ آغازم انجامم بنگر آپ سوچۂ اور بار بار سوچۂ کہ کیا آپ کو اس انداز پر اپنی بیش قیمت توانائیاں اور بیش قیمت سرمایہ ضائع کرنے کے لیے تیار ہونا چاہیے؟ کیونکہ اگر کچھ کھو لینے کے بعد کل کو کراچی والوں کی طرح آپ کو بھی مایوس ہوئی تو یہ مایوس مزید ول شکنی کا باعث ہوگی " (حدیث دلگدازے ص ۳۹ ۔ ۲۷) ۵۔ کافرگری اور منافق گری جناب پرویز صاحب کے خلاف جب پورے پاکستان کے علامتے کرام نے متفقہ طور پر کفر کا فتویٰ صادر فرمایا تقاتو موصوف نے لکھا تھا کہ: ''اس سے بھی بڑھ کر ایک ادر سوال سامنے آتا ہے اور وہ یہ کہ ان حضرات کو (یا کسی اور کو) یہ اتھارٹی کہال سے مل جاتی ہے کہ وہ کسی کے گفراور اسلام کا فیصلہ صادر کریں؟ علماء کے معنی سے ہیں کہ انہوں نے سمی مدہبی مدرسہ سے پچھ کتابیں پڑھی ہیں۔ تو کیا ان کتابوں کے پڑھ لینے سے کسی کو یہ حق حاصل ہو جاتا ہے۔ کہ وہ جسے چاہے کافر قرار دے دے۔ " (کافر گری' ص: ۲۳) ''تو کیا جناب پر دیز صاحب میہ ہتانے کی تکلیف فرمائمیں گے کہ خود پر دیز صاحب کو کسی مذہبی مدرسہ سے س کچھ کتابیں پڑھے بغیر ہی بیہ اتھارٹی کمال سے حاصل ہو گئی ہے۔ کہ وہ جسے ان کا بی چاہے منافق بنا دیں اور

کر آئینہ بَرویزیت لوگوں کے خلاف نفاق کے فتوے صادر فرما دیں۔" جناب پرویز صاحب نے فرمایا تھا کہ: "باقی رہے مفتی۔ سو اسلامی سلطنت میں یہ ایک منصب تھا کہ جس پر کوئی شخص حکومت کی طرف سے تعینات ہوتا تھا۔ اس کے علاوہ مفتی نہیں ہوتا تھا۔ جس طرح آج کل ایڈوو کیٹ جزل یا اٹارنی جزل حکومت کی طرف سے تعینات ہوتے ہیں۔ اور ہرو کیل اپنے آپ کو نہ ایڈوو کیٹ جزل وغیرہ قرار دے سکتا ہے؟ اور نہ ہی اس منصب کے فرائض سرانجام دے سکتا ہے مفتی کی حیثیت مثیر قانون کی ہوتی ہے۔ اس کا کام صرف مشورہ یا رائے دینا تھا۔ فیصلہ حکومت خود کرتی تھی۔ یا اس کی طرف سے مقرر کردہ قاضی۔ اب نہ وہ حکومتیں باتی ہیں نہ ان کی طرف سے مقرر کردہ مفتی۔ لیکن سے حضرات ابھی تک اپنے آپ کو ان معنوں میں مفتی سیجھتے ہیں اور صرف مفتی کے فرائض ہی سرانجام نہیں دیتے۔ بلکہ قاصٰی کی حیثیت سے فیصلے بھی صادر کرتے ہیں"

<sup>57</sup> یا محترم پرویز صاحب ہمیں ہتائیں گے کہ ان کی طرف سے نفاق کے یہ فتو کی کس اتھارٹی کی بناء پر صادر کیے جا رہے ہیں؟ کیا وہ خود حکومت ہیں؟ یا حکومت پاکستان کی کوئی صاحب اقتدار ہستی یا حکومت پاکستان نے آپ کو اس مقصد کے لیے تعینات فرمایا ہے۔ کہ آپ لوگوں کے دلوں میں جھانک کر ان کے متعلق ایمان کے فیصلے صادر فرمایا کریں؟ اگر ان میں سے ایک صورت بھی نہیں تو آپ کو کیا حق حاصل ہے کہ آپ لوگوں پر نفاق کا گھناؤنا الزام لگائیں۔ واضح رہے کہ اسلام کی رو سے نفاق کا درجہ کفر واضح سے کمیں بدتر ہو تا ہے۔ ''(حدیث دلگداذے' ص ۲۲' ۲۳)

"دو سری بنیادی بات خود نفاق کے سلسلہ میں عرض کرنی ہے۔ جہاں تک ہمیں معلوم ہے اجماعی طور پر علالے اسلام کا فیصلہ یہ ہے کہ حضور اکرم طلالی کی بعد نفاق کا انسٹی ٹیوشن ہیشہ کے لیے ختم ہوچکا ہے۔ یعنی آپ طلالی کے اسلام کا فیصلہ یہ ہے کہ حضور اکرم طلالی کہ جا سکتا ہے یا کافر ' منافق نہیں کہا جا سکتا۔ کیو تکہ نفاق کا تعلق خالصتا آدمی کے دل سے ہوتا ہے جس کا علم کسی دو سرے کو نہیں ہو سکتا۔ حضور اکرم طلالی کو تو وی تعلق خالصتا آدمی کے دل سے ہوتا ہے جس کا علم کسی دو سرے کو نہیں ہو سکتا۔ حضور اکرم طلالی کا تعلق خالصتا آدمی کے دل سے ہوتا ہے جس کا علم کسی دو سرے کو نہیں ہو سکتا۔ حضور اکرم طلالی کو تو وی کے ذریعے منافق کا السٹی ہو سکتا۔ حضور اکرم طلالی کو تو وی کے ذریعے منافق کا محضور اکرم طلالی کو تو وی کے ذریعے منافق کا علم کسی دو سرے کو نہیں ہو سکتا۔ حضور اکرم طلالی کو تو وی کے ذریعے منافق کا علم ہو جاتا تھا۔ لیکن آپ کے بعد کوئی دو سرا شخص کسی کے نفاق کا فیصلہ کرنے کا مجاز نہیں...... چنانچہ اسلام کی چودہ سو سالہ تاریخ میں علمات اسلام نے لوگوں کے کفرادر فتق کے فتوے تو بے نہیں ہو سکتا۔ کین زب پر مسل مند کر کا مجاز شکل دویے۔ لیکن جناب پرویز صاحب سے پہلے کسی بڑے سے بڑے عالم اور مجتمد کو بھی ہے جہارت نہیں ہو سکی کہ دو کسی آدمی کے خلاف نفاق کا فتوکی صادر کر گے۔ یہ نرالا اعزاز آج چود طویں صدی میں محض

''نفاق کے سلسلہ میں ایک اور بات بھی سمجھ لینا ضروری ہے۔ نفاق دراصل ایک قشم کا جھوٹ ہی ہو تا ہے اور آدمی جھوٹ یا تو دفع مصرت کے لیے بولتا ہے یا جلب منفعت کے لیے۔ آدمی نفاق جیسے گھناؤنے

جرم کا ار تکاب اس لیے کرتا ہے کہ مومنین کی جماعت سے اسے کوئی اندیشہ ہو تا ہے۔ اور یا اس لیے کہ جرم کا ار تکاب اس لیے کرتا ہے کہ مومنین کی جماعت سے اسے کوئی اندیشہ ہو تا ہے۔ اور یا اس لیے کہ حکومت و سلطنت میں بچھے کوئی اچھا منصب حاصل ہو جائے گایا دولت ثروت یا عزت وشو کت حاصل ہو سکے گی۔ یہی وجہ ہے کہ منافقین کا گروہ اس وقت وجود میں آیا جب مدینہ کی مسلمانوں کی ریاست کی دائ میں پڑ چکی تھی۔ کمی دور میں منافقین کا گروہ اس وقت وجود میں آیا جب مدینہ کی مسلمانوں کی ریاست کی دائ مومنین آج کس دور سے گزر رہی ہے کیا وہ تکی دور کی آئینہ دار ہے۔ یا مدنی دور کی مظہر ہے؟ آپ کی مراحت مومنین میں شامل نہ ہونے سے منگرین کو کیا نقصان پہنچ رہا ہے اور جو لوگ اس جماعت میں شامل جی انہیں کو نسے فائدے حاصل ہو رہے ہیں؟ ہمادا تجربہ تو یہ ہے کہ جو لوگ اس جماعت میں شامل وابستہ ہوتے ہیں وہ اینوں اور بیگانوں سب کی نظروں میں گر جاتے ہیں۔ انہیں منگر حدیث منگر شان رسالت چیسے دل آزار القاب سے یاد کیا جاتا ہے۔ گھروں میں تفرقے پڑ جاتے ہیں۔ گھر والے بھی ان رسالت چیسے دل آزار القاب سے یاد کیا جاتا ہے۔ گھروں میں تفرقے پڑ جاتے ہیں۔ گر والے بھی ان ک رہ موتوں جیسا سلوک کرتے ہیں۔ لوگ انہ ہو رہ میں مسلمان بھی نہیں سی جھتے۔ وہ پورے معاشرہ ہو کہ کر شان رہ جاتے ہیں تو ان غریبوں کو وہ کو انہ ای ماردی یا خلدہ حاصل ہو جاتے ہیں۔ میں معاشرہ میں کر رہ جاتے ہیں تو ان غریبوں کو دو کو نسا مادی یا خیر مادی خائدہ حاصل ہو جاتے ہیں۔ مناظروہ منازہ حدیث میں کر ہو ہے ہی جو ہو ہے ہی جس میں میں ہو ہو ہے ہیں۔ کہ دو الے بھی ان کے رہ میں تو ہوتے ہیں کہ میں سی میں میں میں میں میں میں ہو ہو ہے ہی کر شان کر ہوں کی کر ہوں کر س

"محترم پرویز صاحب نے صورت حال کی اصلاح و در سی کے بجائے کراچی کے احباب کے خلاف اقدامات شروع کر دیئے۔ تاآنکہ انہیں منافق قرار دے کر جماعت سے خارج کر دیا گیا چونکہ شکایات مال معاملات سے متعلق تھیں۔ اس لیے پرویز صاحب نے اس خطاب میں جس کا نام انہوں نے ''حرف دلنواز'' رکھا ہے۔ شاطرانہ طور پر بیہ تاثر دینے کی کو شش کی ہے کہ (خاکم بد تهن) حضور اکرم ملتی پر بھی متافقین کی طرف سے اس قسم کے گھناؤنے الزامات لگائے جایا کرتے تھے۔ یعنی جب منافقین نے حضور اکرم ملتی پر بھی متافقین کی کو نہیں چھوڑا تو میری ہستی ہی کیا ہے؟ چنانچہ وہ فرماتے ہیں۔

<sup>دو</sup>اس قسم کے کینہ فطرت لوگوں کا آخری حربہ سیہ ہوتا ہے کہ داعی انقلاب کے خلاف پنیے کے معالمہ میں الزامات لگا دیتے جائیں۔ غور فرمایتے کہ ذات اقدس واعظم ' بنے زمانہ قبل از نبوت لوگ امین کہ کر پکارتے تھے۔ جس کے متعلق ہرقل کے دربار میں ابو سفیان جسیا سخت دستمن بھی اس کا اعتراف واعلان کرتا تھا کہ ہم نے اس میں جھوٹ اور بددیانتی کی کوئی بات نہیں دیکھی۔ اس ذات گرامی کے متعلق سے بد نماد سے مشہور کرتے تھے کہ آپ (معاذ اللہ) پنیے کے معاملہ میں گڑ ہو کرتے ہیں۔ وَمِنْهُم هَنْ بَلُمِؤْكَ فِی الصَّداقَاتِ (۵۹.۹۵) ان میں وہ بھی ہیں جو بیت المال کے روپے کے معاملہ میں بھی تجھ پر الزام لگاتے ہیں۔ اور طعن دیتے ہیں غور سیجیے کہ ان باتوں سے حضور سٹی کی کا کلیجہ کس طرح چھلنی ہوتا ہوگا؟" (ایونا' ص: ۲۷)

صحافتی بازی گری : صحافتی بازی گری کی ایک تکنیک بیہ بھی ہے کہ جب آپ کے کسی کام پر اعتراض کیا جائے تو آپ کسی مشہور ہستی کا نام لے دیجیے جس کا تقدّس واحترام مخاطب کے لیے مسلم ہو۔ اور اس ہت کی کسی ایسی ہی مفروضہ غلطی کی نشان دہی کر دینچیے۔ جیسی آپ سے سرزد ہوئی ہے اور کہہ دینچیے کہ بیہ

الی کوئی بردی بات نہیں ہے۔ اپنے جرم کو ہلکا کرنے کے لیے کسی مشہور ہستی کو اپنی سطح پر لا کھڑا کرنا تو دنیا کے بہت سے شاطروں کا شیوہ رہا ہے۔ لیکن اس مقصد کے لیے حضور اکرم میں بیل کی ہستی کو وہی شخص ستعمال کر سکتا ہے جس کے دل میں خوف خدا بلکہ ایمان کا شائبہ بھی نہ رہا ہو۔ حسب عادت اس مقام پر بھی پرویز صاحب نے کتر یونت اور تحریف سے کام لیا ہے۔ واقعہ میہ ہے کہ حضور اکرم میں بیل پر اس انداز کا الازم مبھی نہیں لگایا گیا کہ آپ معاذ اللہ بھی کے معاطے میں گڑ بڑ کرتے ہیں۔ آپ کے متعلق منافقین نے معض یہ الزام ملکی نہیں کہ آپ صدقات میں سے ہم لوگوں کو کم دیتے ہیں۔ اور دو سرے ضرورت مندوں کو دنیادہ' یہ بات نہیں کہ انہیں یہ شکایت پیدا ہوئی کہ آپ معاذ اللہ خود کچھ لے لیتے ہیں۔ دنیا جانتی ہے کہ حضور اکرم میں کہ انہیں یہ شکایت پیدا ہوئی کہ آپ معاذ اللہ خود کچھ لے لیتے ہیں۔ دنیا جانتی ہے کہ حضور اکرم میں کہ انہیں یہ شکایت پرا ہوئی کہ آپ معاذ اللہ خود کچھ الے کی متعلق منافقین نے حضور اکرم میں کہ انہیں یہ شکایت پرا ہوئی کہ آپ معاذ اللہ خود کھی کے لیے جن کر رکھا تھا، درکھا تھا، درکھا ہوں کہ دلگدانے میں کہ انہیں ہی شکایت کہ موالے کہ آپ معاذ اللہ خود کھی کے ہوں۔ درم کر درکھا تھا، درکھا تھا، درکھی ہے کہ معاد اللہ ہو کہ موں ہوں کو کہ دیتے ہیں۔ درکھ کے کہ میں کر درکھا تھا، درکھا تھا، درکھا تھا، درکھی ہے کہ معاد اللہ میں ہے معاد میں ہوئی کہ آپ معاذ اللہ خود کھی کے کہ مور کر رکھا تھا۔ (حدیث دلگدانے میں کہ موں کہ انہیں ہو شکام ہوں کہ ای اور اپنے اور اپنے اور اپن کو میں کر رکھا تھا۔ (حدیث

کراچی کے منافقین : <sup>دو</sup> سی تفتگو ان لوگوں کے متعلق ہے جنہیں پچانے میں جناب پرویز صاحب کو اتنا طویل عرصہ لگ گیا جیسا کہ بقول ان کے آنحضرت ملتی کو بھی منافقین کو پچانے میں نو سال کا عرصہ لگ گیا تقا۔ حالانکہ بیہ بات قطعاً غلط ہے۔ واقعہ بیہ ہے کہ حضور اکرم ملتی کی اور اکابر صحابہ ' منافقین کو اچھی طرح پچپانتے تھے۔ اور پہلے دن بی سے پچپانتے تھے۔ یہی وجہ ہے کہ حضور اکرم ملتی نے بھی سی منافق کو کوئی ذمہ داری کا کام نہیں سونیا۔ بھی سی منافق کے خلوص ' دیانت اور تقویٰ کا اعتراف فرما کر اس کی تعریف نہیں فرما کیں۔ جس پر آگے چل کر آپ کو پچھتانا پڑا ہو کہ میں نے فلاں کام فلال آدمی کو سونپ دیا تھا۔ گر وہ تو منافق نگل آیا۔ کیا جناب پرویز صاحب حضور اکرم ملتی کی کا عقراف فرما کر اس کی تعریف مہیں فرما کیں۔ جس پر آگے چل کر آپ کو پچھتانا پڑا ہو کہ میں نے فلاں کام فلاں آدمی کو سونپ دیا تھا۔ گر میں فرما کیں۔ جس پر آگے چل کر آپ کو پچھتانا پڑا ہو کہ میں نے فلاں کام فلاں آدمی کو سونپ دیا تھا۔ گر وہ تو منافق نگل آیا۔ کیا جناب پرویز صاحب حضور اکرم ملتی کی حکول کر ام کی فلاں آدمی کو سونپ دیا تھا۔ گر عبدالخالق کی مثال پیش فرما کی جن سے در ایک کو پڑے متعان پڑا ہو کہ میں نے فلاں کام فلاں آدمی کو سونپ دیا تھا۔ گر عبدالخالق کی مثال پیش فرما کی جن کر آپ کو پڑھا ہو کہ میں نے فلاں کام فلاں آدمی کو سونپ دیا تھا۔ گر



''حضور اکرم ملی لیل این دور کے منافقین کو پہلے ہی دن سے بیچانتے تھے۔ لیکن ۹ سال تک انہیں برداشت فرماتے رہے۔ اور ان کے خلاف سمی قسم کا کوئی اقدام نہیں فرمایا۔ بعض دفعہ صحابہ کرام ریمانڈی اس بات کا اصرار بھی کرتے لیکن آپ کیی جواب دیا کرتے تھے کہ میں اسے پیند نہیں کرتا کہ لوگ باتیں بنائیں۔ کسی تحریک کے ایک سیچ قائد کا یہ ظرف ہوتا ہے۔ جس کی جناب پرویز کو ہوا بھی نہیں لگی۔ ان میں تو! منافقت تو بردی بات ہے۔ ذرا سی مخلصانہ تنقید یا دیا نتر ارانہ مخالفت کو برداشت کرنا کی بھی صلاحیت نہیں ہے۔" (ایضاً صنام)

آئينة رَويزيت ٢٠٠٠ 882 (حصه: حشم) طلوع اسلام كا اسلام

معاشرتی تعلقات کا انقطاع: "اس قدر گرج برس کیلنے اور دل کے چھچولے چوڑنے کے بعد بھی جناب پرویز صاحب کے غیظ و غضب کو تسکین نہیں ہوئی۔ بلکہ اس کے بعد حاضرین اجلاس کو ان منافقین کے معاشرتی ہائیکاٹ پر اکساتے ہوئے فرمایا کہ:

''اس رسول سے نیمی نہیں کہا گیا کہ وہ ان سے جنگ کرے یہ بھی کہا گیا ہے کہ ان سے ہر قتم کے معاشرتی تعلقات منقطع کرے۔ معاشرتی تعلقات میں کمی کی موت پر تعزیت اور دعائے خیر آخری چیز ہوتی ہے۔ ان لوگوں کے متعلق حکم کیا گیا کہ لاَ تُصَلِّ عَلَی اَحَدِ منهُمْ مَّاتَ اَبَداً وَّلاَ تَقُمْ عَلٰی قَبْرِہِ (۸۴:۹) یوں اس گروہ سے جماعت مومنین پاک اور صاف ہوئی۔

"پرویز صاحب نے دعویٰ تو فرمایا ہے معاشرتی تعلقات کے انقطاع کا اور دلیل دی ہے اس کی قبر پر نہ کھڑا ہونے اور نماز نہ پڑھنے کی وہ بھی صرف حضور اکرم ملین کیم سے خاص ہے۔ تو کیا یہ معاشرتی ہائیکاٹ اس مردہ سے ہوگا جو مرچکا؟ یا اس کے اقارب سے جو اس جرم میں ملوث نہیں ہیں؟..... للذا اس آیت کریمہ سے معاشرتی تعلقات کے انقطاع پر دلیل لانا جاہلانہ استدلال ہے۔ اس آیت میں تو صرف یہ تعکم دیا گیا ہے کہ آپ ان کے لیے دعائے مغفرت نہ کریں۔ یہاں معاشرتی بائیکاٹ کا سوال ہی کہاں پیدا ہو تا ہے؟ پرویز صاحب فرماتے ہیں:

منافقین کراچی پر بندار نفس کا الزام : "دو سری بات ہمیں ان لوگوں سے متعلق کہنی ہے جن پر

آئينة بَرويزيت ٢٠٠٠ 883 (حمد : مشم) طلوع اسلام كا اسلام

(Egoism) یا پندار نفس کا الزام لگایا گیا ہے۔ اگر بید لوگ محض اس مقصد سے آپ کی تحریک میں شائل ہوئے تقے کہ لوگ اس کی تعریف کریں؟ اور اس طرح وہ ان کی نگاہوں میں ہزا بن جائے اس سے اس کا نفس موٹا ہوتا ہے۔ اس کے پندار کو تسکین ہوتی ہے..... الخ "تو کیا ساری دنیا میں تعریف کرانے اور لوگوں کی نگاہوں میں بڑا آدمی بنے 'اپ نفس کو بھلانے اور اپنا اس پندار کی تسکین کرنے کے لیے محض پردیزی معاشرہ ہی رہ گیا تھا۔ جس کی کل کا تنات چند سو افراد سے زیادہ نہیں ہوتے؟ کیا پرویز صاحب سے بتانا چاہتے ہیں کہ اجتماعات صرف ان کے ہاں ہی ہوتی ہوتی اور کمیں اجتماعات نہیں ہوتے؟ کیا وہ کہنا چاہتے ہیں کہ دریاں اور کر سیاں محض ان کے ہاں ہی ہوتے ہیں اور اتھائی جاتی ہیں اور کسی جماعت کو نہ تو دریاں میسر ہیں اور نہ کر سیاں بھا و محض ان کے ہاں ہی ہوتے ہیں اور جاتی ہیں اجتماعات نہیں ہوتے؟ کیا وہ کہنا چاہتے ہیں کہ دریاں اور کر سیاں محض ان کے ہاں ہی بچھائی اور اتھائی جاتی ہیں اور کسی جماعت کو نہ تو دریاں میسر ہیں اور نہ کر سیاں؟ کیا جھاڑو محض ان کے ہاں ہی دی جو ان ہی میسر نہیں آ سکتے تھے اس لیے وہ اپنے چیں کہ دریاں اور کر سیاں جمازہ محض ان کے ہاں ہی دی

> وفا کیسی' کمال کا عشق' جب سر پھوڑنا ٹھرا تو پھر اے سنگدل' تیرا ہی سنگ آستان کیوں ہو؟ (حدیث دل گدازے'ص:۳۰)

یہ ایک ایسے محض کے تاثرات ہیں جو طلوع اسلام کا معزز رکن رہا ہے۔ تاہم وہ "منافق" نہیں تھا۔ کیونکہ وہ لاہور کا رہنے والا تھا۔ اس کی رقم بھی میزان میں نہیں لگی تھی۔ جس کے خرد برد ہونے کی اے ذاتی طور پر کوفت ہوئی ہو۔ وہ طلوع اسلام کا رکن بھی رہا کیونکہ بزم صرف کرا چی کی تو ڈی گئی تھی۔ پھر وہ پرویز صاحب کانام بھی احترام سے لیتا ہے۔ لندا اے "غیر جانبدار" ہی سمجھنا چاہئے۔ تاہم اس نے پرویز صاحب کے کردار کے مختلف پیلووں کی نشان دہی کھل کر کر دی ہے کہ کس طرح پرویز صاحب نے "میزان" کا سرمایہ ہفتم کرنے کے بعد سرمایہ فراہم کنندگان پر نازیبا الزامات اور اتھا کہ میں لگائے ہیں۔ تاکہ ان کا اپناعیب نظروں سے او تجل ہو جائے۔ اس ضمن میں محمد علی صاحب نے چند ایسی حیل تاکہ ان کا اپناعیب نظروں سے او تجل ہو جائے۔ اس ضمن میں محمد علی صاحب نے چند ایسی حیل مادب کے بیند ایسی میں محمد علی مادن کا میں عبور کا کہ کس طرح پرویز صاحب نے تاکہ ان کا اپناعیب نظروں سے او تجل ہو جائے۔ اس ضمن میں محمد علی صاحب نے چند ایسی حیلہ سازیوں کا تاکہ ان کا اپنا عیب نظروں سے او تجل ہو جائے۔ اس ضمن میں محمد علی صاحب نے چند ایسی حیلہ سازیوں کا تاکہ ان کا اپنا جال تعرز ان جارہا ہو جائے۔ اس خامن میں میں محمد علی صاحب نے چند ایسی حیلہ سازیوں کا تاکہ ان کا اپنا جی خور میں جارہ کی تحریوں میں عموما ملتا ہے۔ اور اس کتاب " حدیث دل گدازے " کے بالا ہو ہا ہے۔ ایس میں محمد علی مازیوں کا تاکہ ان کا اپنا جی ایک ترمادی ہو جائے۔ اس خام میں محمد علی مازیوں کا تعرین کا خوباری دیا تہ اور منافق کری کا شاہکار۔ ایک غیر جانبدارانہ بے لاگ شمرہ "از محمد علی لوچ کی اے (آنرز) 'ارجن روڈ 'کرش گر کا تو ہوں۔

(유) (유) (유)

884 (حصه: ششم) طلوع اسلام كا اسلام آئينه َ پَرويزيت

( بب: پنجم )

پردیز صاحب کے لٹر بچر کی خصوصیات

پرویز صاحب کا کٹر پچر اور مختلف تحریروں کے مطالعہ کے بعد جو چند باتیں خاص طور پر ذہن میں ابھرتی ہیں وہ درج ذیل ہیں:

ا۔ اپنی قرآنی بصیرت کو بھی قرآن سمجھنا

پرویز صاحب کی نمایاں خصوصیت بیہ ہے کہ جو کچھ آپ کے جی میں آئے۔ وہ لکھنے سے پیشتران الفاظ کا اضافہ کر لیتے ہیں۔ "قرآن کہتا ہے کہ ......" بالفاظ دیگر آپ اپنی قرآنی بصیرت کو بھی قرآن ہی سبھتے ہیں۔ مثلاً ایک مقام پر لکھتے ہیں کہ:

(قرآن کہتا ہے کہ انسان کی زندگی کا ایک حصہ تو بے شک حیوان ہی کی ارتقاء یافتہ شکل ہے۔ اس کی زندگی کہتا ہے کہ انسان کی زندگی کا ایک حصہ تو بے شک حیوان ہی کی ارتقاء یافتہ شکل ہے۔ اس کی زندگی کا یہ حصہ وہ ہے جس میں وہ حیوانات کی طرح طبعی زندگی بسر کرتا ہے (کھانا ' پینا ' سونا ' افزائش نسل کرنا اور مرجانا) کیکن اس کی زندگی کا دو سرا حصہ حیوان کی ارتقاء یافتہ شکل نہیں بلکہ صفات خداوندی . کا مظہر ہے۔ ' (قرآنی نظام ربوبیت صد) . کا میں دی طبعی دیندگی ارتقاء یافتہ شکل ہے۔ اس کی زندگی کا یہ حصہ وہ ہے جس میں دہ حیوانات کی طرح طبعی زندگی بسر کرتا ہے (کھانا ' پینا ' سونا ' افزائش نسل کرنا اور مرجانا) کیکن اس کی زندگی کا دو سرا حصہ حیوان کی ارتقاء یافتہ شکل نہیں بلکہ صفات خداوندی . کا مظہر ہے۔ ' (قرآنی نظام ربوبیت ص کا )

کیا آپ بتا سکتے ہیں کہ مندرجہ بلا عبارت قرآن کی کونسی آیت یا آیات کا ترجمہ ہے۔ غور فرمایئے آپ کی قرآنی فکر نے کس خوبی سے اس دور کے اہم مسلہ کیا انسان اولاد ارتقاء ہے؟ قرآن سے حل فرما دیا ہے۔ میہ سوال اپنی جگہ پر ہے کہ آپ کی میہ قرآنی فکر صحیح ہے یا غلط سوال صرف میہ ہے کہ قرآن میں دہ کونسی نص قطعی ہے۔ جس کی بناء پر آپ میہ فرما رہے ہیں کہ ''قرآن کہتا ہے کہ ......'

© " قرآن کہتا ہے کہ انسانی جسم مادی عناصر کا مرکب ہے۔ اس لیے موت کے ساتھ طبعی جسم کا خاتمہ ہو جائے گا قرآنی نظام ربوبیت ص۲۷) میہ قرآن کی کو نبی آیت کا ترجمہ ہے۔ کہ انسانی جسم مادی عناصر کا مرکب ہے؟ گا قرآنی نظام ربوبیت ص۲۷) میہ قرآن کی کو نبی آیت کا ترجمہ ہے۔ کہ انسانی جسم مادی عناصر کا مرکب ہے؟ گا قرآنی نظام ربوبیت ص۲۷) میں قرآن کی کو نبی آیت کا ترجمہ ہے۔ کہ انسانی جسم مادی عناصر کا مرکب ہے؟ گا قرآنی نظام ربوبیت ص۲۷) میہ قرآن کی کو نبی آیت کا ترجمہ ہے۔ کہ انسانی جسم مادی عناصر کا مرکب ہے؟ گا قرآنی نظام ربوبیت ص۲۷) میں قرآن کی کو نبی آیت کا ترجمہ ہے۔ کہ انسانی جسم مادی عناصر کا مرکب ہے؟ گا قرآنی نظام ربوبیت ص۲۷) میں قرآن کی کو نبی آیت کا ترجمہ ہے۔ کہ انسانی جسم مادی عناصر کا مرکب ہے؟ گا گا قرآنی فکر کا مفہوم ہی ہے کہ ہم اپنے خیالات و نظریات کو کس طرح قرآن میں داخل کر سکتے ہیں۔

www.wkrf.net (Tahafuz-e-Hadees Foundation) أنينة يَرويزيت ٢٠ 🕺 885 🔨 (حصه: ششم) طلوع اسلام كا اسلام اب ایسے ہی چر اقتباسات دیل میں بلا تبصرہ ملاحظہ فرمائیے۔ (حوالہ کے صفحات نمبر قرآنی نظام ربوبیت کے  $\mathcal{J}_{i}^{r}$ 3 "قرآن کہتا ہے کہ جس طرح طبعی اشیاء اپنے خواص داٹرات رکھتی ہیں اسی طرح مستقل اقدار بھی اپنے اثرات رکھتی ہیں۔" (۱۹۷) ۵۰ «قرآن کہتا ہے کہ علم کے ان شعبوں (میڈین' فلسفہ' اور سائیکالوجی) میں تحقیق کرو اور پھر دیکھو کارگاہ عالم انفرادی نظرید کے تحت چل رہا ہے یا دین کے عالمگیر نظرید اجماع کے مطابق-" ۵ " قرآن کہتا ہے کہ ہم نے جو بیہ کہا ہے کہ وہ معاشرہ جو انفرادی مفاد خولیش کے نظریہ پر قائم ہو گا تباہ وبرباد ہو جائے گا اور جس نظام کی بنیادیں نوع انسانی کے مفاد کلی پر ہوں گی وہی انسانیت کی ربوبیت کا خامن اور انسانی ذات کی نشووارتقاء کا کفیل ہوگا۔ تو یہ دعولی ایک عظیم الثان حقیقت پر **مب**ن <u>ب</u>\_ "(۵۱۱) القرآن واضح الفاظ میں کہتا ہے کہ جو لوگ نظام ربوییت کو اپنا نصب العین بنائیں اور اسکے بعد ایسا پردگرام مرتب کریں جو انسانوں میں ہمواریاں پیدا کرنے کا موجب ہو اور ان کے بر عکس جو لوگ معاشرہ میں ناہمواریاں پیدا کریں ان دونوں کی زندگی تبھی کیساں نہیں ہو سکتی۔ (۱۱۹) '' قرآن نے داضح الفاظ میں بتایا ہے کہ الدین سے مفہوم نظام ربوبیت کا قیام ہے (۱۶۴۳)۔ 6 قرآن کہتا ہے کہ اگر اس (نظام ربوبیت کی حامل) پارٹی نے استفامت برتی تو وہ وفت آجائے گا۔ جب 8 مثیبت کے اٹل قانون کے مطابق ان کا تعمیری پروگرام مخالفین کے تخریبی پروگرام پر غالب آجائے گا۔ اسی کانام انقلاب ہے۔'' (۲۴٬۶) قرآن نے کہاتھا کہ ملوکیت (Kingdom) کا نظام باطل نظام ہے۔ (۳۵۳) 9 · '' قرآن نے کہا ہے کہ سرمایہ داری باطل کا نظام ہے۔ اس لیے باقی نہیں رہ سکتا۔ باقی وہی نظام رہے گا 10 جو نوع انسان کی ربوبیت اور منفعت کاضامن ہوگا۔ " (۲۰۵) بایں ہمہ آپ کا دعویٰ بی ہے کہ آپ قرآن کے ایک ادنیٰ طالب علم ہیں۔ آپ خالی الذہن ہو کر قرآن ے اندر جاتے ہیں بالکل اس طرح خالی الذہن ہو کر معتزلہ نے بھی قرآن میں فکر کیا تھا اور اپنے دور کے نظریات داخل کر کے انہیں اپنے قرآنی فکر کا منیجہ قرار دیا تھا۔ پھر سید صاحب نے بھی خالی الذہن ہو کر فکر کیا۔ اب جناب پرویز صاحب کو بیہ قرآنی فکر تو ورند میں مل گئی۔ پچھ آپ کی فکرنے نے دور سے مسائل اس فکر میں شامل کر دیئے اور آپ کی قرآنی فکر <sup>()</sup> نے اتنا ارتقاء کیا کہ بس خود کو قرآن ہی سیجھنے لگے ہیں۔ جیسا کہ آپ کے ایک سائھی محمد علی بلوچ جن کا تعارف ہم پہلے کرا چکے ہیں لکھتے ہیں۔

🚯 ان حضرات کی قرآنی فکر میں ایک ادر فرق ہیہ ہے کہ معتزلہ ادر سرسید کی سیہ فکر بلا داسطہ تھی 👐

آئیز ترویز بن کردار پر کسی ان کردار پر کسی "ای کردار پر کسی " "اب یکھ عرصہ سے جناب پرویز کی یہ تحکنیک بن گنی ہے کہ جب ان کی ذات پر یا ان کے کردار پر کسی طرف سے کوئی اعتراض کیا جاتا ہے تو وہ فورا قرآن خطرہ میں ہے "کا نعرہ بلند کرنے لکتے ہیں کہ دیکھتے صاحب! یہ لوگ قرآن کی آواز کو نقصان پنچا رہے ہیں۔ یہ لوگ قرآن کریم کی وحدت میں رکاو ٹیں ڈال رہے ہیں کہ ورج ہیں ہیں۔ بلکہ یہ دونوں ایک بن چکے ہیں کہ رہے تر ہو بلند کرنے لگتے ہیں کہ دیکھتے اور ہوں ایک کردار پر کسی صاحب! یہ لوگ قرآن کی کی اور نی کی جاتا ہے تو وہ فورا قرآن خطرہ میں ہے "کا نعرہ بلند کرنے لگتے ہیں کہ وساحب! یہ لوگ قرآن کی آواز کو نقصان پنچا رہے ہیں۔ یہ لوگ قرآن کریم کی وحدت میں رکاو ٹیں ڈال رہے ہیں کہ ورج ہیں گریم کی وحدت میں رکاو ٹیں ڈال رہے ہیں کہ ورج ہیں گریم کی وحدت میں رکاو ٹیں ڈال رہے ہیں کہ وال کرد کر کی گری کی کی جاتا ہے۔ اور مادہ لوت کر کی کی دولا ایک بن چکھ ہیں کہ اور ہوں ایک بن چکھ ہیں دولا کر وال کر ہویز حال کر وال دول ہوں ایک بن چکھ ہیں کہ ورج ہوں ایک بن چکھ ہیں کہ اگر پر دیز حال کر دولا ہوں کر کر کی کی دولا ہوں ہوں دولا کر دولا ہوں کر دولا ہوں کر ہوں دولا ہوں دولا ہوں ہوں دولا ہوں ہوں دولا ہوں ہوں دولا ہوں دولا ہوں دولا ہوں ہوں ہوں ہوں دولا ہوں دولا ہوں دولا ہوں ہوں دولا ہوں ہوں دولا ہوں ہوں دولا ہوں دولا ہوں دولا ہوں ہوں دولا ہوں دولا ہوں ہوں دولا ہوں دولا ہوں ہوں ہوں دولا ہوں ہوں دولا ہوں ہوں دولا ہوں دولا ہوں ہوں ہوں ہوں ہوں دولا ہوں دولا ہوں دولا ہوں دولا ہوں دولا ہوں ہوں ہوں ہوں دولا ہوں دولا ہوں دولا ہوں ہوں ہوں ہوں دولا ہوں دولا ہوں دولا ہوں دولا ہوں دولا ہوں ہوں ہوں ہوں دولا ہوں دولا ہوں دولا ہوں ہوں ہوں دولا ہوں ہوں دولا ہوں دو دولا ہوں دول

۲۔ لفظ ایک'مفہوم بہت سے

دوسری خصوصیت آپ کے کلام میں بیہ ہے کہ آپ اکثر الفاظ قرآنی کا ترجمہ یا منہوم بر لتے رہے ہیں ایک مقام پر اس لفظ کا ترجمہ کچھ ہوگا دوسرے مقام پر کچھ اور تیسرے پر کچھ اور جس کی وجہ بیہ ہے کہ نظریات زیادہ ہو گئے ہیں۔ جنہیں آپ نے قرآنی فکر کے ذریعہ قرآن سے ثابت کرنا ہوتا ہے۔ کچر جس مخصوص نظریہ کی بحث چل رہی ہو اسی طرح کا حسب حال مفہوم بیان فرما دیتے ہیں۔ آپ سمی لفظ کا ترجمہ بیان کرنے کو پند نہیں فرماتے۔ مفہوم یا مطلب بتایا کرتے ہیں وجہ بیہ ہے کہ ترجمہ کرنے سے انسان سمی خاص معنی کا پابند ہو جاتا ہے۔ اس پابندی کو دور کرنے کی خاطر تو آپ نے احادیث کو چھو ژا تھا۔ اور اب آگر ترجمہ کی مصیبت مول لے لیں تو اسے ذخیر سارے نظریات قرآن سے گئی جا سکتے ہیں۔ اب

(۱) لفظ "الله" چھ مختلف مفاتیم میں استعال ہوتا ہے۔ الله سے مراد الله کا قانون یا قانون خداد ندی بھی ہے۔ صفات خداد ندی بھی الله کا نظام بھی قرآنی معاشرہ بھی اور اگر الله کے ساتھ رسول کو جع کر دیا جائے۔ تو اس سے مراد مرکز ملت ہوتا ہے (تفصیل کے لیے دیکھتے اللہ پر ایمان بالغیب) ان سب مفاتیم میں قدر مشترک سے ہے کہ اللہ بذات خود کوئی جی وقیوم اور قادر مطلق ہستی نہیں ہے۔

اور پردیز صاحب نے اس فکر قرآنی کے لیے اپنی تصنیف لغات القرآن کو واسطہ بنایا ہے۔ جب آپ کے سامنے قرآن میں داخل کرنے والے نظریات کا انبار لگ گیا تو قرآن کے بیشتر الفاظ کی آپ کو تاویل کی ضرورت محسوس ہوئی۔ تو اس ضرورت کے ماتحت آپ کو یہ لغات تصنیف کرنا پڑی جس میں اگرچہ آپ نے چند متتد کتب لغت سے استفادہ کیا ہے۔ اور اپنے مفید مطلب و معانی کی تلاش میں دور کی کو ڑی لائے ہیں۔ تاہم آپ نے اپنے لغت سے استفادہ کیا ہے۔ اور اپنے مفید مطلب و معانی کی تلاش میں دور کی کو ڑی لائے ہیں۔ تاہم آپ نے اپنے پند متتد کتب لغت سے استفادہ کیا ہے۔ اور اپنے مفید مطلب و معانی کی تلاش میں دور کی کو ڑی لائے ہیں۔ تاہم آپ نے اپنی لغت سے استفادہ کیا ہے۔ اور اپنے مفید مطلب و معانی کی تلاش میں دور کی کو ڑی لائے ہیں۔ تاہم آپ نے اپند خصوص نظریات کو اس نغت میں بغر دیا ہے۔ ان کی تائید آپ کو لغت کی کی کریں میں نہ مل سکے گی اس لغت میں نظریات کی تعلیف کرنا پڑی جس میں آئرچہ آپ نے دیند متند کتب نے اپند منتد کتب نے مند معند کتب ہوں۔ تاہم آپ نے اپند معند کتب ہوں۔ تاہم آپ نے اپند نغذ معند کتب ہوں۔ تاہم آپ نے اپند معند کتب ہوں۔ تاہم آپ نے اپند معند کر تک معال کی تلاش میں دور کی کو ڑی لائے ہیں۔ تاہم آپ نے اپند معند کتب ہوں نظریات کو اس لغت میں بغیر دیا ہے۔ ان کی تائید آپ کو لغت کی کی کرا میں نہ مل سکے گی اس لغت کی تصنیف کا فائدہ یہ ہوا کہ اب جب آپ کو قرآنی الفاظ کے نامانوں اور انو کھ معانی بتانے کی ضرورت پیش آتی ہے تو اس کے ماتھ اپنی لغت کا حوالہ دے دیتے ہیں۔

أكينة بَرَويزيت ٢ 887 (حمه: مشم) طلوع اسلام كا اسلام

- (۲) کفظ آخرت کے بھی' چھ مفہوم ہیں۔ مستقتبل بھی' کلی مفاد بھی۔ آخر الا مربھی آنے والی نسلوں کا مفاد بھی' حیات بعد الممات بھی اور حال اور مستقتبل دونوں کی خوشگواریاں بھی۔ (تفصیل کے لیے دیکھیے ایمان ہالغیب)
- (۳) دنیا کالفظ چار مغموم ادا کرتا ہے۔ حال کی زندگی نواتی مفاد مفاد عاجلہ اور موجودہ دنیا کی زندگی۔ (حوالہ ایسان ایسان)
- (۳) دین کے چار مفہوم ہیں: ۱۵ مکافات عمل (ن- ر ص ۱۳۰۰) \* ۵۵ بمعنی نظام ربوبیت (ایصناً ص ۲۸۵) ۵۵ نظام ربوبیت کا قیام (ایصناً ص ۱۱۵) \* ۵۵ تقرآن کی عطا کردہ مستقل اقدار کا تحفظ '' (لغات القرآن زیر عنوان ق- د- ر) اور ۵۵ قانون مکافات حق (ن- ر ص ۱۳۸) <sup>10</sup>
- (۵) صلوة کے مفاتیم نیہ ہیں: آصفات خدادندی کو بطور معیار سامنے رکھ کر ان کے بیچھے پیچھے چلنا' الظام ربوبیت کی بار باریاد دہانی کرتے رہنا' آی مسکین کو کھانا کھلانا' اور آی مصلی وہ گھو ژا ہو تا ہے جو گھو ڑ دو ڑ میں اول نمبر پر آنے والے گھو ڑے کے بالکل بیچھے بیچھے ہو۔ (تفصیل کے لیے دیکھتے ارکان اسلام)
- (۲) زکوۃ کے تین مفہوم ہیں: ۱0 اسلامی حکومت جو کچھ مسلمانوں سے لیے کے وہ زکوۃ ہے' ۱۵ زائد از ضرورت مال مسلمان اسلامی حکومت کو دے دیں' ۱۵ اسلامی حکومت جو ضروریات زندگی لوگوں کو دے وہ زکوۃ ہے۔ (تفصیل کے لیے دیکھنے' قرآنی زکوۃ)
- (2) ملائکہ کے مفہوم پانچ ہیں: (2 خارجی قوائے فطرت' (2 داخلی قو تیں' (3 نفسیاتی تحرکات' (3 طبعی تغیرات اور' (3 پروں والے فرشتے سے مراد ان کی قوت ہے۔ جتنے پر زیادہ اتنی قوت زیادہ (تفصیل کے لیے دیکھتے' فرشتوں پر ایمان بالغیب) ان سب مغاہیم میں قدر مشترک سہ ہے کہ فرشتوں کا خارجی وجود اور ذاتی تشخص نہیں ہے۔
- (٨) لفظ جن کے پانچ مفہوم ہیں: 10 وہ آتشیں مخلوق جو انسان سے پہلے تھی ' 12 دیماتی لوگ ' 3 غیر مرئی قو تیں ' 14 انسانی جذبات ' 50 ابلیس کی خوئے سرکشی۔
- (۹) لفظ شیطان کے تین مفہوم ہیں۔ ① شیطان بمعنی شیطان (نظام ربوبیت ص۳۳۲)' ② بمعنی سرکش قوتیں (ایصاً ص۲۱۹)' ③ شیطان بمعنی ابلیسی معاشرہ (ایصاً ص۱۷۵)
  - (۱۰) لفظ ساء سے ۱۵ مفہوم ہیں اور
  - (۱۱) لفظ ارض کے ۱۱۔ تفصیل کے لیے دیکھتے اس حصہ ششم کا تیسرا باب۔
  - دین اور مذہب کے بے شار "تقابلی مغاہیم" فکر پرویز مجمی شیوخ کی اثر اندازی میں گزر چکے ہیں۔

آئينة يَرُويز تيت ٢٠ 888 🔨 (حصه : ششم) طلوع اسلام كا اسلام مفهوم أيك الفاظ بهت

اور اس خصوصیت کا دو سرا پیلویہ ہے کہ آپ سمی غیر قرآنی لفظ کے لیے قرآن میں کنی الفاظ اپنی تائید کے لیے حلاش کر لیتے ہیں۔ مثلاً ایک لفظ ربوبیت ہے جو عربی زبان کا ہے مگر اس کا ذکر قرآن میں نہیں۔ آپ چونکہ نظام ربوبیت سے موجد ہیں۔ لندا اپنی تائید کے لیے کئی لفظوں کا مفہوم قانون ربوبیت یا نظام ربوبیت ہتاتے ہیں۔ پہلے تو آپ نے "چند قرآنی اصطلاحات "کے تحت ربوبیت کا ذکر کر کے یہ تاثر دیا ہے کہ یہ لفظ بھی قرآن میں موجود ہے اور اس کا مفہوم یہ ہتایا کہ: "ربوبیت بمعنی کسی شے کا کامل نشوونما پا کر اپنی شخیل کو پہنچ جانا یعنی اس کی مضم صلاحیتوں کا پورے طور پر نشوونما پانا۔ " (نظام ربوبیت 'ص:۸۸)

پ*ھر*درج ذیل الفاظ کو اپنی تائید میں پیش فرمایا ہے۔

- (این این معنی خدا کا قانون ربوبیت جو تمام کائنات میں جاری وساری ہے۔ (ایشا ص٨٦)
- آیات کے معنی بھی قانون رہویت ہے فرماتے ہیں: ﴿ اُوْلَئِكَ الَّذِيْنَ كَفَرُوْا بِايَاتِ رَبِّهِمْ ولِقَآنِهِ ﴾ (٨:١٩٠) یہ وہ لوگ جو خدا کے قانون رہویت سے انکار کرتے ہیں اور حقائق کا سامنا کرنے سے جی چراتے ہیں۔ (ق-ن رص: ٩٢)
- الفظ بینة کے معنی تھی قانون ربوبیت ہے جیسے فرمایا: ﴿ قَدْ جَآءَتُكُمْ بَيِّنَةً مِنْ رَبِّكُمْ ﴾ (٨٥:٥) تمارے پاس خدا كا قانون ربوبیت واضح انداز میں آچکا ہے۔ (ایضا من ٩٣)
- افظ الله كا معنى بھى قانون ربوبيت ہے۔ جيسے فرمايا: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ قَالُوا رَبُّنَا اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَامُوْا ﴾ (١٣٠:٣٩) جن لوگوں نے خدا کے قانون ربوبيت کو اپنا نصب العين بناليا اور اس راہ پر نمايت استقلال واستقامت سے گامزن ہو گئے۔ (نظام ربوبيت ص ٢٣٢)
- (۵) پھر مجھی مجھی لفظ اللہ کا معنی قانون ربوبیت کے بجائے نظام ربوبیت بھی بن جاتا ہے۔ جیسے فرمایا: ﴿ وَاللَّٰهُ يَعِدُ حُمْ مَغْفِوَةً مِنْهُ وَفَصْلاً ﴾ (۲۹۰:۲) نظام ربوبیت تمہیں پوری بوری حفاظت کا یقین دلاتا ہے اور رزق کی فرادانیوں کی ضمانت دیتا ہے۔ (نظام ربوبیت 'ص:۱۷۵)

(اینا) پھر لفظ رہانیون کے معنی نظام رہو ہیت کی حامل جماعت ہو تا ہے۔ (اینا)

اب بتائیے جمال قرآن کے اتنے الفاظ نظام ربوبیت کا مفہوم پیدا کر رہے ہوں تو پھر بھی بیہ نظام قرآن سے ثابت نہیں ہو سکتا؟ اگر ربوبیت کا لفظ قرآن میں نہیں تو پھر کیا ہوا؟

۳- من نه کردم شاحذر بکنید

طلوع اسلام کے لٹر پچر میں بیہ بات آپ کو بکثرت لکھی ہوئی ملے گی۔ کہ اس آسان کے بنچے یقینی چز صرف قرآن ہے۔ لہذا دین سب سچھ قرآن میں ہی ہے احادیث روایات سب ظنی ہیں۔ پرویز صاحب

کم آئینہ ترویزیت محد ثین سے اس لیے ناراض میں کہ انہوں نے احادیث کو دین کا جزو دینا دیا ہے۔ اور مفرین سے اس لیے کہ وہ تورات وانجیل سے بھی استفادہ کرتے ہیں۔ حالا نکہ یہ کتب بھی تحریف شدہ اور خلنی ہیں۔ یہ تو آپ کا زبانی دعویٰ ہے اور عمل یہ ہے کہ آپ اپنا الو سید حاکرنے کی خاطران تمام چیزوں سے استفادہ ہی نہیں کرتے بلکہ انہیں جمت کے طور پر پیش فرمایا کرتے ہیں۔ اب چند مثالیں ملاحظہ فرما ہے۔ (الف) انتخیل سے استفادہ «خطرت عیسیٰ کاباپ: فرماتے ہیں:

اور یہ سلسلہ یوسف نجار کی وساطت سے حضرت داؤد تک پنچتا ہے اس سے صاف طاہر ہے کہ ان سب ناموں کی رو سے حضرت مسیح طنت ایوسف کے بیٹے ہی قرار پاتے ہیں " (معارف القرآن ج ۳ ص ۲۹۳۵)...... اب آیتے قرآن کریم کی طرف تو اس میں یہ تصریح کمیں بھی نہیں کہ حضرت عیسیٰ کی پیدائش بغیر پاپ کے ہوئی تھی۔ " (معارف القرآن ج۳ ص ۲۹۵)

قرآن میں عیلی ابن مریم یا مسیح ابن مریم کا ذکر کم و بیش تمیں بار آیا ہے اور ہر دفعہ اللہ تعالیٰ نے مال کا نام ہی لیا ہے باپ کا نام نہیں لیا۔ اگر حضرت عیلیٰ کا باپ فی الواقع یوسف تھا تو قرآن کو اس کا ذکر کرنے سے آخر کو نی چیزمانع تھی؟

الله تعالى مسلمانوں كو تحكم ديتا ہے كہ: ﴿ أَدْعُوْهُمْ لِابَآئِهِمْ هُوَ أَقْسَطُ عِنْدَاللَّهِ ﴾ (٥:٣٣) انسيں ان كے بايوں كے نام سے پكارو۔ الله كے ہاں يى بات درست ہے۔ اب اگر حضرت عسىٰ كاباپ تھا تو كيا الله فى ان كے بايوں كے نام سے پكارو۔ الله كے ہاں يى بات درست ہے۔ اب اگر حضرت عسىٰ كاباپ تھا تو كيا الله فى ان كے بايوں كے نام سے پكارو۔ الله كے ہاں يى بات درست ہے۔ اب اگر حضرت على كاباپ تھا تو كيا الله فى ان كے بايوں كے نام سے پكارو۔ الله كے ہاں يى بات درست ہے۔ اب اگر حضرت على كاباپ تھا تو كيا الله فى ان كے بايوں كے نام سے پكارو۔ الله كے ہاں يى بات درست ہے۔ اب اگر حضرت على كاباپ تھا تو كيا الله فى بايوں كى بايوں كى نام سے پكارو۔ الله كے ہاں يى بات درست ہے۔ اب اگر حضرت على كاباپ تھا تو كيا الله بن كے بايوں كى نام مى بايوں كى نام سے پكارو۔ الله كاباپ تھا تو كيا الله بايوں كى بايوں كى نام سے پكارو۔ الله بايوں كى بايوں كى بايوں كى بايوں كى نام سے پكارو۔ الله كے بايوں كى بايوں بايوں كى بايوں كى بايوں كى بايوں كى بايوں كى بايوں بايوں كى بايوں بايوں بايوں بايوں كى بايوں بايوں كى بايوں بايوں كى بايوں ب

الأكركوني بات قرآن مين به صراحت مذكور نه مو توكيا تورات دا نجيل قابل اعتاد ادر يقينى بن جاتى بين كه انهين بطور دليل ادر ثبوت پيش كيا جا سكے؟

آ قرآن اور انجیل میں فرق میہ ہے کہ قرآن حضرت عیسیٰ کا نسب بواسطہ ماں (مریم) حضرت داؤد سے ملاتا ہے۔ جب کہ بعض اناجیل (وہ بھی ساری نہیں) بواسطہ یو سف نجار حضرت داؤد تک ملاتی ہیں۔ لیکن بعض دو سری اس کی تائید کرتی ہیں۔ مثلاً متی میں ہے کہ کنواری مریم <sup>©</sup> بچہ جنے گی۔ ای طرح انجیل برخض دو سری اس کی تائید کرتی ہیں۔ مثلاً متی میں ہے کہ کنواری مریم <sup>©</sup> بچہ جنے گی۔ ای طرح انجیل برخان میں بھی یو سف نجار کا نام نہیں۔ پھر آپ ان اناجیل کو ترجع کیوں در میں کی تو اس کی تائید کرتی ہیں۔ کیکن کرتی ہوں۔ کیکن کی کرتی ہیں۔ مثلاً متی میں ہے کہ کنواری مریم <sup>©</sup> بچہ جنے گی۔ ای طرح انجیل برخان میں بھی یو سف نجار کا نام نہیں۔ پھر آپ ان اناجیل کو ترجع کیوں دیتے ہیں۔ جن میں عیسیٰ کے باپ کا ذکر موجود ہے۔ صلاحکہ دونوں غیریقینی ہیں۔

🛈 متی باب آیت ۲۸ تا ۲۳

آئينة رَدويزيت 890 (حصه: ششم) طلوع اسلام كا اسلام

اگر کوئی بات قرآن میں بھراحت مذکور ہو تو کیا آپ اس کو تسلیم کر لیتے ہیں۔ مثلاً قرآن میں سب مجزات اور خرق عادت امور کا بھراحت ذکر ہے۔ جیسا کہ ہم پہلے باب میں ذکر کر آئے ہیں تو کیا آپ نے مجزات اور خرق عادت امور کا بھراحت ذکر ہے۔ جیسا کہ ہم پہلے باب میں ذکر کر آئے ہیں تو کیا آپ نے انہیں نسلیم کر لیا ہے۔ اب ہم ہتا کیں گے کہ قرآن نے بہ صراحت کیوں ذکر نہیں کیا عیسیٰ کاباپ نہ تھا اس کی دجوہ درج ذیل ہیں۔

 عیسائیوں کی اکثریت عیسیٰ کو اس دور میں بھی اور آج بھی بن باپ پیدائش کی قائل رہی ہے۔ اس سلیے دہ حضرت عیسیٰ کو ابن اللہ کیتے ہیں۔ چنانچہ سن ۹ سے میں نجران کا جو عیسائی دفد مدینہ میں رسول اکر م ملق اس مناظرہ کرنے آیا تو اس کا سوال ہی سیہ تھا کہ اگر عیسیٰ ابن اللہ نہیں تو بتاؤ ان کا باپ کون تھا؟ اس سوال کے جواب میں سورہ آل عمران کی سیہ آیت نازل ہوئی:
 سوال کے جواب میں سورہ آل عمران کی سیہ آسیا میں بیا ہو کی ہیں۔

التَ مَثَلَ عِيسَىٰ عِندَ اللهِ كَمَثَلِ ءَادَمَ ﴾ "على التي كمثل الله عوان الله عران ٢٠ (الله عرف ٢٠ (ال عمران ٢٠ (٥٩))).

یعنی عیسیٰ ادر آدم دونوں بن باپ پیدا ہوئے۔ کچراگر آدم مال باپ دونوں کے بغیر پیدا ہو کر بھی ابن اللہ نہیں بن سکتا تو عیسیٰ ابن اللہ کیسے بن سکتے ہیں؟

(مسلمان وحی اللی کے مطابق حضرت عیلیٰ کے بن باپ پیدائش کے قائل تھے اور آج تک قائل جی بیدائش کے قائل تھے اور آج تک قائل بیں۔ مورہ آل عمران آیت ۲۳، سورہ مریم آیت نمبر ۲۰ دو مقامات پر قرآن میں مذکور ہے۔ کہ حضرت مریم کو کسی بیر۔ فرز چھوا تک نہیں۔ اس کے باوجود حضرت عیلیٰ پیدا ہوئے۔ اب پرویز صاحب اس وحی اللی سے کو کسی بشر نے چھوا تک نہیں۔ اس کے باوجود حضرت عیلیٰ پیدا ہوئے۔ اب پرویز صاحب اس وحی اللی سے کو کسی بشر نے چھوا تک نہیں۔ اس کے باوجود حضرت عیلیٰ پیدا ہوئے۔ اب پرویز صاحب اس وحی اللی سے کو کسی بشر نے چھوا تک نہیں۔ اس کے باوجود حضرت عیلیٰ پیدا ہوئے۔ اب پرویز صاحب اس وحی اللی سے کول انحراف فرماتے ہیں کہ سورہ آل عمران کی مذکورہ آیت کا مفہوم بیان کرتے وقت الفاظ وَلَمٰ یہ سے کیوں انحراف فرماتے ہیں کہ سورہ آل عمران کی مذکورہ آیت کا مفہوم بیان کرتے ہوت الفاظ وَلَمٰ اس کے بقت مند مند ہوں کہ معنور کر جاتے ہیں (مفہوم القرآن ص ۲۰۱۰) اور سورہ مریم میں۔ اس کا معنی نو بیان کرتے ہیں گھر حضرت علیلی کی پیدا نہ می کول کر جاتے ہیں (مفہوم القرآن ص ۲۰۱۰) اور سورہ مریم میں۔ اس کا معنی وال کا معنوم یا معنی بیان کرنا ہی گول کر جاتے ہیں (مفہوم القرآن ص ۲۰۱۰) اور سورہ مریم میں۔ اس کا معنی و بیان کرتے ہیں گر حضرت علیلی کی پیدائش سے پہلے حضرت مریم کی اس کا معنی و بیں۔ اس کا معنی تو بیان کرتے ہیں گر حضرت علیلی کی پیدائش سے پہلے حضرت مریم کی شادی کر کیتے ہیں۔ (مفہوم القرآن می ۱۸۲)

③ یہود ان کا باپ تو مانتے تھے۔ گریوسف نجار کو باپ نہیں بلکہ (نعوذ باللہ) عیلی ملتے کو دلد الحرام کہتے تھے۔ اب ای چیز کی بھرپور تائید کی قرآن کو ضرورت تھی اور وہ اللہ تعالیٰ نے کر دی ہے۔ یہودیوں سے ہی کچھ عیسائی متاثر ہوئے تو انہوں نے عافیت اس میں سمجھی کہ یوسف نجار کو ان کا باپ تسلیم کر لیا جائے۔ جیسا کہ صلیب کے معاملہ میں بھی کچھ عیسائی جزوی طور پر یہودیوں نے ہم خیال بن گئے تھے۔ حلائکہ قرآن آپ کی سولی کے ذریعے وفات پانے کی بھرپور تردید کرتا ہے۔

پھر جب بیہ بات مسلمانوں اور عیسائیوں دونوں میں مسلم تھی کہ حضرت عیسٰی بن باپ کے پیدا ہوئے تھے تو قرآن کو خواہ مخواہ اس بات کی صراحت کی کیا ضرورت تھی۔ جو جانبین میں پہلے سے ہی مسلم تھی۔

آئينة بَرويزيت ٢٠٠٠ [891 🔨 (حصه: ششم) طلوع اسلام كا اسلام

(ب) تورات سے استفادہ

انتظام یوسفی : پرویز صاحب کو جب نظام ربوبیت کو ثابت کرنے کے سلسلے میں ''عدم جواز ملکیت زمین'' کی ضرورت پیش آئی تو آپ نے تورات سے استفادہ فرمایا۔ کچھ اس میں کتر بیونت کی اور توراۃ کی جس آیت سے ملکیت زمین کا جواز ثابت ہوتا تھا اس کو چھوڑ گئے۔ یہ تفصیل چو نکہ ہم ملکیت زمین کے تحت پیش کر چکے میں للذا اسے ایک نظر دیکھ لیا جائے سردست کہنے کی بات یہ تھی کہ اگر مفسرین تورات سے کوئی اقتباس لیس تو وہ مجرم اور ناقابل اعتاد ہوتے میں لیکن اگر آپ بھی وہی کام کریں اور حلیہ بگاڑ کر ذکر کریں تو آپ کے لیے سب پچھ جائز ہے۔

(ج) روايات سے استفادہ

قرآن کی ترتیب : پرویز صاحب کی اپنی اور پورے ادارہ طلوع اسلام کی زندگی حدیث کو ظنی' ناقابل اعتماد اور دین سے خارج قرار دینے میں گزری ہے۔ لیکن اس کے باوجود آپ کی بے کبی کا یہ عالم ہے کہ آپ احادیث و روایات کے بغیر "قرآن کی محفوظیت " اور اس کی موجودہ تر تیب کو بھی درست ثابت نہیں کر سکتے۔ چنانچہ معارف القرآن میں فرماتے ہیں: "آپ سوچنے تو کہ اگر حدیث و روایات سے انکار کر دیا جائے تو پھر قرآن کے متعلق شبهات پیدا ہو جائیں گے۔ آخر یہ بھی تو روایات ہی کے ذریعے سے معلوم ہوا کہ رسول اکرم طریقیا نے قرآن کو موجودہ شکل میں تر تیب دیا۔" (م-ج ۱۳۷۰) بات تو پرویز صاحب نے درست کی' مگر بھم تو یہ سوچنے ہیں کہ جس شخص کی عمر حدیث دشتی میں گزری ہو کیا اسے سے حق پنچتا ہے کہ وہ قرآن کی محفوظیت اور تر تیب تک کے لیے روایات ہی کا سمارا لی؟ ظنی چیز ہے جو پچھ بھی ثابت ہو گاوہ بھی ظنی ہی ہو گا۔ یقون کے مشتل کا سارا

میں ضعیف سے ضعیف تر روایت بھی آپ کے نزدیک معتبراور قابل احتجاج بن جاتی ہے۔ بشرطیکہ وہ آپ سے سمی نظریہ کی نائید کر رہی ہو۔ مثلاً حضرت عمر مناظر کا یہ قول کہ ''اگر فرات کے کنارے ایک کتا بھی بھوک کی وجہ سے مرجائے تو قیامت کو مجھ سے اس کی باز پرس ہوگی۔ ''

اب میہ رسول اللہ سلی کیم کا قول شیں بلکہ حضرت عمر رطاقتہ کا ہے۔ پھر میہ قول بھی سند کے لحاظ تے ضعیف اور نا قابل احتجاج ہے۔ لیکن آپ کے نزدیک میہ بہت صحیح روایت ہے کیونکہ میہ اشتراکیت کے ثبوت کے لیے مفید چیز ہے۔ اشتراکی حضرات اور پرویز صاحب دونوں بکٹرت اس روایت کو دلیل کے طور پر پیش کرتے ہیں۔ اس روایت کے نا قابل احتجاج ہونے کی اس سے زیادہ کیا دلیل ہو سکتی ہے کہ اسلام میں کتوں

کی کفالت کا کونی نصور نہیں۔

۲۹ - ویواند بکار خوایش بشیار اس سلسله میں آپ کی قتم سے اقدامات فرماتے ہیں - مثلاً:

ای طرح کا ایک دو سرا لفظ مذہب ہے جس کا عربی میں مفہوم کسی ایک فقت مذہب کو اختیار کرنا ہے۔ مذاہب اربعہ سے مراد حنق مالکی 'شافعی اور حنبلی ہیں۔ لیکن ہمارے ہاں یہ لفظ انگریزی لفظ (Relegion) کے معنوں میں آتا ہے۔ یعنی جس طرح ہندو ازم 'سکھ ازم اور عیسائیت اور بدھ ازم وغیرہ مذاہب ہیں۔ اسی طرح اسلام بھی ایک مذہب ہے۔ دو سرے مذاہب میں صرف انفرادی طور پر پوجا پاٹ کرنے سے مذہب کی شکیل ہو جاتی ہے۔ جبکہ اسلام ایک اجتماعی دین ہے اور اس کے تقاضے اور بھی بہت میں۔ اب پرویز صاحب نے اس غلط مفہوم سے یہ فائدہ اٹھایا کہ لوگوں کو بتایا کہ جب تک خلافت راشدہ کا دور رہاتو اسلام دین تھا پھر جب روایات کا چرچا ہوا تو اسلام ایک مذہب بن گیا اور یہ اس حدیثی یا روایتی اسلام کا تمرہ کہ اسلام دوسرے مذاہب کی طرح صرف انفرادی یوجا پاٹ کر نے سے کا تمرہ کہ اسلام دوسرے مذاہب کی طرح صرف انفرادی یوجا پاٹ کا نام رہ گیا ہے اور جب تک اس کا تمرہ کہ داسلام سے گلوخلاص نہ کرائی جائے اسلام دین نہیں بن سکتا۔ اور نہ ہی مسلمانوں کی ذات و کبت دور ہو سکتی ہے۔

ند جب کے لفظ سے پرویز صاحب کی بیہ فریب دہی کئی لحاظ سے غلط ہے۔ مثلاً:

ق ذخیره احادیث و روایات میں عبادات ہی کا ذکر نہیں بلکہ عقائلہ ' معاملات ' منا کحات ' جهاد ' جهانبانی اور
 عدالت اور عقوبات سب باتوں کا تفصیلی ذکر موجود ہے۔ علاوہ ازیں عبادات کی بھی اجتماعی شکل کو نمایاں
 طور پر اجائر کیا گیا ہے۔

<sup>®</sup> جن لوگوں نے اس حدیثی یا روایتی اسلام کو قبول کیا تھا۔ انہی لوگوں نے آٹھ نو صدیوں تک دنیا پر نمایت جاہ و حشمت سے حکومت کی ہے۔ لندا یہ مفروضہ غلط ہے اور اس کے اسباب پچھ اور ہیں۔ «مایت جاہ و حشمت سے حکومت کی ہے۔ لندا یہ مفروضہ غلط ہے اور اس کے اسباب پچھ اور ہیں۔ « انگریز کی غلامی کے گئے گزرے دور میں بھی سید شہید اور مولانا شہید نے علم جماد بلند کیا۔ کامیاب

تحریک چلائی اور حکومت بھی قائم کرلی۔ حالانکہ یہ لوگ اس روایتی اسلام کے متبع تھے اس سے بھی سی

**ثابت** ہو تا ہے کہ ترقی کی راہ میں <sup>ب</sup>اکل بیہ روایتی یا حدیثی اسلام نہیں بلکہ بدعی عقائد کا فروغ اور حدیثی اسلام سے ہیزاری اور فرقہ بندی و فرقہ پر ستی ہیں۔ جس میں خود طلوع اسلام بھی برابر کا سُریک ہے۔

۲۰- کتاب الله : بید لفظ بھی اسی قبیل سے ہے جس کا عام مفہوم "قرآن مجید سمجھا جاتا ہے حالانکہ اس کا صحیح مفہوم منزل من الله جملہ احکامات ہیں۔ خواہ یہ قرآن میں درج ہیں یا احادیث میں۔ اس کی تفصیل "حسبنا کتاب الله" میں گزر چکی ہے۔

۵۔ میاشر<u>ت</u>: بید لفظ بھی چونکہ قرآن میں کنائی معنوں (یعنی مجامعت کے معنوں) میں استعال ہوا ہے۔ للذا عوام میں اس کا یمی کنائی معنی مشہور ہو گیا۔ جبکہ اس کا لغوی معنی ایک کا اپنی جلد کو دو سرے کی جلد سے لگانا ہے۔ حدیث میں یہ لفظ اپنے حقیقی معنوں <sup>©</sup> میں بھی آیا ہے۔ یعنی روزہ کی حالت میں انسان اپنی بیوی سے مساس تو کر سکتا ہے۔ لیکن مجامعت نہیں کر سکتا۔ طلوع اسلام نے اس غلط العام مفہوم سے بھی جی بھر کر فائدہ اٹھایا اور عوام کو ذخیرہ احادیث سے متنفر کرنے کی کو شش فرمائی ہے۔

(ب) یک چیشی : قرآن میں غور و فکر کرنے اور عقل کے استعال کی دعوت دی گئی ہے، تاکہ کافر کائنات کے کارخانہ کا محیر العقول نظام دیکھ کر اسلام لائیں اور جو اسلام لا یکھ ہیں ان کا ایمان مضبوط ہو' کین جب وحی کے ذریعے کمی بات کا فیصلہ کر دیا۔ یا تھم دے دیا جاتا ہے۔ تو پھر ایسے مقامات پر عقل کا استعال حرام اور اسلام سے خارج کر دیتا ہے۔ اب طلوع اسلام چونکہ اپنے آباء کی تقلید میں عقل کی برتری کا قاکل ہے۔ لندا وہ ہمیشہ ایسی آیات سامنے لائے گا۔ جن میں عقل کے استعال اور غورو فکر کا ذکر ہوا ور جن آیات سے عقل پر ہند ش ثابت ہوتی ہے۔ ان کا کبھی ذکر نہیں کرے گا۔ مثلاً پرویز صاحب کا ایک نظریہ ہی ہے کہ مومن کی دنیا کی زندگی کا خوشحال ہونا ضروری ہے، بلکہ یکی دنیا کی خوشحالی ان ک سامنے فیش فرماتے رہے۔ صرف کی دنیا کی زندگی کا خوشحال ہونا ضروری ہے، بلکہ یکی دنیا کی خوشحالی ان ک خوش ہے اور آگر اس دنیا میں خوش جارت ہوتی ہے۔ یہ وہ مردود نظریہ ہے جو کفار اور مترفین انبیاء کے خوش ہے اور آگر اس دنیا میں خوش ہو تو آخرت کی زندگی اگر ہونا ضروری ہے، بلکہ یکی دنیا کی خوشحالی ان ک ماسنے فیش فرماتے رہے۔ صرف الفاظ کی تبدیلی ہے وہ کہتے تھے کہ ہم اس کیے خوشحال ہیں کہ اللہ ہم پر اور ہمیں کیوں عذاب دے گا؟ اب طلوع اسلام کی روش ہو ہے کہ صرف ایکی آیات کا دی خوشحال ہو کا مردود نظریہ ہے ہو کہ موٹن اندیا ہو ہو تر خرت کی زندگی اگر ہے تو اس میں کیوں ہم ہے ناراض ہو گا میں مومن کی خوشحال یا کامیایی کا ذکر ہے اور جمال می روش ہی ہے کہ صرف ایسی آیت اور کر کرتا ہے۔ جن میں مومن کی خوشحال یا کامیایی کا ذکر ہے اور جن آیات میں مونوں پر نظک دسی آیت کا ذکر کر تا ہے۔ جن میں مومن کی خوشحال یا کامیای کا ذکر ہے اور جن آیات میں مومنوں پر نظک دسی آیت کا ذکر کر تا ہے۔ جن میں مومن کی خوشحال یا کامیای کا ذکر ہے اور جن آیات مو محملہ کے ایک پہلو کو خوب واضح کر دیت ہوں دہ کہ کہ کر دینی کو کر کا ہے۔ جن میں مومن کی خوشحال یا کامیای کا ذکر ہے اور جن تو ماد کے ایک پہلو کو خوب واضح کر دیتے ہیں اور

ہم اپنے الگ مضمون «حصولِ جنت» کے تحت تفصیل سے لکھ چکے ہیں۔ ماہ بادہ دور میں زار بار مرتبال کہ جارت کی ماہ تقدیر کا دار کی بادہ میں اور کرتے دند کی غیر میں شاہ

علاوہ ازیں ذات و صفات باری تعالیٰ \* مسئلہ نقد یر \* نکاح نابالغال \* اطاعت دالدین \* قرمانی \* وغیرہ بے شار

www.wkrf.net (Tahafuz-e-Hadees Foundation) أمَيْنَهُ رَوِيزيت ٢٠ (حصر: حَشْم) طلوع اسلام كا اسلام ایسے مسائل ہیں۔ جنیں آپ یک چشم ہو کر ہی پیش فرمایا کرتے ہیں۔ ان مسائل میں اکثر کا جواب ہم مناسب مقامات پر تفصيل دے چکے ہیں۔ (ج) وقیع الفاظ کا استعال : جب آب کوئی ب موده یا غلط قتم کا تصور یا نظریہ قاری کے ذہن نشین کرانا • چاہتے ہوں تو ای نسبت سے وقیع الفاظ استعال فرمایا کرتے ہیں۔ مثلاً آپ قاری کے ذہن میں یہ مفہوم اتارنا چاہتے ہیں کہ "صراط متققیم" سے مراد وہ راستہ ہے جس پر زندگی ارتقائی منازل طے کرتی ہوئی انسان تک میٹی اور اب آگے بڑھ رہی ہے۔ اب آپ اسے اس انداز میں پیش کرتے ہیں۔ "آپ نے صراط متنقیم سے جو مفہوم اخذ کیا ہے وہ حقیقت پر مبنی نہیں قرآن کی بیہ جامع اصطلاح بڑے اہم نکات کی حامل ہے۔ قرآن سے پہلے ذہن انسان کی دوری حرکت کا قائل تھا۔ جس میں آگ بر صفح كالصور بى نه تما ..... (يد ممل عبارت "نظريد ارتقاء" حصه دوم مي ملاحظه فرمات ) دیکھا آپ نے کہ صراط منتقیم کی بیہ جامع اصطلاح کتنے زبردست ادر اہم نکات کی حامل ہے اور وہ اہم نکات بیہ ہیں۔ ثبوت؟) قرآن نے زندگی کا حرکیاتی تصور پیش کیا یعنی وہ ارتقائی منازل طے کرتی ہوئی آگے بڑھ رہی ہے۔ 2 زندگی اپنا توازن قائم رکھتی ہوئی آگے بڑھ رہی ہے اور یہ راہ سیڑھی کی طرح سید تھی بھی ہے اور 3 اوير چر صف والى بھى كيونك خدا خود سير حيول والا ہے۔ انسان اس زندگی کی راہ یا صراط منتقم پر چھلا تکیں لگاتا ہوا حدود اقطار السموات والارض ہے آگے بھی جاسکتا ہے۔ ہیہ ہیں وہ چار اہم نکات جو صراط منتقبم کی جامع اصطلاح میں پوشیدہ تھے، گر افسوس کہ پرویز صاحب سے پہلے ان اہم نکات کا نہ اللہ کے رسول کو علم ہوا اور نہ صحابہ 'کسی عالم یا امام کو حتیٰ کہ کسی معتزلہ کو بھی نہ ہوا۔ کیونکہ ارتقائی منازل کو طے کرانے کی ضرورت ہی ڈارون کے بعد پیش آئی ہے۔ اب سوال ہیہ ہے کہ جن سابقین کو ان اہم نکات کی سمجھ ہی نہ آ سکی ان کی زندگی کیسے یہ صراط متنقیم تلاش کرے گی؟ ۲- قیام صلوة : "قیام صلوة قرآن کی ایک نهایت جامع و بلیغ اصطلاح ب- اس سے مقصود در حقیقت اس معاشرے کا قیام ہے۔ جس میں قانون خداوندی عملاً نافذ ہو اور اس طرح ہر فرد معاشرہ کی مضمر صلاحیتوں

کی بوری بوری نشودنما ہوتی جائے تاکہ وہ اس زندگی اور اس کے بعد کی زندگی کی سرفرازیوں سے بسرہ یاب ہو تا ہوا ارتقائی منازل طے کر تا چلا جائے.... اس نظام کی بار بار یاد دہانی کرائی جاتی ہے' تاکہ اس نظام یا

نظام ربوبیت کے مختلف اصول و مبانی اجاگر ہوتے رہیں۔ اس یاد دہانی کا نام صلوقہ کا فریضہ موقعہ ہے یعنی خاص او قات کا اجتماع صلوٰة..... آپ نے دیکھ لیا کہ اجتماع صلوٰقہ در حقیقت پورے نے پورے دین کی تمنی ہوئی شکل ہے۔ اس ذرا سے تکینے میں پورا تاج محل جعلمل جعلمل کر رہا ہے۔ (قرآنی فیصلے 'ص: ۱۹ تا ۲۷) دیکھا آپ نے ''نظام صلوٰقہ یا قیام صلوٰقہ کی نہایت جامع اور بلیغ اصطلاح" سے کتنے فائدے حاصل ہوتے ہیں۔ چند اہم نکات سے ہیں۔

- ت یہ صلوٰۃ کا قیام مسئلہ ارتقاء کو بھی برحق ثابت کر تا ہے اور نظام ربوبیت کو بھی۔
- قیام صلوٰۃ ایک ایسا چھوٹا سا گلینہ ہے۔ جس میں جھانگتے ہی مسلہ ارتقاء اور نظام ربوبیت دونوں تاج
   محل کی طرح جعلمل جعلمل کرتے ہوئے نظر آنے لگتے ہیں جو کہ پورے کے پورے دین کا خلاصہ یا
   سمٹی ہوئی شکل ہیں۔
- اکتر معصد نظام رہویت اور ارتقاء کے اصول و مبانی کی یاد دہانی ہوتی ہے اور سب مسلمان اکتر مل بیٹھ کر کرتے ہیں۔ اس قیام صلوٰۃ کا مقصد نہ اللہ کا ذکر ہو تا ہے نہ اس کی عبادت۔ للذا الی یاد دہانی کے لیے ہمارے خیال میں نہ وضو اور طہارت کی ضرورت رہ جاتی ہے نہ خاص طور پر سمی مسجد میں جانے کی۔

اب اس نمایت جامع اور بلیغ اصطلاح کا اس سے زیادہ فائدہ ہو بھی کیا جا سکتا ہے کہ مسجد کی پارٹج دفعہ حاضری سے چھٹی مل جاتی ہے۔ نہ وضو کی ضرورت نہ طہارت کی پابندیاں بس تسی جگہ انتظمے ہو کر ایک فتخص تقریر کر کے نظام رہو ہیت کے اصول و مبانی بیان کرتا جائے اور دو سرے سنتے جائیں تو اجتماع صلوٰۃ کا موقت فریضہ ادا ہو گیا۔ ایسے ہی اجتماعات وہ تکمینہ ہیں۔ جس میں پورے کے پورے دین کا تاج محل جھلمل جھلمل کرتا نظر آ جاتا ہے۔

۵- کہیں سے اینٹ کہیں سے روڑا

ایک اور نمایاں خصوصیت آپ کے کلام کی بیہ ہے کہ آپ ایک پیراگراف میں قرآن کی پانچ سات سورتوں کی مختلف آیات میں اپنا مانی الضمیر شامل کر کے اسے مربوط بناتے اور پھر اسے قرآنی سند عطا فرما دیتے ہیں۔ اس قشم کی بہت می مثالیں ہم ''نظام رہو بیت کا فلسفہ اور تشریف آوری'' کے ذیلی عنوان '' تفسیری انداز'' میں چیش کر چکے ہیں۔ جن پر یہ شعر ہالکل فٹ بیٹھتا ہے۔ کہیں سے اینٹ کہیں سے روڑا ہے ایک متی نے کنبہ جو ڑا!!!

### ۲- تضاد بیانی

ویسے تو آپ کا سارا کٹر پچر ہی تضاد بیانی پر شاہد ہے اور اس کی بہت سی مثالیں اس کتاب میں آپ کو

www.wkrf.net (Tahafuz-e-Hadees Foundation) آئینہ کروریت کہ **896 کر (حسہ: شم) طلوع اسلام کا اسلام کر اسلام کا اسلام کر اسلام کا اسلام کر اسلام کا اسلام کر ا** متفرق مقامات پر بھی مل جائیں گی نیز ایک لفظ کے مختلف مقامات پر الگ الگ مفہوم بیان کرنا بھی تصاد بیانی ہی کی ایک شکل ہے۔ تاہم ازراہ تفنن چند مثالیں چیش خدمت ہیں۔ (الف) جن

جنوں کے متعلق آپ نے جو تحقیق فرمائی ہے۔ اس سے متعلق چند ایقتباسات ملاحظہ فرمائیے: پہلا اقتباس: جن ایک آتشیں مخلوق تھی جسے اللہ نے انسان سے پہلے پیدا کیا تھا۔ لفظ جن کے معنی ہیں پوشیدہ' مستور' او تجعل' غیر مرئی۔ جب سیہ کرۂ ارض سورج سے جدا ہوا تو ایک پکھلا ہوا آتشیں مادہ تھا۔ تبدل و تحول کے ان ابتدائی ادوار میں یہاں کس قشم کی مخلوق تھی۔ اس کا ہمیں علم نہیں' لیکن وہ مخلوق اب قصہ پارینہ ہو چکی ہے۔ اس کی جگہ انسانی آبادی نے لیے لی۔۔۔ اس مخلوق سے آج ہمارا تعلق اس کے سوا اور پکھ معلوم نہیں کہ قرآن کریم نے اس کا ذکر کیا ہے۔ جس پر ہمارا ایمان ہے۔ '' (آدم و ابلیس'

دو سرا اقتباس : جن و انس انسانوں کی ہی دو جماعتیں ہیں۔ انس شہروں کی مہذب آبادی اور جن صحرا کے بادیہ نشین۔ جو شہری آبادی کی نگاہوں سے او جھل اور بیابانوں میں رہتے ہیں۔ للذا قرآن کریم میں جمال جن و انس کا ذکر ہو گا۔ ان سے مراد انسانوں ہی کی دو جماعتیں ہوں گی۔ (ایصناً ص:۸۰۱)

اب دیکھئے پہلے اقتباس کی رو سے جن ایک آتشیں تخلوق اور انسان سے پہلے تھی۔ جس پر قرآن کی رو سے ایمان لانا چاہیئے۔ دو سرے اقتباس کی رو سے جن آج بھی موجود ہیں۔ اور چونکہ انسانوں کی ہی قسم ہوئے۔ للذا خاک ہوئے پھر دیماتی لوگ چونکہ نظر بھی آجاتے ہیں۔ للذا سہ جن کی تعریف سے خارج بھی ہوئے۔ اب قرآن کی رو سے شاید ان دیماتی لوگوں پر بھی ایمان لانا ضروری ہو؟ سہ بات پرویز صاحب ہی بتلا یکتے ہیں۔

تیسرا اقتباس : اب قابل غور مسلہ یہ رہ گیا کہ جب جن قصہ پارینہ بن گئے تو پھر نبک کہاں ہے رہے اور کب نیکیج؟ یہ تحقیق بھی حاضر خدمت ہے۔

'' ہروہ قوت جو انسانی نگاہوں سے او جھل ہو (مثلاً بجلی' حرارت' ہوا ۵ مولف) جن کہلاتی ہے اور انسانی جذبات چو نکہ آنگھوں سے دیکھے نہیں جا سکتے۔ (مثلاً رحم' غصہ' خوش ذوقی' شفقت۔ مؤلف) اس لیے اس اعتبار سے انہیں جن کہا گیا ہے۔'' (ایعنا' ص: ۹۰)

اب دیکھتے اس اقتباس کی رو سے جن نہ تو قصر پارینہ رہتے ہیں اور نہ دیماتی لوگ بلکہ یہ غیر مرئی قوتیں ہیں۔ یا انسانی جذبات۔ غیر مرئی قوتوں کی پیدائش کا علم نہیں کہ کب پیدا ہوئی؟ البتہ انسانی جذبات انسان کے ساتھ ہی پیدا ہوئے۔ للذا اس اقتباس کی رو سے جن قصہ پارینہ نہیں نہ ان پر ایمان لانا ضروری

www.wkrf.net (Tahafuz-e-Hadees Foundation) آئینہ ترکویزیت **897 (**دصہ: ششم) طلوع اسلام کا اسلام ہے' بلکہ جو شے بھی غیر مرکی ہو۔ بس وہ جن ہے جیسے انسان کی عقل ' فہم بیاری وغیرہ دغیرہ۔ چوتھا اقتباس : اب جنوں کے ساتھ چونکہ اہلیس کا بھی تعلق ہے۔ اب پرویز صاحب جن کی تخلیق کو اس ے وابستہ فرماتے ہیں: "اہلیس نے جو اپنے متعلق کہا تھا کہ مجھے آگ سے پیدا کیا گیا ہے تو اس سے اس کی خوئے سرکشی کی طرف اشاره تقا- " (الينا من : ٩٠) گویا لفظ جن کے پانچ مفہوم ہوئے : 1 آنشیں مخلوق جو انسان سے پہلے تھی ادر اس پر ایمان لانا چاہئے۔ ﴿ دیماتی لوگ۔ ﴿ غَير مرئی قوتیں۔ ﴾ انسانی جذبات۔ ﴿ البلیس کی خوئ سرکش باق چار مفہوموں پر شاید ایمان لانے ضرورت نہیں۔ اب جو جنوں کے سلسلہ میں ابلیس کا ذکر چھڑ گیا۔ تو ابلیس کے متعلق پر دیزی شخصیق بھی ملاحظہ فرمائیے۔ للصتے ہی: ابلیس؟ : "آدم مایوس ہو گیا۔ ابلیس ابلاس سے ہے جس کے معنی بی مایوس اور ناامیدی ہے۔" (نظام ربوبيت 'ص:۲۳۶) پرویز صاحب کی اس عبارت کامفہوم بیہ نکلتا ہے کہ آدم (نّعوذ باللہ) ابلیس ہو گیا۔ (ب) مردول کی حاکمیت

آپ مردول کی عورتوں پر حاکمیت تسلیم نمیں کرتے اور آیت ﴿ اللّہِ جَالُ قُوَّامُوْن عَلَى اللّبَسَآءِ ﴾ (٣٣:٣) پر "طاہرہ کے نام خطوط" کے ص: ٣٥ سے ص: ٥٨ تک طویل بحث کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ موجودہ تراجم و نفاسیر سب غلط ہیں۔ تراجم اس لیے غلط ہیں کہ وہ عربی تفسیروں کا سامنہوم بیان کرتی ہیں۔ اور عربی تفسیری اس لیے غلط ہیں کہ وہ روایات کی تائید پر لکھی گٹی ہیں اور روایات اس لیے غلط ہیں کہ وہ ظنی ہیں یقینی نہیں۔ اور رسول اللہ سلی لیے ان کا کوئی مجموعہ امت کو نہیں دیا تھا۔ اس کے بعد آپ نے جو صحیح مفہوم بیان فرمایا وہ سے کہ:

- D آیت میں بات میاں ہوی کی ہے ہی نہیں بلکہ معاشرہ کے عام مردوں اور عورتوں کی ہے اور مرد
   عورتوں کو صرف روزی میا کرنے کے کفیل ہیں۔ ان پر حاکم نہیں۔
- اس آیت ﴿ فالصلحت ﴾ کے معنی نیک عور تیں نہیں بلکہ وہ عور تیں ہیں جن کی صلاحیتیں (روزی حاصل ہونے کے بعد) نشودنما پا رہی ہیں۔
- ③ ﴿ فَنتَتْ ﴾ ك معنى خاوندول كى فرمانبردار شين ' بلكه ان صلاحيتوں كو مصرف ميں لانے والى بيں ۔
- 👁 🛛 ﴿ حُفِظتٌ لِلْغَيْبِ ﴾ کے معنی مرد کی غیر حاضری میں اپنی عصمت کی حفاظت کرنے والی نہیں' بلکہ

www.wkrf.net (Tahafuz-e-Hadees Foundation) أنكينه يُرويزيت ٢٠٠٠ (احصه: شقم) طلوع اسلام كا اسلام اس جنین کی حفاظت کرتی ہیں جو ان کے رحم میں ہے۔ عورتوں کی نافرمانی سے مراد اپنے خادندوں کی نافرمانی شیں' بلکہ اپنی صلاحیتوں کا غلط استعال ہے۔ 6 نافرمانی کی صورت میں شمجھانے کا حکم خاوندوں کے لیے نہیں بلکہ معاشرہ کے لیے ہے۔ 6 انہیں بستروں میں علیحدہ چھو ڑنے کا حکم ان کے خاوندوں کے لیے نہیں بلکہ بیہ نظر بندی کی سزا ہے جو  $\bigcirc$ جو انہیں معاشرہ یا حکومت دے سکتی ہے۔ اور نافرمانی سے باز نہ آنے کی صورت میں انہیں مارنے کا تعلق ان کے خاوندوں سے متعلق نہیں ' بلکہ (8) عدالت انہیں بدنی سزا بھی دے سکتی ہے۔ (طاہرہ کے نام خطوط من : ۵۷) يه تو آپ كا ايك بيان تھا۔ اب : ﴿ وَاهْجُرُوْ هُنَّ فِي الْمُصَاجِعِ ﴿ كَا دُوسرا بِيانِ مُفْهوم القرآن سے ملاحظه فرمائيً - لكصح من كه: ''تو اگلا اقدام یہ ہونا چاہئے کہ ان کے خاوند ان سے ملیحد گی اختیار کر لیں اور ای نفسیاتی اثر سے ان میں ذہنی تبدیلی پیدا کرنے کی کو شش کریں۔ `` (مفہوم القرآن' ج: ۱'ص:۱۸۹) گویا مفہوم القرآن کے بیان نے ''طاہرہ کے نام خطوط'' کے پورے بیان کی تردید کر دی۔ وہ یوں کہ اگر اس جملہ میں ضمیر جمع مذکر غائب خاوندوں کی طرف ہے۔ تو اس فعِظوْ هُنَّ اور اصْربُو هُنَ کی ضمیر بھی لامحالہ خاوندوں کی طرف ہی ہو سکتی ہے اور بد بھی معلوم ہو گیا کہ یہاں بات میاں بیوی ہی کی چل رہی ب نه که عام عورتوں اور عام معاشرہ یا حکومت یا عدالت کی۔

### (ج) احكام ميراث

پیلا اقتباس جو انفرادی ملکیت کی بھر پور تائید کرتا ہے درج ذیل ہے (واضح رہے کہ یہاں آپ روایات اور فقہ کی غلطیاں بیان فرما رہے ہیں۔)

''ای مسئلہ وراثت کو لیجیے قرآن نے وصیت کا حکم دے کر انفرادی مصالح کی حفاظت کا پورا بورا سامان کر دیا تھا۔ فقہ اور روایات نے وصیت کو ممنوع قرار دے کر (؟) ان تمام مصالح کو ختم کر دیا۔ پھر قانون وراثت میں تفقہ کی غلطیوں نے قرآن مجید کو کچھ کا کچھ بنا دیا۔ جس سے کروڑوں جائز وارث اپنے آباؤ اجداد کی جائیدادوں سے محروم ہو گئے۔'' اس اقتباس سے معلوم ہوتا ہے کہ قرآن مجید نے تو کروڑوں انسانوں کو جائیداد کا جائز وارث بنایا تھا۔ گرفقہ اور روایات نے انہیں محروم کہ دیا ہے۔

اب دو سرا اقتباس جو خالص قرآنی فکر کا حال ہے۔ اس کے مطابق آپ سرے سے انفرادی جائیداد کے ہی قائل نہیں رہتے اور اس کی رو سے کروڑوں کیا سارے کے سارے ہی مسلمانوں کو جائیداد سے محروم کر دینا چاہتے ہیں (واضح رہے کہ اس مقام پر آپ قرآنی نظام رہو بیت کو ذہن نشین کر ارہے ہیں۔ فرماتے ہیں کہ)

" قرآنی نظام ربوبیت میں چونکہ انفرادی ملکیت اشیائے صرف تک ہی محدود ہوتی ہے۔ للذا ان احکام کا اطلاق صرف انہی اشیاء پر ہو گایعنی انسان کا لباس بستر فرنیجر وغیرہ اور سی اشیاء بطور ترکہ آگے منتقل ہوں گی۔ اگرچہ اس کی اولاد اس کی بھی مختاج نہ ہوگی۔ کیونکہ اس کی تمام ضروریات تو معاشرہ پوری کر رہا ہوگا۔ (نظام ربوبیت'ص:۲۲۹)

نظام ربوبیت کے قیام کے متعلق ہم نے س کتاب کے مضمون ''نظام ربوبیت کا فلسفہ اور تشریف آوری'' کے ذیلی عنوان ''نظام ربوبیت کی تاریخ'' میں پرویز صاحب کے پانچ اقتباس نقل کیے ہیں جن میں۔

- The set of th
- ، ② دو سرے اقتباس سے آپ پورے وثوق سے فرماتے ہیں کہ رسول اللہ نے بیہ نظام منشکل فرمایا تھا۔ (ایصنا من ۱۸۰)
- ③ تیسرے اقتباس میں آپ فرماتے ہیں کہ دور نبوی میں یہ نظام قائم نہیں ہو سکتا تھا۔ کیونکہ اس زمانہ میں انسان کی ذہنی سطح ہنوز اس قابل نہ تھی کہ نظام ربوبیت کے اصولوں کو سمجھ سکے۔ (ایھنا' ص:۳۲۳)
- ادر پانچویں اقتباس میں آپ نے اعتراف فرمایا ہے کہ اس نظام ربوبیت کے موجد پر دیز صاحب خود میں۔ کیونکہ اس نظام کی ضرورت ہی آج کے دور میں محسوس ہوئی ہے۔ ایینا (مقدمہ ص۲۴)۔

پہلا زخ ۔ 'پرویز صاحب فرماتے ہیں کہ: ''اسے (یعنی وحی جلی و خفی کے عقیدہ کو) امام شافعی نے وضع کیا تھا آپ مستملان کے صوبہ میں ۵۰اھ میں پیدا ہوئے اور ۲۰۴۲ھ میں مصر میں انتقال کیا۔ وحی کی مٰدکورہ بلا دو اقسام کی سند کے لیے ایک روایت (وہی مثلہ معہ والی) بھی وضع کی گئی۔ (تصوف کی حقیقت ص۵۲) ''ایک عقیدہ یہ بھی وضع کیا گیا کہ وحی جلی تو بالفاظہ نازل ہوتی تھی لیکن وحی خفی کو صرف خیالات کی شکل میں القا کیا جاتا تھا۔ اس اعتبار سے اس وحی کو الهام کہہ کر پکارا جاتا ہے اور کیی الهام ہے جس کے www.wkrf.net (Tahafuz-e-Hadees Foundation) آئينه يَرُويزيت ٢٠٠٠ ٩٥٥ (حصه ششم) طلوع اسلام كا اسلام

متعلق کہا جاتا ہے کہ اس کا سلسلہ رسول کے بعد بھی جاری ہے اور قیامت تک جاری رہے گا۔ یہ عقیدہ تصوف کی بنیاد قرار پایا۔'' (ایضا ص۵۳)....... جمارے ہاں وحی خفی (یعنی علم بلا الفاظ کا عقیدہ بھی مسلسل چلا آرہا ہے۔ اور غیراز نبی کی طرف الهام کا بھی۔ اور سمی عقیدہ تصوف کی بنیاد ہے ہم نے اوپر کہا ہے کہ امام شافعی نے وحی خفی کا عقیدہ وضع کیا تھا۔ (ایسنا'ص:۵۴)

مندرجہ بلا اقتباسات میں آپ وحی خفی اور الهام کو ایک ہی چیز قرار دے رہے ہیں۔ حلالا کلہ وحی خفی کا تعلق رسول سے ہو تا ہے۔ اور الهام کا عام لوگوں سے الهام عام ہے جو نبی اور غیر نبی دونوں کو ہو سکتا ہے اور جب یہ الهام نبی کو ہو گا تو وحی خفی کی صورت میں ہوگا۔ گویا وحی خفی کی ایک شکل بصورت الهام بھی ہوتی ہے۔ اور یہ ختم ہو چکی ہے تاہم آپ نے ان دونوں (یعنی وحی خفی اور الهام کو ایک سطح پر رکھ کر اسے اوا خر دو سری صدی ہجری کا وضعی عقیدہ قرار دیا ہے جو تصوف کی بنیاد ہے۔

<u>دو سمرا رخ</u>: "قرآن اور حدیث میں تصوف اور صوفی کے الفاظ تک نہیں ملتے۔ تاریخ بتاتی ہے کہ مسلمانوں میں پہلا شخص جو صوفی کے نام سے مشہور ہوا۔ وہ ابو ہاشم عثان بن شریک کوفی تھا۔ صوفیوں کی پہلی خانقاہ سن ۱۳۸ھ میں رملہ (واقع فلسطین) کے قریب قائم ہوئی۔ وہ کوفہ سے اٹھ کر رملہ کی خانقاہ میں آگیا جہاں سن ۱۳۱ھ میں اس کا انتقال ہوا۔" (ایصنا' ص:۲۷)

گویا تصوف کی بنیاد تو سن ۲۰۱۰ھ کے بعد فراہم ہوئی لیکن اس پر عمارت سن ۲۰۰۰ھ تک تیار ہو کر رملہ کی خانقاہ کی شکل میں سامنے آچکی تھی۔ اب اگر تصوف کی بنیاد وحی خفی یا الهام کا دصنعی عقیدہ سمجھاجائے تو سیر عمارت دو سری صدی کے آخر میں بننی چاہئے۔ اور اگر عمارت کا سن ۱۰۰۰ھ میں وجود تسلیم کیا جائے تو تصوف کی بنیاد کچھ اور ہی ہونی چاہئے نہ کہ وحی خفی یا الهام کا وہ عقیدہ جسے امام شافعی نے وضع کیا تھا۔

<u>ا۔ نمازوں کی تعداد</u>: جب کوئی شخص پرویز صاحب سے اییا سوال پوچھ بیٹھے جس کا آپ کوئی واضح جواب نہ دے سکتے ہوں تو آپ سائل کے سامنے پچھ غیر متعلقہ معلومات کا ذخیرہ پھینک دیتے اور ایسی بھول بھلیوں میں الجھا دیتے ہیں کہ اس بے چارے کو بیہ خیال ہی نہ رہے کہ اس کا اصل سوال کیا تھا؟ کسی شخص نے نمازوں کی تعداد کے متعلق سوال کیا تھا کہ قرآن میں نماز کی ادائیگی کی تاکید تو موجود ہے گر نمازوں کی تعداد' رکعات' تر تیب وغیرہ کسی چیز کا بھی ذکر نہیں تو پھر وہی خفی کو مانے کے بغیر کیا چارہ کار

اس سوال کا جواب آپ نے عنایت فرمایا۔ ''یہ تو ہم تبھی پھر عرض کریں گے کہ نماز کے متعلق قرآن کریم میں کیا کچھ ہے۔ سردست آپ اتنا دیکھئے کہ وحی خفی کی حقیقت کیا ہے جس کی رو سے پانچ وقتوں کی نماز فرض ہوئی تھی۔'' (قرآنی فیصلے ص۱۵)۔

المينة بَرُويزيت ٢٠ ١٩٩ (حصه: شم) طلوع اسلام كا اسلام

اس کے بعد آب وتی خفی کی حقیقت بخاری شریف کی حدیث معراج سے درج کر کے بد ثابت فرما دیتے ہیں کہ یہ حدیث سمی یہودی کی وضع کردہ ہے کیونکہ اس سے حضرت مولی کی رسول اکر م پر فضیلت ثابت ہوتی ہے۔ اور آخر میں لکھتے ہیں "بہرحال یہ ہے نمونہ اس وتی خفی کا جس کی رو سے مولوی صاحبان کے مذہب کے مطابق وہ احکام متعین ہوتے تھے۔ جن کا ذکر انہیں وتی جلی میں نہیں ملتا۔ " (ایسنا صدا) اب اگر سائل آپ سے یہ پوچھتا کہ وتی خفی کی حقیقت کیا ہے؟ تو آپ کا یہ جواب ، جیسا کچھ بھی ہے بر محل تھا لیکن مشکل یہ ہے کہ اس کا اصل سوال یہ تھا کہ قرآن کی رو سے نمازوں کی تعداد کیا ہے؟ جس نے آج تک پورا نہیں فرمایا۔

۲۔ قرآن کا متنئد نسخہ : لبعض دفعہ پرویز صاحب ایک دعویٰ کرتے ہیں تو اس کی دلیل ایسی پیش فرماتے ہیں کہ دعویٰ اور دلیل میں کوئی ربط نہیں ہو تا۔ مثلاً آپ لکھتے ہیں کہ:

"اس طرح یہ کتاب (قرآن) ساتھ کے ساتھ محفوظ ہوتی چلی گئی اور جب نبی اکرم ملتی کیا اس دنیا سے تشریف لے گئے ہیں تو یہ بعینہ اس شکل اور اسی تر تیب میں جس میں یہ اس وقت ہمارے پاس ہے۔ لاکھوں مسلمانوں کے پاس موجود اور ہزاروں کے سینوں میں محفوظ تھا۔ اس کی ایک متند کالی (Master Copy) معجد نبوی میں ایک ستون کے قریب صندوق میں رکھی رہتی تھی۔ یہ وہ نسخہ تھا جس میں نبی کارم سرحی کی ایک متند کالی (Master Copy) معجد نبوی میں ایک ستون کے قریب صندوق میں رکھی رہتی تھی۔ یہ وہ نسخہ تھا جس کی بی میں یہ اس کی ایک متند کالی متند کالی اور ای کے سینوں میں محفوظ تھا۔ اس کی ایک متند کالی متند کالی (Master Copy) معجد نبوی میں ایک ستون کے قریب صندوق میں رکھی رہتی تھی۔ یہ وہ نسخہ تھا جس میں نبی کی کہ متند کالی کی متند کالی متون کے تعلیم ایک متون کے قریب صندوق میں رکھی رہتی تھی۔ یہ وہ نسخہ تھا جس معند کالی ایک متند کالی (Master Copy) معرد نبوی میں ایک ستون کے قریب صندوق میں رکھی رہتی تھی۔ یہ وہ نسخہ تھا جس میں نبی کرم سب سے پہلے وہی کہ کھواتے تھے اسے ام یا ام کہتے تھے۔ اور اس ستون کو اسطوانہ مصحف کہ جاتا تھا۔ اس مع نبی کر صحف کہ ایک ستون کے نبی کرم کی ذیر نگرانی اس مصحف سے اپنے اپنے مصاحف کھی کھی کہ نبی اگر کرتے تھے۔ اس کتاب کی اشاعت اس قدر عام ہو گئی کہ نبی اگرم نے اپنے آخری خطبہ جے (جمع الی الوداع) کے خطبہ میں لاکھوں نفوس کو مخاطب کر کے لوچھا۔ کیا میں نہ تر میں ایکھوں نفوس کو مخاطب کر کے لوچھا۔ کیا میں نبی تم کو خدا کا بیغام پر پڑی دی ۔

چاروں طرف سے سیہ فضا گونج اعظمی کہ ہاں آپ نے پہنچا دیا ہے۔ '' (طلوع اسلام' فروری ۸۲' ص۱۱) اب دیکھئے دعومٰی میہ ہے کہ حضور اکرم کی وفات کے وقت قرآن کریم کے موجودہ تر تیب کے لحاظ سے لاکھوں نسخ امت کے افراد کے پاس موجود تھے اور دلیل پیش فرما رہے ہیں لاکھوں افراد تک پیغام پہنچانے کا اور وہ بھی روایات سے کیا اس پیغام رسالت کے پہنچانے کے اقرار سے از خود سے ثابت ہو جاتا ہے کہ قرآن کریم کی ایک متند کانی بھی تھی۔ جس کی لاکھوں نقول صحابہ کرام بڑیں تھیں موجود تھیں؟

۸۔ بنائے فاسد علی الفاسد

پرویز صاحب بسا او قات اپنے سمی غلط نظریہ یا محتاج شوت بات کو پورے ونوق سے یوں بیان فرماتے ہیں کہ اس کے مسلم ہونے میں سمی کو شک ہی نہیں پھراس مشتبہ بات کو بنیاد قرار دے کر اس پر نئی بحث کی عمارت اٹھاتے ہیں مثلاً۔

آئمينه يَرويزيت ٢٠ ٧ 902 (حصه: ششم) طلوع اسلام كا اسلام

ا۔ شرح زکوہ : شرح زکوہ کے متعلق آپ اکثر فرمایا کرتے ہیں کہ زکوہ کی ادائیگی کا اصولی حکم تو قرآن میں ہے۔ لیکن اس کی جزئیات یعنی نصاب زکوہ' محل نصاب اشیاء' شرح زکوہ اور شرائط زکوہ وغیرہ رسول اللہ نے صحابہ کے مشورہ سے اور اپنے زمانہ کے تقاضوں کے مطابق طے فرمائی تھیں۔ یہ ہے بنیاد پھر وہ مسلمانوں کو مشورہ یہ دیتے ہیں کہ وہ بھی قرآن کے احکام کی جزئیات (اور اس طرح زکوہ کی بھی) مشورہ سے اور زمانہ کے تقاضوں کے مطابق طے کیا کریں۔

اب سوال میہ پیدا ہو تا ہے کہ کیا واقعتا زکادۃ کی جزئیات صحابہ کے مشورہ سے طے پائی تھیں؟ اس بات کا ثبوت کبھی نہیں دیا کرتے۔ البتہ مسلمانوں کو ایسا مشورہ ضرور دیا کرتے ہیں۔

۲. اطاعت رسول -- تقليد · فرمات بي:

''مقلد آئمہ ہوں یا مقلد روایات۔ تقلید کی تائید میں ان کی دلیل سے ہوتی ہے کہ ہم رسول اللہ یا صحابہ کبار یا آئمہ فقہ کی تقلید کرتے ہیں۔ وہ سے کہتے وقت اتنا ہی نہیں سوچتے کہ رسول اللہ وصحابہ کبار یا آئمہ فقہ کسی کے مقلد نہیں تھے۔ وہ مسائل زندگی کا حل نود سوچتے تھے۔ آپ بھی اپن مسائل زندگی کا حل خود تلاش سیجتے۔ (اسباب زوال امت ص۱۰) اس میں غلط بنیادیں درخ ذیل ہیں:

- تقلید صرف آئمہ فقہ کی اتباع غیر مشروط کو کہتے ہیں اور اس کا مسلمانوں کو کہیں تکم نہیں دیا گیا۔ للذا
   تقلید شخص حرام ہے۔ جب کہ رسول اللہ اور صحابہ کبار کی اتباع سنت رسول کی اتباع ہے۔ جو کہ
   قرآن کی رو سے لازم وواجب ہے لیکن آپ ان دونوں چیزدں کو ایک سطح پر لے آئے ہیں۔
- ارسول اللہ بھی دینی مسائل خود نہیں سوچتے تھے۔ بلکہ متبع وحی اللی تھے اور اس کے منتظر رہتے تھے۔
- ③ صحابہ کرام بڑی ایک اور آئمہ اپنے سب مسائل زندگی میں سنت رسول کے متبع سے اور یہ تقلید نہیں بلکہ اتباع رسول ہے۔

بھر ان غلط بنیاددں کے باوجود مسلمانوں کو مشورہ دے رہے ہیں کہ آپ کو سنت رسول کی پیروی کی کوئی ضرورت نہیں۔ براہ راست قرآن سے مسائل زندگی کا حل خود تلاش سیجیے۔

س- نظام ربوبیت کا قیام: فرمانے میں:
"جیسا کہ گذشتہ ابواب میں لکھا جا چکا ہے کہ نبی اکرم نے جال نثار رفقائے کار کی معیت میں شکیں "جیسا کہ گذشتہ ابواب میں لکھا جا چکا ہے کہ نبی اکرم نے جال نثار رفقائے کار کی معیت میں شکیں سال میں اپنے زمانے کے حالات کے مطابق قرآن کے اس نظام (ربوبیت) کو متشکل فرما دیا۔ جس کو اس نے انسانی معاشرہ کا منتہلی قرار دیا ہے۔ لیکن بعد کے مسلمانوں نے اس پروگر ام کو کپس پشت ڈال دیا ہے۔ لیکن بعد کے مسلمانوں نے اس پڑھا کر کی معیت میں شکیں در اس نظام (ربوبیت) کو متشکل فرما دیا۔ جس کو سال میں اپنے زمانے کے حالات کے مطابق قرآن کے اس نظام (ربوبیت) کو متشکل فرما دیا۔ جس کو در اس نے انسانی معاشرہ کا منتہ پی قرار دیا ہے۔ لیکن بعد کے مسلمانوں نے اس پروگر ام کو کپس پشت ڈال دیا دیا در میں اپنے ذال دیا ہے۔ لیکن بعد کے مسلمانوں نے اس پروگر ام کو کپس پشت دال دیا ہے۔ دیکن بعد کے مسلمانوں نے اس پروگر ام کو کپس پشت دال دیا ہے۔ دیکن بعد کے مسلمانوں نے اس پروگر ام کو کپس پشت دال دیا ہے۔ دیکن بعد کے مسلمانوں نے اس پروگر ام کو کپس پشت دال دیا ہے۔ دیکن بعد کے مسلمانوں نے اس پروگر ام کو پس پشت دال دیا ہے۔ لیکن بعد کے مسلمانوں نے اس پروگر ام کو پس پشت دال دیا ہے دیکن دیا ہوں نے دیک مسلمانوں نے معام کو بیل ہوت دال ہوں دیا ہے۔ دیکن ہوں دی ہوں ہوت دال میں دیا ہوں ہوں ہوں دیا ہوں دی دیا ہوں دی

www.wkrf.net (Tahafuz-e-Hadees Foundation) آئینہ بَرویز تیت 💛 103 🛠 (حصہ: ششم) طلوع اسلام کا اسلام لیے آپ تاریخ سے پچھ نہیں بتایا کرتے۔ جیسا کہ انہیں خود بھی اعتراف ہے۔ (ن- رص ۳۲۳) وہ قرآن ہے بھی سچھ شعیں بیان فرماتے البتہ اپنی قرآنی بصیرت پر ہی اس کی بنیاد استوار فرماتے ہیں اور مسلمانوں کو نشاہ مانیہ کی تاکید فرمایا کرتے ہیں۔ جیسا کہ آپ کے ترجمان ماہنامہ طلوح اسلام کے ٹاعظ پر جلی الفاظ میں لکھا جاتا ہے۔ '' قرآنی نظام ربوبیت کا پامبر'' ۲۰ یتیم یوتے کی وراثت: قرآنی فیصلے ص ۱۳۱ پر فرماتے ہیں کہ: ''وراثت کے قانون میں ایک چیز کو ہمیشہ سامنے رکھنا چاہئے اور وہ ہے قائم مقامی'' وراثت کا سارا دارومدار قائم مقامی پر ہے۔ "اگلا اصول میہ بتاتے ہیں کہ باپ کی دفات سے اس کا بیٹا قائم مقام ہو جاتاب - " (حواله ايضاً) اب سوال تو یہ ہے کہ اتنے اہم اصول کا خبوت کیا ہے؟ یہ قرآن کی کو نسی آیت کے مطابق ہو؟ کیا مرا ہوا شخص بھی دارث ہو سکتا ہے کہ اس کی دراشت کی قائم مقامی کا سوال پیدا ہو؟ تاہم آپ امت کو ایسا مشورہ ضرور دے کیتے ہی۔ ۵۔ تطریبہ ارتقاء : فرماتے ہیں کہ: "بہم پہلے دیکھ چکے ہیں کہ قرآن نے بتایا ہے کہ منزل انسانیت میں پہنچ کر زندگی کی ارتقائی حالت وہ نهیں رہی جو حی**وانات ت**ک تھی۔'' (ن۔ ر ص۵۸) یہ تو ہے ''بنیاد'' (جو قرآن نے بتائی ہے) اور مشورہ یہ ہے کہ آپ نظام ربوبیت کے پروگرام میں شامل ہو کر انسانی ذات کی مزید ارتقائی م<sup>ر</sup>ازل طے کریں۔

پرویز صاحب کے ''ہاتھ کی صفائی'' آپ اس کتاب میں بہت سے مقامات پر د کچھ چکے ہیں۔ للذا میں یہاں صرف چند اشارات پر اکتفا کروں گا۔

ا- تحریف لفظی : عند الضرورت پردیز صاحب قرآن کی آیات میں بھی تھوری بست تحریف فرما کیلتے ہیں۔ مثلاً:

ا۔ دنیوی خوشحالی: آپ کے نظریہ کے مطابق مومن کی دنیوی زندگی کی خوشحالی ہی اس کی اخروی فلاح کی صانت ہے۔ جب کہ قرآن اخروی فلاح کے ساتھ دنیوی خوشحالی کو پند ضرور کرتا ہے لیکن اے لازم قرار نہیں دیتا۔ اب پرویز صاحب نے اپنے نظریہ کی تائید میں قرآنی آیات میں جیسے تحریف فرمائی وہ یوں ہے: ''اس لیے کہ اسلام غلبہ اور قوت کا دین ہے فَبِانَّ حِزْبَ اللَّهُ هُمُ الْغَالِبُونَ (غلبہ اور تمکن اللہ کے للکُر کے لیے ہے۔'' (مقام حدیث ص ۲۲۳) www.wkrf.net (Tahafuz-e-Hadees Foundation) کر آئین تردیزیت اور غالبا تحریف ہی کی وجہ سے آپ نے اس آیت کا حوالہ درج کرنا بھی پند شیس فرمایا۔ یہ سورہ مجادلہ ک آخری آیت ہے اور یوں ہے۔ المجادلہ ۸۵/۲۲) فلاح کالفظ عوماً فلاح اخروی کے لیے بولا جاتا ہے اور غلبہ کا تعلق اس دنیوی زندگی سے ہے لندا آپ نے مسلمون کی بجائے غالبون ہی درج کرنا مناسب سمجھا اور مزید بے احتیاطی یہ کی کہ اِنَّ سے پہلے ف بھی برها دی۔

۲۔ مساوات مردو زن: قرآن کہتا ہے کہ "جیسے مردوں کے عورتوں پر حقوق ہیں ویسے ہی عورتوں کے مردوں پر جقوق ہیں ویسے ہی عورتوں کے مردوں پر جموع ہیں۔ تاہم مردوں کو عورتوں پر درجہ یا فضیلت حاصل ہے (۲۲۸:۲) کیکن پرویز صادب "مساوات مردو زن" کے قائل ہیں۔ للذا وہ اس " کی طرفہ فضیلت کو کیو کر تشلیم کریں؟ وہ دو طرفہ فضیلت کو (یعنی کسی پہلو میں مردوں کی عورتوں پر اور کسی پہلو میں عورتوں کر تشلیم کریں؟ وہ دو طرفہ فضیلت کو (یعنی کسی پہلو میں مردوں کی عورتوں پر اور کسی پہلو میں عورتوں کی مردوں پر قائل ہیں۔ للذا وہ اس " کی طرفہ فضیلت کو کیو کر تشلیم کریں؟ وہ دو طرفہ فضیلت کو (یعنی کسی پہلو میں مردوں کی عورتوں پر اور کسی پہلو میں عورتوں کہ مردوں کی عورتوں پر اور کسی پہلو میں عورتوں کی مردوں پر تو تسلیم کر سکتے ہیں۔ مردوں کی عورتوں پر اور کسی پہلو میں عورتوں کی مردوں پر تو تسلیم کر سکتے ہیں۔ مردوں کی عورتوں پر اور کسی پہلو میں عورتوں کی مردوں کی عرفی کسی پر دی عاد مردوں کی عورتوں پر اور کسی پہلو میں عورتوں کہ مردوں کی عورتوں پر اور کسی پہلو میں عورتوں کہ مردوں کی عورتوں پر اور کسی پہلو میں عورتوں کہ مردوں کی عورتوں پر اور کسی پہلو میں عورتوں کی مردوں پر تو تسلیم کر سکتے ہیں۔ صرف مردوں کی عورتوں پر فضیلت تسلیم منیں کرتے چنانچہ اپنے اس نظریہ کی تائید میں جو آیت پین فرمانی فرائی ہے وہ ہے دفضا کی عورتوں پر فضیلت کسلیم مردوں کی عورتوں کی عربت مردوں کی عربی مردوں کی عورتوں پر تو تسلیم مردوں کی عورتوں پر محضی در محضی (طاہرہ کے نام خطوط صر ۲)

وو سرے مقام پر فَضَّلَ بَعْضَكُمْ عَلَى بَعْضٍ فِى التِزْوَقِ (١: ٢١) ب يمال كم ك ساتھ فصلنا نبيس بكمه فَضَّلَ ب-

آپ نے فضلنًا کا لفظ (۲۰:۳۵) سے لیا۔ اور بَعْضَکُمْ علی بعضِ (۱:۱۷) کا ہے اور اس کو دونوں مقامات کے سیاق وسباق سے بے نیاز ہو کر مسادات مردو زن کے موضوع کے لیے یہ جملہ فٹ فرمالیا۔

<u>۳۔ آیات کے بے کار جھے :</u> آپ بعض دفعہ آیات کا مفہوم بیان فرماتے فرماتے آیات کے بعض حصول کا مفہوم گول کر جاتے ہیں۔ اور انہیں بیکار سمجھ کر اس کا مفہوم چھوڑ جاتے ہیں۔ اور ایسی نوبت آپ کو عموماً معجزات کی مشکل کے وقت پیش آتی ہے۔ مثلا۔

- I قرآن میں ہے کہ "جب مویٰ نے اپنی قوم کے لیے پانی مانگا تو ہم نے اصرب بعصاک الحجر لینی "اپنی لائھی پتھر پر مارو" آیت کا بیہ کلزا قرآن میں دو مقامات ۲۰:۲۲ اور ۲۳:۲۲ پر مذکور ہے پرویز صاحب ان دونوں مقامات پر ان الفاظ کا ترجمہ یا مفہوم گول کر گئے ہیں۔
- الا حضرت علی کی پیدائش بن باب ہونے کا ذکر قرآن میں وضاحت سے موجود ہے لیکن آب اس "فیر فطری" کو بھلا کیسے مان لیں للذا سول آل عمران میں جہال وَلَمْ يَمْسَسْنِيْ بَشَرًا (٣٢:٣٠) کے الفاظ

آئمينة بَرويزيت ٢٠٠٠ 905 (حصه: عشم) طلوع اسلام كا اسلام آئے تو آپ فے مفہوم القرآن میں ان الفاظ کا کچھ مفہوم نہیں بتایا۔ **۳۔ بار بار** : اگر قرآن میں کوئی تھم ایک بار مٰدکور ہو لیکن پرویز صاحب کے ہاں اس <sub>کی</sub> اہمیت اتن زیادہ ہو کہ قرآن کو وہ تھم بار بار ذکر کرنا چاہئے تھا۔ تو آپ یہ بار بار کی ناکید قرآن کے ذمہ لگا دیتے ہیں۔ مثلاً آپ فرماتے ہیں: •• قرآن بار بار مسلمانوں کو تھم دیتا ہے کہ اپنے پاس اتن قوت جمع رکھو کہ اس سے مخالفین کے دل ر تمهارا رعب چھایا رہے۔ (م-ح ص ٢٢) اب دیکھتے قرآن میں یہ عظم صرف ایک بار آیا ہے (١٠:٨) بھے آپ بار بار کمہ کر قرآن کے ذمہ لگا رہے ہیں اور جن باتوں کا فی الواقع قرآن میں بار بار ذکر آیا ہے مثلاً اللہ اور یوم آخرت پر ایمان۔ صلوة وزکوۃ وغیرہ تو ان جیسے احکام کے آپ اتنے زیادہ مفہوم بیان کر دیتے ہیں جن کے نتیجہ کے طور پر عملی کحاظ سے ہر تحکم سے چھٹی مل جاتی ہے۔ صرف آپ کے نظام ربو بیت کا ذکر خیریا اس کے لوا زمات باقی رہ جاتے اس طرح حضرت عمر رائلتھ نے جو ایک بار ایک خاص موقعہ پر کسی خاص مصلحت کے تحت فرمایا تھا کہ حسبنا کتاب اللہ تو اس جملہ کا ایک تو مفہوم آپ حضرت عمر تناشد کے مفہوم کے برعکس مراد لے لیتے ہیں' دو سرے آپ اس جملہ کا ذکر کرتے وقت اکثر یوں لکھتے ہیں "جیسے حضرت عمر فرمایا کرتے تھے۔ اور اس کی تفصیل پہلے گزر چکی ہے۔ ۴۲۔ حوالہ جات : لبعض دفعہ پر دیز صاحب کوئی ایس اہم بات کہہ دیتے ہیں جس کے لیے حوالہ کی شدید ضرورت ہوتی ہے۔ گر آپ اس کی قطعاً ضرورت نہیں سبجھتے اور ایس باتیں لاتعداد ہیں چند ایک کی طرف

Ⅱ رسول اللہ نے نظام ربوبیت قائم فرمایا تھا۔ ⊠ آپ نے زکوۃ کی شرح صحابہ سے باہمی مشورہ سے طے کی تھی۔ ③ مسجد نبوی میں ایک صندوق تھا جب کوئی آیت نازل ہوتی تو آپ اس صندوق میں پڑی ہوئی قرآن کی ماسٹر کاپی میں لکھوا لیتے تھے۔ وغیرہ وغیرہ۔ ایدی تمام باتیں ''طلوع اسلام'' کی ''موضوعات'' ہیں۔

اشاره كرناكافي سمجقتا ہوں۔

¢.

æ æ æ

شميمه  $\times$  906  $\langle \times \rangle$ آئينه يَرويزيت ( ضميمه ) طلوع اسلام سے چند بنیادی سوالات لِيَهْلِكَ مَنْ هَلَكَ عَنْ بَيِّنَةٍ وَّيَحْيى مَنْ حَيَّى عَنْ بَيِّنَةٍ (٣٢:٨) 💮 وحی اور قرآن کیا کوئی ایس واضح آیت قرآن میں موجود ہے جس سے معلوم ہو کہ وحی تمام تر قرآن میں  $\bigcirc$ محصور ہے؟ اگر وجی اللی تمام تر قرآن میں محصور ہے تو ہتائے کہ رسول اللہ سٹی نے ہجرت تحکم اللی کے مطابق کی تھی یا از خود ہی نگل کھڑے ہوئے تھے اگر تھکم الٰہی ہے ہوئی تھی تو یہ تھکم قرآن میں کہاں ہے؟ اور اگر بلا تحکم اللی ہی آبُ نکل کھڑے ہوئے تو حضرت یونس سلين اپر کیوں عتاب نازل ہوا تھا؟ · حديبية ك موقعة ير رسول الله مترية في تمام صحابة ب خون ير بيعت لين ك بعد حقير شرائط ير ادر تمام صحابہ کی مرضی کے خلاف جو صلح کی تھی۔ وہ تھم اللی سے کی تھی یا از خود ہی کر لی تھی؟ اگر آپ سلی کیل نے از خود کرلی تھی تو آپ سل کیل نے مشورہ کے واضح تھم کے بعد اپیا کیوں کیا؟ اور اگر بحکم اللی ا کی تھی تو بیہ حکم قرآن میں کہاں ہے؟ آپ ملتی این بست می ایس پیش گوئیاں کیں۔ جو قرآن میں مذکور نہیں ایس پیش گوئیاں کچھ تو آپ سلٹیڈ کی زندگی میں ہی یوری ہو گئیں کچھ آپ سٹیڈ کی وفات کے بعد۔ کوئی پیش گوئی ایس سیں جو صحیح ردایت سے ثابت ہو پھروہ غلط ثابت ہو۔ ایسی انبائے غیب کا رسول اللہ ملتہ یلم کے پاس کیا ذریعہ تھا؟ (الف) قرآن کا بیان کیا چیز ہے؟ کیا اس بیان کی حفاظت کی ذمہ داری بھی اللہ تعالیٰ نے لے رکھی ہے۔ با نہیں؟ (ب) اگر قرآن کے بیان کی حفاطت کی ذمہ داری بھی اللہ تعالیٰ نے لے رکھی ہے وہ اللہ نے پوری کی ہے یا نہیں؟ اور اگر کی ہے تو کیسے؟ (ج) قرآن کے بیان کو اگر قرآن سے الگ کر دیا جائے تو قرآن کے الفاظ کی حفاظت کا کچھ فائدہ ہے؟

### 🕑 استواء على العرش

آر الله تعالى عرش پر یا او پر نمیں (بلکہ ہر جگہ موجود ہے) تو قرآن کہاں سے نازل ہو تا تھا؟

(۵) (الف) انسانی ذات کے ارتقاء کیلئے پرویز صاحب اپنے صراط متنقیم اوپر کو کیوں لے جاتے ہیں۔
(5) (الف) انسانی ذات کے ارتقاء کیلئے پرویز صاحب اپنے صراط متنقیم اوپر کو کیوں لے جاتے ہیں۔

(ب) الله تعالى اي "ام" كو "ساء" - "ارض" يركيون الارتاج؟ (نظام ربوسيت ص ٢)

## 🚱 فرشتوں کاخارجی وجود اور تشخص

- آگر فرشتوں کا خارجی وجود نہیں تو قرآن کو کون کر سول اللہ ملتی ہیں کے دل پر اتار تا تھا؟
- ··· سیہ جبر کیل اور میکا کیل کیا چیز ہیں؟ کراما کا تبین کون ہیں؟ تین ہزار یا پانچ ہزار ملائکہ کی کیا حقیقت ہے جو جنگ بدر میں صرف ۳۱۳ غازایدں کی مدد کے لیے نازل ہوئے تھے؟

💮 وحی اور کتابت

- آگر وحی اللی کے لیے اور تعمیل احکام وحی کے لیے کتابت ضروری ہے تو جن انہیاء کو کتاب دی ہی نہیں گئی۔ ان کی امتوں پر احکام وحی کی تعمیل فرض تھی یا نہیں؟ نیز ان قوموں پر کیوں عذاب آیا تھا؟
- اس مولیٰ ملینے اپر تورات اس دقت نازل ہوئی جب آپ فرعون سے نجات حاصل کرنے کے بعد مقام تیہ میں تھے۔ تورات کے نزدل سے پہلے کی دحی اگر کتابت نہ ہونے کی وجہ سے داجب التعمیل نہیں تھی۔ تو فرعونیوں کو غرق کیوں کیا گیا؟

طلوع اسلام کا دعویٰ ہے کہ دین دور نبوی طلی کے میں کے الٰیؤم اکٹملٹ لکٹم دیند کٹم ہے کہ رو سے کلوع اسلام کا دعویٰ ہے کہ دین دور نبوی طلی میں کے الٰیؤم اکٹمل ہو چکا ہے تو پھر کمل ہو چکا ہے تو پھر



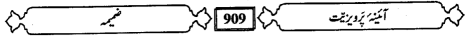
🚯 مشوره

اللی طلوع اسلام کا دعوئی ہے کہ قرآن میں صرف اصول بیان ہوئے ہیں ان کی جزئیات آپ طلق یہ مجلم اللی <sup>(1)</sup> صحابہ سے مشورہ کر کے اور اقتضآت زمانہ کے مطابق طے فرمایا کرتے تھے۔ کیا طلوع اسلام کسی ایک ایسے مشورہ کی تفصیل پیش کر سکتا ہے جس کا تعلق تشریعی امرے ہو۔ یعنی اس کا تعلق نمازوں کی تعداد' اوقات' رکعات' تر تیب وغیرہ سے ہویا ذکوۃ کے نصاب اور شرح کے متعلق یا ج کے مناسک کے متعلق ہویا طلاق اور رضاعت سے متعلق' وراثت سے متعلق ہویا جماد کے احکام سے متعلق ہو؟

**جے خلن اور لیقین** 

(i) دین کے لیے یقینی ہونا ضروری ہے اور یقینی چیز صرف قرآن ہے اب قرآن کی جو جزئیات مرکز ملت طح کرے گا۔ وہ یقینی تو نہیں ہو سکتیں کیونکہ وہ قرآن میں نہیں ہیں۔ پھر کیا یہ دین کا حصہ اور واجب التعمیل ہوں گی؟ آگر یہ جزئیات شریعت بن سکتی ہیں۔ تو پھر سنت رسول ملتی کی کو کنہ یں تکی؟
 ۱۳ التعمیل ہوں گی؟ آگر یہ جزئیات شریعت بن سکتی ہیں۔ تو پھر سنت رسول ملتی کی کوں نہیں بن تکی؟
 ۱۹ التعمیل ہوں گی؟ آگر یہ جزئیات شریعت بن سکتی ہیں۔ تو پھر سنت رسول ملتی کی کوں نہیں بن تکی؟
 ۱۹ التعمیل ہوں گی؟ آگر یہ جزئیات شریعت بن سکتی ہیں۔ تو پھر سنت رسول ملتی کی کوں نہیں بن تکی؟
 ۱۹ فلنی ہونے کی متعلق جو کچھ اعتراضات حدیث پر کئے جاتے ہیں مثلاً بشری لغزشیں یا میلانات وعواطف 'کیا یہ مرکز ملت ان سے محفوظ و مصون ہو گا؟
 ۱۹ جب تک مرکز ملت قائم ہو کر اصولی احکام کی جزئیات طے نہیں کرتا اس وقت تک ان اصولی احکام کی جن سند کی گی ہونے ہیں مرکز ملت ان سے محفوظ و مصون ہو گا؟
 ۱۹ جب تک مرکز ملت ان سے محفوظ و مصون ہو گا؟
 ۱۹ جب تک مرکز ملت ان سے محفوظ و مصون ہو گا؟
 ۱۹ جب تک مرکز ملت ان ہو کر اصولی احکام کی جزئیات طے نہیں کرتا اس وقت تک ان اصولی احکام کی شد کی تو ہو گا؟
 ۱۹ جب تک مرکز ملت قائم ہو کر اصولی احکام کی جزئیات طے نہیں کرتا اس وقت تک ان اصولی احکام مثلا آج آگر کوئی شخص مسلمان ہو تو وہ احکام دین کی لغیل کیسے کرے؟
 ۱۹ ایک سے زیادہ ظن یا طنون کا مجبوعہ کی واقعہ کے متعلق یقین پیدا کرتا ہے یا مزید بدخلنی؟ آگر مزید بدخلنی پیدا کرتا ہے تو قرآن نے شادوتوں کا نصاب کیوں مقرر کیا ہے؟ اور آگر مزید بدخلنی؟ پر کی ہونے ہیں کیوں اعتراض جا ہو؟

واضح رب که مشوره صرف تدبیری امور میں ہو تا ب تشریع میں نہیں۔



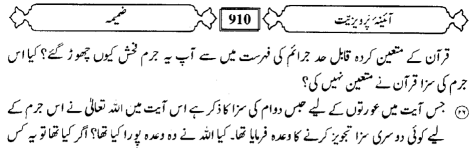
🚯 اطاعتِ رسول سُتَّى اللهُ

(1) پرویز صاحب فرماتے ہیں کہ قرآن کی تعلیم کا بنیادی نقط ہے ہے کہ اطاعت صرف خدا کی کی جا کتی ہے۔ اس کے علادہ کمی اور کی نہیں۔ (مقام حدیث ص ۱۲) اب جو انبیاء اپنی قوم کو فاتقواللہ واطیعون (۱۲۹۰-۱۰۰-۱۲۱) یعنی ''ڈرو اللہ سے اور اطاعت میری کرو'' کہتے رہے۔ ان کے متعلق کیا خیال ہے؟ کیا دہ لوگوں سے اس بنیادی نکتہ کو او جھل رکھ کر اور خدا کا نام بھی لئے بغیر اپنی ہی اطاعت کی ترغیب دے کر نعوذ باللہ لوگوں سے شرک کرواتے رہے ہیں؟

اگر اطاعت رسول کی بھی درست نہیں تو مرکز ملت کی اطاعت کیے درست ہو سکتی ہے؟
 کیا وجہ ہے کہ امت کیلئے اسوہ حسنہ رسول کی ذات کو قرار دیا گیا ہے۔ قرآن کو نہیں دیا گیا؟ (۲۲–۲۱)

(6) کتابت حدیث

- ورج ذیل آیت کا کیا معنی ہے؟ ﴿ سَنْقُو نُكَ فَلاَ تَنْسَلَى اِلاَّ مَاشَآءَ اللَّهُ ﴾ (٨:٢٠٢) "بهم تهيں پڑھائيں گے جسے تم بھولو گے نہيں مگر جو اللہ چاہے۔"
- برم فخش کیا چیز ہے؟ جس کی سزا عورتوں کے لیے حبس دوام ہے۔ اور اس کا نصاب شہادت زنا کے برابر ہے۔ یعنی چار شہاد تیں <sup>(1)</sup> درکار ہیں؟ پھر جب اس "جرم فخش "کی سزا خود قرآن نے بتا دی تو یہ حد ہے اسلامی تاریخ میں کیا یہ سزا کسی مجرمہ کو ملی ہے؟
  - (iv) پرویز صاحب قرآنی فیصلے ص ۱۶۲ پر لکھتے ہیں کہ: ''قرآن کی مقرر کردہ سزائیں چار پارنچ جرائم سے زیادہ کے لیے متعین ہی نہیں۔ وہ جرائم جن سے حفاظت نفس (قتل) حفاظت اموال (سرقہ) حفاظت عصمت (زنا) اور قذف اور حفاظت مملکت (بغاوت) خطرہ میں پڑ جائے۔''
    - ۞ تفصیل کے لیے دیکھتے'''طاہرہ کے نام خطوط'' ص: ۱۹۵'۱۹۲

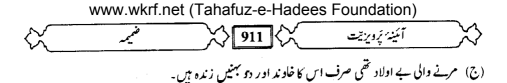


آیت کی رو سے پورا ہوا؟ نیز بعد ازاں کیا حبس دوام کی سزا باقی رہی یا ختم ہو گئی؟

🚯 وراثت

- آپ لکھتے ہیں کہ "وراثت کا سارا دارومدار قائم مقامی پر ہے۔" اقرآنی فیصلے صا۱۳ ) یہ اتنا اہم اور بنا ہو اور بنادی اصول قرآن کی کون می آیت سے ماخوذ ہے؟
  - 🕥 کیا مراہوا شخص دارث بن سکتا ہے؟ گھر جو شخص خود دارث نہیں ہے اس کی قائم مقامی کیسی؟
- قرآن نے میتم پوتے کا دادا کے ترکہ میں سے حصہ کونی آیت میں ذکر کیا ہے؟ چو نکہ رسول اللہ سی تیت میں ذکر کیا ہے؟ چو نکہ رسول اللہ سی تیت میں خود عبد المطلب کے میتم پوتے تھے اور انہیں وراثت میں سے حصہ بھی نہیں ملا تھا۔ لہذا میتم پوتے کے حصہ کے حصہ کے لیے بالحضوص قرآن میں داخت تھم آنا چاہئے تھا۔
   آپ قرآنی قانون وراثت پر تبصرہ کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہ:
  - ی جب ہوت ہے ہے کہ قرآن کریم نے اپنی چار مختصر می آیات میں پورے کا پورا قانون وراثت جس حسن وخوبی اور جامعیت واکملیت کے ساتھ بیان کر دیا ہے جب نگہ بصیرت اس پر غور کرتی ہے تو انسان قرآن کے اس اعجاز پر وجد کرنے لگ جاتا ہے۔ '' (قرآنی فیصلے ص ۱۱۳) پھر موجودہ فقہی قانون وراثت پر تبصرہ کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہ:
  - ''اور سب سے بڑی افسو سناک صورت میہ ہے کہ اس قانون کی رو سے میہ تسلیم کرنا پڑتا ہے کہ (معاذ اللہ) خدا چو تھی جماعت کے بچوں جتنا بھی حساب نہیں جانتا اس اصول کو ایک بچہ بھی جانتا ہے کہ جب کسی چیز کو مختلف حصوں میں تقسیم کیا جائے تو تمام حصوں کی حاصل جمع ایک آنا چاہئے۔ اگر حاصل جمع ایک نہیں آتی تو ریاضی کے ابتدائی قاعدے کی رو سے سہ تقسیم غلط ہے۔ مثلاً: ۲/۱+ ۲/۱+ ۲/۱= ایہ تقسیم درست ہے۔ لیکن:

اب اگر طلوع اسلام وجد میں آگر مندرجہ ذیل صورتوں میں ترکہ کی تقسیم اس طرح بتا دے کہ اللہ تعالیٰ کی ساب دانی پر کوئی حرف نہ آئے تو یہ اس کی مہریانی ہوگی۔ (الف)مرنے والی ہیوی کا خادند' ۳ بیٹیاں اور ماں باپ دونوں زندہ ہیں۔ (ب) مرب والے کی بیوی فوت ہو چکی ہے۔ صرفِ ایک بیٹی اور ماں زندہ ہے۔



(1) وصيت

بور صاحب کے نزدیک وصیت کرنا ہر مسلمان پر اس لیے واجب ہے کہ قرآن میں چار بار تاکید آئی ہے۔ اب قرآن میں جمال وصیت کی تاکید آئی ہے ' وہال قرضہ کی ادائیگی کی بھی تاکید آئی ہے تو اگر چار بار ذکر آنے سے وصیت واجب ہو جاتی ہے تو چار بار ذکر آنے سے قرضہ اٹھانا اور پھر بغیر ادائیگی کے مرجانا کیوں واجب نہیں ہو سکتا؟

🕞 مرکز ملت

- مرکز ملت قرآنی اصولوں کی جو جزئیات متعین کرے گا وہ سمی صورت میں بھی "بہما اندل اللہ نہیں

   مرکز ملت قرآن کہتا ہے کہ جو کوئی بہما اندل اللہ کے علاوہ فیصلہ کرے تو ایسے لوگ کافر' طالم اور فاسق

   یہی۔ (۵۔ ۴۴۔ ۲۵۔ ۴۷۔ ۲۷)۔
- تو کیا مرکز کی متعین کردہ جزئیات کی اطاعت صریح کفر و شرک نہ ہو گا؟ س کیا موجودہ دور میں دنیا بھر کے مسلم ممالک کا ایک مرکز ملت پر متفق ہونا ممکن ہے؟ اگر ہر ملک الگ الگ مرکز ملت بنائے تو قرآنی احکام کی جزئیات ہر ملک اپنے ماحول اور اقتضآت کے مطابق طے کرے
- گاتو اس سے عصبیت تشتت وانتشار اور فرقہ مازی و فرقہ پر تی کو جو فردغ حاصل ہو گا اس کا کیا علاج ہے؟

### 🛞 جحيت حديث

- اگر احادیث مجمت نہیں تو موضوع احادیث کیوں گھڑی جاتی رہی میں اور آج تک یہ سلسلہ کیوں جاری ۔ ہے؟
- (6) اگر حدیث کی حجیت سے انکار کر دیا جائے تو قرآن کی حفاظت کو ثابت کیا جا سکتا ہے؟ بالفاظ دیگر احادیث خلنی ہیں۔ تو قرآن کو یقینی کیونکر ثابت کیا جا سکتا ہے؟ داضح رہے قرآن کی داخلی شہادات اس وقت تک حجت نہیں بن سکتیں جب تک خارجی ذرائع سے اس کی حفاظت ثابت نہ ہو جائے۔

### الفام ربوبيت

اگر قرآن محضی املاک کی نفی کرتا ہے یا اس نفی کو بہتر سمجھتا ہے تو احکام میراث حضور طنی کی آخری زندگی میں کیوں نازل ہوت؟

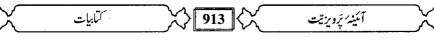
# المَيْدَ بَدُويَنْتُ ٢

اگر انفرادی ملیت اسلام کی نگاہ میں نالبندیدہ چیزیا ناجائز ہے تو چور کی کہ حد کیوں مقرر کی گئی؟
 سرکاری سطح پر ذکوۃ کی وصول کا حکم آپ تلاقیم کی آخری زندگی میں کیوں نازل ہوا؟

💮 تلاوت قرآن

حدف مقطعات یا آیات متثابهات سے نہ کوئی تھم ملتا ہے' نہ اصول اور نہ ہی کوئی مستقل قدر۔ کیا ایسی آیات کی تلاوت کرنی چاہئے یا نہیں؟ جب کہ ان میں کوئی فائدہ نظر نہیں آتا؟ اللہ میاں نے ایسی آیات کو قرآن میں کیوں شامل کر دیا ہے جن سے کوئی ضابطہ اخذ نہیں ہو سکتا۔ جب کہ قرآن آپ کی نظر میں محض ایک ضابطہ کی کتاب ہے؟

(F) (F) 



كتابيات

🔿 قرآن مجيد 🕑 مختلف تراجم وتفاسير حسب ضرورت 🛛 ----(٣) کت احادیث حسب ضرورت حافظ ابن عبد البرأندلسي () جامع بيان العلم طباعة المنيريه - مصر ، تذكرة الحفاظ دارالاحياء التراث الاسلامي بيردت يتمس الدين الذهبي طاہرین صالح الجزائری (٦) توجيهه النظير داكثر حميدالله ى صحيفة بمام بن منبه ملک سنز کارخانه بازار 'فیصل آباد سدسایق 🔿 فقه السنه دارالفكربيروت امام شوكاني نيل الاوطار ادارة البحوث مملكة العربية السعو ديه نخبة الفكر مع شرح نزهة النظر اين حجر عسقلاني س مفردات القرآن (اردو) ابلحديث اكيثرمي بتشميري بإزار 'لابهور امام راغب اصفهاني دارالاشاعت ممراجي ()) منجد 🐨 منتهى الارب کشمیری بازار ٔلاہور اساعيل الثعالبي مۇسسە مطبوعات اسماعىليان قم (ايران) 🕞 فقيراللغة ابو ہلال عسکری مکتبه بصیرتی - قم- شارع ارم ایران 💿 فروق اللغوبير غلام على اينڈ سنز ُلاہو ر قاضي سلمان منصوريوري (1) رحمة للعالمين ناشران قرآن لميثذ ايوالزبره 🕞 تاريخ الحديث ترجمه غلام احمه حريري والمحدثين اردوبازار کابور ذاكنرغلام جيلاني برق مكتبه رشيديه كابور 🕟 تاريخ حديث مناظراحسن كيلاني 🖲 تدوین حدیث ا زماہنامہ برمان' دہلی فاروق كتب خانه بيرون بوبر كيٺ ملتان بشخ الحديث سلطان محمود 🕥 اصطلاعات المحدثين اسلامك يبلى كيشنز كلابهور 🕞 انتخاب حديث عبدالغفارحسن

| كتابيات كم                                                   | >> 914                      | آئينهُ پُرويزيت                |
|--------------------------------------------------------------|-----------------------------|--------------------------------|
| "                                                            | مولانا مودودی رطانتی        | ··· سُنَّت کی آنینی حیثیت      |
| اسلامک بیلی کیشنز 'لاہور                                     |                             | 🐨 خلافت و لموکیت               |
| بر <b>مو</b> ر ر                                             | 11                          | 🐨 سلسله جروقدر                 |
| سلامک پېلشنگ ماؤس 'لاہور                                     | مولانا محمدا ساغيل سلغي 👘 ا | 🚱 حجیت حدیث                    |
| مكتبه سلفييه 'لاہور                                          |                             | 🙌 جماعت اسلامی کا نظریه ً حدیث |
| نجمن اسلامیہ تککھڑ 'ضلع گو جرانوالہ                          |                             | 🐼 انکار حدیث کے نتائج          |
| تماعت المسلمين مراجي                                         |                             | ᡞ تفهيم اسلام                  |
| داره اشاعت دین آف مومن یوره تمبئ                             |                             | 😶 حقيقت الفقه                  |
| داره عروج اسلام <sup>،</sup> خوشاب <sup>،</sup> سرگود با     |                             | 🕤 آسانی فیصلے                  |
| بنجاب يونيور سٹی 'لاہور                                      |                             | 🕞 دائرة المعارف اردو           |
| يرو زسنز کا جو ر                                             |                             | 🕤 انسائیکو پڈیااردو            |
| داره ضياء الحديث' مدنى رودْ ' مصطفىٰ آباد'                   |                             | 🕣 علم جدید کاچینج              |
| זענ                                                          |                             |                                |
| سلامک پیلی کیشنز 'لاہور                                      | پروفيسر عبدالحميد صديقي ا   | 🐨 مذهب اور تجديد مذهب          |
| لماءاكيڈى 'لاہور                                             | شيم حسين قادري 👘 🔹          | 🕤 اسلامی ریاست                 |
| رنگ میل پبلی کیشنز <sup>،</sup> لاہور                        |                             | 🕤 الفاروق                      |
| للستان پېلې کيشنز 'لاہور                                     |                             | 🕞 حکایات عزیمیت                |
| مكتبه نذيريه كلابور                                          |                             | 🕤 حکومت اور علماء ربانی        |
| بلس دعوت و تحقیق اسلامی کراچی                                | •                           | 🕤 سُنَّت نبویہ اور قرآن کریم   |
| ىشمىرى بازار 'لاہو ر                                         |                             | ، تفسير القرآن                 |
| لام على ابندْ سنز ُلاہو ر                                    |                             | 🔊 حلال وحرام                   |
|                                                              | داكٹرغلام جیلانی برق        | ج دواسلام                      |
| <b>مانی</b> کتب خانه 'لاہور                                  |                             | 🐨 خرب حديث                     |
| پر آرٺ پریس <sup>م</sup> راچی                                |                             | 🔫 قرآن اور پردیزی مؤاخذه       |
| بعین ٹرسٹ کراچی                                              | 1                           | آن فتنه انکار حدیث             |
| راره نقا <b>فت ا</b> سلامیه <sup>ن</sup> لا <del>م</del> و ر |                             | 😁 اسلام اور دین آسان           |
| n                                                            | n n                         | 🐼 تعدادازدواج                  |
|                                                              |                             | 🔊 اجتهادی مسائل                |

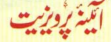
 $\times$  915  $\times$ 

• • مطالب الفرقان ٠ كتاب التقدير ا تصوف کی حقیقت 般 معراج انسانیت 💬 شابکار د سالت ا پاکستان کامعمار اول - سرسيد 🕑 ابليس و آدم ·· طلوع اسلام کے مختلف پر چہ جات ی ادارہ کی طرف سے شائع شدہ مختلف بمفلٹ

طلوع اسلام كالنزيجر 1) مقام حديث 🕞 قرآنی فیصلے 🕞 نظام ربوبيت 🕑 طاہرہ کے نام خطوط اسباب زوال امت • تبويب القرآن ى لغات القرآن (٣ جلد) مفهوم القرآن (۳ جلد)

آئينه رَبُويزتيت

\*\*\*\*



حدیث قرآن کریم کی وہ تشریح وتوضیح ہے جس کی روشی ہی میں اسلام ایک مکمل اور جامع دین کی صورت میں سامنے آتا عمل کے قالب میں ڈھلتا اور ایک اسلامی معاشر کی تشکیل کرتا ہے۔اگر قرآن کی بی شرح وتفسیر نبوی ہمارے پاس نہ ہوتی تو دین اسلام کی جامعیت کا اثبات ہو سکتا تھا نہ اس کا کوئی ڈھانچہ مرتب اور اس پر مینی کوئی معاشرہ ہی متشکل ہوسکتا تھا۔

لیکن الحمد لله ! مسلمانوں کے پاس متیوں ہی چیزیں ہیں جے وہ پورے شرح صدر اور کا مل یقین داذعان کے ساتھ دنیا کے سامنے پیش کرتے ہیں۔ اسلام ایک جامع دین ہے جس میں ہر شعبہ زندگی ہے متعلق ہدایات ہیں اس کا ایک عملی قالب ہے جسے اختیار کرنے کی وہ دعوت دیتے ہیں اور ان کے صفحات تاریخ پر خیر القرون کا وہ بہترین اسلامی معاشرہ ہے جس کی صورت گری (تشکیل) مٰدکورہ ڈھانچ ہی پر ہوئی تھی۔

اسلام کی بیرجامعیت یا خوبی صرف اور صرف قرآن کریم کے ساتھ حدیث نبوی علی صاحبہ الصلوۃ والسلام کو ماخذ دین اور جحت شرعیہ ماننے کی وجہ ہے ہے۔ اسی لیے قرآن نے بھی بار بار اللہ کی اطاعت کے ساتھ رسول کی اطاعت کو بھی ضروری قرار دیا ہے کیونکہ اس کے بغیر اللہ کی نازل کردہ کتاب پرکامل طریقے ہے اور شیح معنوں میں عمل کر ناممکن ہی نہیں ہے۔

حدیث رسول کی یہی وہ اہمیت ہے جو دشمنان اسلام کی نظرییں خارین کر تھلکتی ہے اور وہ مختلف عنوانات سے اس پر شب خون مارتے اور اس کی اہمیت گوختم کرنا چاہتے ہیں تا کہ وہ اسلام کی من مانی تعبیر کر کے مغرب کی حیاباختہ تہذیب اس کے الحاد وزند قد اور کمیوزرم جیسے غیر فطری نظر بے کو سند جواز دے سکیں۔

زیر نظر کتاب ای فتنهٔ انکار حدیث کی تر دید و بطلان میں ایک نہایت معر که آراء کتاب ہے جس میں آسٹین کے ان سانپوں کو بے نقاب کیا گیا ہے جو'' قرآن' کے نام پر اسلام کی بنیا دوں کو ڈھانے کی ندموم کوششیں کرتے دہے ہیں یا کر دہے ہیں اور ان کے ان تمام'' مغالطوں'' کا پر دہ چاک کر دیا گیا ہے جو وہ حدیث کو تشریق حیثیت کو مجروح کرنے کے لیے پیش کرتے ہیں' کہ سے چاک کر دیا گیا ہے جو وہ حدیث کو تین سخت بے تمکیں بود

(حافظ صلاح الدين يوسف)

مك في الريد فبر ٢ ومن في المعد